
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2006)

Heft: 7

Artikel: El pensamiento político en el Poema de Alfonso XI : la relación
Monarquía-Iglesia

Autor: Nussbaum, Fernanda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


El pensamiento politico en el Poema de Alfonso XI:
La relaciön Monarquia-Iglesia.

Fernanda Nussbaum Université de Genève

El Poema de Alfonso XI ha sido estudiado frecuentemente en su
variedad genérica, su lengua, los problemas de autoria y las
influencias literarias que lo conformaron. Diego Catalan, ademâs,
ha descripto los recursos retoricos que enriquecen el texto y lo ha

comparado con la Crônica de Alfonso XI para tratar de establecer el

arquetipo textual de los textos crorusticos y del poético1. También
algunos criticos se han explayado sobre la finalidad con que el
autor, Rodrigo Yânez, compuso el poema : por un lado, para
alabar al rey Alfonso XI ; por otro lado, como un llamado de
Cruzada2. Sin embargo, es un buen complemento percibir el texto
dedicado al rey castellano como receptor de las ideas politicas
que predominaban en el siglo XIV, lo que nos acercaria a otro
aspecto del propösito de su composicion.

El siglo XIV fue una época de transiciôn, que habia empezado
a gestarse lentamente, entre las ideas teocrâticas de poder de la

© Boletin Hispânico Helvético, volumen 7 (primavera 2006).

1 Para el estudio del Poema de Alfonso XI como el de la Crônica y de la Cran
Crônica de Alfonso XI y su relaciön con el poema, véase Diego Catalan, Poema de

Alfonso XI,fuentes, dialecto, estilo, Madrid, Gredos, 1953 ; idem, La tradiciôn manuscrita
en la « Crônica de Alfonso XI », Madrid, Gredos, 1954 ; idem, Un prosista anônimo del

siglo XIV, Canarias, Universidad de La Laguna, 1955 ; idem, « Hacia una ediciön
critica del Poema de Alfonso XI », en Hispanic Studies in Honour ofI. Gonzalez Llubera,
1959, pp. 105-118 ; idem, « La historiografia en verso y en prosa de Alfonso XI a la
luz de nuevos textos (el manuscrito de Paris de la Gran Crônica) », BRAH, 154,

(1964), pp. 79-126 ; idem, Gran Crônica de Alfonso XI, Seminario Menéndez Pidal-
Gredos, 1977.

2 Juan Victorio Poema de Alfonso Onceno, Madrid, Câtedra, 1991 y Fernando
Gömez Redondo, Poesia espanola, 1, Edad Media : juglaria, clerecia y romancero,
Barcelona, Critica, 1996.



alta Edad Media y el embrionario Estado modemo, que se asomaba

en las teorias de algunos pensadores como Marsilio de Padua y
Guillermo de Ockham. El desgaste frecuente y a través de siglos
de la relaciön entre el Imperio y el Papado y, principalmente, la

recepciön de la obra aristotélica durante el siglo XIII motivaron el
cambio que se tue dando penosamente en la centuria siguiente.
Espana no fue ajena a estas corrientes de pensamiento, pues
Alvaro Pelayo, el prelado que escribio en defensa de la supremacia
del Pontificado, compuso también el Speculum regum para Alfonso
XI. Ademâs, participé activamente en la corte de Avinön como
también lo hizo don Gil de Albornoz luego de la muerte del
monarca. Este acercamiento entre la nobleza y el clero, que ocupaba
puestos jerârquicos en el gobierno, llevo al reino castellano a

adherir a veces mas a una politica hierocratica que imperialista.
Pero el rey era consciente del peligro de esta relaciön tan pröxima
con la curia, en consecuencia, y a pesar de la delicada situaciön
con la que comenzö su reinado, se distanciö utilizando los mismos
recursos brindados por las teorias eclesiästicas. En realidad, el

pensamiento politico de entonces muestra las fuertes tensiones

que tenian lugar en la época y, por ende, la dificil convivencia de

poderes. Este mismo delicado equilibrio se percibe en el Poema de

Alfonso XL
Su autor, por lo tanto, no solo se encontraba influido por los

cânones literarios de entonces, que utilizö en su obra, sino también

que reflejô los problemas politicos que preocupaban en ese

momento. Describiö la situaciön critica por la que atravesaba
Castilla y los denuedos de su joven rey para llevarla adelante,

pero no lo hizo con afân simplemente descriptivo. Ruy Yânez
conocia la tratadistica politica que moldeaba los gobiernos de su
siglo y la aplicö en el poema tratando de realzar siempre la

imagen de su rey.
Pero el pensamiento politico que encontramos en cl siglo XIV

tiene una larga historic de evoluciön no siempre continua, sino
mâs bien con varios retrocesos, que Espana intentö acomodar a

su propia realidad histörica, es decir, a sus propios intereses mâs
alla de la evoluciön misma del género y de las monarquias.

Los problemas que han conformado la teorizaciön de la politica
pueden rozar, por la misma expansion del fenömeno, a Espana,

pero no le incumben directamente, al menos en sus inicios.
Perturbada por la invasion arabe que sufria en su propio territorio,
los conflictos entre Papado e Imperio le preocuparon, sobre todo,
cuando las teorias hierocrâticas intentaron introducirse,



literalmente, en su terreno3. Sin embargo, los numerosos textos
espanoles, principalmente las Partidas y el género de los speciila
principum, demuestran la preocupaciôn de la Peninsula por dotar
a sus gobernantes y a su gobierno de una teoria politica que fuera
conformando el nuevo reinado. Esta teoria, aunque habiéndose
modelado sobre la concepciön imperial cristiana, adquirio ciertas
particularidades aplicables al contexto espanol.

1. ALGUNOS PRINCIPIOS DEL PENSAMIENTO POLITICO EN LA EDAD MEDIA4

Durante la Edad Media, los numerosos conflictos entre el
Papado y el Imperio por el dominio de toda la Cristiandad dieron
impulso al desarrollo de la teoria politica, acrecentada sobre todo
a partir del siglo XI con la reforma de la Iglesia.

El poder eclesiâstico, para reafirmar su superioridad, creö el

Imperio de Oriente, cristianizando entonces simbolos y creencias

paganas que, proveniendo en su mayoria del Antiguo Testamento,
se utilizaron luego en occidente y, con algunas variantes,
permanecieron durante toda la época medieval.

En el siglo V, la tesis hierocrâtica de Gelasio I marca la ruptura
entre el Pontificado y el Imperio bizantino. Pero la separacion
definitiva e irréconciliable se produjo con el apoyo de la Iglesia al
Imperio de Occidente. El advenimiento al trono de la dinastia
carolingia (siglo VIII), que habia usurpado el poder, se vio

3 Fue el Papa Gregorio VII que, anhelante del poder sobre la Cristiandad, se

atribuyô también la propiedad de Espana durante el reinado de Alfonso VI.
Motivo por el cual la Reconquista adquiriö un valor inestimable para los espanoles :

por ella se reafirmaba su territorio, ya que -argüian- la tierra le pertenecîa a quien
la conquistaba. Las teorias del Papado llegaron a constituir una amenaza mas que
latente y no solo para el poder imperial. Sobre los ideales de la Reconquista
espanola y su significaciôn politica véase Bonifacio Palacios Martin, « Los simbolos
de la Soberania en la Edad Media espanola. El simbolismo de la espada », en VU
Centenario del Infante don Fernando de la Cerda, Madrid, 1976, pp. 273-296 ; J. A.
Maravall, El concepto de Espana en la Edad Media, Madrid, Centro de Estudios
Constitucionales, 1981, y Jean Flori, La guerre sainte (laformation de l'idée de Croisade
dans l'Occident chrétien), Paris, Aubier, 2001.

4 Para el estudio del pensamiento politico, véase M. Bloch, Les rois thaumaturges,
Strasbourg, Faculté de Lettres de l'Université de Strasbourg, 1928 ; M. Garcia
Pelayo, El reino de Dios como arquetipo politico, Madrid, Revista de Occidente, 1959;
W. Ullmann, Historia deI pensamiento politico, Barcelona, Ariel, 1983 ; E. Kantorowicz,
Les deux corps du roi, Paris, Gallimard, 1989 ; J. Miethke, Las ideas politicas de la Edad

Media, Buenos Aires, Biblos, 1993 ; J. Le Goff, Héros du Moyen Âge, le Saint et le Roi,
Paris, Gallimard, 2004, pp. 1075-1119.



legitimado gracias al ceremonial hecho por la Iglesia para
justificarlo. El Imperio se reafirmö luego con la ceremonia de
coronaciön de Carlomagno, el 25 de diciembre de 800, y,
posteriormente, con la union de la coronaciön y la unciön de su
hijo, Luis el Piadoso5.

Pragmâticamente, el emperador debia cumplir con una funciön
militar, legislativa y judicial. Pero también era reconocido como
emperador por los conceptos simbölicos que le pertenecian,
présentes en las formulas retôricas con que se describia la idea de

gobierno y en las ceremonias que destacaban la imagen real.

Conceptualmente, el gobierno monârquico era teocrâtico : el rey
habia sido colocado en el poder por la Gracia de Dios, por eso era

imagen de É1 y su vicario en la Tierra.
Esta superioridad real se veia reflejada politicamente en las

expresiones referentes a la supremacia del gobernante y,
principalmente, en la iconografia y las ceremonias. Con respecto
a éstas, las mas importantes, en un principio, fueron la coronaciön

y la unciön que, realizadas por los obispos, representaban la idea
del vicariato divino y otorgaban legitimidad al gobierno. El aspecto
ceremonial, junto a la cantidad de insignias que rodeaban la

figura del monarca, demostraban su naturaleza sagrada,
convirtiéndolo en un hombre de naturaleza superior, in alium
virum.

Lo efectivo del carâcter religioso como medio de propaganda
de la realeza hizo que se diera importancia también a otras ideas

como a la provenencia de una dinastia sagrada, a la presencia en
la familia real de algun rey santo, a la realizaciön de milagros por
el mismo monarca o a la recepciön directa o mediaciön del favor
divino. Pero la sacralizaciön del gobierno se encontraba sobre
todo en el aspecto bélico -fundamentalmente para el caso de

Espana-, pues la guerra era considerada una obra apostölica, una
« guerra santa », por eso se exigia una buena conducta religiosa

5 Segùn Sanchez Albornoz, la unciön era ya practicada por los reyes de Israel

y, tal vez de la frecuente lectura de la Biblia, copié la Espana goda la idea de ungir
a sus monarcas con el ôleo santo. De todos modos, se desconoce cuândo comenzô
a realizarse esta practica, aunque se posee el dato cierto de que en la época de
Vamba (672) era habitual. La ordenaciön practicada por los godos fue imitada
luego por los francos con el advenimiento de Pipino al trono (751-768) y
posteriormente por los anglosajones y por los bizantinos. Claudio Sânchez

Albornoz, « La ordinatio principis en la Espana goda y postvisigoda », en Estudio
sobre las Instituciones espaiiolas, México, UNAM-Instituto de Investigaciones
Histôricas, 1965, pp. 705-737.



cuya consecuencia podia llegar a ser la ayuda divina.
Contrariamente, la derrota era percibida como la ira de Dios ante
los pecados de su pueblo. Sea como fuere, para el triunfo o el
fracaso militar, la presencia divina era notable.

Sin embargo, esta teoria de la realeza sagrada, creada por la

Iglesia para reafirmar el poder real, terminé siendo negativa para
la Corona y también para el Papado. Por un lado, el poder
monârquico utilizaba desmesuradamente los simbolos sagrados,
inmiscuyéndose, en carâcter de su sacralidad, en los asuntos
eclesiâsticos. Por otro lado, la Iglesia participaba del poder
temporal al intervenir directamente en la legitimacion de este.
Estas mutuas injerencias socavaron finalmente las relaciones entre
ambos poderes6.

Durante el siglo XI, época de la reforma eclesiâstica, el conflicto,
conocido como la Querella de las Investiduras, se agravö aun mas
ayudado por la fuerte personalidad del Papa Gregorio VII (1073-
1085) y la de su contrincante el emperador Enrique IV. El Papado
reformulo las relaciones entre el poder espiritual y el temporal
rechazando la participation de laicos en la Iglesia y radicalizando
antiguas posiciones. A partir de entonces se generö toda una
literatura al servicio de uno u otro poder desarrollando un género
llamado De Potestate Papae, debido a la cantidad de obras realizadas
con el mismo nombre.

Frente a la position de la Iglesia, se destacö la teoria del
Anönimo Normando (fines del siglo XI) que argüia que el rey no
era un simple laico, sino que, como ungido del Senor, tenia un

6 Las ceremonias que en un principio dejaron ver (al menos en teoria) el poder
de la Iglesia sobre el Imperio fueron pronto utilizadas por la realeza para fines
polîticos fuera del control del mismo poder eclesiâstico. En consecuencia, éste
intenté limitar la sacralizaciôn de estas ceremonias : Gregorio VII nego el carâcter
sagrado de los reyes y el poder sobrenatural principalmente de los reyes de
Francia e Inglaterra, y, posteriormente, Inocencio III hizo la distincién entre la
uncién sacerdotal, de carâcter sagrado y superior, y la real, que perdla el carâcter
sacramental. M. Bloch ejemplifica la manipulacién de lo sagrado con las dinastlas
francesas, sobre todo la Capeta, que utilizaron la uncién para legitimar el poder
usurpado. La uncién se cristalizô entonces para ciertas intenciones pollticas,
puesto que por ella, ademâs del carâcter sagrado de la dinastla, el rey, en su nueva
faceta divina, podîa sanar enfermedades. La recurrencia al milagro real fue una
forma de reafirmar el poder monârquico frente a la Iglesia y frente a otros poderes
rivales ; ademâs el carâcter sagrado de la realeza fue un eficaz método
propagandlstico para momentos de crisis debidos al descrédito de la realeza, a la
debilidad real o al deseo de legitimacion del poder. Véase M. Bloch, Les rois

thaumaturges, (ob. cit., pâgs. 120-145).



carâcter superior. A través de la uncion, de la que el obispo era
solo intermediario, el rey se transformaba en una gemina persona,

pues, por un lado, era un hombre en cuanto a su naturaleza, pero,
por otro lado, era semejante a Dios por la Gracia que habia
recibido mediante el acto sagrado. Ademâs la superioridad del
Emperador se correspondit con la naturaleza divina de Cristo,
mientras que el sacerdocio sölo con la humana.

En el siglo XII se fue asentando la posiciön de los juristas en el

espacio eclesiâstico y también en la Corte. Muchos de ellos,
egresados ya de las universidades, dieron un cambio a las

argumentaciones politicas de entonces, aunque sobre la base de
las mismas ideas. El concepto de gemina persona, por ejemplo, se

débilité en cuanto a los aspectos sacros, pero subsistiô en un
aspecto secularizado : el rey, en lugar de representar a Dios en la
Tierra, era la misma encarnaciön de la Justicia y la Ley7. Juan de

Salisbury, en su Policraticus (1159), distinguia, influido por el

lenguaje juridico, la personificacion del rey como imagen de la

Justicia, de la aequitas. Con este término se referia a la justicia
proporcional y distributiva : dar a cada uno lo que le correspondia
segûn su funcion dentro de la sociedad. Para especificar el papel
de cada grupo intégrante de la sociedad recurriö a la melafora,
tan conocida entonces, del Cuerpo politicos.

El Policraticus tuvo una inmensa repercusiön en el pensamiento
politico posterior, al punto que se le debe su difusiön del género
de spécula principum, a través del cual la teoria politica se divulgô
durante la Edad Media.

7 La teoria del soberano considerado como Ley y justicia animada fue madurada

por Egidio Romano en su tratado politico De Regimine Principum (1277-1279),
dedicado a Felipe IV, rey de Francia. Para Egidio no sölo el rey o principe era la

Ley animada, sino que la Ley era también una suerte de « Principe inanimado », sin
embargo no eran absolutamente equiparables, puesto que el rey, en tanto ser
animado debia ser superior a la Ley. Por lo tanto, la Ley positiva es inferior al
soberano de la misma manera que la Ley natural o divina le es superior, siendo
entonces el soberano el intermediario entre ambas Leyes. Conforme a Santo
Tomas y a Juan de Salisbury, Egidio también consideraba que el rey estaba
sometido al poder de la Ley por propia voluntad. Véase Kanlorowicz, Les deux

corps dit Roi, (ob. cit.).
B Como aclara J. Miethke, no es que esta teoria del cuerpo social fuera nueva,

solo que Juan de Salisbury la desarrolla con gran detalle. Asi, por ejemplo, al

gobernante le correspondia la Cabeza del Cuerpo politico ; al Consejo Real, el
corazön ; los jueces son los ojos, los oidos y la lengua ; asi hasta llegar a los
campesinos y artesanos a los que les correspondian los pies por ser los que
sostenian todo. Finalmente la Iglesia era el alma del cuerpo social. Véase J.

Miethke, Las ideas politicas de la Edad Media, (ob. cit., pâgs. 114-144).



Aunque en la concepciôn del pensamiento politico se abrian
nuevos caminos para justificar uno u otro poder, los partidarios
del Imperio no contaban todavia con ideas propias que dieran
una mayor autonomia al poder monârquico. Por el contrario,
éstas se readaptaban, en gran medida, de las teorias hechas para
el Papado, que las manejaba ventajosamente desde hacia siglos.
Solo en el siglo XIII, con la recepciön de la obra aristotélica, se

abrio un nuevo panorama que conduciria a la formacion del
Estado moderno. Desde entonces, el pensamiento juridico
prevaleciö sobre el litürgico, por supuesto sin desterrarlo.

Las ideas aristotélicas son retomadas por Tomas de Aquino,
quien intenté conciliar el pensamiento del filösofo griego con el

dogma catolico. De este modo, él consideraba que el hombre
también era un animal social y politico por naturaleza que debia
tender al Bien Comün, sin embargo, el fin ultimo de cada intégrante
de la sociedad, y especialmente el del rey en tanto guia de su
pueblo, era lograr la salvaciön del alma para llegar a Dios.

Pese a que con la nueva jurisprudence se secularize la funcion
mediadora real, se seguia, igualmente, sujeto al pensamiento teo-
lögico, ya que el monarca debia actuar conforme a la Ley divina.

Si el siglo XIII habia sido fructifère en la recreacion de los
specula principum y habia dado un importante empuje al
pensamiento politico con la nueva configuration de la teoria del
poder monârquico, a finales de siglo y a comienzos del XIV
recrudecieron los escritos sobre las pretensiones absolutas del
Papado. Aunque no todas las obras estuvieran del lado del
Pontifice, se realizaron dentro del contexto de teorizacion
caracteristico del génère De Potestate Papae.

En sintesis, el pensamiento politico de la Edad Media se

encontraba bajo la influencia de las ideas eclesiâsticas que habian
dado cuerpo a la imagen real de entonces. Sin embargo, durante
los siglos XIII y XIV, sobre todo a partir de la recepciön de

Aristoteles, se fue perfilando otra imagen monârquica, no
totalmente alejada de la anterior, pero si con tintes mas
independientes del sacerdocio9.

" Kantorowicz (Les deux corps du Roi, ob. cit., pâgs. 146-199) analiza, con
respecta a esta nueva imagen monârquica, el carâcter de inmortalidad de la figura
politica del Rey y la importancia que adquiriô la sucesiön dinâstica a partir del
siglo XIII con la devaluaciôn del carâcter sagrado de la unciôn real. Este principio
de continuidad evitaba la reivindicaciôn del Papado sobre el reino, puesto que la

legitimation se obtenia ahora por derecho sin tener que recurrir a la Iglesia.



Todas estas teorias desarrolladas a lo largo de la Edad Media
no evolucionaron ni se aplicaron en igual medida en todos los
reinos. Los diversos factores histöricos asi como el caracter de
cada reinado influyeron en la conformaciön de una propia politica
adecuada a sus circunstancias. A pesar de esto, algo en comün se

présenta en todos los reinos : mâs alla de las ideas monärquicas
con pretensiones de autonomia, todos tenian como referente a la
Iglesia. A ella recurrian para los asuntos de Estado importantes y
fue ella también quien logrö, aunque en ocasiones bajo presiön,
extraordinarias convocatorias a las Cruzadas. Imposible pensar
algo asi si los poderes reales hubieran sido tan independientes
como referian sus teorias.

2. El pensamiento politico en espana en la época de alfonso xi

Los aspectos de la teoria politica de los distintos reinados

europeos son tratados también por historiadores en el dominio
espanol. Segün el pensamiento desarrollado en el contexto
peninsular, el rey debia ser, ante todo, virtuoso: modelo politico
basado en el mantenimiento del reino a través de la administraciön
de justicia, la aplicaciön de la ley y el emprendimiento de la

guerra contra los moros. También destaca en la baja Edad Media
la figura del rey legislador, como la del rey Alfonso X en las
Partidas, que luego aplica y convierte en ley Alfonso XI en su
Ordenamiento de Alcalâ en 134810.

Ademâs de la esfera legislativa y judicial, el virtuosismo ético

y politico del rey se fundamentaba con su origen divino, puesto
que, por intermedio de la uncion, habia recibido el poder por la

Gracia de Diosn. Pero la importancia de la divinidad del rey

10 También entre los teöricos espanoles ha surgido el cuestionamiento de la

posiciôn que el rey tuvo ante la ley en la Edad Media. Nieto Soria y Beneyto Pérez
traen a colaciön los refranes que senalaban la idea de arbitrariedad del monarca
respecto a la ley. Igualmente destacan que el rey hallaba limitada su autoridad
tanto por propia decision como, sobre lodo, por los Consejos. En general, habia
una sumisiön del soberano con respecto a la ley, aunque también se reconocieran
los privilegios otorgados contra el derecho establecido. Véase Beneyto Pérez, Los

origenes de la ciencia politica en Espana, Madrid, Instituto de Estudios Politicos,
1949; J. L. Bermejo Cabrero, « Principios y apotegmas sobre la ley y el rey en la
Edad Media castellana », Hispania, Revista Espanola de Historia, 129, Madrid, 1975,

(pp. 31-47) ; Nieto Soria, Fundamentos ideolôgicos del poder real en Castilla, siglos XIII-
XIV, Madrid, Eudema, 1988.

11 Igualmente después de los reyes asturleoneses no se tiene noticia de que los

reyes castellanoleoneses fueran ungidos, excepto Alfonso XI. Véase C. Sânchez
Albomoz, «Un ceremonial inédito de los Reyes de Castilla », en Estudios sobre las



radicaba fundamentalmente en la funcion guerrera de éste, ya
que el resultado de su virtud se plasmaba en los triunfos bélicos12.
Este ideal militar de la Reconquista no solo modified el orden de
importancia de las insignias reales, sino que también condiciono
la relacidn del reinado con el poder eclesiâstico.

La necesidad econdmica para afrontar los gastos de guerra
mared, en cierta medida, la relacidn con el Papado. Las constantes
embajadas a la corte pontificia permitieron un mayor acercamiento
entre ambos poderes, pero también la injerencia de la politica de
Benedicto XII, como luego la de demente VI. Sin embargo, la
concesidn de la Bula de Cruzada entranaba otros factores decisivos
como resolver tensiones politicas internas y con los otros reinos
hispânicos y reformar las costumbres del reinado en el piano

G
13

Instituciones espanolas, Mexico, UNAM-Instituto de Investigaciones Histôricas,
1965, pp.739-763. Por eso, aunque la teoria de la unciôn no sea pertinente para los
antecesores de Alfonso, igualmente hago hincapié en ella puesto que el
conquistador de Algeciras si fue ungido.

12 La importancia de la unciôn y del vicariato divino del rey y su incidencia en
su funciôn reconquistadora fue desarrollado por M. Garcia Pelayo, El reino de Dios
como arquetipo politico, (ob. cit.); J. A. Maravall, «El pensamiento politico de la Alta
Edad Media », en Estudios de Historia del pensamiento espafiol l. La Edad
Media, Madrid, Cultura Hispânica, 1973, pp. 35-66; y C. Sanchez Albornoz, « La
ordinatio principis en la Espana goda y postvisigoda », en Estudios sobre las

Instituciones espanolas, (ob.cit.). Este ultimo sostiene la alusiôn insistente a la
unciôn en los textos narrativos y diplomâticos espanoles principalmente de la alta
Edad Media, puesto que representaba el auxilio de Dios para que les diera la
victoria contra sus enemigos y canalizar asi la angustia en los momentos dificiles
de la guerra. Para el desarrollo del pensamiento politico en Espana y la
configuraciôn de la imagen real a través de los diversos documentas y de los re

espejos de principes véase : Marta Haro, Imagen del poder real a través de los g
compendios de castigos castellanos del siglo XIII, Queen Mary and Westfield College- 3
Departament of Spanic Studies, 1996 (Papers of the Medieval Hispanic Research §'
Seminar, n°4); Hugo Bizzarri, « El concepto de ciencia politica en don Juan o
Manuel », en Revista de Literatura medieval, 13-1, 2001, pp. 59-77; y,
fundamentalmente, J. M. Nieto Soria, Fundamentos ideolôgicos del poder real en
Castilla (siglos XIII-XIV), Madrid, Eudema, 1988 ; idem, Ceremonias de la realeza, g'
propaganda y legitimaciôn, Madrid, Nerea, 1993 ; idem, « Origen divino, espiritu re

laico y poder real en la Castilla del siglo XIII », Anuario de Estudios Medievales, 27/
1,1997, pp. 43-101; idem, « Les Miroirs des princes dans l'historiographie espagnole »g
(Couronne de Castille, XlII-XVème siècles) : tendances de la recherche », en §
Specula Principum (Angela de Benedictis, Annamaria Pisapia eds.), Frankfurt am 9
Main, Vittorio Klostermann, 1999, pp. 193-207; idem « Qual deve el rey ser en sus ^
obras. Las buenas maneras regias en la literatura politica castellana del siglo XIII », n>

Revista Cheiron, 38, Milan, Universita Cattolica del Sacro Cuore, 2002, pp.15-39; >
idem, « Tiempos y lugares de la 'realeza sagrada', en la Castilla de los siglos XII al o"
XV », en Cahiers de Linguistique et de civilisation hispaniques médiévales, 15,2003, pp. 5?

263-284. °

13



moral y espiritual13. Por lo tanto, la relacion Papado-Monarqula
no solo se presentaba en su aspecto economico, sino que la

argumentation, base de la misma relacion, versaba sobre lo
espiritual14. El acercamiento entre el poder secular y el sacerdotal
también puede rastrearse en la construcciön de la imagen real

que se sirviô del discurso religioso como un efectivo medio de

propaganda, pues el lenguaje y el sentimiento religiosos se

encontraban profundamente arraigados en la mentalidad popular.
Por eso, una de las imâgenes mas importantes que manipularon
los reyes fue la de rey cristiamsimo, el rey defensor de la Iglesia,
relacionada a su vez con la imagen principal del rey virtuoso.

Época de desarrollo de universidades y del auge de la
burocracia, el discurso religioso se complemento con las teorias
aplicadas por juristas y letrados universitarios que ocuparon
importantes puestos en la corte de Alfonso XI15. Estos realizaron
una polîtica favorable al rey y contrarrestaron el poder de los
ricos hombres. El rey se valid de su consejo para gobernar, asî

como también para misiones diplomâticas, principalmente con
Francia y con el Papado, y mâs secundariamente, con Inglaterra16.

13 Para R. Pérez Bustamante, el condicionamiento moral y espiritual del rey a

la Iglesia puede apreciarse en la oraciôn que Alfonso XI realiza antes de la batalla
del Salado en el Pocma de Alfonso XI. Véase R. Pérez Bustamante, « Benedicto XII y
la Cruzada del Salado », Silos, Homenajea Fray Justo Pérez de Urbel OSB, 1977, pp.
177-203.

14 Para la relacion de Alfonso XI con la Iglesia véase : L. Serrano, « La relacion
de Alfonso XI y demente VI durante el cerco de Algeciras », Madrid, Escuela

Espanola de Arqueologia e Historia, 1915, pp. 1-35; A. Garcia y Garcia, « Notas sobre
la polîtica eclesiâstica de Alfonso XI », Miscelânea /osé Zunzuncgui, 1,1975, pp. 163-
182 ; S. de Moxô, « Relaciones entre la Corona y las Ordenes militares en el

reinado de Alfonso XI », VU Centenario del Infante don Fernando de la Cerda 1275-

1975, Instituto de Estudios Manchegos, 1976, pp. 117-158; J. M. Nieto Soria,
« Abadengo episcopal y realengo en tiempos de Alfonso XI de Castilla », en En la

Espana Medieval. Estudios dedicados al Profesor D. Angel Ferrari Nunez, IV, tomo II,
1984, pp. 707-736.

15 Para el tema de los puestos polîticos en la corte alfonsina, véase S. de Moxô,
« La sociedad polîtica castellana en la época de Alfonso XI », en Cuadernos de

Historia Anexos de la revista Hispania, Madrid, 1975, pp. 187-326; idem « El auge de
la burocracia castellana en la corte de Alfonso XI (el camarero Fernân Rodriguez
Pécha y su hijo Pedro Fernandez Pécha) », Madrid, Homenaje a don Agustin
Miliares Carlo, tomo II, Casa Insular de Ahorros de Gran Canaria, 1975, pp. 11-42;
« La promociôn polîtica y social de letrados en la corte de Alfonso XI », Hispania,
Rez'ista Espanola de Historia, n°129, Madrid, 1975, pp. 5-29. También J. A. Maravall,
« Los 'Hombres de saber' o letrados. Conciencia estamental », en su libro Estudios
de Historia del pensamiento espanol, (ob. cit.), pp. 357-389.

lh El desarrollo de una polîtica exterior se vio condicionado por las situaciones
fluctuantes de Espana y en miras de sus objetivos inmediatos. Asî, Alfonso XI



Pero también el desarrollo del saber tuvo otra faceta menos
pragmâtica y mas teorica, ligada a la imagen del rey en la literatura
de « espejos de principes ». Estos escritos, ademâs de los
fundamentos teoricos acerca del poder teocrâtico del rey, su
imagen judicial y legislativa, ofrecian una imagen del monarca
como emblema de la virtud y la sabiduria para saber gobernar
segün los principios morales y éticos cristianos. La imagen del
sabio que amonesta era un töpico frecuente en la literatura
didâctica e incluso se encontrarâ en el Poema de Alfonso XI. La
cortesia también formaba parte del saber medieval e implicaba la
adquisiciön de un comportamiento ejemplar recibido en la Corte
regia, centro de las decisiones politicas.

En sintesis, teorias eclesiâsticas y seculares universitarias
condujeron a la creaciôn de una imagen real, pero ni estas ni toda
la puesta en escena al servicio de la politica monârquica lograron
disminuir los « azotes del siglo » : las numerosas guerras, el
hambre y la peste, que diezmaron gran parte de la poblaciôn17.

3. El pensamiento politico en el Poema de Alfonso XI

El Poema de Alfonso XI no es, por supuesto, un compendio de
teoria politica. Desde la utilizaciön misma del género poético, el

proposito del autor ha sido otro : destacar, en este caso, la figura
real. Pero para ello se ha servido, precisamente, del pensamiento
politico en boga que ya habia trazado la imagen y la concepciôn
ideolôgica de la monarquia. El poema posee ademâs un carâcter
eminentemente narrativo con un desarrollo cronolögico que va
desde los conflictos sociales y los enfrentamientos entre los tutores

tuvo como principal objetivo la campana reconquistadora y, por ello, intenté
mantener buenas relaciones con Francia para accéder, de este modo, al Papado.
Tampoco descuidô su relaciôn con Inglaterra con cuya heredera, incluso, quiso
casar a su hijo, el infante Pedro. La politica de Alfonso se vio favorecida también

por sus triunfos militares que acrecenteron su prestigio internacional. Sin embargo,
Espana nunca mantuvo una politica diplomâtica constante, lo que hubiera
requerido ademâs el desarrollo de gente especialmente preparada para tal fin.
Véase José Sanchez Herrero, « La relaciones de Alfonso XI con el clero de su
época », en Génesis medieval del Estado moderno : Castillo y Navarra (1250-1370), (ed.
Adeline Rucquoi), Valladolid, Ambito, 1987, pp. 23-47; ibidem, L. Vicente Diaz
Martin, « Castilla, 1280-1360 : ^Politica exterior o relaciones accidentales », pp.
125-147.

17 Julio Valdeön Baruque, Conflictos sociales en la Castilla de los siglos XIV y XV,
Madrid, Siglo XXI, 1983 ; José Sânchez-Arcilla Bemal, Alfonso XI, 1312-1350, Serie

Reyes de Castilla y Leôn, Madrid, La Olmeda, 1995.



durante la minoria de Alfonso hasta la conquista de Algeciras en
1344. Es decir, va desde la decadencia del reino, debido a la

anarquia imperante, hasta el apogeo del gobierno del monarca
castellano y el consiguiente encumbramiento de Castilla. El mismo
hilo narrativo hubiera promovido el ensalzamiento del rey, pero
el poeta se sirviö ademâs de recursos literarios y de varias imâgenes
politicas que harian de su rey una figura linica :

« porque él es el rey mejor
que non fue nin ha de ser » (c. 2182)18

3.1. LA IMPORTANC1A DE LA IMAGEN REAL

La imagen del Rey no solo esta relacionada con la persona del
monarca en tanto individuo, sino también en tanto personaficticia,
es decir, en tanto représentante del Cuerpo politico. Por lo tanto,
habria que analizar su figura desde, al menos, dos perspectivas :

la realidad politica e institucional y la creaciön tôpica de imâgenes
juridicas y teolögicas adecuadas ai contexto peninsular durante
la primera mitad del siglo XIV19. Ambas configuraciones del
monarca se encuentran al inicio en los consejos que da el ayo a

Alfonso, senal del inicio de la maduraciön del rey para gobernar.
Evidentemente -y no solo en el Poema- la realidad y la carac-
terizacion monârquicas se encuentran estrechamente unidas,
puesto que el rey no actua independientemente de la imagen que
se le otorga.

El monarca, en tanto intégrante del Cuerpo politico, actüa en
relacion con las Cortes, los Consejos, la nobleza y también con la
Iglesia, con quien mantiene un estrecho contacta. Todas estas
vinculaciones, muchas veces en delicado equilibrio de poderes,
son descriptas por el poeta que realza la imagen de su rey a través
de los recursos brindados por el pensamiento politico de entonces.
Sin embargo, si la figura del rey mantiene siempre su superioridad
con respecto a ciertos sectores sociales, principalmente la nobleza,
este mismo juego de poderes no se ve tan netamente diferenciado

g ,H Para las citas del texto del poema, me basaré en Juan Victorio (ed.), Poema de

-g Alfonso Onceno, Madrid, Câtedra, 1991.

a 19 Para el anâlisis de la figura del rey tengo principalmente en cuenta el
2 meticuloso trabajo de Nieto Soria, Fundamentos idcolùgicos del poder real en Castilla
-§ (siglos XIII-XIV), (ob. cit.), asi como también Ceremonias de la realeza, propaganda y
5 legitimaciôn, (ob. cit.) ; y «Tiempos y lugares de la 'realeza sagrada', en la Castilla
C de los siglos XII al XV » (ob. cit.).
u,

16



con respecto a la Iglesia. El carâcter de ambas potencias, la
eclesiâstica y la temporal, se présenta bajo una relaciôn de paridad.
Pero es justamente esta misma equiparaciön de poderes lo que
vuelve mas sutil la description al punto de que pueden rastrearse
entre ambos situaciones de una mayor sumisiön o de elevadisimo
respeto.

El présente trabajo se avocarâ solamente al anâlisis de estas
relaciones de poder entre la monarquia y el sacerdocio, analizando
también la configuraciôn de una realeza sagrada desprendida de
la misma union entre lo espiritual y lo temporal.

3.2. La relaciôn monarquia-iglesia

En la Edad Media, la relaciôn entre Dios y los hombres se

concebia con imâgenes politicas : la divinidad se hallaba présente
en todos los hechos institucionales, guerras, justicia, leyes. Dios
intervenia tanto en la guerra, como en los juicios, en la legitimaciôn
de un soberano justo o en la tirania del rey injusto. No solo el pen-
samiento politico, sino también el arte y la literatura presentaban
una vision politizada de la divinidad o un poder temporal
totalmente divinizado. El Poema de Alfonso XI no constituye, en
este aspecto, una excepciön.

En la relaciôn del poder monârquico con el eclesiâstico hay un
doble interés. Por una parte, la busqueda de una imagen sagrada
de la realeza como medio de reafirmar su poder y, por otra parte,
la relaciôn generada entre los dos poderes como un modo de
servicio mutuo. Incluso la legitimaciôn de la imagen sagrada de
la monarquia esta présente en mismo discurso pontificio como
un modo de potenciar ambas relaciones.

3.2.1. Imagen de una realeza sagrada

Para la creaciôn de una figura del poder real, el Poema utiliza
varias imâgenes teolôgicas que reafirmen la posiciôn de
acercamiento del rey con la divinidad. Una de ellas se refiere al

concepto teocéntrico del poder real que corrobora el origen divino
del rey legitimado por la bendiciôn de la Iglesia :

« Dios Padre ayudarâ
cristianos por su bondad (c. 1439 c-d)



ayudarâ (a) mi, su rey
que puso en gran altura » (c. 1440 c-d)20

El rey recibe su poder directamente de Dios (como el Papa lo
recibia de Jesucristo por intermedio de San Pedro, de donde se

extrae justamente esta idea) para conducir el reino a un orden que
respondiera a los preceptos divinos de los que la humanidad se
habia alejado por el pecado. Por lo tanto, el rey era la representaciôn
de Dios en la Tierra, su vicario, y debia reproducir en ella el

arquetipo celestial : instaurar la paz y justicia divinas haciendo
cumplir la Ley divina. Es decir, el rey imita en su reino temporal
la funciôn que Dios realiza en su reino eterno, por lo que las
mismas nociones humanas son aplicadas a su concepciôn celestial.
Teoria que no era ajena al Poema :

« E Dios, rey de gran bondad» (c. 341 a)21

El rey, mâximo juez terrenal, debe responder, sin embargo, a

la Justicia divina, que es su limite para que su gobierno no se
convierta en tirania. Ideas a las que también responde el rey de

Portugal :

« 'E por salvar mis pecados,
que he fechos sin mesura,
que me sean perdonados
en el Regno del Altura (c. 1195)
delant' el Gran Judgador' » (c. 1196 a)

La pröxima relacion de lo divino con la realeza se complementa
con la sacralizaciön que se le otorga al poder real. A través de la

20 También la misma idea se encuentra en los discursos de la oraciön del
Salado y en la misa celebrada por el arzobispo ; asî como, al principio, en el

consejo del ayo, luego en boca de unas doncellas el dia de la Coronaciôn y en los
momentos trascendentes como después de un triunfo militar : « e vos dio la buena
andança/ e onra e fama e algo » (c. 144 a-b) ; « 'Loado el Gran Senor,/ que tan
buen rey nos fue dar' » (c. 403 c-d) ; « dio la onra al buen rey /[...]/ que puso en

gran altura » (c. 836 c, 837 a).
21 El poeta no olvida tampoco la intermediaciön del rey entre el mundo

celestial y el temporal : « Como Dios fizo fazana por este rey que yo digo,/ e como
cobrö Espana/ para siempre gran abrigo » (c. 675) ; « Todos debemos loar/ a Dios
Padre, alto rey,/ e los reys se trabajar/ para servir la su ley » (c. 834) ; « por
cre(s)centar la su ley/[...]/ dio onra al buen rey / don Alfonso deCastilla » (c. 836

a-c-d).



unciön, del acto litürgico de la coronacion y de la herencia dinâstica
se confieren al monarca poderes extraordinarios o milagrosos22.
En los reyes ingleses y franceses, tal superioridad quedaba
manifestada por la creencia en su facultad taumaturgica ; en el
reino castellano, el rey no tenia poder curador, pero su capacidad
superior, recibida de Dios, podia notarse principalmente en la
actividad militar. Precisamente la acciôn bélica, como la protecciön
de su reino y el avance de la Reconquista, caracteriza en el Poema

una de las funciones primordiales del rey, engrandeciendo asi la

imagen del poder monârquico. Siguiendo el modelo teocrâtico de
poder, es frecuente en el Poema que los cristianos reciban ayuda
divina en las contiendas y, en varias oportunidades, a través de
Santiago Apôstol23 :

« porque muerte pade(s)ci6
en la cruz por su bondad
(E) aquesta lid vencio
Dios Padre de piadad » (c. 835)

« Esta lid quiero dexar

en cömo Dios la venciô » (c. 838 a-b)

El favor de Dios también se ve en la preferencia que siente
hacia el rey castellano al conservar solo para él el honor de la
conquista de Algeciras :

« e rexjs de muy gran altura
con gran poder de cruzada :

non quiso Dios nin Ventura
que la ovies(s)en ganada. » (c. 2018)

El carâcter divino del rey castellano -y, por ende, su poderio-
se aprecia en la intermediacion directa que posee entre el favor de
Dios y el triunfo en el campo de batalla. La situaciôn economica y

22 La unciön fue recibida por Alfonso XI, pero en el Poema, a diferencia de la
Crânien, no se la menciona.

23 Tal vez una de las ayudas divinas mâs significativas sea la intervenciôn
directa del Apôstol Santiago enviado por Dios, segûn el testimonio que deja el rey
de Granada en sus lamentos : « 'Santiago el de Espana/ los mis moros me matô,/
desbaratô mi compana,/ la mi sena quebrantô/[...]/ Yo lo vi bien aquel dia/ con
muchos omnes armados/[...]/ que Dios, rey de piadad, / quiso vencer la batalla' »

(c. 1185,1186 a-b, 1187 c-d).



militar desesperante de los cristianos en el cerco de Algeciras
ocasiona una plegaria del rey pidiendo la ayuda divina. En el

ruego, el discurso se estructura en términos de un contrato
vasallâtico entre Dios y el rey, unido a la piedad religiosa. El rey
se somete nuevamente al juicio divino, pero hay un convenio
expli'cito cuya exigencia deberia ser cumplida por el poder celestial,
asi como el senor debe cumplir con su vasallo.

Luego de la invocaciön a Dios (« Padre, Senor, que veniste/
del Regno de 1(a) Altura/[...] », c. 2253 a-b), el monarca expresa el
acuerdo establecido:

«' Senor, m(i)énbrate de mi,
que por te fazer servicio
de los mis regnos parti.

Desanparé las mis tierras,
que yo podiera folgar,
con los moros tomé guerras
por tu fe acre(s)centar.' » (c. 2255, 2256)

El arrepentimiento del pecado, al igual que en la oraciön
proferida en el Salado, formarfa también parte de una creencia
convertida en una especie de « convenio » entre los poderes
temporal y espiritual : la rectitud moral era la condiciön
fundamental para la recepciön del favor celestial.

Finalmente, el rey, debido a su peticiön, obticne la merced
divina. Por ella se establece una relaciön discursiva e ideolögica
de la union del poderio divino con el del monarca, marcando su
carâcter superior: el milagro de Dios devuelve el bienestar a la

tropa y desencadena el triunfo mili tar :

« E Dios, como es poderoso,
que fue nado sin manciella,
miraglo fizo fermoso

por el buen rey de Castiella. » (c. 2268)

La relaciön vasallâtica entre el podcr real y el espiritual se
encuadra como otra imagen de poder real. Dentro del poder
espiritual, la relaciön con Dios se realiza por intermediaciön de la

Iglesia : asi al defender la Santa Ley de Dios, el rey también
protege a la Iglesia, cabeza de la Cristiandad. Lo mismo ocurre
con la obediencia a la Justicia y Ley divinas y aün en el aspecto



bélico. Todo responde al equilibrio entre el poder del monarca y
el poder eclesiâstico, portavoz del divino, y al cual se debe acatar

para entrar en armoiûa con el mundo cristiano.
Las acciones de Alfonso responden, en la mayoria de los

casos, al deseo de cumplir con los preceptos divinos ; causa de
ello es la proteccion celestial como merced divina y el directo
reconocimiento del rey como vasallo de Dios, relaciön que se
manifiesta también en la oraciön del Salado:

« Espejo fue de la ley,
del Gran Criador vassallo :

este fue el mejor rey
que estido en cavallo: » (c. 275)

La sacralizacion del poder real cobra vital importancia en la
imagen de un rey cristianîsimo24. Esta concepcion esta unida
estrechamente con la del rey protector, que encasillaria su funcion
judicial, legislativa y, principalmente, su funciôn militar.

El rey responde, en su actividad de juez y legislador, a una
imagen cristiana, pues reproduce, como se habia visto, el arquetipo
divino en la tierra. Por lo tanto, como imagen de Jesucristo, que
era considerado la misma Justicia, el rey era la imagen viviente de
la Justicia y de la Ley, pero, también al igual que Cristo, sujeto a
ellas por propia voluntad.

Sin embargo, en la composicion poética, la figura del rey
como Ley animada deja lugar a la importancia que adquiere la
defensa de la Ley divina debido a la invasion arabe. La lucha es,

por un lado, para recuperar el territorio de los antepasados, pero,
sobre todo, para defensa de la Santa Ley. Es, precisamente, por
ella que el rey castellano recibe la ayuda del Papado, de Francia,
de los guerreros extranjeros, de los otros reinos de la Peninsula y
aun del rey de Portugal, con cuya hija estaba casado25. Y aun el

24 Asi se denominaron los reyes de Francia, sobre todo a partir de Felipe IV, el
Hermoso, puesto que a través de su relaciön con la Iglesia trataba de ejercer su
poder sobre los demâs reinos. En tanto que rey cristianîsimo, cualquier poder que
se levantara contra él, era considerado sacrilego, puesto que iba también contra
Dios y, por lo tanto, cometia crimen de « lésa majestad », concepto que también
aplicaron los otros reinos, pero dentro de su territorio. En Espana, la denominaciôn
de rey cristianîsimo comienza con los Reyes Catölicos. Pero, aunque Alfonso no
haya sido agraciado con tal distinciön, las caracteristicas de su polltica (al menos,
en lo que pretende reflejar el Poema) respondieron a esa imagen de un buen
cristiano defensor de la Iglesia y de la Santa Ley de Dios.

25 El rey de Portugal decide ayudar a Alfonso « por onrar la Santa Ley/ [...]/



contexto de la batalla présenta un ambiente religioso
prépondérante, por ejemplo, en las misas, las oraciones del mismo
monarca y la ayuda divina. For la defensa de la Santa Ley,
Alfonso implora y recibe la ayuda de Dios, puesto que es ése el
motivo de la lucha que argumenta en su oracion :

« 'Desanparé las mis tierras,
que yo podiera folgar
con los moros tomé guerras
por tu fe acre(s)centar.' » (c. 2256)

Su misiön guerrera, puesto que es por una santa causa, lo
convierte en el « mejor rey de la Cristiandad ». Asi se refieren a él
los diversos personajes del Poema. Las alabanzas al rey cristiano
provienen de la misma voz del narrador, pero mayor efecto
tienen cuando se realizan por las otras voces discursivas. Elogiosas
son las palabras de sus vasallos, del rey de Francia, de los legados
pontificios, pero, principalmente de sus enemigos, que le lernen y
sienten admiraciön por él26.

La imagen del rey cristianîsimo se relaciona, sobre todo para el

caso de Alfonso, con un rey guerrero, que defiende la Cristiandad
del poder devastador de los moros, por eso la Reconquista
espanola es presentada en el Poema con el valor de una Cruzada27.

de la Santa Trinidad », (c. 1189 d, c. 1190 a) y cuando llegan extranjeros lo hacen

por dos motivos : « Por onrar la Santa Ley,/ ayuntôse gran compana,/ e por ver al
noble rey/queregnaba en Espana » (c. 2197), y también «[...]/ por servir la Santa

Ley,/ [...]/ por fazer plazer al rey » (c. 2200 b-d).
26 Los legados pontificios alaban al rey castellano delante del de Portugal,

recordândole que deben entablar otra vez relaciones pues « 'que es muy noble
senor,/ mejor de la cristiandad:/jNo saben emperador/ tan cumplido de
bondad !' »> (c. 661). También el rey moro Albohacén reconoce su superioridad :

« 'que es muy atrevido/ a que todos miedo han:/ si este fuer conquerido/ los
cristianos lo serân' » (c. 934). La carta que ademâs llega del sultan con orden de
destruir la Cristiandad realza la figura de Alfonso que, con sus victorias, consigue
salvarla. Las alabanzas al rey como buen cristiano son numerosas en el Poema y
casi no hay personaje encumbrado que no lo recalque : « 'Nin nunca fue nin sera/
tan buen rey entre cristianos' » (c. 1920 a-b) ; « Don Alfonso, buen senor,/ abrigo
de los cristianos » (c. 2024 a-b). Finalmente en boca del mismo rey franco al

otorgar el préstamo para la guerra solicitado por la embajada castellana : « 'porqu'él
es el rey mejor/ que non fue nin ha de ser' » (c. 2182 c-d), •< 'É(l) con los moros
pelea/ por onrar la cristiandad' » (c. 2183 a-b).

27 No solo la idea de una guerra santa (perdon de los pecados, idea de mârtir,
etc), sino también la Cruzada apareceexplicitamente en el discurso de los personajes
o en el mismo narrador. El rey de Portugal dice : «' Fija nv'a muy amada:/ mis
regnos quiero dexar/ por ir en esta cruzada/ el noble rey ayudar' » (c. 1194).



Por lo tanto, las relaciones diplomâticas entre la monarquia
castellana y el Papado se manifiestan en el texto como medio de
realzar la importancia real mostrando el acercamiento entre ambos
poderes.

3.2.2. Las relaciones entre el poder monârquico y el eclesiâstico

La ambiciön del Papa Benedicto XII por propagar la politica
eclesiâstica en la Cristiandad, de cuyo gobierno el Papado se creia
cabeza, lo llevö a fomentar las guerras de Cruzada. En su deseo
de control de los poderes temporales, el poder pontificio considéré
la tradicional Reconquista, guerra que Espana mantenia en su
propio territorio, también como Cruzada. Esta diferente
concepcién de la guerra espanola permitiô, a su vez, la intromision
directa del Sumo Pontifice en los asuntos peninsulares.

Pero el interés no era unilateral. El monarca castellano
necesitaba el apoyo del Papado, puesto que esto lo favorecia
econémicamente a través de los préstamos que recibia y del
sostén politico que significaba el acercamiento al poder
eclesiâstico28. Ambos poderes, por lo tanto, tenian motivos
suficientes para que las relaciones fueran muy préximas.

Por el ideal de la defensa de la fe cristiana, el Papa intervino en
los conflictos bélicos entre los reinos de Portugal y Castilla
mandando varias veces comitivas pontificias a fin de llegar a una
solucion favorable. Sin embargo, la cantidad de comitivas enviadas
en sucesivos anos indica también que los reyes no eran tan
obedientes al poder sacerdotal como éste intentaba pretender.

También cuando Alfonso necesita un préstamo para la guerra : « El rey llamô su
mesnada/ e vio por mejor razön/ enbiar por la cruzada/ al Papa de Avifiön » (c.

1008). El arzobispo don Gil de Albornoz llama « cruzada » a la guerra del Salado
en la misa que célébra antes de la contienda. Tampoco se la olvida en medio de la

guerra : « fijos dalgo muchos son/ con el pendôn de cruzada » (c. 1724 c-d), « E

todos vienen cruzados/ [...]/ e los reys juramentados/ sobre un libro mis(s)al »

(c. 1356).
28 Con la concesiôn de la Bula de Cruzada, el rey recibla beneficios espirituales

y una importante ayuda material, aunque insuficiente por lo que Alfonso debiô
recurrir también a los préstamos de los judios, de los genoveses, de Francia, y de
Portugal. Ademâs, el apoyo de la Iglesia era importante para la polftica interior
del reinado. Ante los problemas civiles, Alfonso recibiö el auxilio de las Ordenes
Militares, como el apoyo politico de todo el clero, a quien también ayudô el

monarca economicamente. Véase Pérez Bustamante, « Benedicto XII y la Cruzada
del Salado », (ob. cit.) ; A. Garcia y Garcia, « Notas sobre la politica eclesiâstica de
Alfonso XI », (ob. cit.).



Incluso se llegö a un acuerdo de paz debido, ante todo, al pcligro
inminente de la invasion arabe y no por los ruegos papales.

En cl Poema, la imagen de la relaciôn monarquia-Iglesia se

pretende en un cierto piano de igualdad, pues el Papa impone
condiciones que son aceptadas por el rey castellano, pero éste
también présenta las suyas y aun continua con su politica segûn
su propia conveniencia29. Todas las embajadas pontificias hacia
la Peninsula se sintetizan, en el piano textual, en una sola que
ademâs es decisiva : a través de ella, el Papa logra la paz entre los
dos reinos que emprenden juntos esta Cruzada. El envio de la

legaciôn papal muestra también un doble aspecto : la obediencia
del rey al Papado asi como la elevada consideraciôn del Pontifice
hacia el rey.

La presencia del Papado en el texto comienza ya en la época
de minoria del rey. El Papa obliga al infante don Pedro, entonces
uno de los tutores del rey nino, a romper la tregua pactada con el
reino de Granada y a presentarle batalla30. La acciôn desleal de la
Cristiandad es castigada con la derrota del ejército castellano y
los moros, en este caso, quedan como victimas del poder crisliano.
Pero la situacion se revierte con la llegada al poder de Alfonso XI.
A partir de entonces son los cristianos los que sufren la ingente
invasion mora y es obligaciön del rey el detenerla. El cumplimiento
del deber merece por lo tanto el premio de la victoria. Durante el

gobierno personal de Alfonso, el poder pontificio vuelve a

intervenir por el conflicto entre Portugal y Castilla. Sin embargo,
no esta descripta como una intromision direcla, sino que se le

présenta al Pontifice un ruego que lo autoriza a actuar. Tampoco

29 Para otorgar la Bula de Cruzada, el Papa interviene en la reforma de
costumbres de la corte castellana, cuya inmoralidad le preocupaba. Critica, por
ejemplo, la relaciôn ilegltima que el rey manlem'a con su favori ta en menoscabo de
la reina consorte. El arrepentimiento el rey por sus « pecados » durante la oraciôn
en el Salado muestra solo un condicionamienlo parcial motivado por las
circunstancias : luego de la guerra y obtenida la victoria, el rey vuelve con su
favorita, como queda, incluso, reflejado en el mismo Poema. En éste se destacan
durante la conticnda los pendones de los hijos bastardos, y, cuando esta finaliza,
los obsequios mas preciados son para la amante real y no para la reina.

30 De acuerdo a los acontecimientos, en el texto figuran consecutivamente
très papas, aunquesea Benedicto XII el ûnico que aparece nombrado. En este caso,
la guerra contra Granada que emprende el infante don Pedro es apoyada por Juan
XXII (1316-1334) y el cerco de Algeciras, con cuya victoria termina el Poema, fue
respaldada porel papa demente VI (1342-1352). Sin embargo, independientemente
de la importancia de cada papa, lo que interesa principalmente en el texto poético
es la descripciôn de las relaciones cercanas entre Alfonso XI y el Papado como
factor de poder.



el conflicto es considerado como algo particular de los dos paises,
sino de toda la Cristiandad, puesto que debido a su désunion es
invadida por los paganos. El concepto introductor que légitima la

preocupaciön de la Iglesia y su posterior actuaciön es el « pecado »

que pierde a los cristianos : la invasion musulmana es un
consecuente castigo por los errores cometidos y es el Papa el que
debe poner remedio a la situaciön. Después de la Querella, el
poder eclesiâstico habia argumentado como punto crucial de
actuaciön sobre el poder temporal el problema del « pecado ». Es

decir que la Iglesia, en tanto poder espiritual, tenia derecho a

inmiscuirse en los problemas espirituales del reinado. De este
modo, la esfera de actuaciön se volvia muy imprecisa puesto que
« pecado » era considerado, en lineas générales, lo que estaba en
contra de la politica papal :

« De las tierras de allen mar
muchos moros son passados :

si esta guerra aturar,
sera por nuestros pecados.» (c. 633)
« Aquesto sera gran mal
si consejo non ponedes : » (c. 634 a-b)

m

El Sumo Pontifice esta presentado, ademâs, como una persona
sabia, ideal de la imagen de poder real entonces, y por ende,
equilibrada. Su sabiduria lo convierte en la persona apta para
gobernar, motivo por el cual la corte pontificia es justificada
también como el örgano indicado para buscar la soluciôn
equânime a la disputa31.

La diferencia de tratamiento de la representacion papal con
respecto a cada rey es también llamativa. El poeta ha resaltado la S

imagen de su rey a través de las alabanzas hechas por los o
encumbrados embajadores de una de las mâximas potencias de la
Cristiandad ; situaciön que lo ubica en el mismo nivel de poder
que el Papado. Por lo tanto, el Poema deja entrever que Alfonso XI g
acata el mandado del Pontifice en tanto que es un ruego, no una

T̂J

g
3

31 « Siendo el Papa un dia/ con (la) su onrada conpana/ -maestros en q_
tolosla,/ muchos clérigos d'Espana-, » (c. 630) « un arçobispo de Francia/ e de 1-0

Romauncardenal/[...]/-buenosmaestrosenleys/ edotoresendecreto-/ enbiôlos
a estos reys/ de la parte de San Pedro » (c. 636 c-d, c. 637). La menciön a San Pedro o
hace referenda al poder superior de la Iglesia sobre la tierra, con lo cual se g
refuerza la autoridad eclesiâstica sobre el poder terrenal que arbitra. ^

25



orden. En cambio, con respecta al rey lusitano, se manifiesta el

poder que en ese momenta representaba Avinön y su amenaza

que podia llegar hasta la excomuniön :

« al de Casti(e)lla rogava
como a rey noble varön,
e al otro lo mandava
so temor de bendiciön.» (c. 639)

Las referencias al rey castellano responden ademâs a los töpicos
de la concepciôn de la figura real ideal de las teorias hierocrâticas
de enfonces y, por ende, a la misma legitimaciön de la Iglesia. Asi,
Alfonso es considerado como « braço mayor de la ley, / del mundo
governador » (c. 641), «na(s)cido en noble signo» y, fundamen-
talmente, «legltimo en bendiciön» (c. 642 a-d). Luego por «ruego
del Padre Santo » le piden que llegue a la paz con el reino vecino.
El acatamiento del soberano castellano a las peticiones papales
parece, a primera vista, absoluta, aunque también impone sus
condiciones para negociar. Estas condiciones no quedan solamente
en el discurso real, sino que, posteriormente, son presentadas por
los legados en la negociaciön con el rey portugués. Sin embargo,
el Papado modifica la polftica llevada a cabo hasta entonces por
Castilla que se somete finalmente a la autoridad papal. La
subordinaciön queda senalada en el discurso del propio rey donde
résulta mas notoria por el contraste de intereses de la diplomacia
papal y los propios del soberano mas a ten tos a su honra y a la
defensa de su territorio32.

El trato, como se dijo, es otro con respecta al rey de Portugal.
Por empezar, ninguna de las distinciones hechas al otro soberano
se pronuncian aqui, sino que directamente se lo somete a la
obediencia. Enseguida, se imponen las condiciones pedidas por
el rey castellano y se reconoce la supremacia del Papa. La sumisiôn
del rey lusitano es total hacia la politica papal, lo que lo lleva a

aceptar las condiciones de Castilla :

« 'quiérole fazer emienda
segün el Papa mandar.

32 « Dixo el rey : 'Es gran derecho/ al Papa ser obediente,/[...]/ (qu)e lo al
séria mal./ Yo conpliré (el) su ruego'» (c. 659 c-d, 650 a-b). Luego acota en
referenda al rey de Portugal : 'Por onra de la mi alteça/ eu id a rame d'él vengar : jnon
fizo Dios fortaleça/ que lo podiesse amparar [,..| Mas por el Papa Beneito/ contra

él faré mesura ;/ dexaré aqueste pleito con condiciôn y postura' » (c. 652, 653).



[...]
E el rey por bien lo vea
De aver (tal) avenencia,
E el Papa (el) juez sea :

Yo otorgo su sentencia.' » (c. 668 c-d, c. 669)33

Aunque con diverso tratamiento, se evidencia igualmente
que ambos reyes responden al deseo de la politica pontificia. Sin
embargo, la relaciön entre los dos poderes adquiere otra dimension
luego de la batalla del Salado. Alfonso ha triunfado y le envia una
embajada al Papa con présentes, entre ellos, su pendön y su
caballo, emblemas del rey guerrero. El Papa se lo retribuye a

través de una ceremonia liturgica -una procesiön-, encumbrando
politica y espiritualmente (conceptos muy unidos) al rey, que ya
lo estaba militarmente. La relaciön en el discurso textual alcanza

un nivel de paridad en las formulas utilizadas para referencia de
ambos : tanto el Papa como el soberano se consideran « nuestro
escudo e nuestro manto ». Solo hay una diferencia en estas

apreciaciones : mientras el Papa es « siervo del Gran Criador »

(1897 d), el rey es « braço mayor de la ley » (1918 d), es decir,
mientras uno représenta directamente el poder divino, el otro es
el defensor de la Iglesia, una de las funciones principales de los
reinados temporales en la teoria eclesiastica.

La figura de Alfonso como rey cristiano se resalta por su
funcion protectora de la Cristiandad amenazada de destrucciôn

por los musulmanes. Y como rey cristiano, a su vez, acepta el

poder superior de la Iglesia a través de formulas ya fijas:

«'A la Eglesia \a llama
e tiénela por madré ;

a vos, Padre Santo, ama
e a vos tiene por padre' » (c. 1909)

La relaciön entre el Papado y el monarca queda fuertemente
vinculada en la procesiön que realiza el Sumo Pontifice llevando
el pendön triunfante del rey hacia la iglesia de Aviiiön. En ella, se

33 Segûn las ideas eclesiâsticas, el Pontificado, puesto que poseîa « jurisdiction
universal », podia intervenir en caso de disputas entre reyes. Ademâs de supervisar
el comportamiento de los monarcas, el Papado también podîa obligarles a ayudarse
en la lucha contra paganos o herejes, o a entablar conversaciones de paz entre los
distintos reinados. W. Ullmann, Historia del pensamiento politico en la Edad Media,
(ob. cit.).



elogia continuamente al rey vencedor del Salado, que se encuentra
casi en la cüspide de su gobierno, situaciön resaltada en el texto
donde se alterna la consideraciön de Alfonso entre el tftulo de

emperador y el de rey34.
Es indudable que la figura de la realeza que intenta dibujar

Rodrigo Yânez en el Poema se halla sôlidamente unida al poder
eclesiâstico. De su vinculacion, el texto pretende encumbrar el

poder del monarca, pues su figura se realza en tanto responda al

arquetipo de un rey cristiano con todos los signos que le

corresponden como représentante de ese mismo poder. El
soberano, para ser legitimado como tal, debia reconocer que su
poder venia de Dios y era su imagen en la tierra, debia acatar la

Ley divina y, como modelo moral, recibia directamente el favor
divino.

A su vez, la imagen protectora del rey présenta en la

composiciôn poética una doble vinculacion : por un lado, el rey,
por la misma historia de su linaje, estaba obligado a la actividad
militar, pues la Reconquista era el deber nacional del rey que
asumiera su funciôn ; pero, por otro lado, se lo présenta mas
unido a los intereses papales, representados en la Cruzada35.

34 Antes de consagrar el esfuerzo de Alfonso como protector de la Cristiandad
en la procesiôn, el mismo Papa realiza toda una cantidad de elogios que realzan
su figura militar : « jNon saben emperador/ tan complido de bondad !» (c. 1919 c-
d) ; « Nin nunca fue nin sera/ tan buen rey entre cristianos » (c. 1920 a-b) ; « Este

es rey con derecho/ es nuestro castiello fuerte » (c. 1921 c-d) ; « e pas(s)a vida
penada/ por nos todos defender » (c. 1922 c-d). En algunos casos, el Poema

présenta ambos titulos como équivalentes, como pueden considerarse estos elogios
presentados por el Pontifice ; pero, en otros casos, se diferencian notoriamente :

« e fue judgado a muerte/ el gran par d'emperador » (c. 340 c-d) ; asi también lo
reconoce el mismo rey Albohacén, « 'Don Alfonso, rey d'Espana/ luego enperador
sera,/ con gran poder de conpana/ el Estrecho pas(s)arâ' •> (c. 2063) ; el mismo rey
castellano codicia para si ese titulo, « 'si cobras(s)e Algezira/ séria senor d'Espana' »

(c. 2040 c-d). El mismo deseo que el rey cristiano comparte el rey de Marruecos :

« [...]/ llamarme he emperador,/ e aquel rey de Casti(e)lla/ a mi llamarâ senor »

(c. 913 b-c-d).
35 En el Poema también se destaca la importancia del linaje real porque, sobre

todo a partir del siglo XIII y para evitar inmiscuciones pontificias, se asienta como
imagen juridica para legitimar la dinastia. De este modo, la dinastia de Alfonso se

remonta en el texto a los godos, por lo que la actuaciôn del joven rey se ve
autenticada por siglos de reinado familiar. Ya al principio en los consejos del ayo
se présenta esta sucesiôn dinâstica, que va a justificar el emprendimiento de las

guerras, contrariamente a la idea de Cruzada dominante : « 'el buen conde don
Ferrando,/ que fue el vuestro pariente,/[...]/ e bien asi los reys godos,/ (los)
vuestros anteces(s)ores,/[...]' » (c. 146 c-d, 147a-b). Por eso, mâs adelante cuando
Tarifa esta cercada, el monarca recuerda a sus consejeros que es menester



Paradöjicamente, el poema, compuesto para alabanza del rey,
no deja de mostrar el lazo que lo sujetaba a la Iglesia, cuyo
poderio es puesto de manifiesto. El poeta ha construido dos

imâgenes de poder a través del prisma eclesiâstico : la figura
militar y gubernamental del rey como buen cristiano y la figura
de una Iglesia protectora y omniprésente. Asfmismo, la imagen
de una realeza sagrada responde a las ideas creadas y generadas

por las teorias del clero, promotor de las ideas politicas de ese

momento, y, aunque el poder real las adapte para conformar una
propia imagen que lo bénéficié, se encuentra igualmente sujeto al

cumplimiento de esos preceptos cristianos impuestos por la Iglesia.
Si se piensa incluso en la intervencion de la ayuda de Dios en las
situaciones bélicas como constructora de una imagen real sagrada
y poderosa, hay que sopesar también la mediaciön de la Iglesia.
Para recibir el socorro divino no basta ser rey : el poeta resalta que
el rey ha pecado y como cualquier hombre sujeto a la mortalidad,
como se aclara al principio en los consejos del ayo, debe pedir
perdön por sus pecados segün las disposiciones morales cléricales.
Asi la salvaciön divina llega una vez que el rey ha sometido su
propia voluntad a la religiosa.

El discurso religioso se halla présente en todo el Poema. Las
misas son un evidente exponente, pero también las numerosas
oraciones o simples menciones en boca de personajes laicos36.

Todo queda envuelto en una atmösfera devota. Este ambiente

recuperarla puesto que « Villa es de mi abolengo/ e de mis antecessores » (c. 1133

a-b), idea que se repite antes de ir a descercarla : « Tarifa tengo perdida/ que me
ganô mi abuelo » (c. 1210 c-d). Sin embargo el recuerdo de los antecesores sirve
también para justificar todavia mâs la defensa de los ideales cristianos :

« [..,]'(porque) aquestos reys todos/ fueron (muy) grandes senores, [...] (e) escudo
e abrigo/ de la (santa) fe de Cristos [...]' » (c. 147 c-d, 148 a-b), por eso como
conclusion el ayo acota: «'(E) vos, senor, sed atal:/ amad a Dios e servir./ El Senor,

que puede e val,/ vos lo mande asi conplir' » (c. 151).
36 No solo estân las oraciones del rey que reciben inmediatamente la ayuda

deseada, sino también otros personajes, al implorar ayuda o perdôn, introducen
imâgenes religiosas. Con respecto al soberano, ademâs de las oraciones
significativas del Salado y antes de Algeciras, hay otras menciones que igualmente
contribuyen a crear su imagen de rey cristiano : « Luego fue descavalgar/ adorô
la procesiön/ a la Madré del Pilar/ el rey fizo oraciôn » (c. 291) ; ademâs de los
numerosos agradecimientos después de cada batalla triunfal y las misas antes de
cada contienda : « Levantöse al otro dia,/ sus gentes fizo llamar,/ missa de Santa
Maria/ el buen rey fizo cantar » (c. 1234). También, por ejemplo, la mujer que
intercede por los nobles discolos, don Juan Nûnez y don Juan Manuel, pide
clemencia recordando la divina, lo mismo harâ su hijo luego : « '[...]por merced
vos (lo) yo ruego/ de Dios Padre Criador,/.../ qu'el infierno quebrantö/ e passé
lazeria farta/ Lâzaro resucitö,/ hermano de Santa Marta:/[...]' » (c. 589 c-d, c.



creado en el texto puede llegar a ser efectivo como propaganda
politica porque la misma realidad estaba inmersa en arraigadas
creencias religiosas: el pueblo espera la mayoria de edad de su

rey, que, como persona sagrada, los salvarâ de las desgracias, asi

como el rey también cree en la ayuda de Dios para la resoluciön
de los conflictos.

La religiosidad del autor no sölo ha creado la imagen de un
rey cristiano que, al fin y al cabo, respondia a los cânones de la
teoria politica de la época, sino que ha configurado en un nivel
del mismo tenor, aunque mucho menor cuantitativamente, a

personajes religiosos como el Papa y el arzobispo don Gil de
Albornoz37. El relieve que adquieren estas dos figuras en la obra
es comparable al del soberano, pero no al de otros personajes
nobles. La aparicion de los prelados se destaca en relaciôn a los
momentos de su actuacion que condicionan el desarrollo textual
o complementan la significaciôn otorgada al rey. Pero también
cobran importancia independientemente de la figura real. Su

presencia es poderosa y sus discursos, decisivos.
No ocurre lo mismo con otros personajes histöricos

importantes. El rey de Francia, figura relevante en la época, no es

fundamental en el Poema sino para resaltar la imagen del rey
castellano con el reconocimiento internacional adquirido. Lo
mismo ocurrirâ con otros nobles encumbrados que, con su

590). Don Juan Manuel recuerda los pecadoscometidos contra la religion cristiana ;

también los arabes piden la protecciôn del Senor. El ayo, al terminar sus consejos,
realiza un ruego por el gobierno de su rey : «'[...]e vos faga bien re(g)nar/ e vos
mande acabarbien/ e vos quiera heredar/ con los sussantos. Amén'. » (c. 152). La
reina Maria, al hablar con su padre, Alfonso IV de Portugal, no olvida un pequeno
discurso religioso al pedirle ayuda para el rey castellano : « '[...Jaquesta razeln vos
diz/ don Alfonso, mi senor/... / que vos nmn e vos saluda,/ eenblavos dezir, rey,/
que vayades en su ayuda/ por onrar la santa ley/.../ de la Santa Trinidad/
porque Dios vino en la cruz,/ fe e creencia e verdad,/ nuestra salvaciôn e luz.
[...]' » (c. 1188 c-d c. 1189, c. 1190). Y el mâs significativo : la oraciôn de los
soldados delante del maravilloso pendön de las cinco llagas : « La manana salir
clara,/ fezieron su oraciôn,/ e vieron en una vara/ un muy fermoso pendeln: » (c.

782), « un cruzificio estava/ figurado noblemiente/[...| (c.783 a-b), « Mucho se

maravillavan/ de tan fermoso pendeln/ e leas ineajeas fincavan/ e fazlan oraciôn. »

(c. 785).
37 El poeta describe en varias oportunidades el valerr guerrero del arzobispo

de Toledo : « vareln bueno, de gran prez/ fazedor de mucho algo » (c. 1315 a-b) ;

« (muy) onrado religioso/ muy acabado vareln, / en sus fecheis muy gracioso/ (e)

muy fiel de coraçein » (c. 1229) ; destacândose, principalmente en la batalla del
Salado, « i(non) fue mejor cavallero/ el arçerbispo Torpln/ nin el cortés Olivero/
nin Roldân el palacln » (c. 1740).



actuaciön, sobredimensionan la importancia del ejército castellano

y la valentîa del rey.
Por lo tanto, el Poema de Alfonso XI tiene un importante

componente de una ideologia hierocrâtica : al Papa, en tanto que
padre de la Santa Iglesia de Roma, « cabeza de Santa Ley », le
compete oficiar de juez en los problemas graves de los reinos.
Pero también el rey, a través de la imagen sagrada creada y de su
acercamiento al poder pontificio, reafirma su propio poder, por
eso su aspecto jurldico, independientemente del teolögico, no
adquiere en el texto la misma relevancia. En sintesis, aunque ya
se conocieran y divulgaran las ideas aristotélicas, todavia la
publicidad politica dependia, en gran medida, del peso de la
imagen sagrada.

3.3. LA ORACIÖN DE ALFONSO XI ANTES DE LA BATALLA DEL SALADO38

La oraciön pronunciada por el rey es un perfecto compendio
de topicos ideolögicos politicos : reune en si caracteristicas del
pensamiento politico y de las imâgenes que conforman el poder

G
xs
s

38 Diego Catalan hace un completo anâlisis de la misma relacionando la de la
Crônica con la del Poema. En ambos textos, la oraciön es muy similar, pero cambian
el momento en que el rey la pronuncia. En la Crônica la oraciön se efectûa en el
momenta del sacrificio de la misa, convirtiéndose en una confesiön publica de sus
pecados y en una consiguiente demanda de perdön principalmente a la nobleza.
En cambio, en la composiciön poética, la oraciön del monarca se realiza en forma
privada. Catalan, ademâs de destacar su tradiciön literaria en los poemas de
clerecia (por ej., en el Poema de Fernân Gonzalez y en el Libro de Alexandre), refiere su
historicidad, puesto que el arzobispo don Gil de Albornoz se refiere a ella en una
carta enviada al Papa. El interés de Alfonso era hacer un mea culpa por la lucha
civil pasada con la nobleza, ya que esperaba su colaboraciön en la batalla. Ademâs g

'

le interesaba obtener la ayuda de Portugal y del Papado, por ello el arrepentimiento g
de su relaciân adultéra con Leonor de Guzmân. Véase D. Catalan, « La oraciön de "g
Alfonso XI en el Salado », Madrid, Boletin de la Real Academia de la Historia, tomo
CXXXI, n° I, 1952, pp. 247-266. Pero el interés de Alfonso, ademâs de los varios g"
que ya tenia para confesarse pûblicamente (como apuntö Catalan), respondia ro

también al de protegerse de una eventual derrota. La creencia de la época,
promovida por los dictâmenes eclesiâsticos, exigia un comportamiento religioso Lj
ejemplar para ir a la « Guerra Santa », y la Reconquista era considerada como tal. O

Esta era la condiciön para recibir la ayuda divina. En el Poema, justamente, la j§

protecciôn celestial aparece en varias oportunidades y las victorias son consideradas ^
como una gracia de Dios y, por eso, agradecidas por el rey. Por lo tanto, si Dios o>

ayuda constantemente al rey que lo sirve (incluso en una posiciön vasallâtica, i>
como aparece referido literalmente en el poema), la oraciön es también una o"
estrategia para relacionar el poder del rey a Dios. A través de la oraciön, Alfonso gj

podia tratar de desculpabilizar la posible derrota, que le séria endilgada °

31



real, y muestra asîmismo la posiciön de la monarquîa con respecta
a la nobleza y con respecta a la Iglesia39.

Se destaca la funcion militar del rey en la preocupaciön por la
batalla. La inquietud del soberano antes de lidiar se marca también
en el tempo lento en que transcurre el relata del poema que se
detiene en el detalle descriptivo.

La preocupaciön guerrera se encuentra unida a la imagen
religiosa del rey orando y a la relacion directa soberano-Dios :

« E a Dios Padre pedia
que la manana llegas(s)e.
E Dios l'enbiô el dia,
(qu)e non quiso que tardas(s)e» (c. 1500)4"

La ayuda divina pedida responde, en realidad, a la concepciön
teocéntrica del poder. Asi como los reyes de Francia e Inglaterra,
a través de su unciön, su coronaciön y su linaje, poseian el don
taumatûrgico, también, aunque de otro modo, la monarquîa
espanola hacîa notar su vinculo con la divinidad.

Algunos conceptos de la tratadistica polîtica como el de rey
por la Gracia de Dios, legitimador del poder, asî como el de la

concepciön de la figura monârquica cristiana son destacados
luego en el poema en el mismo discurso del soberano: el rey,
ademâs de ser legislador, de establecer él mismo la ley comunal,
responde a la Ley divina. La defensa de la Santa Ley, a la que se
hace alusiön constantemente, es el motivo para la acciön militar
que el poeta arguye en su discurso. A través del discurso directo,
se pone en boca del rey la ideologia polîtica a la que respondîa
Castilla :

« que me feziste tu rey
e me posiste en altura :

directamente, pues su impureza hubiera sido la causa del fracaso militar y, por
ende, la causa perfecta para un posible levantamiento noble, como terne luego el

rey moro cuando pierde la batalla.
3q Las diferentes partes en que puede dividirse esta oraciön fueron destacadas

por Diego Catalan en « La oraciön de Alfonso XI enelSalado » (ob. cit.), solamenle
el anâlisis versarâ en lo tocante a algunas de las imâgenes del poder politico que
aparecen.

40 Diego Catalan destaca el pronombre « le » en « E Dios l'enbiô el dîa »,

puesto que asi queda claro que amanece solo para el rey puesto que éste lo ha

pedido. Los favores de Dios al rey se repiten a lo largo de las contiendas.



yo, Senor, por la tu ley
pongo el cuerpo en aventura » (c.1504)

Inmediatamente reconoce que ha pecado y pide perdön y
merced :

« por ml e por mi compana
que non nos dexes perder,
e la corona d'Espana
pôngola en tu poder » (c.1508)

La estrofa es bastante significativa, pues el rey gula su discurso
desde lo individual hasta lo general : desde su persona, en tanto
dignidad real acompanado de sus vasallos, hasta la « corona
d'Espana ». La « Corona » adquiere aqui el significado abstracto
del « Cuerpo politico », que se distingue de la persona del rey41.
La peticion del rey se relaciona con su figura protectora y realza
su carâcter divino, importante para el cuidado del reino que pone
en manos de Dios. El rey, por medio de esta oraciôn, se ha

preparado moralmente para el combate y también para la
obtenciôn de la ayuda divina : « Dexiste qu'el que pecasse/ [...]/
el que se a Ti tornas(s)e/ que Tu lo rescebirlas » por ende « Yo,
Senor, a Ti me torno/ con muy grand(e) devociön », (c. 1506 a-b-
d y c. 1507 a-b), preparando la situaciôn ante una posibilidad de
derrota42.

Por lo tanto, el rey en la oraciôn, aunque privada, légitima su
posiciôn como soberano, y su discurso polltico-religioso finaliza
con la absoluciôn de sus pecados y la comuniôn. Pero la oraciôn
pronunciada por el monarca es el inicio del marco religioso que
se présenta justo antes de la contienda : a continuaciôn se procédé
a la bendiciôn de armas y, como corolario, la misa donde el

arzobispo don Gil de Albornoz exhorta a la batalla :

« Sobr'el altar las posieron

41 Kantorowicz Les deux corps du roi, ob. cit., pâgs. 243-277) senala la
distinciôn de dos coronas. Una es la corona material, visible ; la otra es « invisible »

puesto que se refiere al «Cuerpo politico» y, por pertenecer a la esfera de la admi-
nistraciôn y del derecho, es también inalienable. Incluso hace la distinciôn entre el

rey y la Corona, protegida por el mismo «Cuerpo politico» aun del rey si llegara a

actuar contra ella. Sin embargo, aunque rey y Corona sean entidades diferentes,
se reconocen como inseparables, puesto que ninguno podria funcionar aislada-
mente.

42 Remito para el tema de la colaboraciôn divina en la guerra a la nota 38.



estas armas muy fermosas,
e las armas bendexieron
diziendo muy nobles prosas » (c. 1518)

El discurso del arzobispo se divide en dos: primero, la oraciön

y el ruego a Dios para que ayude al rey castellano, mencionando
ademâs los mismos töpicos politicos que habia destacado el
monarca antes y luego la exhortaciôn al rey para la batalla cuyo
triunfo asegura, puesto que «de Dios es profetizado/ que avedes
a vencer» (c. 1530 c-d). No es casual que sea el arzobispo y no el

rey el que aliente para la contienda, puesto que, segün se vio
anteriormente, esta percibida aqui como una Cruzada. De este
modo, el clérigo destaca, dirigiéndose primero al rey y luego a los
vasallos, todas las condiciones para emprenderla :

« Oy salvades vuestra aima,
onrades la santa ley
e ganaredes tal fama
como nunca ovo rey » (c. 1531)

« Fijos dalgo castellanos,
podedes a Dios servir (c. 1532 a-b)
[...]
Las vuestras aimas salvades

por esta santa cruzada
como si vos bautizades
en la santa agua sagrada » (c. 1533)

Sobresalen los fines religiosos antes que el motivo nacional de
la Reconquista. La guerra, en tanto « Santa Cruzada », proponia
la salvaciôn del alma y la consideraciôn de marlir para los que
morian luchando por la causa cristiana. Ademâs, se coloca por
encima la obediencia a la Ley divina y el servicio a Dios.

Ambos discursos demuestran el equilibrio de poderes que
manejö el poeta al componer su obra. Por una parte, destaca la
figura de su rey que, como ideal de buen cristiano, se somete al
designio de Dios y lucha por su causa. Por otra parte, se desarrolla
el discurso del arzobispo que, dirigiéndose a su rey y a sus
vasallos, les recuerda la funciön sacra de la guerra.

De las figuras de la teoria politica, la del rey cristianîsimo,
defensor de la Iglesia, era una de las mas frecuentes como medio
de publicidad de la figura monârquica, pese a que se presentaba



un doble juego : por un lado, resaltar el poder del rey
(principalmente, sobre la nobleza), pero, por otro lado, se corna
el riesgo de la presencia notoria del poder eclesiâstico en los
asuntos de gobierno. En el Poema, la aparicion del clero es bastante
frecuente no solo en misas, oraciones y embajadas, sino también
en el apoyo economico y aun en el militar, como en la marcha del
ejército hacia Tarifa (c. 1549,1550).

La oraciôn del rey atrae el favor de los nobles, que se dan el
perdôn (« ponian su avenencia/ e en las bocas se besavan », c.
1548 b-c), y, en el Poema, significa la culminaciön del triunfo del
poder monârquico sobre la nobleza. Antes de la oraciôn en el
Salado, que indica la etapa final para la esperada batalla y victoria
de los cristianos, hay toda una serie de hechos, como la negociacion
con Portugal y la situaciön desesperante del cerco de Tarifa, que
indican la creciente tension del ambiente guerrero, que se distiende
en una misa. En esta celebracion religiosa, el arzobispo don Gil de
Albornoz aconseja, como lo hace antes de la batalla del Salado, la
mutua ayuda sin resquemor de enemistad guiando su discurso
desde lo religioso hacia la aplicaciön practica :

« Amigos, esto vos ruego
por Dios Padre Criador (c. 1277 a-b) [... ]

que passo cuita muy fuerte
en la cruz do lo plegaron,
e perdono la su muerte
a aquellos que lo mataron» (c. 1278)[... ]

« que todos nos perdonemos, [... ]

e asi nos ayudemos» (c. 1279 a-c)

Inmediatamente a las palabras del arzobispo, irrumpen las de
don Juan Manuel, el noble mas discolo del reinado de Alfonso XI,
que pide perdôn por su actuacion :

« Por onrar el mi estado,
en muchas cosas pequé:
contra vos so muy culpado
conosco que vos erré » (c. 1284)

« mucho mal fize a cristianos
de que so muy pecador » (c. 1285 c-d)

El hecho del arrepentimiento de don Juan Manuel durante la



misa, después de la exhortaciôn del prelado, y delanle de todos,
en lugar de haberlo hecho después de su derrota por Alfonso,
destaca aun mas la primaria adquirida por el rey. Por eso, el

posterior arrepentimiento del monarca, seguro ya de su poder,
muestra la esencial condiciôn humilde del rey y refuerza el

equilibrio de fuerzas necesario para la victoria.
Sin embargo, el doblegamiento del poderoso noble,

representando la sumisiön de toda la nobleza, asi como la amistad
entre los reyes lusitano y castellano responden al plan de Benedicto
XII para reiniciar la Cruzada en tierras espanolas. Juslamente el
restablecimiento de la paz en la Peninsula era una de las
condiciones para su apoyo politico y, por supuesto, econômico :

« Todos fueron avenidos
quantos son en la albergada,
los omeziellos partidos
por esta santa cruzada » (c. 1292)43

3.4. ALGUNOS ASPECTOS DE LA IMAGEN DE SUPERIOR1DAD REAL

La realidad politica e institucional en relaciön a la Iglesia, en el
texto poético, présenta solo un lado de la funcion real que debe
ser complementada con la funcion gubernativa del soberano en
relacion a otros poderes o estamentos sociales y a la imagen
superior creada para él. Por lo tanto, para apreciar mejor la
vinculacion entre los poderes eclesiâstico y monârquico, es
necesario detenerse en algunos aspectos relativos a la teoria de la

imagen de superioridad real haciendo alguna referencia al campo
retörico, a los signos reales y al aspecto ceremonial44.

El retoricismo expresivo se refiere, por un lado, a la concepciôn
teocrâtica del poder y, por otro, a la adjctivaciôn y caracterizaciôn
de la persona real en relacion a su imagen sacralizada. El soberano
adquiere asi una primaria unica a través de la polifonia discursiva

43 R. Pérez Bustamante, « Benedicto XII y la Cruzada del Sa lado », (ob. cit.). P.

Bustamante sostiene que la oraciôn demuestra el condicionamiento moral y
espiritual de Alfonso. Sin embargo, aunque hay un condicionamiento, el rey
perseguia sobre todo la ayuda monetaria, puesto que a esta se hace alusiôn varias
veces, principalmente en el cerco de Algeciras donde pasan las mayores
dificultades. Véase también la nota 38.

44 Me voy a detener solo superficialmente en estos aspectos, que analizo en
detalle en la preparacion de mi tesis, para complementar el acercamiento entre el

Rey y el Papado.



caracteristica del poema. Estas referencias constantes en el texto
aluden a su nobleza, a su « alteza », a su nacimiento en real signo
o en planeta de Ventura que muestra al soberano en conexiön
directa con el favor divino, a su mesura, bondad, condiciön
caballeresca, valor, equidad y conocimiento. Incluso el texto
présenta también una equivalencia entre la idea de « emperador »

y la de « rey ».

Los signos reales, fuera del piano discursivo, se centran en la

posiciön del rey con respecta a sus sübditos. Por el carâcter
cristiano del rey medieval sobresalia su imagen mayestâtica, de

correspondencia biblica, por eso iconogrâficamente se los
equiparaba con la figura mayestâtica divina. Aunque en el siglo
XIV, la mayor independencia entre la teoria eclesiâstica y la
monârquica créa otro tipo de imagen religiosa con una mayor
fisonomia humilde. Sin embargo, en el Poema, donde el rey esta
continuamente en guerras, la postura majestuosa es reemplazada
por los signos discursivos que enaltecen la figura real, como por
ejemplo : « Senor de gran altura ». Por lo tanto, si Alfonso es

descripto principalmente en su aspecto marcial, su carâcter
mayestâtico, aunque figurativamente mucho menor, estâ présente
en la expresiön. Ademâs de la postura real, las insignias y los
objetos sagrados caracterizan también la figura del rey. El ùnico
objeto sagrado que aparece en el texto -y que no guarda relaciön
directa con el soberano- es el pendôn maravilloso que contiene
las cinco llagas de Cristo y con cuya apariciön se aüna lo simbölico
religioso con el mundo militar.

El aspecto ceremonial es de gran importancia para la
configuraciön de una imagen regia reflejo de la superioridad real.
En el texto se distinguen la boda real, la coronacion e investidura
caballeresca del rey, la ceremonia realizada a raiz del juramento
de los vasallos de combatir junto al rey45, las misas politicas, la

procesion efectuada por el Papa en honor de Alfonso, y alguna
muy escueta descripciön de alguna recepciôn a la llegada a una
ciudad luego de una contienda. Como se ve, las ceremonias no
son lo que mâs sobresale en el texto, pues en la realidad estas
fueron mâs numerosas y con mayor boato, pero las descriptas son
significativas y suficientes para realzar en el poema la imagen
real, aunque solo algunas de ellas guardan relaciön con lo religioso.

45 J. M. Nieto Soria, (Ceremonias de la realeza, propaganda y legitimaciôn en la

Castilla Trastâmara, ob. cit.), llama « Ceremonias de Cooperaciôn » a esta clase de
ceremonias donde se efectûa un juramento.



La ceremonia mâs importante en este aspecto se refiere a la
coronaciôn del rey en donde el poeta despliega el arte de la

descripcion. Primera se describe la investidura de caballero del

rey en el templo de Santiago de Compostela. La Crônica relata que
fue armado caballero por el brazo môvil de una representaciön
de Santiago Apôstol, para no someterse a ser coronado por un
obispo, un miembro oficial de la Iglesia46. Esa actitud de
distanciamiento del rey castellano del poder eclesiâstico solo es

relatada a médias por el poeta. Este, aunque no menciona la

maquinaria sagrada, hace hincapié en que fue el mismo rey quien
tomô la espada del altar sin la ayuda de ningün prelado. Luego,
en la pröxima copia, el rey parte hacia Burgos donde sera coronado.

La riqueza de la decoraciôn deja ver la importancia que se
daba a esta ceremonia : « Las Huelgas encortinaron/ de panos de

gran nobleça [...] » (c. 392 a-b). Como antes su espada, toma el
mismo rey su corona y la de la reina dona Maria de Portugal:

« El noble rey aquel dia
su corona fue tomar,
la reina dona Maria
y la fizo coronar » (c. 393)

La preponderance del monarca el dia de su coronaciôn es
absoluta. No hay nadie que intervenga en la imposiciôn de la

corona, acto que era realizado siempre por un obispo, y el

desplazamiento del poder clerical es marcado. El papel central
del rey es retomado en la ceremonia de investidura de caballero

que le sigue a su coronaciôn. Es él quien reparte los mâs altos
honores, y encumbramientos ; por sobre él no hay nadie salvo
Dios y, por su intermedio, la figura sagrada del Apôslol Santiago:
el rey ha tornado su espada, su corona, la corona de su mujer y ha
armado caballeros, a quienes, como Dios con él, los pone en
« alteça » :

46 La descripcion en la Crônica es muy detallada y nos da la magnitud de la

importancia de la ceremonia que no se percibe en el texto poético : « [...] el rrcy
partio de Burgos e fue por sus jornadas en rromeria a visitar el cuerpo santo del
apostol Santiago. [...] ; e otrosi de pie en la yglesia de Santiago, e velo esa noche
toda, teniendo sus armas ençima del altar ; y en amanesçiendo, el arçobispo don
Joan de Limia dixole vna misa, e bendixo las armas [...] e tomo el por si mesmo
todas las armas del altar de Santiago que gelas non dio ninguno ; e fizieron llegar
la ymagen de Santiago que estaua ençima del altar al rrey, e llegose el rrey a ella,
e fizo que le diese una pezcoçada en el carrillo[...] ». Diego Catalan (ed.), Cran
Crônica de Alfonso XI, (ob. cit.), tomo 1, p. 507.



« E fizolos cavalleros,
püsolos en gran alteça,
dioles plata e dineros

que valian gran riqueça » (c. 395)

A continuaciön comienzan las alabanzas topicas dirigidas al

rey y la description de la gran fiesta con justas, alegres cantos,
abundante vino, danzas y cantidad de instrumentos nombrados47.
El acto de la caballeria esta muy présente en la obra, pues no es la
ünica vez que el rey realiza esta ceremonia, lo hace también antes
de la batalla del Salado. Ademâs la orden de la Banda, creada por

47 Es de remarcar que, contrariamente a la notable posiciön de la Iglesia que el
Poema présenta en numerosas ocasiones, en la coronation no figure ni un solo
prelado frente a su preponderancia en la descripciön cronlstica. En ambos textos,
el rey toma con sus propias manos la corona, pero mientras que en la Crônica el
acto se inserta dentro de la ceremonia litûrgica, en el texto poético se lo présenta
aisladamente lo que refuerza la posiciön del poder real :«[...] El dia que se ovo a

coronar vistio sus panos rreales labrados de oro e de plata a senales de castillos e

leones, en que avia abondo de aljofar e muy grueso, e muchas piedras rrubies e

çafies e esmeraldas [...] E subio en vn cauallo de gran presçio que el tenia para el
su cuerpo [... ] Estos e todos los rricos omes que ay eran fueron de pie derredor del
cauallo del rrey fasta que entro dentro de la yglesia de Sancta Maria la Rreal. [...]
E la rreyna dona Maria su muger fue vn poco rrato despues que el rrey, e levaua

panos vestidos de muy gran presçio ; e fueron con ella grandes perlados e otras

muy nobles gentes.
E desque amos a dos fueron llegados a la yglesia, tenian fechos dos

asentamientos por gradas, y estauan cubiertos de panos muy nobles. Y asentose el

rrey en el asentamiento de la mano derecha e la rreyna en el asentamiento de la ^
mano ezquierda. Y era alii el arçobispo de Santiago que llamuan don Joan de CT
Limia e dixo la misa ; e oficiaron todas las monjas del monesterio ; e todos los §
obispos estauan rreuestidos, e sus baculos en las manos e sus mitras en las a
cabeças, e estaban asentados en sus façistoles, los vnos a la una parte del altar e los 5.
otros a la otra. E desque fue llegado el tienpo del ofresçer, el rrey e la rreina 3
vinieron amos a dos de los estrados do estauan e fincaron los ynojos ante el altar, °
e ofresçieron al arçobispo ofrendas muy rricas ; e después el arçobispo e los otros
obispos bendixeron los con muchas oraçiones e bendiçiones ; [...] e vnjolo el Si
arçobispo en la espalda derecha con olio bendicho quel arçobispo tenia para esto. o
E desque el rrey fue vnjido, tornaron al altar el arçobispo e los obispos, e §
bendixeron las coronas que estauan en el altar ; e desque fueron bendichas, el S.
arçobispo arredrose del altar e fuese asentar a su façistor, e los obispos eso mesmo
cada vno se fue asentar en su lugar ; e desque el altar fue desenbargado dellos, el ro

rrey subio al altar, e tomo su corona de oro con piedras presçiosas e de muy gran g
presçio, e pusola en la cabeça, e tomo el la otra corona, e pusola a la rreyna, e torno O-

a fincar los ynojos ante el altar segund que de antes estaua ; [...] ». D. Catalan
(ed.), Gran Crônica de Alfonso XI, (ob. cit.), tomo I, pp. 509-510. Como puede
apreciarse, la diferencia en la presencia o en la ausencia clerical es marcada en uno
y otro texto. También es llamativa la falta de menciôn a la uneiön en el Poema, g
puesto que ademâs de procéder con ella a la legitimaciôn del soberano, el acto en ^

m

39



el rey para encumbrar a numerosos nobles, no de la mâs alta
jerarqui'a y que respondian a sus intereses aparece nombrada
varias veces en el texto como fundamental apoyo militar48.

El papel destacado de la ceremonia de investidura caballeresca

y de la coronaciön no quedan en el simple relato poético. Como
casi toda la estructura textual, ninguna descripciön es vana. El

poder del rey se vigoriza, se légitima como auténtico soberano al
ser participe central de estas ceremonias y aun con la creacion de
la orden caballeresca que dota de personalidad institucional. Esta
reafirmaciön del poder era necesaria para doblegar la fuerte
oposiciön de la nobleza vieja que no cejaba en su in tento de

recuperar los privilegios perdidos con la mayoria del rey.
Justamente la ratificaciön del poder lograda por el soberano en su
coronaciön se ve luego en el acto donde juran todos los nobles
seguirlo en la batalla. El rey revive entonces la ceremonia de
coronaciön mostrando las insignias caracteristicas de su poder :

la corona y la espada49. Hay, por lo tan to, dos ceremonias
superpuestas : la toma del juramento de fidelidad vasallatica,
que es lo que en realidad pretende Alfonso, y la memoria de la
ceremonia de coronaciön volviendo a poner sus insignias en el

esa época era ya inusual. La unciôn que, por un lado, elevaba la condition del rey
sobre la nobleza, por otro, podia verse como una sujétion al Papado. Sin embargo,
el hecho de reflotar una ceremonia litürgica ya perimida puede deberse, mas que
a una sumisiön a la jerarqufa eclesiâstica, al deseo de Alfonso de reforzar su poder
sacralizândolo puesto que se venia de una época anârquica por la larga minoridad
del mismo rey y por la minoridad y, posteriormcnte, la débil polltica de su padre
Fernando IV.

4S En el texto, la orden de la Banda acompana siempre al rey en las campanas
militares y el rey siempre la tiene présente antes y durante cada batalla : « Con él
muchos cavalleros/ que le fagan omenaje/ los de la Vanda, braceros,/ omnes de

muy gran linaje » (c.1011) ; « '[...] los de la Vanda veré/ cômo me aguardarân' »

(c. 1434 c-d) ; « 'Ya el dla mucho anda:/ jesforçar, la cristiandad !/ cavalleros de la

Vanda:/joy veré vuestra bondad !' »(c.1559) que la Vanda muy fermosa/
oy sea por vos onrada !' » (c. 1560 c-d) ; « Con gran braveça entera / los de la

Vanda llamé/ saliôde la costanera,/ la delantera tomô >> (c. 1675) ; « cavalleros de
la Vanda./ El rey les dio complimiento,/ as(s)az de mucha vianda/ e flzoles
libramiento » (c. 2322).

Antes de ir a descercar Tarifa, y debido a la situaciôn desesperante del
ejéreito que esperaba la ayuda del rey de Portugal, Alfonso para dar coraje a los

suyos y comenzar la guerra, muestra su corona y su espada. El recuerdo del
momento de su coronaciön, la exhibieiön de las insignias sagradas (que no
volverân a aparecer), genera el juramento de fidelidad de los vasallos y légitima la

autoridad real ante la delicada situaciôn. Las armas, consagradas en el momento
de su coronaciön, son colocadas simbölicamente en el estrado « en la Maiirc del
Pilar » y, recordando su consagraciön, pide lealtad a sus vasallos : « 'Por Dios



altar de donde en su momento las habîa tomado. La rememoraciôn
es, en consecuencia, el medio por el cual logra obtener el
reconocimiento como soberano en la explicita lealtad de sus
hombres. Finalmente, antes de la batalla, todo el acto se concluye
con la misa que hace cantar el rey y que falta en la description de
la coronation hecha por el texto poético.

Las otras ceremonias importantes que se destacan en el Poema

son las ceremonias litùrgicas que contribuyen a reafirmar la

imagen de un rey cristianîsimo. En el texto hay dos momentos
litùrgicos importantes : uno es la misa antes de la batalla del
Salado y otro es la procesiôn realizada en Avinôn en honor al
triunfo cristiano.

La misa (analizada anteriormente en la oration del rey) créa el
ambiente religioso con que debe ser comprendida la batalla. En
realidad, la celebration liturgica esta llena de tôpicos que
recuerdan las teorias sobre la preeminencia del poder eclesiâstico,
como la vision de la guerra como una Cruzada, la bendiciön de
las armas del rey y el perdön de los pecados. El arzobispo es

ademâs el que vaticina, como portavoz divino, la victoria cristiana.
Por su funciôn clerical, el prelado, al igual que antes el Papa,
responde por los pecados de todos delante de Dios. Esta
intermediation entre el mundo temporal y el celestial era la

principal funciôn que distinguia y hacia superior al clero en
relaciôn al poder de los soberanos, pues, en ultima instancia, la
salvaciôn del alma, el fin ultimo de la vida, esencial para ir al
reino divino, dependia del clero y no de la monarquia. Por
consiguiente, el perdön de los pecados se convertia en un
justificado medio de intervention sobre el poder monârquico :

« 'Quantos aqui son llegados
nascieron en ora buena :

yo tomo aquestos pecados
sobre esta mi corona.
Dellos cuido responder
delante Dios verdadero ;

non ayades qué temer,

Padre verdadero/ jdestas armas vos menbrad/ con que yo fue cavallero/ en
Burgos, noble cibdad !' » (c. 1209). A esto los caballeros juran fidelidad : « Todos
dexieron : 'Senor,/ lança noble de Castiella:/ vos sodés el rey mejor/ que nunca
sobiô en siclla/.../Nos somos vuestros vas(s)allos/ que vos aman lealm(i)ente:/
con armas e con cavallos/ vos servirân noblem(i)ente [...]' » (c. 1214,1215).



que Dios es vuestro braçero'» (c. 1535,1536)

De los très elementos componentes de las ceremonias -actitudes

y gestos, marco escenogrâfico y oficiantes-, sobresalen la actitud
que propicia la adecuaciôn moral como preparaciön para el triunfo
bélico, por ejemplo, el perdôn y el olvido de las ofensas mutuas, y
el oficiante, que es un miembro histôrica y literariamenle
destacado, el arzobispo don Gil de Albornoz. En cambio,
contrariamente al texto cronistico, el marco escenogrâfico pierde
nitidez, puesto que comienza con una oraciön en forma personal
y privada de Alfonso y desemboca en un acto litûrgico oficial. De
todos modos, el poeta deja en claro que los soldados estân

preparados para el enfrentamiento y para obtener la victoria.
La otra ceremonia importante es la procesion que realiza el

Papa en honor al rey castellano que ha vencido en la batalla del
Salado. Tanto la embajada que Alfonso envia a Avinon como la
consecuente celebraciôn oficiada engrandecen la imagen real al
relacionarse a una imagen religiosa. Asi el poeta dice de su rey :

« 'E mucha lazerfa toma

por onrar la cristiandad,
la santa casa de Roma
sirve muy de voluntad.' » (c. 1910)

El aspecto ceremonial es, raro en el poema, bas tante notable.
El marco donde se situa la celebraciôn incluso varia. Comienza en
el recinto donde se encuentra el Pontifice y los otros clérigos que
piden a Dios por la conservaciôn de la nobleza del rey ; luego, la

procesion en el espacio publico, para finalmente asentar el pendôn
ofrecido por el rey en la iglesia de Avinon. Los lugares son simbô-
licamente importantes : el recinto privado del papa, la ciudad de

Avinon, que reemplaza geogrâficamente a Roma, y el altar de la

iglesia. Los objetos y ceremonias sagrados utilizados generan
también el marco litûrgico significativo :

« Las cruzes fizo sacar
e fazer gran procesion,
e muchas mis(s)as cantar
en la cibdad de Avinon » (c. 1913)
Los oficiantes son los que otorgan la mayor importancia al

acto y por quienes la figura del monarca queda encumbrada :



« Cardenales con gran canto
andavan por la ciudad,
predigö el Padre Santo
la santa fe de Verdad » (c. 1914)

El sermon oficiado a continuaciön por el Pontifice resalta la

figura de Alfonso como rey cristianisimo, aunque se lo reconoce
como « nuestro escudo, nuestro manto/ braço mayor de la ley »

(c.1918 c-d):

« 'Nin nunca fue nin sera
tan buen rey entre cristianos [...]
Este es rey con derecho
Es nuestro castiello fuerte' » (c. 1920 a-b, c. 1921 c-d)

El ensalzamiento de la figura de Alfonso esta unida a su
funcion especificamente militar como defensor de la Cristiandad

y, por ende, de la Santa Iglesia, base de la teorizacion eclesiâstica
sobre el Imperio.

4. CONCLUSIÔN

La impronta religiosa con que ha sido caracterizada la

monarquia en el pensamiento politico medieval ha servido como
un medio de propaganda en el momento de realzar la imagen del
rey. Marc Bloch demoströ como la recurrencia al milagro real por
parte de las dinastias francesas e inglesas fue utilizada para
mejorar la figura de la realeza en momentos de agudas crisis. Por
lo tanto, a pesar de los numerosos conflictos entre Papado e

Imperio, la Iglesia fue, a fuerza de teorias desarrolladas durante
siglos, la fuente principal en el momento de legitimar el poder
temporal. En Castilla también se uniô la figura del monarca a una
imagen religiosa que sacralizaba el poder otorgândole al rey una
indiscutible superioridad. Esto es, principalmente, lo que refleja
el autor del Poema de Alfonso XI, quien se ha servido, para la
descripcion de la monarquia castellana, de la figura real ideal que
proponian las teorias politicas de entonces.

El anâlisis de la figura real conformada en el texto a través de

su contextualizacion politica e institucional y la descripcion topica
de imâgenes teolögicas demuestra la cercana relaciôn que se

plantea entre los poderes espiritual y temporal. Esta imagen
propuesta de una realeza de carâcter sagrado sugiere la vision de



un acercamiento entre el rey y Dios, lo que lo aproximaria a la
utilizaciön de las creencias ideolögicas que hacîan las demâs
dinastias europeas. Asî el concepto teocéntrico del poder real —el
origen divino del rey puesto en su poder « por la Gracia de
Dios »— recalcado en los diversos discursos del poema, la
imitaciön de un arquetipo celestial, la funciön mediadora del rey
entre el mundo terrenal y el espiritual, y su capacidad superior
como ünico receptor del favor divino responden al pensamiento
politico de entonces legitimando, de este modo, la autoridad del
monarca sobre los otros poderes. Esta religiosidad que prédomina
en el texto puede encontrarse bajo dos aspectos que se relacionan

y se complementan: por un lado, la relaciön Monarquia-Iglesia y,
por otro, una religiosidad generalizada. En el primer caso, la

presencia del Papado en el texto es notoria y, aunque el
acercamiento entre ambos poderes resalte la figura real, también
puede verse una subordinaciön parcial de la corona a la politica
eclesiâstica. En este sentido, puede tomarse el interés del papa
Benedicto XII por el emprendimiento de la cruzada, no como una
guerra de reconquista espanola por el territorio perdido, sino
como una guerra santa contra los enemigos de la Cristiandad.
También, bajo este aspecto, pueden tenerse en cuenta las diversas
referencias al rey segün las teorias mas proximas a una politica
hierocrâtica que monârquica : la imagen del rey como buen
cristiano (el rey cristianîsimo), relacionada con su funciön militar,
que lucha por la defensa de la Santa Ley de Dios, y ademâs todas
las alusiones al rey como protector de la Iglesia. En el otro caso, el
ambiente religioso, creado en las diferentes celebraciones
liturgicas, oraciones, discursos, objetos sagrados y aun en las

expresiones referentes al rey, resalta la vinculaciön de los dos
poderes y, finalmente, el encumbramiento del monarca al estar
tan prôximamente ligado a lo divino.

De todos modos, tanto el acercamiento politico y espiritual
entre la realeza y el clero, como el clima sagrado generado poseen
una sölida base en el pensamiento politico. Estas ideas
conjuntamente con otras de carâcter mas independiente de lo
eclesiâstico, como demuestra la descripciön de la coronaciôn de
Alfonso, fueron utilizadas por Ruy Yâiîez para describir la figura
de su rey y, a través de ella, el equilibrio entre los diversos
poderes del siglo XIV en pleno proceso de transformaciön.


	El pensamiento político en el Poema de Alfonso XI : la relación Monarquía-Iglesia

