Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2006)

Heft: 7

Artikel: El pensamiento politico en el Poema de Alfonso XI : la relacion
Monarquia-lglesia

Autor: Nussbaum, Fernanda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047380

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

El pensamiento politico en el Poema de Alfonso XI:
La relacion Monarquia-Iglesia.

Fernanda Nussbaum Université de Geneéve

El Poema de Alfonso XI'ha sido estudiado frecuentemente en su
variedad genérica, su lengua, los problemas de autoria y las
influencias literarias que lo conformaron. Diego Catalan, ademas,
ha descripto los recursos retoricos que enriquecen el texto y lo ha
comparado con la Cronica de Alfonso XI para tratar de establecer el
arquetipo textual de los textos cronisticos y del poético!. También
algunos criticos se han explayado sobre la finalidad con que el
autor, Rodrigo Yéfiez, compuso el poema: por un lado, para
alabar al rey Alfonso XI; por otro lado, como un llamado de
Cruzada?. Sin embargo, es un buen complemento percibir el texto
dedicado al rey castellano como receptor de las ideas politicas
que predominaban en el siglo XIV, lo que nos acercaria a otro
aspecto del proposito de su composicion.

El siglo XIV fue una época de transicién, que habia empezado
a gestarse lentamente, entre las ideas teocréticas de poder de la

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 7 (primavera 2006).

! Para el estudio del Poema de Alfonso XI como el de la Crénica y de la Gran
Crénica de Alfonso XI'y su relacién con el poema, véase Diego Catalan, Poema de
Alfonso X1, fuentes, dialecto, estilo, Madrid, Gredos, 1953 ; idem, La tradicién manuscrita
en la « Crénica de Alfonso XI », Madrid, Gredos, 1954 ; idem, Un prosista anénimo del
siglo XIV, Canarias, Universidad de La Laguna, 1955 ; idem, « Hacia una edici6n
critica del Poema de Alfonso XI », en Hispanic Studies in Honour of . Gonzilez Llubera,
1959, pp. 105-118 ; idem, « La historiografia en verso y en prosa de Alfonso XI a la
luz de nuevos textos (el manuscrito de Paris de la Gran Crénica) », BRAH, 154,
(1964), pp. 79-126 ; idem, Gran Crénica de Alfonso XI, Seminario Menéndez Pidal-
Gredos, 1977.

2 Juan Victorio Poema de Alfonso Onceno, Madrid, Catedra, 1991 y Fernando
Goémez Redondo, Poesia espafiola, 1, Edad Media : juglaria, clerecia y romancero,
Barcelona, Critica, 1996.

;1 [X OSUOJ[Y 9p ewao ] 12 ua 0a1j1j0d ojuaruvsuad g



o Fernanda Nussbaum

alta Edad Media y el embrionario Estado moderno, que se asomaba
en las teorias de algunos pensadores como Marsilio de Padua y
Guillermo de Ockham. El desgaste frecuente y a través de siglos
de la relacion entre el Imperio y el Papado y, principalmente, la
recepcion de la obra aristotélica durante el siglo XIII motivaron el
cambio que se fue dando penosamente en la centuria siguiente.
Espana no fue ajena a estas corrientes de pensamiento, pues
Alvaro Pelayo, el prelado que escribio en defensa de la supremacia
del Pontificado, compuso también el Speculum regum para Alfonso
XI. Ademas, particip6 activamente en la corte de Aviiion como
también lo hizo don Gil de Albornoz luego de la muerte del
monarca. Este acercamiento entre la nobleza y el clero, que ocupaba
puestos jerarquicos en el gobierno, llevo al reino castellano a
adherir a veces mas a una politica hierocratica que imperialista.
Pero el rey era consciente del peligro de esta relacion tan proxima
con la curia, en consecuencia, y a pesar de la delicada situacion
con la que comenzé su reinado, se distancié utilizando los mismos
recursos brindados por las teorias eclesiasticas. En realidad, el
pensamiento politico de entonces muestra las fuertes tensiones
que tenian lugar en la época y, por ende, la dificil convivencia de
poderes. Este mismo delicado equilibrio se percibe en el Poema de
Alfonso XI.

Su autor, por lo tanto, no sélo se encontraba influido por los
canones literarios de entonces, que utilizo en su obra, sino también
que reflej6 los problemas politicos que preocupaban en ese
momento. Describié la situacion critica por la que atravesaba
Castilla y los denuedos de su joven rey para llevarla adelante,
pero no lo hizo con afan simplemente descriptivo. Ruy Yanez
conocia la tratadistica politica que moldeaba los gobiernos de su
siglo y la aplicé en el poema tratando de realzar siempre la
imagen de su rey.

Pero el pensamiento politico que encontramos en el siglo XIV
tiene una larga historia de evolucion no siempre continua, sino
mas bien con varios retrocesos, que Espana intenté acomodar a
su propia realidad histodrica, es decir, a sus propios intereses mas
alla de la evolucion misma del género y de las monarquias.

Los problemas que han conformado la teorizacién de la politica
pueden rozar, por la misma expansion del fenomeno, a Espana,
pero no le incumben directamente, al menos en sus inicios.
Perturbada por la invasion arabe que sufria en su propio territorio,
los conflictos entre Papado e Imperio le preocuparon, sobre todo,
cuando las teorias hierocraticas intentaron introducirse,



literalmente, en su terreno?. Sin embargo, los numerosos textos
espanoles, principalmente las Partidas y el género de los specula
principum, demuestran la preocupacion de la Peninsula por dotar
a sus gobernantes y a su gobierno de una teoria politica que fuera
conformando el nuevo reinado. Esta teoria, aunque habiéndose
modelado sobre la concepcion imperial cristiana, adquirio ciertas
particularidades aplicables al contexto espariol.

1. ALGUNOS PRINCIPIOS DEL PENSAMIENTO POLITICO EN LA EDAD MEDIA*

Durante la Edad Media, los numerosos conflictos entre el
Papado y el Imperio por el dominio de toda la Cristiandad dieron
impulso al desarrollo de la teoria politica, acrecentada sobre todo
a partir del siglo XI con la reforma de la Iglesia.

El poder eclesiastico, para reafirmar su superioridad, cre¢ el
Imperio de Oriente, cristianizando entonces simbolos y creencias
paganas que, proveniendo en su mayoria del Antiguo Testamento,
se utilizaron luego en occidente y, con algunas variantes,
permanecieron durante toda la época medieval.

EnelsigloV, la tesis hierocratica de Gelasio I marca la ruptura
entre el Pontificado y el Imperio bizantino. Pero la separacion
definitiva e irreconciliable se produjo con el apoyo de la Iglesia al
Imperio de Occidente. El advenimiento al trono de la dinastia
carolingia (siglo VIII), que habia usurpado el poder, se vio

3 Fue el Papa Gregorio VII que, anhelante del poder sobre la Cristiandad, se
atribuy6 también la propiedad de Espafia durante el reinado de Alfonso VI.
Motivo por el cual la Reconquista adquirié un valor inestimable para los espafioles :
por ella se reafirmaba su territorio, ya que -argiifan- la tierra le pertenecia a quien
la conquistaba. Las teorias del Papado llegaron a constituir una amenaza mas que
latente y no sélo para el poder imperial. Sobre los ideales de la Reconquista
espanola y su significacion politica véase Bonifacio Palacios Martin, « Los simbolos
de la Soberania en la Edad Media espaniola. El simbolismo de la espada », en VII
Centenario del Infante don Fernando de la Cerda, Madrid, 1976, pp. 273-296 ; J. A.
Maravall, EI concepto de Esparia en la Edad Media, Madrid, Centro de Estudios
Constitucionales, 1981, y Jean Flori, La guerre sainte (la formation de I'idée de Croisade
dans I'Occident chrétien), Paris, Aubier, 2001.

4 Para el estudio del pensamiento politico, véase M. Bloch, Les rois thaumaturges,
Strasbourg, Faculté de Lettres de 'Université de Strasbourg, 1928 ; M. Garcia
Pelayo, El reino de Dios como arquetipo politico, Madrid, Revista de Occidente, 1959;
W. Ullmann, Historia del pensamiento politico, Barcelona, Ariel, 1983 ; E. Kantorowicz,
Les deux corps du roi, Paris, Gallimard, 1989 ; ]. Miethke, Las ideas politicas de la Edad
Media, Buenos Aires, Biblos, 1993 ; ]. Le Goff, Héros du Moyen Age, le Saint et le Roi,
Paris, Gallimard, 2004, pp. 1075-1119.

3 [X OSUOJ[Y 9P w0 ] j2 ua 0x1j110d ojuaruvsuad |9



®  Fernanda Nussbaum

legitimado gracias al ceremonial hecho por la Iglesia para
justificarlo. El Imperio se reafirmé luego con la ceremonia de
coronacion de Carlomagno, el 25 de diciembre de 800, y,
posteriormente, con la union de la coronacion y la uncién de su
hijo, Luis el Piadoso®.

Pragmaticamente, el emperador debia cumplir con una funcién
militar, legislativa y judicial. Pero también era reconocido como
emperador por los conceptos simbolicos que le pertenecian,
presentes en las férmulas retdricas con que se describia la idea de
gobierno y en las ceremonias que destacaban la imagen real.
Conceptualmente, el gobierno monarquico era teocratico : el rey
habia sido colocado en el poder por la Gracia de Dios, por eso era
imagen de El y su vicario en la Tierra.

Esta superioridad real se veia reflejada politicamente en las
expresiones referentes a la supremacia del gobernante y,
principalmente, en la iconografia y las ceremonias. Con respecto
a éstas, las mas importantes, en un principio, fueron la coronacion
y la uncién que, realizadas por los obispos, representaban la idea
del vicariato divino y otorgaban legitimidad al gobierno. El aspecto
ceremonial, junto a la cantidad de insignias que rodeaban la
figura del monarca, demostraban su naturaleza sagrada,
convirtiéndolo en un hombre de naturaleza superior, in alium
virum.

Lo efectivo del caracter religioso como medio de propaganda
de la realeza hizo que se diera importancia también a otras ideas
como a la provenencia de una dinastia sagrada, a la presencia en
la familia real de algtn rey santo, a la realizacion de milagros por
el mismo monarca o a la recepcion directa o mediacion del favor
divino. Pero la sacralizacion del gobierno se encontraba sobre
todo en el aspecto bélico -fundamentalmente para el caso de
Espaia-, pues la guerra era considerada una obra apostélica, una
« guerra santa », por eso se exigia una buena conducta religiosa

> Segtin Sanchez Albornoz, la uncién era ya practicada por los reyes de Israel
y, tal vez de la frecuente lectura de la Biblia, copi6 la Espafia goda la idea de ungir
a sus monarcas con el 6leo santo. De todos modos, se desconoce cudndo comenzé
a realizarse esta practica, aunque se posee el dato cierto de que en la época de
Vamba (672) era habitual. La ordenacién practicada por los godos fue imitada
luego por los francos con el advenimiento de Pipino al trono (751-768) y
posteriormente por los anglosajones y por los bizantinos. Claudio Sinchez
Albornoz, « La ordinatio principis en la Espana goda y postvisigoda », en Estudio
sobre las Instituciones espaiiolas, México, UNAM-Instituto de Investigaciones
Histoéricas, 1965, pp. 705-737.



cuya consecuencia podia llegar a ser la ayuda divina.
Contrariamente, la derrota era percibida como la ira de Dios ante
los pecados de su pueblo. Sea como fuere, para el triunfo o el
fracaso militar, la presencia divina era notable.

Sin embargo, esta teoria de la realeza sagrada, creada por la
Iglesia para reafirmar el poder real, terminé siendo negativa para
la Corona y también para el Papado. Por un lado, el poder
monarquico utilizaba desmesuradamente los simbolos sagrados,
inmiscuyéndose, en cardcter de su sacralidad, en los asuntos
eclesiasticos. Por otro lado, la Iglesia participaba del poder
temporal al intervenir directamente en la legitimacién de éste.
Estas mutuas injerencias socavaron finalmente las relaciones entre
ambos poderes®.

Durante el siglo XI, época de la reforma eclesiastica, el conflicto,
conocido como la Querella de las Investiduras, se agravé ain mas
ayudado por la fuerte personalidad del Papa Gregorio VII (1073-
1085) y la de su contrincante el emperador Enrique IV. El Papado
reformul¢ las relaciones entre el poder espiritual y el temporal
rechazando la participacién de laicos en la Iglesia y radicalizando
antiguas posiciones. A partir de entonces se gener6 toda una
literatura al servicio de uno u otro poder desarrollando un género
llamado De Potestate Papae, debido a la cantidad de obras realizadas
con el mismo nombre.

Frente a la posiciéon de la Iglesia, se destac6 la teoria del
Anénimo Normando (fines del siglo XI) que argtiia que el rey no
era un simple laico, sino que, como ungido del Sefor, tenia un

6 Las ceremonias que en un principio dejaron ver (al menos en teoria) el poder
de la Iglesia sobre el Imperio fueron pronto utilizadas por la realeza para fines
politicos fuera del control del mismo poder eclesiastico. En consecuencia, éste
intent6 limitar la sacralizacion de estas ceremonias : Gregorio VII negé el cardcter
sagrado de los reyes y el poder sobrenatural principalmente de los reyes de
Francia e Inglaterra, y, posteriormente, Inocencio III hizo la distincién entre la
uncién sacerdotal, de cardcter sagrado y superior, y la real, que perdia el caracter
sacramental. M. Bloch ejemplifica la manipulacién de lo sagrado con las dinastias
francesas, sobre todo la Capeta, que utilizaron la uncién para legitimar el poder
usurpado. La uncidn se cristalizo entonces para ciertas intenciones politicas,
puesto que por ella, ademas del caracter sagrado de la dinastia, el rey, en sunueva
faceta divina, podia sanar enfermedades. La recurrencia al milagro real fue una
forma de reafirmar el poder monarquico frente a la Iglesia y frente a otros poderes
rivales ; ademéds el cardcter sagrado de la realeza fue un eficaz método
propagandistico para momentos de crisis debidos al descrédito de la realeza, a la
debilidad real o al deseo de legitimacién del poder. Véase M. Bloch, Les rois
thaumaturges, (ob. cit., pags. 120-145).

© [X OSUOJ[V ap ewao ] ja ua oa1j1jod oquanuvsuad 17



Fernanda Nussbaum

p—
o

caracter superior. A través de la uncion, de la que el obispo era
solo intermediario, el rey se transformaba en una gemina persona,
pues, por un lado, era un hombre en cuanto a su naturaleza, pero,
por otro lado, era semejante a Dios por la Gracia que habia
recibido mediante el acto sagrado. Ademas la superioridad del
Emperador se correspondia con la naturaleza divina de Cristo,
mientras que el sacerdocio sélo con la humana.

En el siglo XII se fue asentando la posicion de los juristas en el
espacio eclesidstico y también en la Corte. Muchos de ellos,
egresados ya de las universidades, dieron un cambio a las
argumentaciones politicas de entonces, aunque sobre la base de
las mismas ideas. El concepto de gemina persona, por ejemplo, se
debilité en cuanto a los aspectos sacros, pero subsistio en un
aspecto secularizado : el rey, en lugar de representar a Dios en la
Tierra, era la misma encarnacion de la Justicia y la Ley’. Juan de
Salisbury, en su Policraticus (1159), distinguia, influido por el
lenguaje juridico, la personificaciéon del rey como imagen de la
Justicia, de la aequitas. Con este término se referia a la justicia
proporcional y distributiva : dar a cada uno lo que le correspondia
segun su funcién dentro de la sociedad. Para especificar el papel
de cada grupo integrante de la sociedad recurrio a la metafora,
tan conocida entonces, del Cuerpo politico®.

El Policraticus tuvo una inmensa repercusion en el pensamiento
politico posterior, al punto que se le debe su difusion del género
de specula principum, a través del cual la teoria politica se divulgo
durante la Edad Media.

7 La teoria del soberano considerado como Ley y Justicia animada fue madurada
por Egidio Romano en su tratado politico De Regimine Principum (1277-1279),
dedicado a Felipe IV, rey de Francia. Para Egidio no sélo el rey o principe era la
Ley animada, sino que la Ley era también una suerte de « Principe inanimado », sin
embargo no eran absolutamente equiparables, puesto que el rey, en tanto ser
animado debia ser superior a la Ley. Por lo tanto, la Ley positiva es inferior al
soberano de la misma manera que la Ley natural o divina le es superior, siendo
entonces el soberano el intermediario entre ambas Leyes. Conforme a Santo
Tomas y a Juan de Salisbury, Egidio también consideraba que el rey estaba
sometido al poder de la Ley por propia voluntad. Véase Kantorowicz, Les deux
corps du Roi, (ob. cit.).

8 Como aclara J. Miethke, no es que esta teoria del cuerpo social fuera nueva,
solo que Juan de Salisbury la desarrolla con gran detalle. Asi, por ejemplo, al
gobernante le correspondia la Cabeza del Cuerpo politico ; al Consejo Real, el
corazon ; los jueces son los ojos, los oidos y la lengua ; asi hasta llegar a los
campesinos y artesanos a los que les correspondian los pies por ser los que
sostenian todo. Finalmente la Iglesia era el alma del cuerpo social. Véase J.
Miethke, Las ideas politicas de la Edad Media, (ob. cit., pags. 114-144).



Aunque en la concepcion del pensamiento politico se abrian
nuevos caminos para justificar uno u otro poder, los partidarios
del Imperio no contaban todavia con ideas propias que dieran
una mayor autonomia al poder monarquico. Por el contrario,
éstas se readaptaban, en gran medida, de las teorias hechas para
el Papado, que las manejaba ventajosamente desde hacia siglos.
Sélo en el siglo XIII, con la recepcion de la obra aristotélica, se
abrié un nuevo panorama que conduciria a la formacién del
Estado moderno. Desde entonces, el pensamiento juridico
prevaleci6 sobre el litargico, por supuesto sin desterrarlo.

Las ideas aristotélicas son retomadas por Tomas de Aquino,
quien intenté conciliar el pensamiento del filésofo griego con el
dogma catodlico. De este modo, él consideraba que el hombre
también era un animal social y politico por naturaleza que debia
tender al Bien Comtin, sin embargo, el fin tiltimo de cada integrante
de la sociedad, y especialmente el del rey en tanto guia de su
pueblo, era lograr la salvacion del alma para llegar a Dios.

Pese a que con la nueva jurisprudencia se secularizé la funcion
mediadora real, se seguia, igualmente, sujeto al pensamiento teo-
l6gico, ya que el monarca debia actuar conforme a la Ley divina.

Si el siglo XIII habia sido fructifero en la recreacion de los
specula principum y habia dado un importante empuje al
pensamiento politico con la nueva configuracion de la teoria del
poder monarquico, a finales de siglo y a comienzos del XIV
recrudecieron los escritos sobre las pretensiones absolutas del
Papado. Aunque no todas las obras estuvieran del lado del
Pontifice, se realizaron dentro del contexto de teorizacién
caracteristico del género De Potestate Papae.

En sintesis, el pensamiento politico de la Edad Media se
encontraba bajo la influencia de las ideas eclesidsticas que habian
dado cuerpo a la imagen real de entonces. Sin embargo, durante
los siglos XIII y XIV, sobre todo a partir de la recepcion de
Aristoteles, se fue perfilando otra imagen monarquica, no
totalmente alejada de la anterior, pero si con tintes mas
independientes del sacerdocio’.

¢ Kantorowicz (Les deux corps du Roi, ob. cit., pags. 146-199) analiza, con
respecto a esta nueva imagen monarquica, el caracter de inmortalidad de la figura
politica del Rey y la importancia que adquiri6 la sucesion dinastica a partir del
siglo XIII con la devaluacion del caracter sagrado de la uncion real. Este principio
de continuidad evitaba la reivindicacion del Papado sobre el reino, puesto que la
legitimacion se obtenia ahora por derecho sin tener que recurrir a la Iglesia.

[X OSUOJ[Y ap ewao ] [2 ua od1j1jod ojuanuvsuad 13

e
—



Fernanda Nussbaum

—
N

Todas estas teorias desarrolladas a lo largo de la Edad Media
no evolucionaron ni se aplicaron en igual medida en todos los
reinos. Los diversos factores historicos asi como el caracter de
cada reinado influyeron en la conformacion de una propia politica
adecuada a sus circunstancias. A pesar de esto, algo en comun se
presenta en todos los reinos : mas alla de las ideas monérquicas
con pretensiones de autonomia, todos tenian como referente a la
Iglesia. A ella recurrian para los asuntos de Estado importantes y
fue ella también quien logré, aunque en ocasiones bajo presion,
extraordinarias convocatorias a las Cruzadas. Imposible pensar
algo asi si los poderes reales hubieran sido tan independientes
como referian sus teorias.

2. EL PENSAMIENTO POLITICO EN ESPANA EN LA EPOCA DE ALFONSO XI

Los aspectos de la teoria politica de los distintos reinados
europeos son tratados también por historiadores en el dominio
espanol. Segun el pensamiento desarrollado en el contexto
peninsular, el rey debia ser, ante todo, virtuoso: modelo politico
basado en el mantenimiento del reino a través de la administracion
de justicia, la aplicaciéon de la ley y el emprendimiento de la
guerra contra los moros. También destaca en la baja Edad Media
la figura del rey legislador, como la del rey Alfonso X en las
Partidas, que luego aplica y convierte en ley Alfonso XI en su
Ordenamiento de Alcald en 13481°.

Ademas de la esfera legislativa y judicial, el virtuosismo ético
y politico del rey se fundamentaba con su origen divino, puesto
que, por intermedio de la uncion, habia recibido el poder por Ia
Gracia de Dios''. Pero la importancia de la divinidad del rey

10 También entre los tedricos espafioles ha surgido el cuestionamiento de la
posicion que el rey tuvo ante la ley en la Edad Media. Nieto Soria y Beneyto Pérez
traen a colacién los refranes que sefialaban la idea de arbitrariedad del monarca
respecto a la ley. Igualmente destacan que el rey hallaba limitada su autoridad
tanto por propia decisién como, sobre todo, por los Consejos. En general, habia
una sumisién del soberano con respecto a la ley, aunque también se reconocieran
los privilegios otorgados contra el derecho establecido. Véase Beneyto Pérez, Los
origenes de la ciencia politica en Espaiia, Madrid, Instituto de Estudios Politicos,
1949; ]. L. Bermejo Cabrero, « Principios y apotegmas sobre la ley y el rey en la
Edad Media castellana », Hispania, Revista Espaiiola de Historia, 129, Madrid, 1975,
(pp. 31-47) ; Nieto Soria, Fundamentos ideoldgicos del poder real en Castilla, siglos XIII-
X1V, Madrid, Eudema, 1988.

1 [gualmente después de los reyes asturleoneses no se tiene noticia de que los
reyes castellanoleoneses fueran ungidos, excepto Alfonso XI. Véase C. Sanchez
Albornoz, «Un ceremonial inédito de los Reyes de Castilla », en Estudios sobre las



radicaba fundamentalmente en la funcién guerrera de éste, ya
que el resultado de su virtud se plasmaba en los triunfos bélicos!?.
Este ideal militar de la Reconquista no sélo modificé el orden de
importancia de las insignias reales, sino que también condicioné
la relacién del reinado con el poder eclesiastico.

La necesidad econdmica para afrontar los gastos de guerra
marco, en cierta medida, la relacién con el Papado. Las constantes
embajadas a la corte pontificia permitieron un mayor acercamiento
entre ambos poderes, pero también la injerencia de la politica de
Benedicto XII, como luego la de Clemente VI. Sin embargo, la
concesion de la Bula de Cruzada entrafiaba otros factores decisivos
como resolver tensiones politicas internas y con los otros reinos
hispanicos y reformar las costumbres del reinado en el plano

Instituciones espaiiolas, México, UNAM-Instituto de Investigaciones Historicas,
1965, pp.739-763. Por eso, aunque la teoria de la uncién no sea pertinente para los
antecesores de Alfonso, igualmente hago hincapié en ella puesto que el
conquistador de Algeciras si fue ungido.

12 La importancia de la uncién y del vicariato divino del rey y su incidencia en
su funcién reconquistadora fue desarrollado por M. Garcia Pelayo, El reino de Dios
como arquetipo politico, (ob. cit.); ]. A. Maravall, «El pensamiento politico de la Alta
Edad Media », en Estudios de Historia del pensamiento espafiol I. La Edad
Media, Madrid, Cultura Hispanica, 1973, pp. 35-66; y C. Sanchez Albornoz, « La
ordinatio principis en la Espafa goda y postvisigoda », en Estudios sobre las
Instituciones espafiolas, (ob.cit.). Este tltimo sostiene la alusién insistente a la
uncion en los textos narrativos y diplomaticos espafioles principalmente de la alta
Edad Media, puesto que representaba el auxilio de Dios para que les diera la
victoria contra sus enemigos y canalizar asi la angustia en los momentos dificiles
de la guerra. Para el desarrollo del pensamiento politico en Espafa y la
configuracién de la imagen real a través de los diversos documentos y de los
espejos de principes véase : Marta Haro, Imagen del poder real a través de los
compendios de castigos castellanos del siglo X111, Queen Mary and Westfield College-
Departament of Spanic Studies, 1996 (Papers of the Medieval Hispanic Research
Seminar, n°4); Hugo Bizzarri, « El concepto de ciencia politica en don Juan
Manuel », en Revista de Literatura medieval, 13-1, 2001, pp. 59-77; vy,
fundamentalmente, J. M. Nieto Soria, Fundamentos ideolégicos del poder real en
Castilla (siglos XIII-XIV), Madrid, Eudema, 1988 ; idem, Ceremonias de la realeza,
propaganda y legitimacion, Madrid, Nerea, 1993 ; idem, « Origen divino, espiritu
laico y poder real en la Castilla del siglo XIII », Anuario de Estudios Medievales, 27 /
1,1997, pp. 43-101; idem, « Les Miroirs des princes dans |'historiographie espagnole
(Couronne de Castille, XIII-XVeéme siecles) : tendances de la recherche », en
Specula Principum , (Angela de Benedictis, Annamaria Pisapia eds.), Frankfurt am
Main, Vittorio Klostermann, 1999, pp- 193-207; idem « Qual deve el rey ser en sus
obras. Las buenas maneras regias en la literatura politica castellana del siglo XIII »,
Revista Cheiron, 38, Milan, Universita Cattolica del Sacro Cuore, 2002, pp.15-39;
idem, « Tiempos y lugares de la ‘realeza sagrada’, en la Castilla de los siglos XII al
XV », en Cahiers de Linguistique et de civilisation hispaniques médiévales, 15, 2003, pp.
263-284.

[X OSUOJ[Y 3P W0 J2 Ua 0o13110d ojuaruvsuad |9

—
W



Fernanda Nussbaum

—
=

moral y espiritual'®. Por lo tanto, la relacién Papado-Monarquia
no solo se presentaba en su aspecto econémico, sino que la
argumentacién, base de la misma relacion, versaba sobre lo
espiritual'*. El acercamiento entre el poder secular y el sacerdotal
también puede rastrearse en la construccion de la imagen real
que se sirvi6 del discurso religioso como un efectivo medio de
propaganda, pues el lenguaje y el sentimiento religiosos se
encontraban profundamente arraigados en la mentalidad popular.
Por eso, una de las imagenes mas importantes que manipularon
los reyes fue la de rey cristianisimo, el rey defensor de la Iglesia,
relacionada a su vez con la imagen principal del rey virtuoso.
Epoca de desarrollo de universidades y del auge de la
burocracia, el discurso religioso se complemento con las teorias
aplicadas por juristas y letrados universitarios que ocuparon
importantes puestos en la corte de Alfonso XI'°. Estos realizaron
una politica favorable al rey y contrarrestaron el poder de los
ricos hombres. El rey se valié de su consejo para gobernar, asi
como también para misiones diplomaticas, principalmente con
Francia y con el Papado, y mas secundariamente, con Inglaterra'®.

13 Para R. Pérez Bustamante, el condicionamiento moral y espiritual del rey a
la Iglesia puede apreciarse en la oracién que Alfonso Xl realiza antes de la batalla
del Salado en el Poema de Alfonso XI. Véase R. Pérez Bustamante, « Benedicto XIl'y
la Cruzada del Salado », Silos, Homenaje a Fray Justo Pérez de Urbel OSB, 1977, pp.
177-203.

14 Para la relacién de Alfonso XI con la Iglesia véase : L. Serrano, « La relacion
de Alfonso XI y Clemente VI durante el cerco de Algeciras », Madrid, Escuela
Espariola de Arqueologia e Historia, 1915, pp. 1-35; A. Garcia y Garcia, « Notas sobre
la politica eclesidstica de Alfonso XI », Misceldnea José Zunzunegui, 1, 1975, pp. 163-
182; S. de Mox6, « Relaciones entre la Corona y las Ordenes militares en el
reinado de Alfonso XI », VII Centenario del Infante don Fernando de la Cerda 1275-
1975, Instituto de Estudios Manchegos, 1976, pp. 117-158; ]. M. Nieto Soria,
« Abadengo episcopal y realengo en tiempos de Alfonso XI de Castilla », en En la
Espaiia Medieval. Estudios dedicados al Profesor D. Angel Ferrari Nujiez, IV, tomo 11,
1984, pp. 707-736.

15 Para el tema de los puestos politicos en la corte alfonsina, véase S. de Moxo,
« La sociedad politica castellana en la época de Alfonso XI », en Cuadernos de
Historia Anexos de la revista Hispania, Madrid, 1975, pp. 187-326; idem « El auge de
la burocracia castellana en la corte de Alfonso XI (el camarero Ferndan Rodriguez
Pecha y su hijo Pedro Fernandez Pecha) », Madrid, Homenaje a don Agustin
Millares Carld, tomo I, Casa Insular de Ahorros de Gran Canaria, 1975, pp. 11-42;
« La promocién politica y social de letrados en la corte de Alfonso X1 », Hispania,
Revista Espatiola de Historia, n°129, Madrid, 1975, pp. 5-29. También ]. A. Maravall,
« Los ‘Hombres de saber’ o letrados. Conciencia estamental », en su libro Estudios
de Historia del pensamiento espaiiol, (ob. cit.), pp. 357-389.

10 El desarrollo de una politica exterior se vio condicionado por las situaciones
fluctuantes de Espana y en miras de sus objetivos inmediatos. Asi, Alfonso XI



Pero también el desarrollo del saber tuvo otra faceta menos
pragmatica y mas tedrica, ligada a la imagen del rey en la literatura
de «espejos de principes ». Estos escritos, ademas de los
fundamentos teéricos acerca del poder teocrdtico del rey, su
imagen judicial y legislativa, ofrecian una imagen del monarca
como emblema de la virtud y la sabiduria para saber gobernar
segun los principios morales y éticos cristianos. La imagen del
sabio que amonesta era un topico frecuente en la literatura
didactica e incluso se encontrara en el Poema de Alfonso XI. La
cortesia también formaba parte del saber medieval e implicaba la
adquisicion de un comportamiento ejemplar recibido en la Corte
regia, centro de las decisiones politicas.

En sintesis, teorias eclesidsticas y seculares universitarias
condujeron a la creacién de una imagen real, pero ni éstas ni toda
la puesta en escena al servicio de la politica monarquica lograron
disminuir los «azotes del siglo »: las numerosas guerras, el
hambre y la peste, que diezmaron gran parte de la poblacion!?.

3. EL PENSAMIENTO POLITICO EN EL POEMA DE ALFONsO XI

El Poema de Alfonso XI no es, por supuesto, un compendio de
teoria politica. Desde la utilizacion misma del género poético, el
propésito del autor ha sido otro : destacar, en este caso, la figura
real. Pero para ello se ha servido, precisamente, del pensamiento
politico en boga que ya habia trazado la imagen y la concepcion
ideoldgica de la monarquia. El poema posee ademas un caracter
eminentemente narrativo con un desarrollo cronolégico que va
desde los conflictos sociales y los enfrentamientos entre los tutores

tuvo como principal objetivo la campana reconquistadora y, por ello, intent6
mantener buenas relaciones con Francia para acceder, de este modo, al Papado.
Tampoco descuidé su relacion con Inglaterra con cuya heredera, incluso, quiso
casar a su hijo, el infante Pedro. La politica de Alfonso se vio favorecida también
por sus triunfos militares que acrecenteron su prestigio internacional. Sin embargo,
Espana nunca mantuvo una politica diplomatica constante, lo que hubiera
requerido ademas el desarrollo de gente especialmente preparada para tal fin.
Véase José Sanchez Herrero, « La relaciones de Alfonso XI con el clero de su
época », en Génesis medieval del Estado moderno : Castilla y Navarra (1250-1370), (ed.
Adeline Rucquoi), Valladolid, Ambito, 1987, pp. 23-47; ibidem, L. Vicente Diaz
Martin, « Castilla, 1280-1360 : ;Politica exterior o relaciones accidentales ? », pp.
125-147.

17 Julio Valdeén Baruque, Conflictos sociales en la Castilla de los siglos XIV y XV,
Madrid, Siglo XXI, 1983 ; José Sanchez-Arcilla Bernal, Alfonso X1, 1312-1350, Serie
Reyes de Castilla y Leon, Madrid, La Olmeda, 1995.

[X OSUOJY 9P w0 ] [2 Ua 0d11jod ojuanuvsuad |9

—
6]}



Fernanda Nussbaum

p—
o)}

durante la minoria de Alfonso hasta la conquista de Algeciras en
1344. Es decir, va desde la decadencia del reino, debido a la
anarquia imperante, hasta el apogeo del gobierno del monarca
castellano y el consiguiente encumbramiento de Castilla. El mismo
hilo narrativo hubiera promovido el ensalzamiento del rey, pero
el poeta se sirvio ademas de recursos literarios y de varias imagenes
politicas que harian de su rey una figura tnica :

« porque €l es el rey mejor

que non fue nin ha de ser » (c. 2182)!8
3.1. LA IMPORTANCIA DE LA IMAGEN REAL

La imagen del Rey no s6lo esta relacionada con la persona del
monarca en tanto individuo, sino también en tanto persona ficticia,
es decir, en tanto representante del Cuerpo politico. Por lo tanto,
habria que analizar su figura desde, al menos, dos perspectivas :
la realidad politica e institucional y la creacion topica de imagenes
juridicas y teologicas adecuadas al contexto peninsular durante
la primera mitad del siglo XIV!®. Ambas configuraciones del
monarca se encuentran al inicio en los consejos que da el ayo a
Alfonso, senal del inicio de la maduracion del rey para gobernar.
Evidentemente —y no solo en el Poema- la realidad y la carac-
terizacion monarquicas se encuentran estrechamente unidas,
puesto que el rey no acttia independientemente de la imagen que
se le otorga.

El monareca, en tanto integrante del Cuerpo politico, actia en
relacion con las Cortes, los Consejos, la nobleza y también con la
Iglesia, con quien mantiene un estrecho contacto. Todas estas
vinculaciones, muchas veces en delicado equilibrio de poderes,
son descriptas por el poeta que realza la imagen de surey a través
de los recursos brindados por el pensamiento politico de entonces.
Sin embargo, si la figura del rey mantiene siempre su superioridad
con respecto a ciertos sectores sociales, principalmente la nobleza,
este mismo juego de poderes no se ve tan netamente diferenciado

18 Para las citas del texto del poema, me basaré en Juan Victorio (ed.), Poema de
Alfonso Onceno, Madrid, Catedra, 1991.

19 Para el andlisis de la figura del rey tengo principalmente en cuenta el
meticuloso trabajo de Nieto Soria, Fundamentos ideoldgicos del poder real en Castilla
(siglos XIII-XIV), (ob. cit.), asi como también Ceremonias de la realeza, propaganda y
legitimacion, (ob. cit.) ; y «Tiempos y lugares de la ‘realeza sagrada’, en la Castilla
de los siglos XII al XV » (ob. cit.).



con respecto a la Iglesia. El caracter de ambas potencias, la
eclesiastica y la temporal, se presenta bajo una relacion de paridad.
Pero es justamente esta misma equiparacion de poderes lo que
vuelve mas sutil la descripcién al punto de que pueden rastrearse
entre ambos situaciones de una mayor sumisién o de elevadisimo
respeto.

El presente trabajo se avocara solamente al analisis de estas
relaciones de poder entre la monarquia y el sacerdocio, analizando
también la configuracion de una realeza sagrada desprendida de
la misma unién entre lo espiritual y lo temporal.

3.2. LA RELACION MONARQUIA-IGLESIA

En la Edad Media, la relacién entre Dios y los hombres se
concebia con imagenes politicas : la divinidad se hallaba presente
en todos los hechos institucionales, guerras, justicia, leyes. Dios
intervenia tanto en la guerra, como en losjuicios, en la legitimacion
de un soberano justo o en la tirania del rey injusto. No sélo el pen-
samiento politico, sino también el arte y la literatura presentaban
una vision politizada de la divinidad o un poder temporal
totalmente divinizado. El Poema de Alfonso XI no constituye, en
este aspecto, una excepcion.

En la relacién del poder monarquico con el eclesidstico hay un
doble interés. Por una parte, la biisqueda de una imagen sagrada
de la realeza como medio de reafirmar su poder y, por otra parte,
la relacién generada entre los dos poderes como un modo de
servicio mutuo. Incluso la legitimacién de la imagen sagrada de
la monarquia estd presente en mismo discurso pontificio como
un modo de potenciar ambas relaciones.

3.2.1. IMAGEN DE UNA REALEZA SAGRADA

Para la creacién de una figura del poder real, el Poema utiliza
varias imagenes teoldgicas que reafirmen la posicién de
acercamiento del rey con la divinidad. Una de ellas se refiere al
concepto teocéntrico del poder real que corrobora el origen divino
del rey legitimado por la bendicién de la Iglesia :

« Dios Padre ayudara
cristianos por su bondad (c. 1439 c-d)

[...]

3 X OSUOJ[Y 2P euId0 ] J2 ua 031j1j0d ojuanuvsuad |3



Fernanda Nussbaum

—
o0

ayudara (a) mi, su rey
que puso en gran altura » (c. 1440 c-d) %

El rey recibe su poder directamente de Dios (como el Papa lo
recibia de Jesucristo por intermedio de San Pedro, de donde se
extrae justamente esta idea) para conducir el reino a un orden que
respondiera a los preceptos divinos de los que la humanidad se
habia alejado por el pecado. Por lo tanto, el rey era la representacion
de Dios en la Tierra, su vicario, y debia reproducir en ella el
arquetipo celestial : instaurar la paz y justicia divinas haciendo
cumplir la Ley divina. Es decir, el rey imita en su reino temporal
la funcion que Dios realiza en su reino eterno, por lo que las
mismas nociones humanas son aplicadas a su concepcion celestial.
Teoria que no era ajena al Poema :

« E Dios, rey de gran bondad» (c. 341 a)?!

El rey, maximo juez terrenal, debe responder, sin embargo, a
la Justicia divina, que es su limite para que su gobierno no se
convierta en tirania. Ideas a las que también responde el rey de
Portugal :

« 'E por salvar mis pecados,

que he fechos sin mesura,

que me sean perdonados

en el Regno del Altura (c. 1195)
delant” el Gran Judgador’ » (c. 1196 a)

La proxima relacion de lo divino con la realeza se complementa
con la sacralizacion que se le otorga al poder real. A través de la

20 También la misma idea se encuentra en los discursos de la oracién del
Salado y en la misa celebrada por el arzobispo ; asi como, al principio, en el
consejo del ayo, luego en boca de unas doncellas el dia de la Coronacién y en los
momentos trascendentes como después de un triunfo militar : « e vos dio la buena
andanga/ e onra e fama e algo » (c. 144 a-b) ; « ‘Loado el Gran Senor,/ que tan
buen rey nos fue dar’ » (c. 403 c-d) ; « dio la onra al buen rey/[...]/ que puso en
gran altura » (c. 836 c, 837 a).

2l El poeta no olvida tampoco la intermediacion del rey entre el mundo
celestial y el temporal : « Coémo Dios fizo fazana por este rey que yo digo,/ e como
cobro6 Espana/ para siempre gran abrigo » (c. 675) ; « Todos debemos loar/ a Dios
Padre, alto rey,/ e los reys se trabajar/ para servir la su ley » (c. 834) ; « por
cre(s)centar la suley/[...]/ dio onra al buen rey / don Alfonso de Castilla » (c. 836
a-c-d).



uncion, del acto litrgico de la coronacion y de la herencia dindstica
se confieren al monarca poderes extraordinarios o milagrosos?.
En los reyes ingleses y franceses, tal superioridad quedaba
manifestada por la creencia en su facultad taumatirgica ; en el
reino castellano, el rey no tenia poder curador, pero su capacidad
superior, recibida de Dios, podia notarse principalmente en la
actividad militar. Precisamente la accion bélica, como la proteccién
de su reino y el avance de la Reconquista, caracteriza en el Poerna
una de las funciones primordiales del rey, engrandeciendo asi la
imagen del poder mondrquico. Siguiendo el modelo teocratico de
poder, es frecuente en el Poema que los cristianos reciban ayuda
divina en las contiendas y, en varias oportunidades, a través de
Santiago Apostol®® :

« porque muerte pade(s)cio

en la cruz por su bondad

(E) aquesta lid vencio

Dios Padre de piadad » (c. 835)

« Esta lid quiero dexar
en como Dios la vencio6 » (c. 838 a-b)

El favor de Dios también se ve en la preferencia que siente
hacia el rey castellano al conservar sélo para él el honor de la
conquista de Algeciras :

« e reys de muy gran altura

con gran poder de cruzada :

non quiso Dios nin ventura

que la ovies(s)en ganada. » (c. 2018)

El caracter divino del rey castellano -y, por ende, su poderio-
se aprecia en la intermediacion directa que posee entre el favor de
Dios y el triunfo en el campo de batalla. La situacién econémica y

22 La uncion fue recibida por Alfonso XI, pero en el Poema, a diferencia de la
Cronica, no se la menciona.

23 Tal vez una de las ayudas divinas mas significativas sea la intervencién
directa del Apéstol Santiago enviado por Dios, segun el testimonio que deja el rey
de Granada en sus lamentos : « ‘Santiago el de Espana/ los mis moros me matd,/
desbarat6é mi compana,/ la mi sefia quebrant6/[...]/ Yo lo vi bien aquel dia/ con
muchos omnes armados/[...]/ que Dios, rey de piadad,/ quiso vencer la batalla” »
(c. 1185, 1186 a-b, 1187 c-d).

[X OSUOJ[Y ap ewao ] J2 ua 021j110d ojuanuvsuad |7

—t
O



Fernanda Nussbaum

]
o

militar desesperante de los cristianos en el cerco de Algeciras
ocasiona una plegaria del rey pidiendo la ayuda divina. En el
ruego, el discurso se estructura en términos de un contrato
vasallatico entre Dios y el rey, unido a la piedad religiosa. El rey
se somete nuevamente al juicio divino, pero hay un convenio
explicito cuya exigencia deberia ser cumplida por el poder celestial,
asi como el sefior debe cumplir con su vasallo.

Luego de la invocacion a Dios (« Padre, Sefior, que veniste/
del Regno del(a) Altura/[...] », c. 2253 a-b), el monarca expresa el
acuerdo establecido:

«' Senor, m(i)énbrate de mi,
que por te fazer servicio
de los mis regnos parti.

Desanparé las mis tierras,

que yo podiera folgar,

con los moros tomé guerras

por tu fe acre(s)centar.” » (c. 2255, 2256)

El arrepentimiento del pecado, al igual que en la oracion
proferida en el Salado, formaria también parte de una creencia
convertida en una especie de «convenio » entre los poderes
temporal y espiritual : la rectitud moral era la condicién
fundamental para la recepcion del favor celestial.

Finalmente, el rey, debido a su peticién, obtiene la merced
divina. Por ella se establece una relacién discursiva e ideoldgica
de la unién del poderio divino con el del monarca, marcando su
caracter superior: el milagro de Dios devuelve el bienestar a la
tropa y desencadena el triunfo militar :

« E Dios, como es poderoso,

que fue nado sin manciella,

miraglo fizo fermoso

por el buen rey de Castiella. » (c. 2268)

La relacion vasallatica entre el poder real y el espiritual se
encuadra como otra imagen de poder real. Dentro del poder
espiritual, la relacion con Dios se realiza por intermediacion de la
Iglesia : asi al defender la Santa Ley de Dios, el rey también
protege a la Iglesia, cabeza de la Cristiandad. Lo mismo ocurre
con la obediencia a la Justicia y Ley divinas y atin en el aspecto



bélico. Todo responde al equilibrio entre el poder del monarca y
el poder eclesiastico, portavoz del divino, y al cual se debe acatar
para entrar en armonia con el mundo cristiano.

Las acciones de Alfonso responden, en la mayoria de los
casos, al deseo de cumplir con los preceptos divinos ; causa de
ello es la proteccion celestial como merced divina y el directo
reconocimiento del rey como vasallo de Dios, relacién que se
manifiesta también en la oracion del Salado:

« Espejo fue de la ley,

del Gran Criador vassallo :
este fue el mejor rey

que estido en cavallo: » (c. 275)

La sacralizacién del poder real cobra vital importancia en la
imagen de un rey cristianisimo®*. Esta concepcion estd unida
estrechamente con la del rey protector, que encasillaria su funcién
judicial, legislativa y, principalmente, su funcién militar.

El rey responde, en su actividad de juez y legislador, a una
imagen cristiana, pues reproduce, como se habia visto, el arquetipo
divino en la tierra. Por lo tanto, como imagen de Jesucristo, que
era considerado la misma Justicia, el rey era la imagen viviente de
la Justicia y de la Ley, pero, también al igual que Cristo, sujeto a
ellas por propia voluntad.

Sin embargo, en la composicién poética, la figura del rey
como Ley animada deja lugar a la importancia que adquiere la
defensa de la Ley divina debido a la invasion arabe. La lucha es,
por un lado, para recuperar el territorio de los antepasados, pero,
sobre todo, para defensa de la Santa Ley. Es, precisamente, por
ella que el rey castellano recibe la ayuda del Papado, de Francia,
de los guerreros extranjeros, de los otros reinos de la Peninsula y
aun del rey de Portugal, con cuya hija estaba casado®. Y aun el

24 Asise denominaron los reyes de Francia, sobre todo a partir de Felipe IV, el
Hermoso, puesto que a través de su relacién con la Iglesia trataba de ejercer su
poder sobre los demas reinos. En tanto que rey cristianisimo, cualquier poder que
se levantara contra él, era considerado sacrilego, puesto que iba también contra
Dios y, por lo tanto, cometia crimen de « lesa majestad », concepto que también
aplicaron los otros reinos, pero dentro de su territorio. En Espana, la denominacion
de rey cristianisimo comienza con los Reyes Catélicos. Pero, aunque Alfonso no
haya sido agraciado con tal distincion, las caracteristicas de su politica (al menos,
en lo que pretende reflejar el Poema) respondieron a esa imagen de un buen
cristiano defensor de la Iglesia y de la Santa Ley de Dios.

Z El rey de Portugal decide ayudar a Alfonso « por onrar la Santa Ley/ [...]/

[X OSUOJ[Y dp eWa0 ] 2 ua 0313170d ojuaruvsuad |

N
—



Fernanda Nussbaum

N
N

contexto de la batalla presenta un ambiente religioso
preponderante, por ejemplo, en las misas, las oraciones del mismo
monarca y la ayuda divina. Por la defensa de la Santa Ley,
Alfonso implora y recibe la ayuda de Dios, puesto que es ése el
motivo de la lucha que argumenta en su oracion :

« ‘Desanparé las mis tierras,

que yo podiera folgar

con los moros tomé guerras

por tu fe acre(s)centar.” » (c. 2256)

Su misién guerrera, puesto que es por una santa causa, lo
convierte en el « mejor rey de la Cristiandad ». Asi se refieren a él
los diversos personajes del Poema. Las alabanzas al rey cristiano
provienen de la misma voz del narrador, pero mayor efecto
tienen cuando se realizan por las otras voces discursivas. Elogiosas
son las palabras de sus vasallos, del rey de Francia, de los legados
pontificios, pero, principalmente de sus enemigos, que le temen y
sienten admiracion por é1%°.

La imagen del rey cristianisimo se relaciona, sobre todo para el
caso de Alfonso, con un rey guerrero, que defiende la Cristiandad
del poder devastador de los moros, por eso la Reconquista
espafola es presentada en el Poema con el valor de una Cruzada®.

de la Santa Trinidad », (c. 1189 d, c. 1190 a) y cuando llegan extranjeros lo hacen
por dos motivos : « Por onrar la Santa Ley,/ ayunt6se gran compana,/ e por ver al
noble rey/ que regnaba en Espania » (c. 2197), y también «[...]/ por servir la Santa
Ley,/ [...]/ por fazer plazer al rey » (c. 2200 b-d).

% Los legados pontificios alaban al rey castellano delante del de Portugal,
recordandole que deben entablar otra vez relaciones pues « ‘que es muy noble
sefor,/ mejor de la cristiandad:/{No saben emperador/ tan cumplido de
bondad !" » (c. 661). También el rey moro Albohacén reconoce su superioridad :
«‘que es muy atrevido/ a que todos miedo han:/ si éste fuer conquerido/ los
cristianos lo serdn’ » (c. 934). La carta que ademas llega del sultdn con orden de
destruir la Cristiandad realza la figura de Alfonso que, con sus victorias, consigue
salvarla. Las alabanzas al rey como buen cristiano son numerosas en el Poema y
casi no hay personaje encumbrado que no lo recalque : « ‘Nin nunca fue nin serd/
tan buen rey entre cristianos’ » (c. 1920 a-b) ; « Don Alfonso, buen sefor,/ abrigo
de los cristianos » (c. 2024 a-b). Finalmente en boca del mismo rey franco al
otorgar el préstamo para la guerra solicitado por la embajada castellana : « ‘porqu’él
es el rey mejor/ que non fue nin ha de ser’ » (c. 2182 c-d), « ’E(l) con los moros
pelea/ por onrar la cristiandad’ » (c. 2183 a-b).

% No solo la idea de una guerra santa (perdén de los pecados, idea de martir,
etc), sino también la Cruzada aparece explicitamente en el discurso de los personajes
o en el mismo narrador. El rey de Portugal dice : «* Fija mia muy amada:/ mis
regnos quiero dexar/ por ir en esta cruzada/ el noble rey ayudar’ » (c. 1194).



Por lo tanto, las relaciones diplomaticas entre la monarquia
castellana y el Papado se manifiestan en el texto como medio de
realzar la importancia real mostrando el acercamiento entre ambos
poderes.

3.2.2. LAS RELACIONES ENTRE EL PODER MONARQUICO Y EL ECLESIASTICO

La ambicion del Papa Benedicto XII por propagar la politica
eclesiastica en la Cristiandad, de cuyo gobierno el Papado se creia
cabeza, lo llevé a fomentar las guerras de Cruzada. En su deseo
de control de los poderes temporales, el poder pontificio considero
la tradicional Reconquista, guerra que Espafia mantenia en su
propio territorio, también como Cruzada. Esta diferente
concepcion de la guerra espafiola permitio, a su vez, la intromision
directa del Sumo Pontifice en los asuntos peninsulares.

Pero el interés no era unilateral. El monarca castellano
necesitaba el apoyo del Papado, puesto que esto lo favorecia
econémicamente a través de los préstamos que recibia y del
sostén politico que significaba el acercamiento al poder
eclesidstico’®. Ambos poderes, por lo tanto, tenian motivos
suficientes para que las relaciones fueran muy proximas.

Por el ideal de la defensa de la fe cristiana, el Papa intervino en
los conflictos bélicos entre los reinos de Portugal y Castilla
mandando varias veces comitivas pontificias a fin de llegar a una
solucién favorable. Sin embargo, la cantidad de comitivas enviadas
en sucesivos anos indica también que los reyes no eran tan
obedientes al poder sacerdotal como éste intentaba pretender.

También cuando Alfonso necesita un préstamo para la guerra : « El rey llamo6 su
mesnada/ e vio por mejor razén/ enbiar por la cruzada/ al Papa de Avinoén » (c.
1008). El arzobispo don Gil de Albornoz llama « cruzada » a la guerra del Salado
en la misa que celebra antes de la contienda. Tampoco se la olvida en medio de la
guerra : « fijos dalgo muchos son/ con el pendén de cruzada » (c. 1724 c-d), « E
todos vienen cruzados/ [...]/ e los reys juramentados/ sobre un libro mis(s)al »
(c. 1356).

28 Con la concesion de la Bula de Cruzada, el rey recibia beneficios espirituales
Y una importante ayuda material, aunque insuficiente por lo que Alfonso debié
recurrir también a los préstamos de los judios, de los genoveses, de Francia, y de
Portugal. Ademas, el apoyo de la Iglesia era importante para la politica interior
del reinado. Ante los problemas civiles, Alfonso recibié6 el auxilio de las Ordenes
Militares, como el apoyo politico de todo el clero, a quien también ayudé el
monarca econdmicamente. Véase Pérez Bustamante, « Benedicto Xl y la Cruzada
del Salado », (ob. cit.) ; A. Garcia y Garcia, « Notas sobre la politica eclesiastica de
Alfonso XI », (ob. cit.).

X OSUOJ[Y 2P ewao ] ja ua 021j1jod ojuanuvsuad |9

N
W



Fernanda Nussbaum

N
=

Incluso se llegd a un acuerdo de paz debido, ante todo, al peligro
inminente de la invasion drabe y no por los ruegos papales.

En el Poema, la imagen de la relacion monarquia-Iglesia se
pretende en un cierto plano de igualdad, pues el Papa impone
condiciones que son aceptadas por el rey castellano, pero éste
también presenta las suyas y aun contintia con su politica segun
su propia conveniencia?. Todas las embajadas pontificias hacia
la Peninsula se sintetizan, en el plano textual, en una sola que
ademas es decisiva : a través de ella, el Papa logra la paz entre los
dos reinos que emprenden juntos esta Cruzada. El envio de la
legacion papal muestra también un doble aspecto : la obediencia
del rey al Papado asi como la elevada consideracion del Pontifice
hacia el rey.

La presencia del Papado en el texto comienza ya en la época
de minoria del rey. El Papa obliga al infante don Pedro, entonces
uno de los tutores del rey nifio, a romper la tregua pactada con el
reino de Granada y a presentarle batalla®. La accion desleal de la
Cristiandad es castigada con la derrota del ejército castellano y
los moros, en este caso, quedan como victimas del poder cristiano.
Pero la situacion se revierte con la llegada al poder de Alfonso XI.
A partir de entonces son los cristianos los que sufren la ingente
invasion mora y es obligacion del rey el detenerla. El cumplimiento
del deber merece por lo tanto el premio de la victoria. Durante el
gobierno personal de Alfonso, el poder pontificio vuelve a
intervenir por el conflicto entre Portugal y Castilla. Sin embargo,
no esta descripta como una intromisioén directa, sino que se le
presenta al Pontifice un ruego que lo autoriza a actuar. Tampoco

% Para otorgar la Bula de Cruzada, el Papa interviene en la reforma de
costumbres de la corte castellana, cuya inmoralidad le preocupaba. Critica, por
ejemplo, la relacién ilegitima que el rey mantenia con su favorita en menoscabo de
la reina consorte. El arrepentimiento el rey por sus « pecados » durante la oracién
en el Salado muestra solo un condicionamiento parcial motivado por las
circunstancias : luego de la guerra y obtenida la victoria, el rey vuelve con su
favorita, como queda, incluso, reflejado en el mismo Poema. En éste se destacan
durante la contienda los pendones de los hijos bastardos, y, cuando ésta finaliza,
los obsequios mas preciados son para la amante real y no para la reina.

3 De acuerdo a los acontecimientos, en el texto figuran consecutivamente
tres papas, aunque sea Benedicto Xll el tinico que aparece nombrado. En este caso,
la guerra contra Granada que emprende el infante don Pedro es apoyada por Juan
XXII (1316-1334) y el cerco de Algeciras, con cuya victoria termina el Poema, fue
respaldada por el papa Clemente V1(1342-1352). Sin embargo, independientemente
de la importancia de cada papa, lo que interesa principalmente en el texto poético
es la descripcion de las relaciones cercanas entre Alfonso XI y el Papado como
factor de poder.



el conflicto es considerado como algo particular de los dos paises,
sino de toda la Cristiandad, puesto que debido a su desunién es
invadida por los paganos. El concepto introductor que legitima la
preocupacion de la Iglesia y su posterior actuacién es el « pecado »
que pierde a los cristianos: la invasion musulmana es un
consecuente castigo por los errores cometidos y es el Papa el que
debe poner remedio a la situaciéon. Después de la Querella, el
poder eclesiastico habia argumentado como punto crucial de
actuacion sobre el poder temporal el problema del « pecado ». Es
decir que la Iglesia, en tanto poder espiritual, tenia derecho a
inmiscuirse en los problemas espirituales del reinado. De este
modo, la esfera de actuacion se volvia muy imprecisa puesto que
« pecado » era considerado, en lineas generales, lo que estaba en
contra de la politica papal :

« De las tierras de allén mar

muchos moros son passados :

si esta guerra aturar,

serd por nuestros pecados.» (c. 633)

« Aquesto sera gran mal

si consejo non ponedes : » (c. 634 a-b)

El Sumo Pontifice esta presentado, ademas, como una persona
sabia, ideal de la imagen de poder real entonces, y por ende,
equilibrada. Su sabiduria lo convierte en la persona apta para
gobernar, motivo por el cual la corte pontificia es justificada
también como el 6rgano indicado para buscar la solucién
equanime a la disputa3!.

La diferencia de tratamiento de la representacion papal con
respecto a cada rey es también llamativa. El poeta ha resaltado la
imagen de su rey a través de las alabanzas hechas por los
encumbrados embajadores de una de las maximas potencias de la
Cristiandad ; situacion que lo ubica en el mismo nivel de poder
que el Papado. Por lo tanto, el Poema deja entrever que Alfonso XI
acata el mandado del Pontifice en tanto que es un ruego, no una

31 «Siendo el Papa un dia/ con (la) su onrada conpafa/ -maestros en
tolosia,/ muchos clérigos d’Espana-. » (c. 630) « un arcobispo de Francia/ e de
Roma un cardenal/[...]/-buenos maestros en leys/ e dotores en decreto-/ enbidlos
a estos reys/ de la parte de San Pedro » (c. 636 c-d, c. 637). La mencion a San Pedro
hace referencia al poder superior de la Iglesia sobre la tierra, con lo cual se
refuerza la autoridad eclesiastica sobre el poder terrenal que arbitra.

[X OSUOJY 3p BWAO ] 12 U2 oojzjod ojuaiuvsuad |9

N
w



Fernanda Nussbaum

N
N

orden. En cambio, con respecto al rey lusitano, se manifiesta el
poder que en ese momento representaba Avinon y su amenaza
que podia llegar hasta la excomunion :

« al de Casti(e)lla rogava

como a rey noble varén,

e al otro lo mandava

so temor de bendiciéon.» (c. 639)

Las referencias al rey castellano responden ademas a los topicos
de la concepcion de la figura real ideal de las teorias hierocraticas
de entonces y, por ende, a la misma legitimacion de la Iglesia. Asi,
Alfonso es considerado como « brago mayor de la ley,/ del mundo
governador » (c. 641), «na(s)cido en noble signo» y, fundamen-
talmente, «legitimo en bendicién» (c. 642 a-d). Luego por «ruego
del Padre Santo » le piden que llegue a la paz con el reino vecino.
El acatamiento del soberano castellano a las peticiones papales
parece, a primera vista, absoluto, aunque también impone sus
condiciones para negociar. Estas condiciones no quedan solamente
en el discurso real, sino que, posteriormente, son presentadas por
los legados en la negociacion con el rey portugués. Sin embargo,
el Papado modifica la politica llevada a cabo hasta entonces por
Castilla que se somete finalmente a la autoridad papal. La
subordinacién queda sefialada en el discurso del propio rey donde
resulta mas notoria por el contraste de intereses de la diplomacia
papal y los propios del soberano mas atentos a su honra y a la
defensa de su territorio®.

El trato, como se dijo, es otro con respecto al rey de Portugal.
Por empezar, ninguna de las distinciones hechas al otro soberano
se pronuncian aqui, sino que directamente se lo somete a la
obediencia. Enseguida, se imponen las condiciones pedidas por
el rey castellano y se reconoce la supremacia del Papa. La sumision
del rey lusitano es total hacia la politica papal, lo que lo lleva a
aceptar las condiciones de Castilla :

« ‘quiérole fazer emienda
segun el Papa mandar.

32 « Dixo el rey : ‘Es gran derecho/ al Papa ser obediente,/[...]/ (qu)e lo al
seria mal./ Yo conpliré (el) su ruego’» (c. 659 c-d, 650 a-b). Luego acota en refe-
rencia al rey de Portugal : ‘Por onra de la mi altega/ cuidarame d’él vengar : jnon
fizo Dios fortalega/ que lo podiesse amparar ! [...| Mas por el Papa Beneito/ con-
tra él faré mesura ;/ dexaré aqueste pleito con condicion y postura’ » (c. 652, 653).



[ s5]

E el rey por bien lo vea

De aver (tal) avenencia,

E el Papa (el) juez sea :

Yo otorgo su sentencia.” » (c. 668 c-d, c. 669)*

Aunque con diverso tratamiento, se evidencia igualmente
que ambos reyes responden al deseo de la politica pontificia. Sin
embargo, la relacion entre los dos poderes adquiere otra dimension
luego de la batalla del Salado. Alfonso ha triunfado y le envia una
embajada al Papa con presentes, entre ellos, su pendén y su
caballo, emblemas del rey guerrero. El Papa se lo retribuye a
través de una ceremonia litirgica -una procesion-, encumbrando
politica y espiritualmente (conceptos muy unidos) al rey, que ya
lo estaba militarmente. La relacién en el discurso textual alcanza
un nivel de paridad en las férmulas utilizadas para referencia de
ambos : tanto el Papa como el soberano se consideran « nuestro
escudo e nuestro manto ». Solo hay una diferencia en estas
apreciaciones : mientras el Papa es «siervo del Gran Criador »
(1897 d), el rey es « brago mayor de la ley » (1918 d), es decir,
mientras uno representa directamente el poder divino, el otro es
el defensor de la Iglesia, una de las funciones principales de los
reinados temporales en la teoria eclesiastica.

La figura de Alfonso como rey cristiano se resalta por su
funcién protectora de la Cristiandad amenazada de destruccion
por los musulmanes. Y como rey cristiano, a su vez, acepta el
poder superior de la Iglesia a través de formulas ya fijas:

«’A la Eglesia la llama

e tiénela por madre ;

a vos, Padre Santo, ama

e a vos tiene por padre’ » (c. 1909)

La relacion entre el Papado y el monarca queda fuertemente
vinculada en la procesion que realiza el Sumo Pontifice llevando
el pendon triunfante del rey hacia la iglesia de Avinon. En ella, se

3 Segtin las ideas eclesiasticas, el Pontificado, puesto que poseia « jurisdiccion
universal », podia intervenir en caso de disputas entre reyes. Ademas de supervisar
el comportamiento de los monarcas, el Papado también podia obligarles a ayudarse
en la lucha contra paganos o herejes, o a entablar conversaciones de paz entre los
distintos reinados. W. Ullmann, Historia del pensamiento politico en la Edad Media,
(ob. cit.).

[X OSUOJ[Y ap ewao ] ja ua odijrjod ojuatuvsuad |7

N
~



Fernanda Nussbaum

N
(0 o]

elogia continuamente al rey vencedor del Salado, que se encuentra
casi en la cuspide de su gobierno, situacion resaltada en el texto
donde se alterna la consideracion de Alfonso entre el titulo de
emperador y el de rey34.

Es indudable que la figura de la realeza que intenta dibujar
Rodrigo Yariez en el Poema se halla s6lidamente unida al poder
eclesiastico. De su vinculacion, el texto pretende encumbrar el
poder del monarca, pues su figura se realza en tanto responda al
arquetipo de un rey cristiano con todos los signos que le
corresponden como representante de ese mismo poder. El
soberano, para ser legitimado como tal, debia reconocer que su
poder venia de Dios y era su imagen en la tierra, debia acatar la
Ley divina y, como modelo moral, recibia directamente el favor
divino.

A su vez, la imagen protectora del rey presenta en la
composicion poética una doble vinculacién : por un lado, el rey,
por la misma historia de su linaje, estaba obligado a la actividad
militar, pues la Reconquista era el deber nacional del rey que
asumiera su funcién ; pero, por otro lado, se lo presenta mas
unido a los intereses papales, representados en la Cruzada®.

3 Antes de consagrar el esfuerzo de Alfonso como protector de la Cristiandad
en la procesion, el mismo Papa realiza toda una cantidad de elogios que realzan
su figura militar : « jNon saben emperador/ tan complido de bondad !» (c. 1919 c-
d) ; « Nin nunca fue nin serd/ tan buen rey entre cristianos » (c. 1920 a-b) ; « Este
es rey con derecho/ es nuestro castiello fuerte » (c. 1921 c-d) ; « e pas(s)a vida
penada/ por nos todos defender » (c. 1922 c-d). En algunos casos, el Poema
presenta ambos titulos como equivalentes, como pueden considerarse estos elogios
presentados por el Pontifice ; pero, en otros casos, se diferencian notoriamente :
« e fue judgado a muerte/ el gran par d’emperador » (c. 340 c-d) ; asi también lo
reconoce el mismo rey Albohacén, « ‘Don Alfonso, rey d’Espana/ luego enperador
serd,/ con gran poder de conpaiia/ el Estrecho pas(s)ard” » (c. 2063) ; el mismo rey
castellano codicia para si ese titulo, « ‘si cobras(s)e Algezira/ seria sefior d'Espana’ »
(c. 2040 c-d). El mismo deseo que el rey cristiano comparte el rey de Marruecos :
«[...]/ llamarme he emperador,/ e aquel rey de Casti(e)lla/ a mi llamara sefior »
(c. 913 b-c-d).

% En el Poema también se destaca la importancia del linaje real porque, sobre
todo a partir del siglo XIII y para evitar inmiscuciones pontificias, se asienta como
imagen juridica para legitimar la dinastia. De este modo, la dinastia de Alfonso se
remonta en el texto a los godos, por lo que la actuacion del joven rey se ve
autenticada por siglos de reinado familiar. Ya al principio en los consejos del ayo
se presenta esta sucesion dindstica, que va a justificar el emprendimiento de las
guerras, contrariamente a la idea de Cruzada dominante : « ‘el buen conde don
Ferrando,/ que fue el vuestro pariente,/[...]/ e bien asi los reys godos,/ (los)
vuestros anteces(s)ores,/[...]" » (c. 146 c-d, 147 a-b). Por eso, mas adelante cuando
Tarifa estd cercada, el monarca recuerda a sus consejeros que es menester



Paraddjicamente, el poema, compuesto para alabanza del rey,
no deja de mostrar el lazo que lo sujetaba a la Iglesia, cuyo
poderio es puesto de manifiesto. El poeta ha construido dos
imagenes de poder a través del prisma eclesiastico : la figura
militar y gubernamental del rey como buen cristiano y la figura
de una Iglesia protectora y omnipresente. Asimismo, la imagen
de una realeza sagrada responde a las ideas creadas y generadas
por las teorias del clero, promotor de las ideas politicas de ese
momento, y, aunque el poder real las adapte para conformar una
propia imagen que lo beneficie, se encuentra igualmente sujeto al
cumplimiento de esos preceptos cristianos impuestos por la Iglesia.
Si se piensa incluso en la intervencién de la ayuda de Dios en las
situaciones bélicas como constructora de una imagen real sagrada
y poderosa, hay que sopesar también la mediacion de la Iglesia.
Para recibir el socorro divino no basta ser rey : el poeta resalta que
el rey ha pecado y como cualquier hombre sujeto a la mortalidad,
como se aclara al principio en los consejos del ayo, debe pedir
perdén por sus pecados segtin las disposiciones morales clericales.
Asi la salvacion divina llega una vez que el rey ha sometido su
propia voluntad a la religiosa.

El discurso religioso se halla presente en todo el Poema. Las
misas son un evidente exponente, pero también las numerosas
oraciones o simples menciones en boca de personajes laicos®.
Todo queda envuelto en una atmoésfera devota. Este ambiente

recuperarla puesto que « Villa es de mi abolengo/ e de mis antecessores » (c. 1133
a-b), idea que se repite antes de ir a descercarla : « Tarifa tengo perdida/ que me
gandé mi abuelo » (c. 1210 c-d). Sin embargo el recuerdo de los antecesores sirve
también para justificar todavia mas la defensa de los ideales cristianos :
«[...]'(porque) aquestos reys todos/ fueron (muy) grandes sefiores, [...] (e) escudo
e abrigo/ de la (santa) fe de Cristos [...]" » (c. 147 c-d, 148 a-b), por eso como
conclusién el ayo acota: «‘(E) vos, sefor, sed atal:/ amad a Dios e servir./ El Sefior,
que puede e val,/ vos lo mande asi conplir’ » (c. 151).

3% No s6lo estén las oraciones del rey que reciben inmediatamente la ayuda
deseada, sino también otros personajes, al implorar ayuda o perdén, introducen
imagenes religiosas. Con respecto al soberano, ademas de las oraciones
significativas del Salado y antes de Algeciras, hay otras menciones que igualmente
contribuyen a crear su imagen de rey cristiano : « Luego fue descavalgar/ ador6
la procesiéon/ a la Madre del Pilar/ el rey fizo oracion » (c. 291) ; ademas de los
numerosos agradecimientos después de cada batalla triunfal y las misas antes de
cada contienda : « Levantése al otro dia,/ sus gentes fizo llamar,/ missa de Santa
Maria/ el buen rey fizo cantar » (c. 1234). También, por ejemplo, la mujer que
intercede por los nobles discolos, don Juan Niifez y don Juan Manuel, pide
clemencia recordando la divina, lo mismo hara su hijo luego : « ’[...]por merced
vos (lo) yo ruego/ de Dios Padre Criador,/.../ qu’el infierno quebranté/ e passé
lazeria farta/ Lazaro resucitd,/ hermano de Santa Marta:/[...]" » (c. 589 c-d, c.

[X OSUOJ[Y 3p ewa0 ] 12 ua odygzjod ojuarvsuad |9

N
O



Fernanda Nussbaum

(o8
o

creado en el texto puede llegar a ser efectivo como propaganda
politica porque la misma realidad estaba inmersa en arraigadas
creencias religiosas: el pueblo espera la mayoria de edad de su
rey, que, como persona sagrada, los salvara de las desgracias, asi
como el rey también cree en la ayuda de Dios para la resolucion
de los conflictos.

La religiosidad del autor no sélo ha creado la imagen de un
rey cristiano que, al fin y al cabo, respondia a los canones de la
teoria politica de la época, sino que ha configurado en un nivel
del mismo tenor, aunque mucho menor cuantitativamente, a
personajes religiosos como el Papa y el arzobispo don Gil de
Albornoz¥. El relieve que adquieren estas dos figuras en la obra
es comparable al del soberano, pero no al de otros personajes
nobles. La aparicion de los prelados se destaca en relacion a los
momentos de su actuaciéon que condicionan el desarrollo textual
o complementan la significacion otorgada al rey. Pero también
cobran importancia independientemente de la figura real. Su
presencia es poderosa y sus discursos, decisivos.

No ocurre lo mismo con otros personajes historicos
importantes. El rey de Francia, figura relevante en la época, no es
fundamental en el Poema sino para resaltar la imagen del rey
castellano con el reconocimiento internacional adquirido. Lo
mismo ocurrird con otros nobles encumbrados que, con su

590). Don Juan Manuel recuerda los pecados cometidos contra la religion cristiana ;
también los arabes piden la proteccion del Senor. El ayo, al terminar sus consejos,
realiza un ruego por el gobierno de su rey : «’[...]e vos faga bien re(g)nar/ e vos
mande acabar bien/ e vos quiera heredar/ con los sus santos. Amén’. » (c. 152). La
reina Maria, al hablar con su padre, Alfonso IV de Portugal, no olvida un pequefio
discurso religioso al pedirle ayuda para el rey castellano : « ’[...Jaquesta razon vos
diz/ don Alfonso, mi sefior/.../ que vos ama e vos saluda,/ e enbiavos dezir, rey, /
que vayades en su ayuda/ por onrar la santa ley/.../ de la Santa Trinidad/
porque Dios vino en la cruz,/ fe e creencia e verdad,/ nuestra salvacién e luz.
[...]"» (c. 1188 c-d, c. 1189, c. 1190). Y el mas significativo : la oracion de los
soldados delante del maravilloso pendén de las cinco llagas : « La manana salié
clara,/ fezieron su oracién,/ e vieron en una vara/ un muy fermoso pendén: » (c.
782), « un cruzificio estava/ figurado noblemiente/[...] (c.783 a-b), « Mucho se
maravillavan/ de tan fermoso pendoén/ e los inojos fincavan/ e fazian oracion. »
(c. 785).

¥ El poeta describe en varias oportunidades el valor guerrero del arzobispo
de Toledo : « varén bueno, de gran prez/ fazedor de mucho algo » (c. 1315 a-b) ;
« (muy) onrado religioso/ muy acabado varén, / en sus fechos muy gracioso/ (e)
muy fiel de coragon » (c. 1229) ; destacandose, principalmente en la batalla del
Salado, « j(non) fue mejor cavallero/ el ar¢obispo Torpin/ nin el cortés Olivero/
nin Roldan el palacin » (c. 1740).



actuacion, sobredimensionan la importancia del ejército castellano
y la valentia del rey.

Por lo tanto, el Poema de Alfonso XI tiene un importante
componente de una ideologia hierocrética : al Papa, en tanto que
padre de la Santa Iglesia de Roma, « cabeza de Santa Ley », le
compete oficiar de juez en los problemas graves de los reinos.
Pero también el rey, a través de la imagen sagrada creada y de su
acercamiento al poder pontificio, reafirma su propio poder, por
eso su aspecto juridico, independientemente del teoldgico, no
adquiere en el texto la misma relevancia. En sintesis, aunque ya
se conocieran y divulgaran las ideas aristotélicas, todavia la
publicidad politica dependia, en gran medida, del peso de la
imagen sagrada.

3.3. LA ORACION DE ALFONSO XI ANTES DE LA BATALLA DEL SALADOS®

La oracion pronunciada por el rey es un perfecto compendio
de topicos ideoldgicos politicos : retne en si caracteristicas del
pensamiento politico y de las imagenes que conforman el poder

38 Diego Cataldn hace un completo anélisis de la misma relacionando la de la
Crénica con la del Poema. En ambos textos, la oracion es muy similar, pero cambian
el momento en que el rey la pronuncia. En la Crénica la oracién se efectiia en el
momento del sacrificio de la misa, convirtiéndose en una confesién publica de sus
pecados y en una consiguiente demanda de perdén principalmente a la nobleza.
En cambio, en la composicion poética, la oracion del monarca se realiza en forma
privada. Catalan, ademds de destacar su tradicion literaria en los poemas de
clerecia (por ej., en el Poema de Ferndn Gonzilez y en el Libro de Alexandre), refiere su
historicidad, puesto que el arzobispo don Gil de Albornoz se refiere a ella en una
carta enviada al Papa. El interés de Alfonso era hacer un mea culpa por la lucha
civil pasada con la nobleza, ya que esperaba su colaboracién en la batalla. Ademas
le interesaba obtener la ayuda de Portugal y del Papado, por ello el arrepentimiento
de su relacion adultera con Leonor de Guzman. Véase D. Cataldn, « La oracién de
Alfonso XI en el Salado », Madrid, Boletin de la Real Academia de la Historia, tomo
CXXXI, n° 1, 1952, pp. 247-266. Pero el interés de Alfonso, ademds de los varios
que ya tenia para confesarse publicamente (como apunté Catalan), respondia
también al de protegerse de una eventual derrota. La creencia de la época,
promovida por los dictamenes eclesiasticos, exigia un comportamiento religioso
ejemplar para ir a la « Guerra Santa », y la Reconquista era considerada como tal.
Esta era la condicién para recibir la ayuda divina. En el Poema, justamente, la
proteccion celestial aparece en varias oportunidades y las victorias son consideradas
como una gracia de Dios y, por eso, agradecidas por el rey. Por lo tanto, si Dios
ayuda constantemente al rey que lo sirve (incluso en una posicién vasallatica,
como aparece referido literalmente en el poema), la oraciéon es también una
estrategia para relacionar el poder del rey a Dios. A través de la oracion, Alfonso
podia tratar de desculpabilizar la posible derrota, que le seria endilgada

[X OSUOJ[V 3P BwWao ] ja ua 0213170d ojuanuvsuad |7

w
—



Fernanda Nussbaum

o3}
N

real, y muestra asimismo la posicion de la monarquia con respecto
a la nobleza y con respecto a la Iglesia®.

Se destaca la funcion militar del rey en la preocupacion por la
batalla. La inquietud del soberano antes de lidiar se marca también
en el tempo lento en que transcurre el relato del poema que se
detiene en el detalle descriptivo.

La preocupacion guerrera se encuentra unida a la imagen
religiosa del rey orando y a la relacion directa soberano-Dios :

« E a Dios Padre pedia

que la manana llegas(s)e.

E Dios I’enbi6 el dia,

(qu)e non quiso que tardas(s)e» (c. 1500)*°

La ayuda divina pedida responde, en realidad, a la concepcion
teocéntrica del poder. Asi como los reyes de Francia e Inglaterra,
a través de su uncién, su coronacion y su linaje, poseian el don
taumatirgico, también, aunque de otro modo, la monarquia
espanola hacia notar su vinculo con la divinidad.

Algunos conceptos de la tratadistica politica como el de rey
por la Gracia de Dios, legitimador del poder, asi como el de la
concepcion de la figura mondrquica cristiana son destacados
luego en el poema en el mismo discurso del soberano: el rey,
ademas de ser legislador, de establecer él mismo la ley comunal,
responde a la Ley divina. La defensa de la Santa Ley, a la que se
hace alusion constantemente, es el motivo para la accion militar
que el poeta arguye en su discurso. A través del discurso directo,
se pone en boca del rey la ideologia politica a la que respondia
Castilla :

« que me feziste tu rey
e me posiste en altura :

directamente, pues su impureza hubiera sido la causa del fracaso militar y, por
ende, la causa perfecta para un posible levantamiento noble, como teme luego el
rey moro cuando pierde la batalla.

¥ Las diferentes partes en que puede dividirse esta oracion fueron destacadas
por Diego Cataldn en « La oracion de Alfonso Xl en el Salado » (ob. cit.), solamente
el anélisis versara en lo tocante a algunas de las imagenes del poder politico que
aparecen.

40 Diego Catalan destaca el pronombre «le » en « E Dios I'enbi6 el dia »,
puesto que asi queda claro que amanece solo para el rey puesto que éste lo ha
pedido. Los favores de Dios al rey se repiten a lo largo de las contiendas.



yo, Sefior, por la tu ley
pongo el cuerpo en aventura » (c.1504)

Inmediatamente reconoce que ha pecado y pide perdén y
merced :

« por mi e por mi compana
que non nos dexes perder,

e la corona d'Espana

péngola en tu poder » (c.1508)

La estrofa es bastante significativa, pues el rey guia su discurso
desde lo individual hasta lo general : desde su persona, en tanto
dignidad real acompanado de sus vasallos, hasta la « corona
d’Espania ». La « Corona » adquiere aqui el significado abstracto
del « Cuerpo politico », que se distingue de la persona del rey*.
La peticion del rey se relaciona con su figura protectora y realza
su caracter divino, importante para el cuidado del reino que pone
en manos de Dios. El rey, por medio de esta oracion, se ha
preparado moralmente para el combate y también para la
obtencion de la ayuda divina : « Dexiste qu’el que pecasse/ [...]/
el que se a Ti tornas(s)e/ que T lo rescebirias » por ende « Yo,
Senor, a Ti me torno/ con muy grand(e) devocion », (c. 1506 a-b-
d y c. 1507 a-b), preparando la situacién ante una posibilidad de
derrota®?.

Por lo tanto, el rey en la oracién, aunque privada, legitima su
posicién como soberano, y su discurso politico-religioso finaliza
con la absolucién de sus pecados y la comunién. Pero la oracién
pronunciada por el monarca es el inicio del marco religioso que
se presenta justo antes de la contienda : a continuacion se procede
a la bendicion de armas y, como corolario, la misa donde el
arzobispo don Gil de Albornoz exhorta a la batalla :

« Sobr’el altar las posieron

4l Kantorowicz ( Les deux corps du roi, ob. cit., pags. 243-277) senala la

distincién de dos coronas. Una es la corona material, visible ; la otra es « invisible »
puesto que se refiere al «Cuerpo politico» y, por pertenecer a la esfera de la admi-
nistracion y del derecho, es también inalienable. Incluso hace la distincién entre el
rey y la Corona, protegida por el mismo «Cuerpo politico» aun del rey si llegara a
actuar contra ella. Sin embargo, aunque rey y Corona sean entidades diferentes,
se reconocen como inseparables, puesto que ninguno podria funcionar aislada-
mente.
2 Remito para el tema de la colaboracién divina en la guerra a la nota 38.

X OSUOJTY dp w0 ] [ ua 0dtjzjod ojuaruvsuad |7

w
w



Fernanda Nussbaum

(O8]
=

estas armas muy fermosas,
e las armas bendexieron
diziendo muy nobles prosas » (c. 1518)

El discurso del arzobispo se divide en dos: primero, la oracion
y el ruego a Dios para que ayude al rey castellano, mencionando
ademas los mismos tépicos politicos que habia destacado el
monarca antes y luego la exhortacion al rey para la batalla cuyo
triunfo asegura, puesto que «de Dios es profetizado/ que avedes
a vencer» (c. 1530 c-d). No es casual que sea el arzobispo y no el
rey el que aliente para la contienda, puesto que, segun se vio
anteriormente, esta percibida aqui como una Cruzada. De este
modo, el clérigo destaca, dirigiéndose primero al rey y luego a los
vasallos, todas las condiciones para emprenderla :

« Oy salvades vuestra alma,
onrades la santa ley

e ganaredes tal fama

como nunca ovo rey » (c. 1531)

« Fijos dalgo castellanos,

podedes a Dios servir (c. 1532 a-b)
L5 )

Las vuestras almas salvades

por esta santa cruzada

como si vos bautizades

en la santa agua sagrada » (c. 1533)

Sobresalen los fines religiosos antes que el motivo nacional de
la Reconquista. La guerra, en tanto « Santa Cruzada », proponia
la salvacion del alma y la consideracion de martir para los que
morian luchando por la causa cristiana. Ademas, se coloca por
encima la obediencia a la Ley divina y el servicio a Dios.

Ambos discursos demuestran el equilibrio de poderes que
manejo el poeta al componer su obra. Por una parte, destaca la
figura de su rey que, como ideal de buen cristiano, se somete al
designio de Dios y lucha por su causa. Por otra parte, se desarrolla
el discurso del arzobispo que, dirigiéndose a su rey y a sus
vasallos, les recuerda la funcién sacra de la guerra.

De las figuras de la teoria politica, la del rey cristianisimo,
defensor de la Iglesia, era una de las mas frecuentes como medio
de publicidad de la figura mondrquica, pese a que se presentaba



un doble juego : por un lado, resaltar el poder del rey
(principalmente, sobre la nobleza), pero, por otro lado, se corria
el riesgo de la presencia notoria del poder eclesiastico en los
asuntos de gobierno. En el Poema, la aparicién del clero es bastante
frecuente no solo en misas, oraciones y embajadas, sino también
en el apoyo econémico y aun en el militar, como en la marcha del
ejército hacia Tarifa (c. 1549, 1550).

La oracion del rey atrae el favor de los nobles, que se dan el
perdon (« ponian su avenencia/ e en las bocas se besavan », c.
1548 b-c), y, en el Poema, significa la culminacién del triunfo del
poder monarquico sobre la nobleza. Antes de la oracion en el
Salado, que indica la etapa final para la esperada batalla y victoria
de los cristianos, hay toda una serie de hechos, como la negociacion
con Portugal y la situacion desesperante del cerco de Tarifa, que
indican la creciente tension del ambiente guerrero, que se distiende
en una misa. En esta celebracion religiosa, el arzobispo don Gil de
Albornoz aconseja, como lo hace antes de la batalla del Salado, la
mutua ayuda sin resquemor de enemistad guiando su discurso
desde lo religioso hacia la aplicaciéon practica :

« Amigos, esto vos ruego

por Dios Padre Criador (c. 1277 a-b) [...]
que passo6 cuita muy fuerte

en la cruz do lo plegaron,

e perdond la su muerte

a aquellos que lo mataron» (c. 1278)[...]
« que todos nos perdonemos, |[...]

e asi nos ayudemos» (c. 1279 a-c)

Inmediatamente a las palabras del arzobispo, irrumpen las de
don Juan Manuel, el noble mas discolo del reinado de Alfonso XI,
que pide perdon por su actuacion :

« Por onrar el mi estado,

en muchas cosas pequé:

contra vos s6 muy culpado
CONosco que vos erré » (c. 1284)

« mucho mal fize a cristianos
de que s6 muy pecador » (c. 1285 c-d)

El hecho del arrepentimiento de don Juan Manuel durante la

[X OSUOJ[Y ap ewdo ] J2 ua 0a1jzjod ojuaiuvsuad |7

W
a1



Fernanda Nussbaum

O8]
(o))

misa, después de la exhortacion del prelado, y delante de todos,
en lugar de haberlo hecho después de su derrota por Alfonso,
destaca aun mas la primacia adquirida por el rey. Por eso, el
posterior arrepentimiento del monarca, seguro ya de su poder,
muestra la esencial condicion humilde del rey y refuerza el
equilibrio de fuerzas necesario para la victoria.

Sin embargo, el doblegamiento del poderoso noble,
representando la sumision de toda la nobleza, asi como la amistad
entre los reyes lusitano y castellano responden al plan de Benedicto
XII para reiniciar la Cruzada en tierras espanolas. Justamente el
restablecimiento de la paz en la Peninsula era una de las
condiciones para su apoyo politico y, por supuesto, economico :

« Todos fueron avenidos

quantos son en la albergada,

los omeziellos partidos

por esta santa cruzada » (c. 1292) 3

3.4. ALGUNOS ASPECTOS DE LA IMAGEN DE SUPERIORIDAD REAL

Larealidad politica e institucional en relacion a la Iglesia, en el
texto poético, presenta sélo un lado de la funcion real que debe
ser complementada con la funcién gubernativa del soberano en
relacion a otros poderes o estamentos sociales y a la imagen
superior creada para él. Por lo tanto, para apreciar mejor la
vinculacién entre los poderes eclesiastico y monarquico, es
necesario detenerse en algunos aspectos relativos a la teoria de la
imagen de superioridad real haciendo alguna referencia al campo
retrico, a los signos reales y al aspecto ceremonial*.

El retoricismo expresivo se refiere, por un lado, a la concepcién
teocratica del poder y, por otro, a la adjetivacion y caracterizacion
de la persona real en relacion a su imagen sacralizada. El soberano
adquiere asi una primacia tinica a través de la polifonia discursiva

43 R. Pérez Bustamante, « Benedicto XII y la Cruzada del Salado », (ob. cit.). P.
Bustamante sostiene que la oracion demuestra el condicionamiento moral y
espiritual de Alfonso. Sin embargo, aunque hay un condicionamiento, el rey
perseguia sobre todo la ayuda monetaria, puesto que a ésta se hace alusién varias
veces, principalmente en el cerco de Algeciras donde pasan las mayores
dificultades. Véase también la nota 38.

# Me voy a detener solo superficialmente en estos aspectos, que analizo en
detalle en la preparacién de mi tesis, para complementar el acercamiento entre el
Rey y el Papado.



caracteristica del poema. Estas referencias constantes en el texto
aluden a su nobleza, a su « alteza », a su nacimiento en real signo
o en planeta de ventura que muestra al soberano en conexion
directa con el favor divino, a su mesura, bondad, condiciéon
caballeresca, valor, equidad y conocimiento. Incluso el texto
presenta también una equivalencia entre laidea de « emperador »
y la de «rey »,

Los signos reales, fuera del plano discursivo, se centran en la
posicion del rey con respecto a sus subditos. Por el carécter
cristiano del rey medieval sobresalia su imagen mayestatica, de
correspondencia biblica, por eso iconograficamente se los
equiparaba con la figura mayestatica divina. Aunque en el siglo
XIV, la mayor independencia entre la teoria eclesiastica y la
monarquica crea otro tipo de imagen religiosa con una mayor
fisonomia humilde. Sin embargo, en el Poema, donde el rey estéa
continuamente en guerras, la postura majestuosa es reemplazada
por los signos discursivos que enaltecen la figura real, como por
ejemplo : « Sefior de gran altura ». Por lo tanto, si Alfonso es
descripto principalmente en su aspecto marcial, su caracter
mayestatico, aunque figurativamente mucho menor, esta presente
en la expresion. Ademas de la postura real, las insignias y los
objetos sagrados caracterizan también la figura del rey. El tinico
objeto sagrado que aparece en el texto —y que no guarda relacion
directa con el soberano- es el pendén maravilloso que contiene
las cinco llagas de Cristo y con cuya aparicion se atina lo simbélico
religioso con el mundo militar.

El aspecto ceremonial es de gran importancia para la
configuracion de una imagen regia reflejo de la superioridad real.
En el texto se distinguen la boda real, la coronacién e investidura
caballeresca del rey, la ceremonia realizada a raiz del juramento
de los vasallos de combatir junto al rey*®, las misas politicas, la
procesion efectuada por el Papa en honor de Alfonso, y alguna
muy escueta descripcion de alguna recepcion a la llegada a una
ciudad luego de una contienda. Como se ve, las ceremonias no
son lo que mas sobresale en el texto, pues en la realidad estas
fueron mas numerosas y con mayor boato, pero las descriptas son
significativas y suficientes para realzar en el poema la imagen
real, aunque solo algunas de ellas guardan relacién con lo religioso.

45 ]. M. Nieto Soria, (Ceremonias de la realeza, propaganda y legitimacién en la
Castilla Trastdmara, ob. cit.), llama « Ceremonias de Cooperacion » a esta clase de
ceremonias donde se efectia un juramento.

[X OSUOJ[Y ap ewdo ] [2 ua odigzjod ojuauvsuad |3

W
~N



Fernanda Nussbaum

o8}
o o

La ceremonia mas importante en este aspecto se refiere a la
coronacion del rey en donde el poeta despliega el arte de la
descripcion. Primero se describe la investidura de caballero del
rey en el templo de Santiago de Compostela. La Cronica relata que
fue armado caballero por el brazo mévil de una representacion
de Santiago Apostol, para no someterse a ser coronado por un
obispo, un miembro oficial de la Iglesia%. Esa actitud de
distanciamiento del rey castellano del poder eclesiastico solo es
relatada a medias por el poeta. Este, aunque no menciona la
magquinaria sagrada, hace hincapié en que fue el mismo rey quien
tomo la espada del altar sin la ayuda de ningun prelado. Luego,
en la proxima copla, el rey parte hacia Burgos donde sera coronado.

La riqueza de la decoracion deja ver la importancia que se
daba a esta ceremonia : « Las Huelgas encortinaron/ de panos de
gran nobleca [...] » (c. 392 a-b). Como antes su espada, toma el
mismo rey su corona y la de la reina dona Maria de Portugal:

« El noble rey aquel dia
su corona fue tomar,

la reina dofia Maria

y la fizo coronar » (c. 393)

La preponderancia del monarca el dia de su coronacion es
absoluta. No hay nadie que intervenga en la imposicion de la
corona, acto que era realizado siempre por un obispo, y el
desplazamiento del poder clerical es marcado. El papel central
del rey es retomado en la ceremonia de investidura de caballero
que le sigue a su coronacion. Es él quien reparte los mas altos
honores, y encumbramientos ; por sobre él no hay nadie salvo
Dios y, por su intermedio, la figura sagrada del Apéstol Santiago:
el rey ha tomado su espada, su corona, la corona de su mujer y ha
armado caballeros, a quienes, como Dios con él, los pone en
« alteca » :

46 La descripcion en la Cronica es muy detallada y nos da la magnitud de la
importancia de la ceremonia que no se percibe en el texto poético : « [...] el rrey
partio de Burgos e fue por sus jornadas en rromeria a visitar el cuerpo santo del
apostol Santiago. [...] ; e otrosi de pie en la yglesia de Santiago, e velo esa noche
toda, teniendo sus armas engima del altar ; y en amanesciendo, el ar¢obispo don
Joan de Limia dixole vna misa, e bendixo las armas [...] e tomo el por si mesmo
todas las armas del altar de Santiago que gelas non dio ninguno ; e fizieron llegar
la ymagen de Santiago que estaua engima del altar al rrey, e llegose el rrey a ella,
e fizo que le diese una pezcogada en el carrillo[...] ». Diego Catalén (ed.), Gran
Cronica de Alfonso XI, (ob. cit.), tomo |, p. 507.



« E fizolos cavalleros,

pusolos en gran altega,

dioles plata e dineros

que valian gran riquega » (c. 395)

A continuacion comienzan las alabanzas topicas dirigidas al
rey y la descripcion de la gran fiesta con justas, alegres cantos,
abundante vino, danzas y cantidad de instrumentos nombrados?.
El acto de la caballeria esta muy presente en la obra, pues no es la
unica vez que el rey realiza esta ceremonia, lo hace también antes
de la batalla del Salado. Ademas la orden de la Banda, creada por

7 Es de remarcar que, contrariamente a la notable posicion de la Iglesia que el
Poema presenta en numerosas ocasiones, en la coronacion no figure ni un solo
prelado frente a su preponderancia en la descripcion cronistica. En ambos textos,
el rey toma con sus propias manos la corona, pero mientras que en la Crénica el
acto se inserta dentro de la ceremonia littrgica, en el texto poético se lo presenta
aisladamente lo que refuerza la posicién del poder real : « [...] El dia que se ovo a
coronar vistio sus panos rreales labrados de oro e de plata a senales de castillos e
leones, en que avia abondo de aljofar e muy grueso, e muchas piedras rrubies e
cafies e esmeraldas [...] E subio en vn cauallo de gran presgio que el tenia para el
su cuerpo [...] Estos e todos los rricos omes que ay eran fueron de pie derredor del
cauallo del rrey fasta que entro dentro de la yglesia de Sancta Maria la Rreal. [...]
E la rreyna dofia Maria su muger fue vn poco rrato despues que el rrey , e levaua
paiios vestidos de muy gran presgio ; e fueron con ella grandes perlados e otras
muy nobles gentes.

E desque amos a dos fueron llegados a la yglesia, tenian fechos dos
asentamientos por gradas, y estauan cubiertos de pafios muy nobles. Y asentose el
rrey en el asentamiento de la mano derecha e la rreyna en el asentamiento de la
mano ezquierda. Y era alli el argobispo de Santiago que llamuan don Joan de
Limia e dixo la misa ; e oficiaron todas las monjas del monesterio ; e todos los
obispos estauan rreuestidos, e sus baculos en las manos e sus mitras en las
cabecas, e estaban asentados en sus fagistoles, los vnos a la una parte del altar e los
otros a la otra. E desque fue llegado el tienpo del ofresger, el rrey e la rreina
vinieron amos a dos de los estrados do estauan e fincaron los ynojos ante el altar,
e ofrescieron al ar¢obispo ofrendas muy rricas ; e después el argobispo e los otros
obispos bendixeron los con muchas oragiones e bendigiones; [...] e vnjolo el
argobispo en la espalda derecha con olio bendicho quel ar¢obispo tenia para esto.
E desque el rrey fue vnjido, tornaron al altar el argobispo e los obispos, e
bendixeron las coronas que estauan en el altar ; e desque fueron bendichas, el
argobispo arredrose del altar e fuese asentar a su fagistor, e los obispos eso mesmo
cada vno se fue asentar en su lugar ; e desque el altar fue desenbargado dellos, el
rrey subio al altar, e tomo su corona de oro con piedras presgiosas e de muy gran
presgio, e pusola en la cabega, e tomo el la otra corona, e pusola a la rreyna, e torno
a fincar los ynojos ante el altar segund que de antes estaua; [...] ». D. Catalan
(ed.), Gran Crénica de Alfonso XI, (ob. cit.), tomo I, pp. 509-510. Como puede
apreciarse, la diferencia en la presencia o en la ausencia clerical es marcada en uno
y otro texto. También es llamativa la falta de mencién a la uncién en el Poema,
puesto que ademas de proceder con ella a la legitimacion del soberano, el acto en

[X OSUOJ[Y ap ewao ] [a ua odjijod ojuanuvsuad |7

W
\O



Fernanda Nussbaum

1N
o

el rey para encumbrar a numerosos nobles, no de la mas alta
jerarquia y que respondian a sus intereses , aparece nombrada
varias veces en el texto como fundamental apoyo militar®.

El papel destacado de la ceremonia de investidura caballeresca
y de la coronaciéon no quedan en el simple relato poético. Como
casi toda la estructura textual, ninguna descripcion es vana. El
poder del rey se vigoriza, se legitima como auténtico soberano al
ser participe central de estas ceremonias y aun con la creacion de
la orden caballeresca que dota de personalidad institucional. Esta
reafirmacion del poder era necesaria para doblegar la fuerte
oposicion de la nobleza vieja que no cejaba en su intento de
recuperar los privilegios perdidos con la mayoria del rey.
Justamente la ratificacion del poder lograda por el soberano en su
coronacion se ve luego en el acto donde juran todos los nobles
seguirlo en la batalla. El rey revive entonces la ceremonia de
coronacion mostrando las insignias caracteristicas de su poder :
la corona y la espada®. Hay, por lo tanto, dos ceremonias
superpuestas : la toma del juramento de fidelidad vasallatica,
que es lo que en realidad pretende Alfonso, y la memoria de la
ceremonia de coronacion volviendo a poner sus insignias en el

esa época era ya inusual. La uncién que, por un lado, elevaba la condicion del rey
sobre la nobleza, por otro, podia verse como una sujecion al Papado. Sin embargo,
el hecho de reflotar una ceremonia littrgica ya perimida puede deberse, més que
a una sumision a la jerarquia eclesiastica, al deseo de Alfonso de reforzar su poder
sacralizandolo puesto que se venia de una época anarquica por la larga minoridad
del mismo rey y por la minoridad y, posteriormente, la débil politica de su padre
Fernando IV.

48 En el texto, la orden de la Banda acompana siempre al rey en las campanas
militares y el rey siempre la tiene presente antes y durante cada batalla : « Con ¢l
muchos cavalleros/ que le fagan omenaje/ los de la Vanda, braceros,/ omnes de
muy gran linaje » (c.1011) ; « ‘[...] los de la Vanda veré/ como me aguardaran’ »
(c. 1434 ¢-d) ; « "Ya el dia mucho anda:/ jesforgar, la cristiandad !/ cavalleros de la
Vanda:/joy veré vuestrabondad !" » (¢. 1559) ; « ‘j[...] que la Vanda muy fermosa/
oy sea por vos onrada !” » (c. 1560 c-d) ; « Con gran braveca entera / los de la
Vanda llamé/ sali6 de la costanera, / la delantera tomé » (c. 1675) ; « cavalleros de
la Vanda./ El rey les dio complimiento,/ as(s)az de mucha vianda/ e fizoles
libramiento » (c. 2322).

¥ Antes de ir a descercar Tarifa, y debido a la situacion desesperante del
ejército que esperaba la ayuda del rey de Portugal, Alfonso para dar coraje a los
suyos y comenzar la guerra, muestra su corona y su espada. El recuerdo del
momento de su coronacién, la exhibicion de las insignias sagradas (que no
volverdn a aparecer), genera el juramento de fidelidad de los vasallos y legitima la
autoridad real ante la delicada situacion. Las armas, consagradas en el momento
de su coronacion, son colocadas simbdlicamente en el estrado « en la Madre del
Pilar » y, recordando su consagracion, pide lealtad a sus vasallos : « ‘Por Dios



altar de donde en su momento las habia tomado. La rememoracion
es, en consecuencia, el medio por el cual logra obtener el
reconocimiento como soberano en la explicita lealtad de sus
hombres. Finalmente, antes de la batalla, todo el acto se concluye
con la misa que hace cantar el rey y que falta en la descripcion de
la coronacién hecha por el texto poético.

Las otras ceremonias importantes que se destacan en el Poema
son las ceremonias litiirgicas que contribuyen a reafirmar la
imagen de un rey cristianisimo. En el texto hay dos momentos
litdrgicos importantes : uno es la misa antes de la batalla del
Salado y otro es la procesion realizada en Avinén en honor al
triunfo cristiano.

La misa (analizada anteriormente en la oracién del rey) crea el
ambiente religioso con que debe ser comprendida la batalla. En
realidad, la celebracién litirgica esta llena de topicos que
recuerdan las teorias sobre la preeminencia del poder eclesiastico,
como la vision de la guerra como una Cruzada, la bendicion de
las armas del rey y el perdén de los pecados. El arzobispo es
ademas el que vaticina, como portavoz divino, la victoria cristiana.
Por su funcién clerical, el prelado, al igual que antes el Papa,
responde por los pecados de todos delante de Dios. Esta
intermediacion entre el mundo temporal y el celestial era la
principal funcién que distinguia y hacia superior al clero en
relacion al poder de los soberanos, pues, en tltima instancia, la
salvacion del alma, el fin ultimo de la vida, esencial para ir al
reino divino, dependia del clero y no de la monarquia. Por
consiguiente, el perdén de los pecados se convertia en un
justificado medio de intervencion sobre el poder monarquico :

« ‘Quantos aqui son llegados
nascieron en ora buena :

yo tomo aquestos pecados
sobre esta mi corona.

Dellos cuido responder
delante Dios verdadero ;
non ayades qué temer,

Padre verdadero/ jdestas armas vos menbrad/ con que yo fue cavallero/ en
Burgos, noble cibdad !" » (c. 1209). A esto los caballeros juran fidelidad : « Todos
dexieron : ‘Sefior,/ langa noble de Castiella:/ vos sodes el rey mejor/ que nunca
sobio en siella/.../No6s somos vuestros vas(s)allos/ que vos aman lealm(i)ente:/
con armas e con cavallos/ vos serviran noblem(i)ente [...]" » (c. 1214, 1215).

[X OSUOJ[Y @p BwWaO ] ]2 ua 021j3j0d ojuaruvsuad |7

B
o



Fernanda Nussbaum

e
N

que Dios es vuestro bragero’» (c. 1535, 1536)

De los tres elementos componentes de las ceremonias -actitudes
y gestos, marco escenografico y oficiantes-, sobresalen la actitud
que propicia la adecuacién moral como preparacion para el triunfo
bélico, por ejemplo, el perdén y el olvido de las ofensas mutuas, y
el oficiante, que es un miembro histoérica y literariamente
destacado, el arzobispo don Gil de Albornoz. En cambio,
contrariamente al texto cronistico, el marco escenografico pierde
nitidez, puesto que comienza con una oracion en forma personal
y privada de Alfonso y desemboca en un acto littrgico oficial. De
todos modos, el poeta deja en claro que los soldados estan
preparados para el enfrentamiento y para obtener la victoria.

La otra ceremonia importante es la procesion que realiza el
Papa en honor al rey castellano que ha vencido en la batalla del
Salado. Tanto la embajada que Alfonso envia a Avinén como la
consecuente celebracion oficiada engrandecen la imagen real al
relacionarse a una imagen religiosa. Asi el poeta dice de su rey :

« 'E mucha lazeria toma

por onrar la cristiandad,

la santa casa de Roma

sirve muy de voluntad.” » (c. 1910)

El aspecto ceremonial es, raro en el poema, bastante notable.
El marco donde se sittia la celebracién incluso varia. Comienza en
el recinto donde se encuentra el Pontifice y los otros clérigos que
piden a Dios por la conservacion de la nobleza del rey ; luego, la
procesion en el espacio publico, para finalmente asentar el pendén
ofrecido por el rey en la iglesia de Avinon. Los lugares son simbo-
licamente importantes : el recinto privado del papa, la ciudad de
Avinoén, que reemplaza geograficamente a Roma, y el altar de la
iglesia. Los objetos y ceremonias sagrados utilizados generan
también el marco litargico significativo :

« Las cruzes fizo sacar

e fazer gran procesion,

e muchas mis(s)as cantar

en la cibdad de Avinon » (c. 1913)

Los oficiantes son los que otorgan la mayor importancia al
acto y por quienes la figura del monarca queda encumbrada :



« Cardenales con gran canto
andavan por la ciudad,
predigo el Padre Santo

la santa fe de Verdad » (c. 1914)

El sermon oficiado a continuacion por el Pontifice resalta la
figura de Alfonso como rey cristianisimo, aunque se lo reconoce

como « nuestro escudo, nuestro manto/ braco mayor de la ley »
(c.1918 c-d):

« ‘Nin nunca fue nin sera

tan buen rey entre cristianos [...]

Este es rey con derecho

Es nuestro castiello fuerte’ » (c. 1920 a-b, c. 1921 ¢-d)

El ensalzamiento de la figura de Alfonso esta unida a su
funcién especificamente militar como defensor de la Cristiandad
y, por ende, de la Santa Iglesia, base de la teorizacion eclesiastica
sobre el Imperio.

4. CONCLUSION

La impronta religiosa con que ha sido caracterizada la
monarquia en el pensamiento politico medieval ha servido como
un medio de propaganda en el momento de realzar la imagen del
rey. Marc Bloch demostr6 cémo la recurrencia al milagro real por
parte de las dinastias francesas e inglesas fue utilizada para
mejorar la figura de la realeza en momentos de agudas crisis. Por
lo tanto, a pesar de los numerosos conflictos entre Papado e Im-
perio, la Iglesia fue, a fuerza de teorias desarrolladas durante
siglos, la fuente principal en el momento de legitimar el poder
temporal. En Castilla también se uni6 la figura del monarca a una
imagen religiosa que sacralizaba el poder otorgandole al rey una
indiscutible superioridad. Esto es, principalmente, lo que refleja
el autor del Poema de Alfonso XI, quien se ha servido, para la
descripcién de la monarquia castellana, de la figura real ideal que
proponian las teorias politicas de entonces.

El andlisis de la figura real conformada en el texto a través de
su contextualizacion politica e institucional y la descripcion topica
de imagenes teologicas demuestra la cercana relacion que se
plantea entre los poderes espiritual y temporal. Esta imagen
propuesta de una realeza de caracter sagrado sugiere la vision de

X OSUOJY dp ewao ] 2 ua odgzjod ojuaruwsuad |7

N
W



i Fernanda Nussbaum

un acercamiento entre el rey y Dios, lo que lo aproximaria a la
utilizaciéon de las creencias ideolégicas que hacian las demas
dinastias europeas. Asi el concepto teocéntrico del poder real —el
origen divino del rey puesto en su poder « por la Gracia de
Dios »— recalcado en los diversos discursos del poema, la
imitacion de un arquetipo celestial, la funcion mediadora del rey
entre el mundo terrenal y el espiritual, y su capacidad superior
como unico receptor del favor divino responden al pensamiento
politico de entonces legitimando, de este modo, la autoridad del
monarca sobre los otros poderes. Esta religiosidad que predomina
en el texto puede encontrarse bajo dos aspectos que se relacionan
y se complementan: por un lado, la relacion Monarquia-Iglesia y,
por otro, una religiosidad generalizada. En el primer caso, la
presencia del Papado en el texto es notoria y, aunque el
acercamiento entre ambos poderes resalte la figura real, también
puede verse una subordinacion parcial de la corona a la politica
eclesiastica. En este sentido, puede tomarse el interés del papa
Benedicto XII por el emprendimiento de la cruzada, no como una
guerra de reconquista espafola por el territorio perdido, sino
como una guerra santa contra los enemigos de la Cristiandad.
También, bajo este aspecto, pueden tenerse en cuenta las diversas
referencias al rey segun las teorias mds proximas a una politica
hierocratica que monarquica : la imagen del rey como buen
cristiano (el rey cristianisimo), relacionada con su funcién militar,
que lucha por la defensa de la Santa Ley de Dios, y ademas todas
las alusiones al rey como protector de la Iglesia. En el otro caso, el
ambiente religioso, creado en las diferentes celebraciones
litirgicas, oraciones, discursos, objetos sagrados y aun en las
expresiones referentes al rey, resalta la vinculacion de los dos
poderes y, finalmente, el encumbramiento del monarca al estar
tan proximamente ligado a lo divino.

De todos modos, tanto el acercamiento politico y espiritual
entre la realeza y el clero, como el clima sagrado generado poseen
una solida base en el pensamiento politico. Estas ideas
conjuntamente con otras de caracter mas independiente de lo
eclesiastico, como demuestra la descripcion de la coronacion de
Alfonso, fueron utilizadas por Ruy Yanez para describir la figura
de su rey y, a través de ella, el equilibrio entre los diversos
poderes del siglo XIV en pleno proceso de transformacion.



	El pensamiento político en el Poema de Alfonso XI : la relación Monarquía-Iglesia

