
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2005)

Heft: 6

Artikel: El Camino de Santiago en la literatura contemporánea : el ejemplo de
Luis Mateo Díez

Autor: Lacarra, María Jesús

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


El Camino de Santiago en la literatura contemporânea:
el ejemplo de Luis Mateo Diez.

Maria Jesüs Lacarra Universidad de Zaragoza

En unas jornadas dedicadas a «La Historia en la Literatura: de
la Edad Media a nuestros dias» me pareciö oportuno conmemorar
el final del Ano Jacobeo con una reflexion acerca de la importancia
del Camino de Santiago en la literatura espanola contemporânea,
con la esperanza de que se trataba de un motivo fructffero y
adecuado para exponerlo en el corazön de la «Obere Strasse», una
de las rutas favoritas de los peregrinos alemanes. Existen, por
supuesto, abundantes novelas y cuentos sobre ese tema, aunque
menos de los esperados, y no siempre de una gran calidad literaria.
En unos casos parecen obras guiadas mâs por un interés didâctico,
como pueden ser Endrina y el secreto del peregrino de Concha Lopez
Narväez o La espada y la rosa de Martinez Menchén; en otros casos
nos encontramos ante un éxito de ventas algo oportunista, como
la publicaciön, justo en este Ano Santo, de Peregrinatio de Matilde
Asensi, de la que ha salido una ediciön de lujo, quien ya se habfa
ocupado del tema en lacobus, sin olvidar El verdugo de Dios de Toti
Martinez de Lezea, cuyo escenario es el tramo navarro del Camino1.
Otras, de mayor interés, no entran fâcilmente en el apartado de
ficcion, como el clâsico texto de Torrente Ballester, Compostela y su

ângel, o Por el Camino de las peregrinaciones de Älvaro Cunqueiro,
reciente recopilaciön de artfculos que iba publicando desde el ano
1962 en «El faro de Vigo»2. No abundan la buenas novelas sobre el

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 6 (otono 2005).
1 Estas obras se han publicado en las siguientes ediciones: Endrina y el secreto

del peregrino, Madrid, Espasa-Calpe, 1987; La espada y la rosa, Madrid, Alfaguara,
1996; Peregrinatio, Barcelona, Planeta, 2004; lacobus, Barcelona, Plaza-Janés, 2000; El

verdugo de Dios, Madrid, Maeva Ediciones, 2004.
2 Compostela y su ângel, Madrid, Afrodisio Aguado, 1948, 1" ed.; Por el Camino

de las peregrinaciones, Barcelona, Alba Editorial, 2004.



Camino y en ese sentido una obra como El peregrino de Jesüs
Torbado, Premio Ateneo de Sevilla en el ano 1993, parece casi una
excepciön, a la que anadirfa la menos conocida de Basilio Losada,
La Peregrina, inspirada en una cantiga de Alfonso X3.

Dentro de este panorama résulta especialmente atractivo el
tratamiento del tema que hace Luis Mateo Diez, al que la crftica
considéra unänimemente «una de las voces mas sorprendentes,
personales y originales de la narrativa espanola de nuestro
tiempo»4. Recordemos que naciö en 1942 en Villablino, al noroeste
de la provincia de Leon, aunque en 1954 se trasladö a la capital de
la provincia, donde su padre fue nombrado Secretario general de
la Diputaciön, y donde residiöhasta 1961. Pese a que una parte de
su vida ha transcurrido en torno al Camino de Santiago, y hasta la

provincia ficticia de Celama esta cruzada al Norte por él y en ella
«eran especialmente gravosos los famosos Votos, derivados de
esta proximidad y de que la Orden de Santiago extendiera su
cercana influencia»5, no tiene ninguna obra exclusivamente
dedicada a este espacio mftico-religioso, aunque se convierte en
un elemento subyacente que asoma desde sus primeros a sus
ültimos escritos. Los numerosos estudiosos de su trayectoria
literaria han subrayado la huella que han dejado en ella las
historias que escuchö de nino en las reuniones invernales, en los
denominados «calechos o filandones», donde, lejos todavfa de los
inventas modernos, se reunian los vecinos en torno al fuego para
referir cuentos, historias, romances, etc.6. El mismo autor, uno de
los escritores con mayor capacidad de anâlisis sobre su proceso
creativo, ha insistido, tanto en sus textos teôricos, como en diversas
entrevistas, en la importancia que tiene en su obra el aprendizaje
vital de esos anos en contacta con la cultura oral, al que se

superpuso la formaciön cultural adquirida en la biblioteca familiar;

3 El peregrino, Barcelona, Planeta, 1993; La peregrina, Barcelona, Grijalbo, 1999;
la traduction italiana de esta ultima ha sido realizada por Giuseppe Tavani. Para

una aproximaciön al tema, con especial atenciön a la obra de Jesus Torbado, puede
verse el artîculo de Constantino Chao Mata, «El Camino de Santiago y la literatura»,
en Literatura y sociedad. El papel de la literatura en el siglo XX, ed. Fidel Lopez Criado,
Universidad de la Coruna, Servicio de Publicaciones, 2001, pâgs. 453-461.

4 Santos Alonso, «Introduction» a Luis Mateo Diez, Lafuente de la edad, Madrid,
Câtedra, 2002, pâg. 11.

5 Luis Mateo Diez, La ruina del cielo, Madrid, Ollero&Ramos, 1999, pâg. 416.
6 Véanse, entre otros, los trabajos de Irene Andrés-Suârez, «El filandön y el

calecho: testimonios literarios y etimologia», Cuadernos de narrativa. Luis Mateo
Diez, 4, diciembre de 1999 (Grand Séminaire. Universidad de Neuchâtel, 26-28 de
octubre de 1999), pâgs. 57-74, y Asuncion Castro Diez, «La narrativa de Luis Mateo
Di'ez: el diâlogo con la tradiciôn oral», Cuadernos de narrativa, ob. cit., pâgs. 45-56.



sin embargo, no se ha abordado de un modo monogrâfico este

aspecto, donde se van a conjugar sus lecturas con el rico mundo de
las leyendas. Mi intenciön es orientar el estudio de la temätica
jacobea en la obra de Luis Mateo Diez desde dos perspectivas
complementarias: por un lado, analizando la configuraciön del
personaje del «peregrino» desde el «Maestro Panicha» al

inquiétante personaje de Las horas complétas, pasando por el librero
Nicolas, protagonista de «El sueno y la herida»; por otro, rastreando
las numerosas apariciones de lagos legendarios, en cuyo trasfondo,
combinado con otros recuerdos, se halla la leyenda de la misteriosa
Lucerna, tal y como se recogfa ya en el Pseudo-Turpin.

Las mültiples caras del peregrino: del «Maestro Panicha» a Las horas
complétas.

Si dejamos a un lado la publicaciön en 1972 de un temprano
libro de poesia7, la trayectoria literaria de Luis Mateo Diez arranca
con la apariciön en 1973 de una colecciön de cuentos, Memorial de

hierbas8, con la que obtuvo el segundo puesto del premio «Novelas

y cuentos». Son narraciones de «corte clâsico», como las califica
Santos Alonso9, en las que se descubren esbozos de sus
preocupaciones posteriores. En la primera parte, de las très en que
divide su colecciön, se incluye el relato del «Maestro Panicha»
(pâgs. 54-70), distribuido en un proemio y cinco capitulos. La
historia, ambientada en el siglo XVII, la protagoniza un contador
de milagros, plcaro y tabernario, que recorre un tramo del Camino,
entonando un «repertorio de milagreria y lecciones atribuidas al
Santo» (pâg. 56). El contexto histârico del cuento remite al claro
retroceso experimentado por las peregrinaciones desde mediados
del XVI, cuando la ruta empezö a poblarse de falsos peregrinos y
embaucadores que se aprovechaban de la buena fe de quienes
vivfan cerca. Este proceso, recientemente estudiado por Luis
Calvo Salgado10, se refleja en obras literarias del Siglo de Oro,
como El viaje de 'Furquia, y es el trasfondo de este relato. Para contar
su historia, Luis Mateo Diez recurre a un juego de perspectivas que

7 Serielles de humo, Leön, Provincia, 1972.
8 Madrid, Magisterio Espaiîol (Novelas y cuentos), 1973.
9 Introducciôn citada, pâg. 24.
10 Luis Calvo Saigado, Die Wunder der Bettlerinnen. Krankheits- und

Heilungsgeschichten in Burgos und Santo Domingo de la Calzada (1554-1559), Tübingen,
Gunter Narra Verlag, 2000; tradueeiön parcial, en Milagros y mendigas en Burgos y
La Rioja (1554-1559), Logrono, Instituto de Estudios Riojanos, 2002.



anticipa su rechazo a abusar del narrador omnisciente y recuerda
al cronista que utilizarâ en su novela corta Apôcrifo del clavel y la

espina, publicada en 1977, pero escrita por las mismas fechas
(Premio Café de Gijôn, 1973). La historia del maestro Panicha le

llega al narrador a través de diversas fuentes, no siempre
coïncidentes; por un lado, procédé de unas cuartillas amarillas,
escritas por Avelino Gomez, que tenia en su biblioteca familiar de
Villafranca del Bierzo su buen amigo Belarmino Estrada, quien a

su vez las habfa anotado, a las que se suman très epistolarios y
varias menciones en diversos opûsculos. El narrador se convierte,
pues, en un transcriptor que ejerce también una labor investigadora
para recomponer estos materiales diversos, lo que dice hacer en
memoria de su amigo ya fallecido, sin olvidar su «propia capacidad
de elucubraciön». Con este artificio se distancia de la ficciön y se

introduce en el relato unperspectivismo de precedentes claramente
cervantinos, que impide averiguar con certeza cuâl fue el final del
personaje, ya que si segün unos fue castigado por el Santo Oficio,
otros piensan que muriö asesinado, y hay quienes sostienen que su
fallecimiento se debiö a un simple cölico. Al modelo cervantino se

superpone el picaresco, desde el recuerdo del Lazarillo hasta el

Estebanillo, reconocible en la pareja formada por el Maestro y el

joven Atanasio de Valduero, «jovenzuelo despierto y vivaracho»
(pâg. 66), quien acaba abandonando al maestro, no sin antes haber
robado su «codiciosa talega en que Fortûn llevaba todos sus
ahorros» (pâg. 68)n.

En Brasas de agosto12 se recogen gran parte de los cuentos de
Memorial de hierbas, no asf éste del «Maestro Panicha», en lo que
podemos interpretar como un rechazo del propio autor. En su
lugar anade entre otros, uno de nuevo de temâtica jacobea, «El
sueno y la herida» (pâgs. 117-151), que a su vez habfa sido ya
publicado por Almarabu en 1987. Los farsantes que poblaban el
camino en el XVII, dejan paso ahora a los cabalistas y alquimistas
medievales para quienes la ruta era también un modo de alcanzar
la Piedra Filosofal. Sin embargo, para el protagonista del cuento,

11 «Yo tuve la suerte de tener a mi lado muy pronto a don Alonso, de
reconocerle con la aureola melancölica que irradiaba su triste figura. Y fue la suya
una companfa emparentada con otros seres a quienes también senti muy cercanos,
a quienes también pude amar bajo el sostén de algunas palabras antiguas que me
fascinaban y cuyo secreto, en ocasiones, me costö desvelar: Lâzaro, Estebanillo,
Rinconete, Justina y otros habitantes mâs o menos solapados del Monipodio« (Luis
Mateo Diez, «Don Quijote cuando nieva», El porvenir de In ficciön, Madrid, Caballo
Griego para la Poesfa, 1992, pâg. 84).

12 Madrid, Alfaguara, 1989.



el librero Nicolas, el viaje es una aventura espiritual, una forma de

purificaciön, que abria también la posibilidad de encontrar alguna
ayuda para descifrar los enigmas del Libro, con mayüsculas, que
lleva entre sus pechos. Las ensonaciones del personaje nos van
reconstruyendo su historia. A través de su memoria conocemos la

importancia que desempenö en su vida un extrano sueno que tuvo
de joven, cuando se le apareciô un ângel con un libro que nadie
podfa descifrar. Anos después la obra se materializa cuando un
extranjero le vende un volumen, Ueno de misterios cabalfsticos y
alqufmicos. Asf transcurre su vida, acompanado siempre por su

esposa Giselle, obsesionado por desentranar esas paginas, hasta

que opta por peregrinar a Compostela con la idea de encontrar en
la juderia de Leon una soluciön para sus enigmas13. La trayectoria
de Nicolas tiene, sin embargo, su punto final a las puertas del
conocimiento, cuando dos hombres lo matan antes de entrar en la
ciudad, cumpliéndose asf la maldicion anunciada. Los juegos
barrocos y realistas del «maestro Panicha» han sido sustituidos
por el simbolismo de este cuento, mas proximo a Jorge Luis
Borges, y mâs acorde con lo que serân sus preocupaciones narrativas
futuras.

Por ültimo, el tercer peregrino jacobeo creado por Luis Mateo
Diez desempena un papel importante en Las horas complétas, de
ambientaciön esta vez contemporânea. Publicada tras Lafuente de

la edad, que supuso su consagraciön como novelista al obtener el
Premio de la Crftica y el Premio Nacional de Literatura, esta obra,
aparecida en 1990, es su tercera novela, tras Las es taciones provinciales
de 1982. En ella très canönigos y dos sacerdotes jövenes emprenden
una tarde de domingo una excursion en coche para ir a merendar
a casa de don Mero, cura de una poblaciön cercana. Lo que se

présenta como una corta salida para romper la monotonia de sus
tranquilas vidas se convierte en toda una aventura al encontrarse
en la carretera con un peregrino, cuyas mentiras y trampas acaban
trastornândoles. Este breve resumen es solo una sfntesis de lo que
pudiéramos considerar el marco, que da poca idea de la complejidad
narrativa y simbölica que el relato puede alcanzar, ya que los

personajes continuamente cuentan historias, ofdas, vividas o
sonadas. La acciön principal, mâs bien escasa, transcurre en el
corto espacio que sépara una poblaciön con Colegiata românica,

13 En el desplazamiento del librero subyace el môvil de la busqueda que
articula tantas obras del Luis Mateo Diez, como la Fuente de In edad o Camino de

perdiciôn; véase, entre otros, la excelente introduction de Maria Payeras a Relato de

Babia, Valladolid, Âmbito, 2003, pâg. 49.



fäcil trasunto de Leon, y el pueblo de San Martm, donde les espera
don Mero, en un recorrido de ida y vuelta. Las inesperadas
peripecias del viaje alargan la aventura desde las cuatro de la
tarde, de un apacible domingo, hasta el amanecer, cuando vuelven,
y descubren que la sorprendente luz que irradia la ciudad no esta

producida por la claridad solar sino por el pavoroso incendio
desatado en la Colegiata, provocado por un infernillo que don
Ignacio habfa dejado encendido y al que se aludfa en las primeras
lrneas de la novela. Se trata de un relato claramente circular, donde
los personajes, pese a su corto desplazamiento, encuentran a su

regreso al punto de partida la destruction y la muerte14.
Esta estructura cerrada tiene su contrapunto en la cita inicial en

la que se reproduce un pasaje del salmo 90, 6, segûn la version de
la Vulgata:

Non timebis a timoré nocturno;
A sagitta volante in die,
A negotio per ambulante in tenebris,
Ab incurso, et daemonio meridiano15.

El versfculo alude al famoso «demonio del mediodfa», pero
su origen esta en un error de traduction que los exégetas de la
Biblia no tardaron en corregir; la lectura del salmo 91(90), 6, en la
Biblia de Jerusalén ya no habla mâs que del «azote» que golpea al
mediodfa:

No temerâs el terror de la noche,
Ni la saeta que de dfa vuela,
Ni la peste que avanza en las tinieblas,
Ni el azote que dévasta a mediodfa16.

No puede ser casual que Luis Mateo Diez haya optado por esta
cita de la Vulgata, en la que se introduce la idea de un poderoso
maleficio, el demonium meridianum, y que corresponde a un salmo
que se reza los domingos en la hora sexta de los oficios religiosos
a los que alude el tftulo de la novela. Se trata de la hora de la siesta

14 Otras obras del mismo autor tambiénse construyen como un relato circular;
asf la Fuen te de la edad se abrey secierraconlaazotea de Chon Orallo, losenemigos
del Casino y la inocente Dorina, y en Camino de perdiciôn el primer y el ultimo
capftulo presentan la imagen de un dedo indice sangrante.

15 Biblia Sacra iuxta Vulgatam Clementinam, ed. A. Colunga, O. P., y L. Turrado,
Matriti, Biblioteca de Autores Cristianos, 1977, pâg. 531.

16 Biblia de Jerusalén. Nueva ediciôn totalmente revisada y aumentada, Bilbao,
Desclee de Brouwer, 1975, pâg. 801.



y del sopor, la misma en la que los sacerdotes emprenden su
excursion, momento temido por los monjes medievales ya que en
él, al igual que en la medianoche, hacia su apariciön el maleficio
del demonio y se despertaba en ellos la «acidia», considerada
como el octavo pecado capital17. Consistfa en una especie de aluci-
naciön psicolögica de la que hablaba con mucha frecuencia el
discurso teolögico, pero que también recorre la literatura profana.
El demonio de la acidia ataca al monje y le hace experimentar aversion

por el lugar donde se encuentra y por su estilo de vida y
provoca en él unas sensaciones que se identifican con la tristitia, es
decir con la pereza y la melancolfa, como parece ocurrirles en la
novela a los cinco religiosos. El regreso puede relacionarse con las
ültimas oraciones del dfa, precisamente las «complétas», que dan
titulo al libro. Segün el ritual romano, dentro de la liturgia de las
horas, las «complétas» significaban el final de la actividad, cuando
se iniciaba el descanso, que iba precedido del rezo de los salmos

para obtener el perdön de los pecados y conjurar los peligros de la
noche que comenzaban a partir de ese momento18. Sin embargo,
este viaje «de vfsperas a complétas» de los canönigos se verâ
perturbado por la apariciön de un misterioso peregrino.

El eje de la historia no es en esta ocasiön, como en otras novelas
de Luis Mateo Diez, una büsqueda sino un encuentro inesperado.
La sorprendente figura del peregrino se les aparece en dos

17 El diablo meridiano semencionaba ya en el cuento del «maestro Panicha»(«De
todas las vegetaciones humanas florecidas en la via jacobea, entre penitentes,
mozos de jornada, farsantes, Caballeros o frailes de mala ley, todos ellos incapaces
de sacudirse el temblor del diablo meridiano», ed. cit., pâg. 56) y a su vez da tîtulo
a un libro (El diablo meridiano, Madrid, Alfaguara, 2001), constituido por très
novelas cortas, la primera de las cuales recibe también esa denominaciön, y que,
aunque recientemente publicada, «se fraguö hace muchos anos», segûn declarô en
una entrevista a Amelia Castilla (El Pais. Babelia, sâbado, 31 de marzo de 2001).
Entre sus paginas se lee: «viene el diablo al mediodia, que es cuando la conciencia
se relaja, cuando se relajan los müsculos y se extravla la imagination en ese punto
de somnolencia y deseo» (pâg. 46). Para rastrear el tema desde la antigûedad
pueden consultarse los trabajos de Joseph E. Gillet, «Mediodia y el demonio
meridiano en Espana», Naeva Revista de Filologia Hispdnica, 7 (1953), 307-315, y
Michel Stanesco, «Du démon de midi à l'Éros mélancolique», Poétique, 106 (1996),
131-159.

18 Para la acidia en la Edad Media, véanse los trabajos de Siegfrid Wenzel,
«Acedia», Traditio, 22 (1966), 73-102, y The Sin ofSloth. Acedia in medieval Thought and
Literature, Chapel Hill, 1967;unaactualizaciönbibliogräficasobrelashorascanönicas
y los pecados en la Edad Media se encontrarâ en el reciente articulo de Bienvenido
Morros, «Las horas canônicas en el Libro de buen amor», Anuario de Estudios
Medievales, 34, 1 (2004), 357-415.



ocasiones, tirado en medio de la calzada, tanto en el viaje de ida
(capftulos 2,3 y 4) como en el de vuelta (capftulos 8 y 9), reforzando
asi la circularidad de la obra. Al igual que el librero Nicolas, dice
haberse puesto en camino para cumplir con

lo que creo es la revelaciön de un sueno [...]. Soné [...] que una
mano me tomaba del lecho donde estaba dormido. Y luego en su
palma abierta, yo recorna las lfneas alii marcadas, esas rayas que
eran como regueros que me conducian hacia un centro misterioso
que no lograba alcanzar (pâgs. 32-33).

Y nos sorprende con una nota erudita, al mencionar el Codex

Calixtinus, version compléta del Liber sancti Jacobi, redactado
probablemente en Compostela poco después de 1140:

Para mi el Camino que quieren que les diga, esta resultando
una liberaciön, un espejo donde reencontrarme, perdido en esta
soledad itinérante a la que, como ustedes recordarân, ya se referfa
el Codex calixtinus (pâg. 32).

Sin embargo, estas palabras no reflejan la auténtica naturaleza
del personaje, mas cercano al demonio meridiano, o incluso al
Anticristo, con su edad simbölica de treinta y très anos, que a un
devoto peregrino19. Como senala Kurt Spang, «este peregrino
pervierte la funciôn originaria de la peregrination como penitencia
o como agradecimiento de la misma forma que pervierte todo lo
que toca y lo que dice»20. Primero se révéla como un experto
fabulador, capaz de inventarse distintas vidas, después como un
curioso atracador, que obliga a los sacerdotes, a punta de pistola,
a que le relaten los pecados mâs graves escuchados bajo secreto de
confesiön (cap. 4), para por ültimo amenazarles de muerte si no le

proporcionan los objetos mâs valiosos de la Colegiata (päg. 206).
Con actitudes de loco y visionario, solo él parece conocer el trâgico

19 Ângel Basanta, «El arte narrativo de Luis Mateo Diez: de Memorial de hierbas

a Camino deperdiciôn», en Asuncion Castro Diez y Domingo-Luis Hernandez (eds.),
Luis Mateo Diez: los laberintos de la memoria, Madrid, La Pagina Ediciones, 2003, pägs.
97-117 (110).

20 Kurt Spang, «Luis Mateo Diez, Las horas complétas. La constante amenaza de
la existencia», en Abriendo caminos. La literatura espanola desde 1975, ed. Dieter
Ingenschay y Hans-Jörg Neuschäfer, Barcelona, Lumen, 1994, pägs. 85-95 (91).
Para Juan Oleza, «el peregrino es uno de esos personajes que por sf mismo justifica
todo el trabajo de un autor», en «Las horas complétas: metâforas de una modernidad
en crisis», en Luis Mateo Diez: los laberintos de la memoria, ob. cit., pägs. 187-200 (191).



final que se avecina, cuando acabe gravemente herido por un
disparo fortuito de su propia arma, y se encuentren ante el
incendio:

A la vuelta de una curva de éstas, de una cualquiera, de la

prôxima acaso, esta la muerte como un abismo que no nos lleva a

la otra vida, no sean ingenuos, sino a la otra orilla (pâg.194).

Sin embargo, los cinco sacerdotes, représentantes de un mundo
arcaico, son incapaces de descodificar la realidad, al igual que
tampoco sabrân entender las advertencias que entranarâ un cuento
narrado por dona Olina21, y ast cuando llegue la hora de
«complétas» no encontrarân el reposo.

Entre el «Maestro Panicha» y este peregrino innominado,
pasando por el maestro Nicolas, se descubren algunos puntos
comunes y bastantes divergencias que senalan la evoluciôn del
arte narrativo de Luis Mateo Diez. Los très se desplazan por la ruta
j acobea, entre dos extremos que podemos situar en Burgos y Leon,
aunque con preferencia se mencionen poblaciones como Frömista,
Castrojeriz, Sahagün o Mansilla, cercanas al referente vital del
autor. Esta toponimia real, unida a unos antropönimos
convencionales, o al menos verostmiles, es caracteristica de su
primera etapa, la que él mismo llama «novelas de salida», cuando
todavta no ha alcanzado el dominio del territorio imaginario22. A
su vez, el peregrino de Las horas complétas comparte con el Maestro
Panicha su componente picaresco y su aficion por narrar historias,
lo que serta también una realidad en la ruta jacobea, pero su
inquiétante figura parece el contrapunto del maestro Nicolas,

21 Cuento y marco narrativo mantienen una clara relaciön especular. En el

relato de dona Olina, don Beltrân, el senor del Castillo, esta a punto de arrollar el

cuerpo de un hombre tirado por un Camino que résulta ser un mendigo. Este

personaje, al igual que el peregrino, altera su vida, asi como la de su esposa y la de

su hija, introduciendo en ellas la desgracia. La narradora parece muy consciente de
la correspondencia con lahistoria principal, como se desprende de sus acotaciones:
«Ya ven ustedes que un suceso tan banal como encontrar un mendigo tirado por
esos caminos de Dios, habîa acarreado sus consecuencias, porque la vida, cualquiera
que sea y corresponda a quien corresponda, es siempre mâs frâgil y misteriosa de
lo que a primera vista pudiera parecer» (pâg. 115). Finalmente las llamas de una
despiadada hoguera devorarân el Castillo, en un anuncio del final, de nuevo
senalado por dona Olina: «Este cuento que les he contado igual hasta sirve para
defenderse de alguna de ellas (desgracia), porque no hay cuento bueno que no sea

ütil ni desgracia que no pueda advertirse» (pâg. 117).
22 Entrevista de Cristiano Dalla Corte, publicada en la revista electrônica

Artifara, 2 (http://www.artifara.com/rivista2/testi/mateodiez.asp).



ambos embarcados en un viaje simbölico, auténtica metäfora de la
existencia. El propio autor ha senalado que «la del viaje es siempre
una imagen que acomoda muy bien a mi propio entendimiento de
ficciön»23, por lo que no es extrano que quien articula sus relatos
en torno a caminos y caminantes se haya dejado seducir también

por el poder evocador de la ruta jacobea.

La civilization sepultada y el lago de Lucerna

Con la publicaciön de Camino de perdition2'1, Luis Mateo Diez
comenzarä una nueva andadura, que le llevarâ a las que él llama
«novelas de llegada», en las que se ira creando un territorio propio,
que solo existe en su imaginaciön, como lo reflejarän los singulares
antropönimos y topönimos. Dentro de ese universo ficticio y
misterioso aparecerâ un espacio legendario, cuyas remotas ratces
se hunden en el folclore y cuya plasmaciön escrita esta asociada al
Camino de Santiago. En la novela se narra el largo viaje de
Sebastian Odollo, représentante de tejidos, en busca de un
companero desaparecido, lo que le lleva a reconstruir su propia
vida. Cerca ya del final, agobiado por sus trampas y enredos, el

viajante se adentra una noche con su coche por las escarpadas
cimas de un puerto, cuya denominaciön parece un aviso para
caminantes: «puerto de Lucerna». Un inesperado pinchazo le

obliga a orillar el coche y a alejarse unos métros por la carretera,
envuelto en la niebla, hasta que encuentra un sendero que le
conduce a las ruinas del pueblo de Lucerna. Allf descubre otros
coches y a un extrano personaje llamado Otano, vestido de andrajos,
que se ofrece para ayudarle. De su boca salen todas las explicaciones
del misterioso paraje:

Lucerna no fue nunca un pueblo de postfn, decfa el hombre sin

23 Luis Mateo Diez, «Âmbitos de la leyenda», en El pasndo legendario, Madrid,
Alfaguara, 2000, pâg. 15. Son muchos los crîticos que han estudiado la importancia
del mitema del viaje como elemento estructurador de sus obras y su dimension
simbölica; véanse, entre otros, los trabajos de Ricardo Senabre, «Temas y motivos
en la narrativa de Luis Mateo Diez», en Cuadernos de narrative, ob. cit., pâgs. 35-44;
Samuel Amell, «El motivo del viaje en très novelas del posfranquismo», en Estudios

en homermje a Enrique Ruiz-Fornells, ed. Juan Fernandez Jiménez, José J. Labrador
Herraiz y L. Teresa Valdivieso, Pennsylvania, Aldeuu, 1990, pâgs. 12-17, y Marta
E. Altisent, «Caminos sin retorno en los relatos de Luis Mateo Diez», en Luis Mateo
Diez: los laberintos de la memoria, ob. cit., pâgs. 361-375.

24 Madrid, Alfaguara, 1995.



detenerse, porque para vivir por estos altos de todo puede pedirse
menos comodidades, pero fue un pueblo honrado, con su caserîo,
su capilla y su camposanto [...]. Ahora es ese montön de piedra que
indica que el olvido es el fermento de la destrucciôn (pâgs.380-
381).

En la ünica casa que se mantera'a en pie estaban junto a una
hoguera sentados ya très hombres, a los que se sumarän Sebastian
Odollo y el mendigo como maestro de ceremonias de un singular
«filandön» en el que cada uno de los asistentes tendra que contar
su historia. Nadie debe preocuparse por lo que diga, puesto que el

episodio parece situarse mâs alla de este mundo:

Hâganse a la idea de que se perdieron y de que en su perdiciön
acaban de encontrar la mayor libertad que puede hallarse en el
mundo, que no es otra que esta de estar desaparecidos en un
tiempo y en un lugar que cualquier persona con dos dedos de
trente podrfa perfectamente decir que no existen (pâg. 382).

Tras escuchar los très relatos, Odallo y Otano se asoman de
nuevo al exterior, y contemplan el paraje, con el lago helado
iluminado por la luna:

Es asf de raro -decfa Otano- todo lo que esta sumergido es
doblemente misterioso [...] Es un lago ausente [...] aquf no créa que
hay mucha tradiciôn de venir a verlo. Las truchas nadie las pesca
y banarse en él ni por asomo. Tiene el respeto de la leyenda y no
hay mejor coartada que ese respeto. Los lagos son duenos de una
memoria podrida porque, ademâs de la leyenda, que nunca es

benigna, y la de éste menos que ninguna, esta el asunto de los

muertos que se hayan cobrado (pâgs. 392-393).

Este espacio fantasmagörico esta Ueno de resonancias literarias
y folclöricas, cuyas mültiples implicaciones sölo puedo apuntar
ahora. En la literatura medieval el nombre de Lucerna se asocia a
la leyenda de Carlomagno en Espana, en la que se narra cômo
conquistö numerosos lugares, pero se le resistieron très ciudades,
una de ellas la denominada Lucerna, a las que finalmente no solo
destruyö sino que también maldijo. La historia la retoman distintos
cantares de gesta franceses correspondientes al ciclo carolingio,
como el Anseïs de Cartage, o el Gui de Bourgogne, aunque la version
mâs antigua aparece en el capttulo 3 del Pseudo-Turpi'n, la crönica
de Carlomagno que forma la cuarta parte del ya mencionado



Codex Calixtinus. Allf, tras enumerar las ciudades conquistadas
por Carlomagno, el cronista se detiene en esta excepciön:

Lucerna, fortificadfsima ciudad que esta en Valverde y que no
pudo tomar hasta lo ultimo. Pero finalmente llegö junto a ella, la
sitiö y mantuvo el sitio por espacio de cuatro meses, y tras elevar
sus preces a Dios y a Santiago, cayeron sus murallas y permanece
inhabitable hasta hoy en dfa, pues en medio de ella surgiô un
estanque de aguas negras, en donde se encuentran grandes peces
negros. [...] Estas son las ciudades que él (Carlomagno) maldijo
después de conquistarlas con laborioso esfuerzo, y por eso

permanecen hasta hoy sin habitantes: Lucerna, Ventosa, Cappara,
Adamia25.

La localizaciön de la ciudad maldita se ha supuesto en el reino
de Leon, ya que en el Pseudo Turpîn aparece mencionada tras
Palencia y antes de Astorga, a lo que se suma su asociaciön con
Valverde (Vallis Viridis) que, segûn el Codex Calixtinus, corresponde
al valle por el que discurre el Sil junto a Ponferrada. En sus estudios
sobre la épica francesa Joseph Bédier propuso la identificaciön de
la mftica Lucerna con el lago Carucedo, ubicado en el Camino de

Santiago en la comarca del Bierzo, a lo que luego vino a sumarse
la hipötesis de Luis Cortés, recordando la leyenda del lago de
Sanabria, al noroeste de la provincia de Zamora26. Se trata de dos
lagos con una larga tradiciön literaria, ya que uno inspiré a

Enrique Gil y Carrasco El senor de Bembibre, y el otro es la imagen
récurrente en la novelita de Unamuno San Manuel Bueno, mdrtir
(con una inversion de Lucerna de Valverde, convertida ahora en
Valverde de Lucerna) y también lo recordarâ Alejandro Casona en

25 A. Moralejo, C. Torres y J. Feo (trads.), Liber sancti Jncobi. «Codex Calixtinus»,
Santiago de Compostela, CSIC, 1951, pâg. 413; véase también A. M. Symser, «The

engulfed Lucerna of the Pseudo-Turpin», Harvard Studies and Notes in Philology and

Literature, 15 (1933), 49-73.
26 Luis Cortés, «La leyenda del Lago de Sanabria», Revista de Dialectologie y

Tradiciones Populäres, 4 (1948), 94-114; en «De nuevo en torno a la ciudad sumergida
de Lucerna», en Homenaje a Âlvaro Galmés de Fuentes, Madrid, Gredos, 1987, vol. 3,

pâgs. 377-387, parece inclinarse por la localizaciön de Bédier. En Leyendas, cuentos

y romances de Sanabria, Salamanca, Grâficas Cervantes, 1981, reprodujo de nuevo
los textos junto a otros materiales folclöricos de la region. Por su parte, para Joseph
Bédier, «Luiserne ou Ventosa était en Valverde, près du lac de Caricedo et sur le
territoire de l'abbaye du même nom, qui s'élevait à deux kilomètres de la route de

Compostelle», en Les Légendes épiques. Recherches sur la formation des Chansons de

Geste, Paris, Librairie E. Champion, 1929, vol. 3, pâgs. 152 y ss. (pâg. 156).



La dama del alba27. En ningün caso se vincula su génesis con
Carlomagno, sino que se explica como resultado de un castigo
divino, tal y como con mucha frecuencia se recoge en la tradiciön
folclörica de innumerables pafses. Del pueblo sepultado solo se

oyen las campanas de la iglesia, en alguna fecha senalada, con
frecuencia al amanecer del dta de san Juan. En cuanto al origen del
topönimo, Lucerna, ajeno a la tradiciön hispânica, José Maria
Anguita Jaén ha propuesto relacionarlo con Luzern, también a

orillas de un lago. Segün algunos cronistas medievales, la antigua
ciudad habrfa sido destruida por Carlomagno por resistirse a él y
fulminada por una maldiciön sin poder ser reconstruida. De
aceptarse esta hipötesis, el origen remoto de la leyenda estarta en
Suiza y se habria propagado a través del Camino de Santiago para
finalmente adaptarse y fusionarse con una tradiciön peninsular28.

El tema de la apariciön de un lago, que sepulta pueblos y valles,
como castigo divino a la mala conducta de sus habitantes, es
también un motivo folclörico (M 477 Curse on lake, segün el

repertorio de Stith Thompson), ampliamente extendido en la
tradiciön universal, que con frecuencia se reviste de cuento
hagiogrâfico. Dentro de la catalogaciön tipolögica de Aarne-
Thompson se corresponde con el tipo 750C29, cuya stntesis puede
ser ast: un personaje religioso (Jesucristo, la Virgen), solo o
acompanado, se présenta en un pueblo, pidiendo hospitalidad o
una limosna. Nadie le presta ayuda, y a veces hasta recibe dano o
desprecio por parte de los nativos, salvo de un vecino o una familia
que le ofrecen comida. Los desconocidos, en muchas versiones,
maldicen a sus habitantes y a sus tierras, pero avisan a sus
protectores para que se salven. Al poco tiempo, una catâstrofe
natural, un gran fuego, una inundaciön o un diluvio, destruye por

27 Pilar Diez Taboada, «Tema y leyenda de El lago de Carucedo de Enrique Gil
y Carrasco», Revista de Dialectologie y Tradiciones Populäres, 43 (1988), 227-238;
Alfred Rodriguez y Karen M. Farren, «Sobre el lago y la montafia en San Manuel
Bueno, mdrtir», Cuadernos de la Cdtedra Miguel de Unamuno, 31 (1996), 115-19.

28 José Maria Anguita Jaén, «Luzern und die Legende der versunkene Stadt»,
en Strenarum lanx. Beiträge zur Philologie und Geschichte des Mittelalters und der
Frühen Neuzeit. Festgabefür Peter Stotz zum 40-jährigen Jubiläum des Mittellateinischen
Seminars der Universität Zürich, ed. Martin H. Graf und Christian Moser, Zug,
Achius Verlag, 2003, pägs. 145-160; «El Pseudo-Turpln y la leyenda de Lucerna. De
los Alpes al lago de Sanabria», lacobvs, 15-16 (2003), 75-97.

29 Para la clasificaciön de motivos y tipos folclöricos, véanse Stith Thompson,
Motif Index of Folk Literature, Copenhague-Bloomington, Rosenkilde&Bagger/
Indiana University Press, 1955-1958, y Antti Aarne y Stith Thompson, The Types of
the Folktale: a Classification and Bibliography, Helsinki, Academia ScientiarumFennica
(FFC, 184), 1928 (trad. Helsinki, 1995).



completo el lugar, exterminando a todos sus supervivientes,
excepto a quienes habfan ejercido la caridad con los extranos30.

Sin embargo, en el noroeste peninsular hay otros lagos con
origenes rmticos menos conocidos, al margen de los mencionados
lagos de Carucedo y de Sanabria, cuyas resonancias literarias han
podido influir también en su fama. Algunas de estas otras leyendas,
como la del lago de Isoba o la del lago de Babia, siguen vivas en la
actualidad en la tradiciön oral y muy probablemente hayan llegado
a oi'dos de Luis Mateo Diez. El origen de la laguna de Isoba,
ubicada en la comarca leonesa de Puebla de Lillo, se explica por el
rechazo de sus habitantes a recibir a Nuestro Senor o a la Virgen,
como se refleja en estas dos versiones inéditas, recogidas por Jesus
Suârez Lopez, a quien agradezco su generosidad al enviârmelas:

Y alH en el Lago de Isoba, yera un pueblo. Y habfa una que
llamaban «La Pecadora» —qué sé yo si yera por no dir a misa o por
lo que haya sfo— Y habfa un cura y la casa'l cura y töu. Entonces
vino Nuestro Senor a pidir, y nun lie dieron nâ mâs que en casa del
cura y en casa «La Pecadora». Y «La Pecadora» tenia una penera
('cedazo') de penerar l'harina, y hablala emprestâu a otra vecina
que habfa vinfo a pedfllela. Y después cuando marché Nuestro
Senor dijo él:

—iQue se hunda Isoba,
menos la casa del cura
y la de «La Pecadora».

Y hundiôse Isoba. Y la penera que taba en casa la vecina quedô
flotando. Y eso ye el Lago de Isoba.

Otra informante transmitio una version algo distinta:

Ye el Pozo del Ausente, en el Puerto San Isidro. Llegas allf y
hay un lago, tan grande, tan limpio, tan guapu, que es una cosa
misteriosa. Porque ya el de Isoba, aquél que ta al pie de la carretera,

30 En el Catdlogo tipolôgico del cuentofolklôrico espanol. Cuentos rcligiosos de Julio
Camarena y Maxime Chevalier, Alcalâ, Centro de Estudios Cervantinos, 2003, pâg.
30, se recoge esta version, procedente del folclore alavés, y se senalan otros
paralelos: «Habfa, donde ahora esta el lago, una casa habitada por gente mala, que
no iba a Misa. Un dîa, cuando estaban haciendo pan, llamô un mendigo y le

negaron limosna. El criado de la casa, mâs caritativo que sus duenos, le dio a ocultas
un buen mendrugo de pan. Marché el mendigo y pasados quince o veinte dfas
volviô y, acercândose al criado, le dijo que «a la una y media del medio dfa» saliera
de casa y se apartara de ella. Hfzole asf el criado. Apenas se habfa alejado cuando
volviô la mirada y vio que de las entranas de la tierra salfa agua que tragaba la casa,

ocupaba todos aquellos terrenos y formaba el lago que aun existe».



tien xunclos, y non ves el fondo, ta oscuro. Pero el del Ausente tien
el agua limpio, limpio, limpio como lo de esta fuente. Y nadie se

atreve a metese p'allâ porque el agua haz olas pequenas, y nun
sabes donde naz ni donde se filtra. Ta en medio de très picos.

Y cuentan una historia de que era un pueblu..., jbah!, y que
habfa una paisanina que yera probina y que taba sola. Y habfa
tem'u un rapaci'n o dos de soltera y habfan-y muerto. Tenfanla por
mundana. Y ella taba sola, y que yera cuando andaba la Virgen
escapâ con el nino que-y lu querîan quitar. Y fue parar hasta al

pozo L'Ausente. jYo eso fâiseme impusible, pero bueno... otras
cosas mâs 'posibles se dieron!

Llegö la Virgen y pedfa posa en un sitio, nu-y lo daban;
pedîa posa en otru, nu-y lo daban. Y fue a en casa de la paisanina
esa que tôos la tenfan por mala.

Y dijo ella:
—Si, home, sf, tengo un bon poco de harina, facemos unos

faricos ('tortas') y alcdnzamos pa tôos. Voy a pedir la penera, que
llevômela emprestâ una vecina, voy a pedf-yla pa que me lo dea pa
penerar.

Y ceno la Virgen y el nino y ella, y ella tuvo contândo-y
que... jbah!, que ya yera vieja y que querfa morir, porque taba sola

y desamparâ. Y... jbah!, que 'bfa tenfu esta falta y la otra, y que la
tenfan por mala y no sé cuânto. Y la Virgen a otro dfa que se

despidiô d'ella, que ella tranquila.
—jTranquila, que muy pronto tendras muncha suerte!
Y al otro dfa, el pueblu desapareciô y pareciô el lago. Y

pareciô la penera de los faricos bailando encima'l lago. Hundiôse
töo, nun quedo nadie, ni la vieja, nin viejos, ni nuevos, ni nenos,ni
nâ. Pareciô el pantano, que nu lo habfa, y desapareciô el pueblo.
Ese ye el Pozo del Ausente, porque dicen que ausentaron tôos y
quedô eso31.

Por su parte, la génesis del lago de Babia también se explica
como resultado de una maldiciön, aunque sin el componente
hagiogrâfico; se trata del grito de dolor de una madre, al comprobar
que su hijo ha muerto ahogado por una culebra atrafda por el olor
de la leche, vieja creencia, recogida ya por los autores clâsicos, pero
firmemente arraigada todavfa en la tradiciön oral32. Asf puede

31 Ambas fueron recogidas por Jesus Suârez Lopez en el concejo de Aller
durante el verano de 1997; la primera fue narrada por Luisa y la segunda por
Bienvenida Pérez. Para la leyenda del lago de Isoba, puede consultarse también a

César Morân, «Notas folklöricas leonesas», Revista de Dialectologie y Tradiciones
Populäres, 4 (1948), 62-78.

32 Véase Lazarillo de Tonnes, ed. Francisco Rico, Madrid, Câtedra, 1987, pag. 66,

n. 88.



verse en estas dos versiones muy proximas, también grabadas por
Jesüs Suârez Lopez:

Aquiyendo pa Castilla hay una laguna, una laguna que sera...
jquién sabe de los siglos!, que antes que era una tierra, y es muy
grandisima —yo conézcola bien— y que teruan cebada sembrada
alli n'aquella tierra, y que fuera el matrimonio a segar cebada, y
cuando eso que acostaran la nina encima de la paja, encima de lo
que teruan segâu —aqui deciamos gaviellas, el montén de la

paja—, ya que, bueno, en una ocasiön que dijeran:
—Bueno, vamos a asomar a ver la nena cömo se encuentra.
Ya que iba lo ultimo de lo ültimo de la culuebra pola boca

de la nena p'adentro. Ya la nena, claro, de momento muerta. Ya
entonces que echaran una maldiciôn, dice:

—|Ay Dios, fundida se viera la tierra antes que nosotros
aqui viniéramos! jFundida se viera!

Y cuando se marcharan de la tierra, ya andaban las gavillas
todas a nado.

En la segunda recae todo el peso de la historia solo sobre la
madré:

Aqui pa Babia hay un pueblo que llaman Lago, Lago de Babia,

porque hay una laguna alli d'arriba. Y en esa laguna pues, al

parecer, habia una tierra sembrada de trigo. Y taba una senora
segando trigo, y tenia una nena pequena, y dejô la nena envuelta
posada en la tierra. Y vino una culuebra y se la mordiö, la pico. Y
entés la paisana pues tendria poderes tamién, que echo una
maldiciôn a la tierra aquella, que permita Dios se viera hundida
antes de veinticuatro horas. Y al dia siguiente que taban las

gavillas del trigo nadando en agua. Y de alli p'acâ hay una laguna
alli. Y alli esta, la laguna de Lago, el pueblo se llama Lago, Lago de
Babia33.

Antes de regresar a la obra de Luis Mateo Diez, podemos
recapitular lo expuesto en los siguientes puntos: 1. En la Edad
Media se sitüa en el Camino de Santiago la apariciôn de un lago de

aguas negras como resultado de la maldiciôn de Carlomagno, ante
la resistencia que le ofrecieron los habitantes de una misteriosa
ciudad, Lucerna, ante sus intentas de conquista; 2. En la tradiciôn
folclörica universal la historia pervive transformada habitualmente
en un relata hagiogrâfico, en el que un lago surge y anega un

33 Jesus Suârez Lopez, Folklore de Somiedo, Gijôn, Museo del Pueblo de Asturias,
2003, pâgs. 72-73.



pueblo ante el enojo divino por la falta de caridad de sus habitantes;
asi se cuenta de los lagos de Carucedo, Sanabria y de la laguna de
Isoba, entre otros muchos del noroeste espahol, como el misterioso
lago de Antelo en Galicia, cuya leyenda recoge Camilo José Cela
en Mazurca para dos muertos; 3. Menos habituai es vincular la
apariciön de un lago con el dolor de una madre ante la muerte de

su hijo, como se dice del lago de Babia.
Los atentos lectores de la obra de Luis Mateo Diez habrän

reconocido esta ültima version por las numerosas veces que el
tema asoma entre sus paginas. Y es que la historia de la culebra que
mata al recién nacido y la maldiciön de la madre que hace surgir
un lago se incluye en un filandön en Relato de Babia, fascinante libro
diffcil de catalogar, a medio camino entre la ficciön y el estudio
antropolögico, después reaparece solo con la historia delà culebra,
pero sin la maldiciön, narrada por el pastor Rutilio en La fuente de

la edad para prévenir a los viajeros de los peligros que les aguardan
en él34, y de nuevo la escuchan intégra en Las horas complétas Ängel
y Manolin de labios de Irene Albares. Como se le hace muy diffcil
contar su propia desgracia, esta mujer, la ünica que defiende al
Cirria, narra esta otra «que siempre contaba mi marido que era de
uno de esos pueblos de la Montana que inundö el pantano». Se

trata de la misma historia, en la que no falta en esta ocasiön el
detalle que justifica la conducta del animal, pues la madre «antes
dio de mamar al nino», y la serpiente se retira sorbiendo «la gota
de leche en los labios amoratados»(pâg. 160).

En ninguno de estos très casos se preocupa el autor por el
misterioso espacio del lago, como harâ en Camino de perdiciôn,
donde dejarâ en el aire su origen (solo apuntado como una
«leyenda maligna» y de «memoria podrida»), para insistir en sus
caracteristicas de «lago ausente», «misterioso», «sin vida», donde
nadie pesca sus truchas y se apunta a que se ha cobrado varios
muertos. Este lugar irreal, fuera del tiempo y del espacio, se funde
ahora con el recuerdo de la mitica Lucerna, cuyos peces negros
también permiten asociarlo con el mundo de ultratumba. Las
resonancias del nombre, y su vinculaciön con el «otro mundo»,
seguirân atrayendo al autor, quien titula «Pension Lucerna» a la
ültima de sus très novelasbreves que componen El diablo meridiano.
Este alojamiento, situado en la fantâstica Borela, poblaciön oscura
y triste cercana a las aguas de una laguna, es considerado por uno

34 Relato de Babia, ed. Maria Payeras, Valladolid, Âmbito, 2003, pâgs. 158-160;
La fuente de la edad, ed. cit., pâg. 219.



de sus moradores como «uno de esos sitios de los que nunca se
vuelve».
En resumen, la temätica jacobea vertebra en cierta medida una
gran parte de la producciön literaria de Luis Mateo Diez,
convirtiéndose en un motivo que nos permite seguir su evoluciôn.
En las novelas de su primera etapa, las «novelas de salida» en feliz
expresiôn del autor, la figura del peregrino va creciendo ante
nuestros ojos y cobrando una mayor complejidad desde sus
primeros cuentos hasta llegar al enigmâtico personaje de Las horas

contadas; paralelamente, atento al folclore de su tierra, recoge très
veces la leyenda del lago de Babia, präcticamente sin elaborar, y
sin aprovechar todo su potencial simbölico. La apariciôn de la
misteriosa Lucerna en Camino de perdition nos permite comprobar
como se ha ido operando un cambio en su territorio imaginario,
reelaborando a su antojo la tradiciôn oral y recreändola si es

posible con el «artificio de lo literario»35. Ahora, en las «novelas de

llegada», prescinde de la génesis para quedarse con la idea de un
lugar misterioso, que conecta también con la laguna Estigia,
pasando por el inquiétante estanque de aguas negras bajo el que
yace la ciudad medieval. La atracciôn del autor leonés por esta

vieja leyenda del Camino de Santiago es también un reflejo de su
forma de entender la simbologfa de las aguas, en la que se oponen
las aguas fluviales de los nos a las estancadas, propias de lagos,
embalses o pantanos, evocadoras de la muerte36. A su vez, estos
ültimos se asocian a otro tema récurrente en su obra, la desapariciôn
del mundo rural, favorecida por estos atentados contra la
naturaleza, que destruyen sus pueblos y alteran su paisaje, algo
que Luis Mateo Diez, como leonés, conoce muy bien. En sfntesis,
en su universo narrativo el «motivo de la civilizaciön sepultada
por una maldiciön» le permite expresar su nostalgia por unas
formas de vida pasadas, un parafso perdido, cuya epopeya traza
constantemente. De ese modo revive un tema que desde el Pseudo

Turpin se ha mostrado fructifère, tanto en la tradiciôn folclôrica
como en la literaria hasta nuestros dfas.

35 Al referirse a las leyendas de Relato de Babia, Luis Mateo Diez observa: «estân
oi'das por mi y transformadas luego por mi estilo, con ciertas pautas premeditadas
de aroma romântico, con el artificio de lo literario, pero conservando la emociôn o
la tension del relato oral», Carta, reproducida por Àngel G. Loureiro, ed. Relato de

Babia, Madrid, Austral, 1991, pâg. 21, nota 15.
36 M. Payeras, ob. cit., pâg. 49; Maria Vittoria Calvi, «El lenguaje del agua en

Lafuente de la edad de Luis Mateo Diez», Cuadernos de narrativa, ob. cit, pâgs. 147-173.


	El Camino de Santiago en la literatura contemporánea : el ejemplo de Luis Mateo Díez

