
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2005)

Heft: 6

Artikel: Metaliteratura e intertextualidad en la narrativa de temática medieval

Autor: Gómez Redondo, Fernando

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Metaliteratura e intertextualidad en la narrativa de
temâtica medieval.

Fernando Gömez Redondo Universidad de Alcald de Henares

0. Presentation.

Posiblemente constituya la narrativa de temâtica medieval
uno de los fenömenos literarios mâs singulares de la ultima
década; en efecto, hoy dfa séria imposible asomarse a cualquiera
de las relaciones de los libros mâs vendidos, sin encontrar entre los
diez primeros un promedio de cinco tttulos que pertenecen a este
âmbito; se han creado, por ello, premios especfficos para dar cauce
a esta producciön y las éditoriales mâs importantes han disenado
colecciones propias dentro de sus fondos para satisfacer una de las

expectativas de reception mejor perfiladas de la novelfstica de la
transiciön o de la modernidad en Espana. Conviene advertir, sin
embargo, que el auge de estas novelas es comün al mundo
occidental y que los éxitos mâs espectaculares han recafdo sobre
obras traducidas, de calidad intima, mientras que han pasado casi

desapercibidos -para la crftica, para los lectores- textos de mayor
valor. No se va a hablar aquf, y conviene senalarlo como declaration
de principios, de detectives medievales mâs o menos ingeniosos ni
de cödigos davincianos que tengan que ser descifrados mediante
estrafalarios anagramas ni de clubes dantescos bajo los que se

encubren burdas sociedades de criminales; estos best-seller lo
ünico que demuestran es la enorme atracciön que ejerce esta
orientation temâtica sobre unos receptores que, en principio, lo
ünico que persiguen es desconectar con las circunstancias de su

tiempo para trasladarse a épocas pretéritas y sumirse en
indagaciones variadas que son las que en el fondo tienen que

© Boletïn Hisprinico Helvético, volumen 6 (otono 2005).



permitir discernir entre una buena o mala novela; siempre es de
lamentar, con todo, que se hayan editado millones de ejemplares
del mencionado El côdigo de Da Vinci de Dan Brown1 y que apenas
se haya lefdo una de las reconstrucciones narrativas mäs
apasionantes de la vida de Leonardo, debida a Leo Perutz, traducida
recientemente2.

No se puede negar, entonces, que de las diversas lfneas de
derivaciön temätica de la novela histörica -Egipto, la Antigüedad,
los siglos medios, el Renacimiento, muy poco el Barroco, sf el
Neoclasicismo- la dedicada a los asuntos medievales sea la que
conforme un corp us mas homogéneo y también mâs extenso, quizâ
porque cuenta con limites temporales muy amplios, si se piensa en
el largo milenio que lleva de la catda de Roma a la de Constantinopla,
alargando el recorrido, para el caso espanol, hasta el reinado de los
Catölicos. De esta circunstancia, ligada al inabarcable numéro de
tftulos que se esta publicando, depende que no se haya consagrado
a esta narrativa una monograffa especffica en la que se intenten
fijar los limites y los valores de este conjunto textual, cuando se

cuenta con diversos estudios dedicados a las demâs épocas
histöricas recreadas literariamente. Apunté alguna de las bases de
este estudio en un trabajo de 1990 en el que pretendfa senalar los

rasgos genéricos de esta producciön3, mientras que en otro, que
aparecerâ en breve, he procurado fijar una tipologfa de modelos
textuales, con el fin de ordenar, en la medida de lo posible, un
volumen tan ingente de publicaciones, reconociendo diez grupos
en las mismas: cinco referidos a la imitaciön de los géneros
medievales, cinco entregados a diversas indagaciones textuales
sobre el valor mismo de la ficciön.

La perspectiva de este trabajo es otra. Renuncio a presentar un
mfnimo catâlogo de las novelas de temätica medieval, puesto que
la simple lectura de los tftulos cubrirfa el tiempo de esta ponencia.
He seleccionado, en consecuencia, las que me parecen mejores
producciones de esta temätica -una veintena de tftulos solo- para
analizar con las mismas dos de los fenömenos mâs curiosos sobre
los que se sostiene esta narrativa: el de la metaliteratura, que en sf

comporta una reflexion sobre el valor mismo de la escritura y de
la creaciön literaria abolidos los limites textuales que separan al
autor de la obra que esta construyendo, y el de la intertextualidad,

1 Traduction: Barcelona, Umbriel, 2003.
2 Ver El Judas de Leonardo, trad, de Antön Dieterich, Barcelona, Destino, 2004.
3 «Edad Media y narrativa contemporânea. La eclosiön de lo medieval en la

literatura», Atlantida, 3 (1990), pâgs. 28-42.



que si procédé analizarse en un conjunto de textos, ha de ser en un
dominio en el que se refleje claramente esa utilizaciön, ese acarreo

y trasvase de ideas y de citas, de referencias y de alusiones, de

argumentos y de personajes, de obras incluso.

1. Método de andlisis.

Lo que no se va a hacer es aplicar estos dos métodos de anâlisis
de manera independiente, sino a integrarlos en un solo esquema
por cuanto uno es consecuencia de otro; si cabe senalar, como
diferencia entre estas metodologias, que el recurso de la
metaliteratura es tan antiguo como la propia literatura y de uso
corriente en la Edad Media4; precisamente porque existe un amplio
abanico de textos metaliterarios se ha configurado una via de
estudio que se preocupa por esos artificios; distinto es el caso de la
intertextualidad, que por si mismo si constituye un discurso
critico conectado a las corrientes evolutivas del estructuralismo,
de los postformalismos también, hasta intervenir como eje en las
lrneas de desarrollo de la deconstrucciön5; procédé recordar que
esta nociön parte de la definiciön bajtiniana de la novela como
«heteroglosia», es decir como cruce de lenguajes6; esta vision es la
que les permite tanto a Julia Kristeva como a Roland Barthes
establecer los procesos teöricos por los que esta indagaciön tiene

que guiarse; en sf, el nombre de «intertextualidad» es propuesto
por Kristeva en la resena «Le mot, le dialogue, le roman» de 19677

4 Aun sin aludir a este perîodo de la Edad Media, lo senalaba Manfred Pfister
en «How Postmodern is Intertextuality?», al senalar que, «although the concept
has been coined under the auspices of postmodernism, is a phenomenon that is not
restricted to postmodernist writing at all. From the earliest traceable origins
onwards, literary texts have always referred not only to reality (imitatio vitae), but
also to previous other texts (imitatio veterum), and the various intertextual practices
of alluding and quoting, of paraphrasing and translating, of continuation and
adaptation, ofparody and travesty flourished in the Renaissance, in Neoclassicism
and, of course, in "classical" Modernism», en Intertextuality, ed. de Heinrich F.

Plett, Berlfn-New York, Walter de Gruyter, 1991, pâgs. 207-224, päg. 210.
5 Ver Heinrich F. Plett, «Intertextualities», en Intertextuality, pâgs. 3-29; asf

resume: «The progressives try to cultivate and develop the revolutionary heritage
of the originators of the new concept. Their representatives do not tire of quoting,
paraphrasing and interpreting the writings of Bakhtin, Barthes, Kristeva, Derrida
and other authorities. The ideas they propagate consist of an elaborate mixture of
Marxism and Freudianism, semiotics and philosophy», pâg. 3.

6 Ver Mijail Bajtin, The Dialogic Imagination [1934-1935], ed. Michael Holquist,
Austin, Texas/Londres, Univ. of Texas Press, 1981.

7 Aparecida en Critique, 33/239 (1967), pâgs. 438-465.



dedicada a Bajtin; ahf es donde acuna la definiciön que ha venido
en considerarse canönica:

Todo texto se construye como un mosaico de citas, todo texto
es absorciôn y transformaciôn de otro texto. En lugar de la nociôn
de intersubjetividad se coloca la de intertextualidad, y el lenguaje
poético se lee, por lo menos, como dobles.

Parece que se esta pensando en esta especial narrativa, porque
lo que se quiere poner de manifiesto es el hecho de que el escritor
continuamente esté entablando un diâlogo con otros textos
anteriores que, por lo comün, viven en su memoria, pudiendo
silenciar o no esos usos o préstamos textuales, que puede hacer

explicitas mediante guinos o referencias al lector.
Barthes introdujo matizaciones importantes al reclamar la

necesidad de distinguir el concepto teörico de intertexto de la
antigua, y para él periclitada, nociôn de fuentes o de influencias,
tal y como venta siendo determinada en las historias literarias; esta

concepciôn teôrica encajaba perfectamente con las afirmaciones
barthianas de que «el relata es una gran frase» o de que «toda frase
constatativa es, en cierto modo, el esbozo de un pequeno relata»9;

por ello, puede también afirmar:

Todo texto es un intertexto; otros textos estân présentes en él,
en estratos variables, bajo formas mas o menos reconocibles; los
textos de la cultura anterior y los de la cultura que lo rodean; todo
texto es un tejido nuevo de citas anteriores10.

Esta ûltima referenda es de capital importancia para reconocer
muchos de los mecanismos de transformaciôn de los que surge

8 Recogida después en la miscelânea Semeiotiké: Recherches pour une sémanalyse,
Paris, Seuil, 1969, pâgs. 143-173, ver pâg. 146 [con tradueeiön espanola: Semeiotiké
(Semiôtica 1 Madrid, Espiral / Fundamentos, 1978, pâg. 190]. Para el alcance de esta

propuesta ver Fernando Galvân, «Intertextualidad o subversion domesticada:
Aportaciones de Kristeva, Jenny, Mai y Plett», en Intertextuality / Intertextualidad,
ed. M. Bengoechea y R. Sola, Alcalâ, Universidad, 1997, pâgs. 35-77.

9 Ver «Introducciôn al anâlisis estructural de los relatos» [originalmente en
Communications, 8 (1966)], trad, en Anâlisis estructural del relato, Buenos Aires,
Tiempo Contemporâneo, 1970, pâgs. 9-43, pâg. 13.

10 Ha dedicado a estos aspectos varios trabajos: «De l'oeuvre au texte», en Revue

d'Esthétique, 24(1971), pâgs. 225-232y «Texte (Théorie du).», Encyclopaedia Universalis,
Paris, Encyclopaedia Universalis France, 1973, vol. 15, pâgs. 1013-1017, difundido
en su version inglesa como «Theory of the Text» [1973], en Robert Young, ed.,
Untying the Text: A Post-Structuralist Reader, Boston/Londres/Henley, Routledge
& Kegan Paul, 1981, pâgs. 31-47.

82

o
TS
K
o

TS

k;

o
a

TS
S
G
S

te



esta narrativa, no sölo porque el autor haya realizado, como se

vera enseguida, un proceso de investigaciön para reunir los datos
o las referencias necesarias con que construir el canamazo
argumentai de su obra, sino porque, en buena medida, esa

indagaciön se realiza sobre documentos muy diversos que incluyen
las propias obras literarias de la Edad Media, tamizadas, eso sf,
desde perspectivas coetâneas al autor y al lector11.

También Barthes establece la forma textual que adquieren
estas producciones cuando senala:

Se presentan en el texto, redistribuidos, trozos de œdigos,
formulas, modelos rltmicos, segmentos de lenguas sociales, etc.,

pues siempre existe el lenguaje antes del texto y a su alrededor.

El intertexto es, asf, un texto que remite a otro, pero de un modo
inconsciente o automâtico, sin fâcil posibilidad de reconocimiento,
aunque esto ültimo dependa de la intenciön con que la obra sea
creada.

Otro teörico que ha asegurado los limites de esta metodologfa
crftica es Cesare Segre, a quien se debe una oportuna diferencia
entre la nocion de «intertextualidad» -cuando se habla de las
relaciones que mantiene un texto con otro- y la de «interdiscur-
sividad» -cuando los vmculos se producen entre los textos y los
enunciados o los discursos12. Pero, en cualquier caso, lo que queda
claro es que se trata de una dependencia con modelos textuales o

ideolögicos que van desplazândose a lo largo de una h'nea
temporal13, adquiriendo nuevos significados en ese recorrido e

influyendo en el nuevo sistema de signos en el que se insertan.
También Gérard Genette se ocupa de estas categorfas al diferen-

ciar las que él llama relaciones «transtextuales», verificadas entre

11 Tal es la perspectiva de los trabajos reunidos en Literatim como intertextualidad.
IX Simposio lntcrnacional de Literature, ed. Juana Alcira Arancibia, Buenos Aires,
Vinciguerra, 1993.

12 Ver «Intertestuale-interdiscorsivo. Appunti per una fenomenologia delle
fonti», en Girolamo y Paccanella, La parola ritrovata, Palermo, Sallerio, 1982, ideas

que recogeen «Intertextualidad», en Principios deana'lisis del texto literario, Barcelona,
Cn'tica, 1985, pâgs. 94-99, en donde senala: «asi como en la plurivocidad se revelan
elementos que pertenecen a una variedad de sociolectos y orientaciones ideolôgicas,
con la intertextualidad se entrevén las lîneas de filiaciôn cultural al término de las
cuales el texto se sitûa: rasgos caracterîsticos de una herencia voluntaria», pâg. 94.
Son aspectos luego ampliados por Marc Angenot, «Intertextualité, interdiscursivité,
discours social», Texte, 2 (1983), pâgs. 101-112.

13 Tal ha de ser el sentido de la aportaciôn de Paul Zumthor, «Intertextualité
et mouvance», Littérature, 41 (1981), pâgs. 8-16.



el texto y todo aquello que lo relaciona, de un modo manifiesto o
encubierto, con otros textos; él habla, asi, de «intertextualidad»
cuando un lector es capaz de percibir las relaciones que se

determinan entre un texto y los que le preceden o le siguen, de

«paratextualidad» para determinar las conexiones de un texto con
los elementos paratextuales -tttulos, prölogo, epflogo, portada,
solapas, fotos- que lo bordean, de «metatextualidad» cuando un
texto absorbe a otro sin citarlo, de «architextualidad» cuando se

apunta la dimension genérica de un texto, de «hipertextualidad»
cuando se produce entre dos textos un proceso de transformation
o de imitation14.

Estos conceptos son importantes porque corresponden al mismo
esquema de funcionamiento de la literatura medieval, âmbito en
el que no es posible -ni siquiera planteable- seiïalar una sola obra

que pueda considerarse original; los textos que han sobrevivido
de ese perfodo revelan el proceso de adaptation y transformation
que han ido sufriendo unos mismos materiales traducidos y
elaborados de mûltiples maneras15, recreados y ajustados siempre
en virtud de los receptores que tenfan que servirse de ellos. Asf
sucede con el Cantar de mio Cid que entra en la Estoria de Espcina, con
episodios que se fragmentan en diversos romances, con otros
nücleos temâticos que interesan a los historiadores cultos del siglo
XV, con la configuration final de las Crônicas cidianas, tan pröximas
a los libros de caballerfas. Es decir, la intertextualidad es un
proceso bâsico para entender el fenömeno de la creation literaria
medieval; casi todo es traduction en los siglos medios y, si no lo es,

finge serlo, porque, en caso contrario, faltarfa el soporte bâsico de
la verosimilitud que prestara sentido a esa obra; por ello, como se
ha senalado ya, puede hablarse de metaliteratura, como conse-
cuencia de estas multiples dependences y de las exploraciones
que se realizan entre los niveles textuales -también de sentido- con
que los libros se producen; piénsese en un caso extremo, el del
Grimalte y Gradissa de Juan de Flores: situado en un primer nivel
de fiction, que ha de coincidir con el de la realidad en que se

encuentra el receptor, el héroe sentimental -fingidamente el
«auctor» del «tractado»- es enviado por su senora a un segundo
nivel de fiction que le obliga a sumirse en una de las historias sobre
las que reposa este entramado genérico, la Fiammetta de Boccaccio,

14 Ver G. Genette, Palimpsestes, Paris, Seuil, 1982, pâgs. 7-17.
15 Son vâlidos, a este respecto, los parâmetros que fijara J. Kristeva en

«Narration et tranformation», Semiotica, 1 (1969), pâgs. 422-448.



asumido su orden argumentai fntegramente; entra en ese texto

para intentar resolver los conflictos que habfan separado a esos
dos enamorados, porque del éxito o del fracaso de esa misiön
dependerâ que pueda obtener o no a su dama; en este producta de
Juan de Flores se cumplen todos los rasgos que han sido senalados

por los teöricos de este discurso crftico, siendo en si superados, por
cuanto un texto no remite solo a otro, sino que lo absorbe, lo
asimila para intentar corregirlo, como sucederâ después en el
Quijote apöcrifo de Avellaneda y en la Segunda parte del Quijote
de Cervantes con respecta a su continuador y, por supuesto, a la
Primera parte de 1605.

De très tipos suelen ser las relaciones intertextuales que se han
reconocido ya como perspectivas concretas de anâlisis:

1) Un texto puede contener otro texto, es decir nutrirse de su
contenido de un modo real o fingido, abriendo de esta manera
diversas combinaciones de carâcter metaliterario. Esta relaciön
puede producirse entre textos de diferentes autores o de un mismo
autor.

2) Un texto puede transformar los elementos del contenido o
de la forma de otros textos, constituyendo un proceso que solo
puede ser reconocido si se confrontan ambos productos, derivando
esta via de anâlisis hacia lo que se ha llamado «transcodificaciön».

3) Un texto, por ültimo, puede remitir a sf mismo,
construyéndose una suerte de intertextualidad interna o de
«autotextualidad»16; por poner un ejemplo, las profecfas que
aparecen en los libros de caballerfas cumplen esta funciön, por
cuanto se trata de textos con referencias que aluden a lfneas
argumentales que se desarrollarân con posterioridad.

Estas très recursos, con todo, se antojan insuficientes para
poder dar cuenta de las multiples combinaciones y trans-
formaciones que se producen en el orden de esta narrativa, de ahf

que sea necesario ampliar el numéro de esquemas de
intertextualidad -y de recursos de anâlisis metaliterario- por simple
constataciön empfrica, puesto que basta acercarse a este conjunto
de obras para darse cuenta que el de la experimentaciön -formai y
temâtica- constituye el principal de los valores, compartido por
autor y receptor, de este dominio textual.

16 Esta es una nociön acuiïada por L. Deitenbach en «Intertexte et autotexte»,
en Poétique, 7:27 (1976), pâgs. 282-296, y definida como la «reduplicaciön interna
que desdobla el relato, todo o parte, bajo su dimension literal -la del texto entendido
estrictamente- o referencial, de la ficcion».



2. Los mecanismos de la intertextualidad narrativa: la configuration
metaliteraria.

Este acercamiento al fenömeno de la intertextualidad persigue,
como objetivo, determinar una gradaciön de los mecanismos
reales que intervienen a la hora de fij ar esa relaciön entre dominios

que no han de ser solo textuales, sino también temâticos y, por
supuesto, estilfsticos. El solo propösito de reconstruir un «mundo
posible» de rasgos medievales requiere perfilar, de manera previa,
un telön de fondo sobre el que se recorten las figuras y los hechos
de que se va a nutrir la materia argumentai del texto; esos seres

pueden ser reales o inventados, al igual que los sucesos de que se

dé cuenta, pero existen siempre unos vxnculos entre el présente de
la escritura y el pasado que se evoca que son los que pueden
permitir configurar estos esquemas intertextuales; la progresiön
ira de los aspectos mas concretos, como puedan serlo las figuras
histöricas o los modelos textuales, a los mas abstractos, referidos

ya al pensamiento literario acunado en los distintos marcos o
âmbitos culturales de la Edad Media; desde el punto de vista de la
lectura, la trayectoria aquf descrita ira permitiendo establecer

grados diversos -primero los mas sencillos, luego los mâs
complejos- de adentramiento en esos âmbitos de ficciön.

2.1. La intertextualidad biogrdfica.

La recreation de la vida de un personaje medieval puede
acogerse bajo este proceso de relaciones entre textos, aunque solo
sea porque un escritor que pretende reconstruir el perfil de una
determinada figura, histörica o literaria, tiene que partir
necesariamente de un corpus textual en el que se encuentran
registradas las imâgenes que précisa para otorgar una existencia
verosfmil a esos seres por los que se interesa; no creo que haya un
solo texto de esta narrativa de temâtica medieval que no haya
partido de un proceso de investigation, mâs o menos complejo,
planteado con el propösito de recabar las informaciones que se

necesitan para reconstruir esas vidas.
Ello provoca que sea muchas veces diffcil delimitar la novela

biogrâfica de la biograffa histörica, sobre todo si ésta se configura
con propösitos divulgativos; si su autor posee la amenidad
suficiente y el saber necesario puede lograr productos hfbridos en

que, sin perder el rigor y la precision de la historia, se construyan
retratos vfvidos y emotivos de aquellos personajes a los que se ha



podido dedicar toda una vida de investigaciön; piénsese en el

Alfonso X de Antonio Ballesteros Beretta, en el Juan II de Aragon
de Jaime Vicens Vives o en las exitosas biograflas de Enrique IV,
de Isabel I, de Fernando V de Luis Suârez; en estos textos, hay
muchas paginas que podrlan considerarse literarias y alguno de
ellos ha podido servir de soporte para indagaciones realmente
narrativas; tal sucede con la dona Maria de Molina con la que
Almudena de Arteaga obtuvo el ultimo premio de novela histörica
Alfonso X el Sabio17 que no se diferencia, en mucho, de la magna
reconstrucciön que, con documentos reaies de archivo, llevara a

cabo Mercedes Gaibrois de Ballesteros18.
Otro es el caso de las biograflas noveladas que se dedican a los

autores medievales; ademâs de asentarse sobre un registro de
datos, verificable documentalmente, pretenden acercarse sobre
todo a la voz de ese autor, al mundo de referencias por él construido;
uno de los ejemplos mas evidentes de este proceso -en el que la
intertextualidad es absoluta- es el Yo, don Juan Manuel de Reinaldo
Ayerbe-Chaux, con un subtftulo en el que se advierte que se trata
de la Apologia de una vida19, conectando asf con el verdadero
sentido de los libros producidos por el noble escritor; en el prefacio
senala Ayerbe los objetivos que persigue:

Pero es que la vida de ese viejo senor medieval, Principe de
Villena y Senor de Penafiel, es tan fascinante que no quiero que se

quede tan solo en manos de los catedrâticos y quizâ de los
estudiantes de românicas o de filologîa que de seguro se leerân
una parte minûscula para poder escribir algo en un examen. No,
que puedan leer esta vida los lectores comunes. La historia es

como una novela y las novelas son como una historia (2).

Este argumenta va a ser repetido una y otra vez al frente de
estas producciones y tiene que ser considerado como uno de los
topos esenciales de la metodologfa intertextual, sin olvidar por ello
la necesidad de configurar una llnea de entretenimiento que
sostenga el proceso mismo de la lectura:

La figura de don Juan Manuel llena y domina toda la primera
mitad del siglo XIV espanol, una lejana centuria exotica de intrigas
polfticas, de amorfos y de guerras (fd.).

17 Maria de Molina. Très coronas medievales, Madrid, Martinez Roca, 2004.
18 En su Maria de Molina [1936], Madrid, Espasa-Calpe, 1967.
19 Madison, H.S.M.S., 1993.



Ello no empana la pretendida objetividad que se asienta sobre

un rastreo de documentas del que también se da cuenta:

Si los historiadores van a examinarlo, para su tranquilidad
puedo decides que todos los hechos narrados en esta autobiograffa
han sido estrictamente verificados por este servidor en las crönicas

y documentas notariales de ese distante siglo XIV; documentas
procedentes de las cancillerfas de Fernando IV y de Alfonso XI de
Castilla o que se guardan en los riqufsimos archivos de la Corona
de Aragon o de Barcelona (id.).

Pero ademâs de que esta sea enteramente cierto, Ayerbe cuenta
con los propios libros con que don Juan trazö la defensa de su vida,
mediante mecanismos de rigurosa metaliteratura, descendiendo
al interior de esas obras creadas para fijar y transmitir una
determinada imagen de su existencia, tal y como sucede en el Libro
de la caza, en el Libro de los estados o en el Libro infinido; cada vez que
Ayerbe utiliza la voz real de don Juan marca con cursiva esa
referenda o cita interna para que, a través de la misma, pueda
reconocerse esa identidad surgida directamente de los siglos
medios, engastada en los marcos cortesanos por los que esa vida
ha transcurrido. Este tipo de recreaciön -con mayor o menor
fortuna- se ha aplicado a autores como Jorge Manrique20, don
Inigo Lopez de Mendoza21 o don Enrique de Villena22, por citar
solo très casos, que coinciden en la elecciön de figuras que
representan mundos en los que entran en crisis los valores de toda
una época.

Otro proceso de intertextualidad biogrâfica cabrfa reconocer
en aquellos productos narrativos que recrean no figuras reaies,
sino ficticias, provenientes de obras medievales, como ocurre en El
unicornio (1965) de Manuel Mûjica Lafnez23, dedicada a recuperar
la voz de uno de los mitas mas singulares de la ficciön medieval:

Me llamo Melusina y la sola menciön de mi nombre deberfa
bastar. Pero no basta jay! nada basta en un siglo como el actual en

20 Ver Pedro L. Nuno de la Rosa y Amores, El enano, Alicante, Instituto de
Cultura «Juan Gil Albert», 1995; la envoltura novelesca encubre la llamada Crânien
de Pericôn el Corto y su senor don Jorge Manrique.

21 Alfredo Villaverde Gil, Don Inigo: crânien y ficciôn del Marqués de Santillana,
Guadalajara, Grupo Enjambre, 1985.

22 Felipe Ximénez de Sandoval, Don Enrique de Villena, Madrid, Organization
Sala Editorial, 1972.

23 Barcelona, Seix Barrai, 1994.



que los escolares deben aprender tantas cosas difi'ciles e inütiles

que no les queda ya tiempo para las fundamentales (13).

La reconstruction de memorias de personajes histöricos cabe
también bajo este supuesto, aunque esas confidencias
memorialistas nunca hayan sido formuladas por quien se supone
que lo ha hecho; lo que importa transmitir es la ilusiön de la
escritura, en cuanto soporte de veracidad y espacio de afirmaciön
de una vida que logra trazarse con firmes contornos, como ocurre
en Urraca (1979) de Lourdes Ortiz24; muchas de las reflexiones que
articula a lo largo de su relation se refieren al mismo proceso de la

composition que ha de prestar sentido a su vida, como senala en
el cap. xvii:

Puedc ser que esta punzada sea preludio de la Hora, que
Sancho ni siquiera tuvo tiempo de imaginar. No hay elixires que
garanticen mi supervivencia; solo queda la letra. Y por eso esta
escritura que quen'a servir de venganza y testimonio es solo
ceremonia fünebre, donde todos los fantasmas me prestan
compama.

Tengo miedo; Urraca, la reina, esta asustada. Y solo la escritura
es redentora, porque, aunque mentirosa, reconstruye las sonrisas,
revive el odio, la mano que sostiene la espada, la que se agarra al
sexo y lo sacude. Todos son gestos, pero ya no escribo para esa
historia que debiera reivindicarme; escribo porque estoy sola y
tengo frfo, tanto frfo como debiô sentir Garcia, encerrado en la
Torre de Luna (165-166).

No hay, por supuesto, dos niveles textuales, por cuanto Ortiz
no se esta basando en un manuscrito real en que taies memorias se

conserven, pero existe la ilusiön de ese doble registro, en cuanto
que el lector lo percibe ffsicamente en sus manos.

2.2. La intertextualidad genérica.

La dependencia no se establece, ahora, en relation a un texto
concreto o al conjunto de una production, sino a los grupos
genéricos que se van articulando a lo largo de la Edad Media; cinco
de los modelos textuales reconocidos en el trabajo que tengo ahora
en prensa se refieren a esta practica que debe considerarse también
intertextual, cuando su ûltima intention no es otra que la de

24 Madrid, Debate, 1991.



permitir el reconocimiento de géneros como las biograftas, las
memorias, las crönicas, los registres documentâtes o los distintos
recorridos de la ficciön medieval. Al utilizarse aquf otro enfoque,
los dos primeros marcos genéricos han sido incluidos en el primer
epfgrafe, como lo serân los dos finales en otros apartados. Interesa,
en este punto, tratar del caso de las crönicas que pretenden remitir
a historias reaies; sucede, asf, en Las Compamas Biancas (1984) de
Tornas Salvador, en El testimonio de Yarfoz (1986) de Rafael Sanchez
Ferlosio o en Mansura (1984)25 de Félix de Azüa, que es, con mucho,
uno de los casos mas evidentes en que se produce esta conexiön de
dos lmeas textuales, como se indica en el «Aviso al lector»:

El relato que vas a leer a continuaciön es una version sumamente
libre de una célébré, aunque poco letda, crönica medieval francesa,
el Livre des Saintes Paroles et des Bons Faits de Notre Saint Roi Louis,
obra de Jean de Joinville (1225-1277), caballero de la Champana
que acompanô al rey Luis en una de las ultimas cruzadas de la
cristiandad (7).

Se dibujan, de este modo, dos voluntades de autorfa claramente
reconocibles; la primera, que es la de Azûa, interviene con entera
libertad en la obra que le sirve de base para su creation:

Las libertades que me he tornado con el original eximen de
toda responsabilidad a Joinville, pero casi todos los sucesos que
aquf se cuentan también los cuenta él (l'd.).

La segunda se perfila a través de una red de motivos que son
los que permiten ya la reconstruction del orden temâtico medieval,
con sus valores principales:

Me anima a escribir el buen recuerdo que conservo del Rey,
quien, siendo hombre nacido de mujer y tan flaco de carâcter como
cualquiera otro, tan sujeto a la tentation y a la indignidad, a la

soberbia, al mal juicio, al abuso y la crueldad nunca le vi
cometer error grave que no reparase en lo posible con reflexion y
propösito de enmienda (9).

Ésta es posiblemente la lecciön que buscara Azua entregar a

sus lectores, tras envolverlos en un sugerente juego de espejos en
el que la misma escritura parece surgida de la voluntad del

protagonista de la crönica:

25 Barcelona, Anagrama, 1993.



Estas son, pues, las dos razones que me empujan a contar lo

que hoy comienzo, y es la una que mi personaje principal, el Rey,
siempre supo lo que se hacla; y es la otra que entre las cosas que
hizo me encuentro yo mismo (10).

Y es de sospechar que, también, tiene que encontrarse el propio
lector.

2.3. La intertextualidad documentai.

Deben agruparse bajo este epigrafe las novelas de historiadores
fundamentalmente, de aquellos medievalistas que deciden
devolver la vida que tuvieron a aquellos documentas de archivo

que puedan conocer en virtud de sus lfneas de investigaciôn; tal es

lo que sucede con Angeles de Irisarri, con José Luis Corral, con
Pedro Jesus Fernandez o con Juan Eslava Galan, autor de En busca

del unicornio (1987), la novela que mejor refleja este orden
intertextual, puesto que el soporte de la misma no es mäs que una
especie de cuaderno, informe o registro llevado a cabo por Juan de

Olid, criado de Miguel Lucas de Iranzo, el Condestable de Enrique
IV, para dar cuenta de la empresa o del largo viaje de mâs de veinte
arios que le llevara a recorrer toda Africa para traer a la corte de
Castilla el cuerno de este portentoso animal y poder curar con el

mismo la impotencia de su monarca; solo con recordar su comienzo
se puede establecer el calco perfecto de las ideas y de la estructura
de esas relaciones que se prepararfan para guardarse en las

cancillerîas regias:

En el nombre de Dios Todopoderoso, yo, Juan de Olid, empiezo
este libro el dta de Navidad de 1498, y porque de toda obra son
comienzo y fundamento Dios y la Fe Catôlica, como dice la

primera Decretal de las Clementinas, que comienza Fidei Catholicae

fundamento, ast yo comencé mi libro en nombre de Dios y en sus

manos, que han de juzgarnos estrechamente, deposito cuanto en
él se dice y cuenta y a Dios y a Santa Maria pongo por testigos de
la verdad que aquf se contiene y encierra, cuanto mâs que las

maravillas aquf expuestas vistas fueron de estos mis ojos, ofdas de

estos mis ofdos, sentidas de este mi corazôn, y si en algo mintiera
o me apartase de la verdad, pâguelo luego con el estipendio de la

eterna condenaciön de mi aima (7)26.

26 Barcelona, Planeta, 1987. Fue el Premio Planeta de ese ano.



De nuevo, hay que senalar que no existe un texto concreto que
sirva de base para estaproduction, pero si que resultan reconocibles
muchas de las h'neas temâticas y estilfsticas de las relaciones
particulares de hechos, también de las de los libros de viajes, uno
de los modelos en que mejor se cumple este fenömeno de la
intertextualidad27.

2.4. La intertextualidad fictional.

Incluyo bajo este grupo aquellas obras que calcan no tanto la

fiction, que en si résulta un concepto muy abstracto, como los
modos en que esa fiction se concreta y asegura en unos dominios
textuales precisos.

De los très ördenes bâsicos en que se desarrolla la fiction
medieval -el alegörico, el caballeresco, el sentimental- el referido
a la materia caballeresca es el mâs imitado desde los mismos
orfgenes de esta narrativa, tal y como lo demuestra la novela
histörica del Romanticismo con El senor de Bembibre (1844) de

Enrique Gil y Carrasco.
Conviene valorar, aquf, la imitation de estructuras narrativas,

con recursos que implican una doble perspectiva, intensificada, en
ocasiones, con mecanismos de dislocation temporal, que son los

que propician esta perspectiva intertextual: se trata de utilizar
personajes que se encuentran en un présente que es similar al del

receptor y que son proyectados, en virtud de combinaciones y
lecturas diversas, hacia un pasado que iluminarâ, como le ocurre
también al lector, algunos componentes de su vida actual; asf,
sucede en la mejor muestra que pueda elegirse de este orden, con
un tftulo que alumbra ademäs el dominio temätico que pretende
ser reconstruido, el Libro de caballerias que publica Joan Perucho en
195728, una fecha que adquiere un valor extraordinario si se piensa
en que son los anos de El Jarama y de los demâs productos del
realismo social, del que Perucho se aparta decididamente para
componer lo que, con acierto, Pere Gimferrer ha denominado
«poema en prosa»; con el pretexto de reclamar una herencia
familiar, de cuya existencia informa un extrano e intemporal
abogado llamado Monsieur Dupont, Tomas Safont se va a ver

27 Tai y como ha estudiado César Domi'nguez, «El relato de viajes como
intertexto: el caso particular de las crönicas de Cruzada», en Maravillas, peregrinaciones

\j Utopias: Literatura de viajes en ei mundo romdnico, ed. Rafael Beltrân, Valencia,
Universidad, 2002, pâgs. 187-210.

28 Madrid, Alianza, 1986.



obligado a descender por una escala temporal que le conduce
hasta los mismos orfgenes de su linaje a fin de resolver unas
carencias que afectaban a su antepasado, un tal Arnaldo de

Çafont, que «fue un gran almirante a las ôrdenes del rey
caballeresco» (41). Perucho elige acertados mecanismos para
propiciar el trânsito desde el orden cronolögico del présente hacia
ese «otro mundo» que constituye la época medieval; el héroe
embarca en una extrana nave que no surca mares sino siglos de

tiempo:

Todo se hacfa ingrâvido, sin peso, con un extrano matiz de
melancolfa, todo se alejaba, se alejaba empequeneciéndose. Las
abejas susurraban en un enjambre vertiginoso y adormecedor.

Una vez a solas en su camarote, y antes de acostarse, Tomas

rompe el triple sello de las instrucciones. A la luz del candil los très
lagartos se mordian la cola, vfvidos y sensibles, y el pergamino se

desenrollababajo su mirada. Habfa unas letras menudas, de dificil
y caprichosa caligrafia, que parecian devorar nerviosamente el
documento. Mientras intenta la lectura, Tornas se siente penetrar
en un oscuro pasadizo de viento y de locura, subterrâneo y
macabro, para desembarcar después en un desierto sin limites de
tierra estéril y granito, por el que vagaban unas sombras entre
estandartes Rodaba un largo aullido bajo una böveda de siglos
y habfa en la sangre un impulso rapidisimo hacia caminos
desconocidos y misteriosos (42-43).

El motivo del barco que traslada al protagonista a un âmbito de
realidad maravillosa, diferente de aquel en el que se encuentra, es
comûn a la literatura caballeresca, también a la hagiogrâfica; ha de
notarse que ese «otro mundo» actüa, de hecho, como un texto que
se descifra desde ese présente que comienza a disolverse justo en
el momento en que se inicia la lectura del manuscrito que tiene
entre sus rnanos Tomas Safont; el recurso sirve, ademâs, como
metâfora de lo que significa la lectura, en cuanto proceso de
transformation del lector en la materia linginstica en la que se

sume y a la que da sentido a costa de su propio tiempo, de su
personal experiencia.

Por esta via se llega a la «autotextualidad» antes mencionada,
cuando el libro contiene el manuscrito que presta sentido, porque
la explica, a la historia principal; la segunda de las incursiones de
Umberto Eco en los pagos medievales, su Baudolino (2000), se

asienta sobre estos principios, como se comprueba nada mâs abrir
la obra y encontrar un epfgrafe que reza «Baudolino empieza a



escribir», aunque en realidad luego se träte de un relator de
historias, un prodigioso fabulador que le confia su vida al griego
Nicetas para que él la meta en crönica.

En Todos los enanos del mundo (1975) de Enrique Cerdän Tato29

se inserta, como pieza central, el que se llama «Manuscrito (quizâ)
apocrifo de un alquimista» que es presentado de esta manera:

Bardas supo que ya el plazo expiraba, justamente enel momenta
de dar por concluido el manuscrito. No se sobresaltô cuando el

senor de la Gorce derribô la puerta. Aün con los entrecortados
resoplidos a sus espaldas, cerrô el texto, lo mantuvo con la diestra
sobre el costado En aquel libro se conteman sus investigaciones
acerca de los principios y de las leyes de la naturaleza, as! como el
desarrollo y los cambios sucesivos e irreversibles de las cosas y de
los acontecimientos. La verdad, en definitiva, por la que, sin
embargo, habfa vivido en la paradoja del fingimiento y del
histrionismo (56).

Esa verdad es la que puede descubrir el lector merced a la
transcripciôn -rigurosa- del manuscrito que a continuaciön se
ofrece. En este caso, la técnica de la mise en abîme se construye
mediante la inserciön de un texto en otro texto.

2.5. La intertextualidad «culturalista».

Se acogen, en este apartado, las recreaciones de ambientes
culturales, perfodos histöricos o espacios ideolögicos; se puede
hablar de intertextualidad si este proceso se refiere al mundo
literario que ha sido capaz de concebir un determinado escritor -

como sucede en Secretum (1986) de Antonio Prieto- o a un orden
espectfico de pensamiento que puede ser reconocido como literario,
tal y como se aprecia en El ultimo Catôn (2001) de Matilde Asensi30,

una novela en la que se integran con habilidad buenas dosis de

intrigas con formulaciones ligadas al saber medieval. Si A. Prieto
reconstruye el pensamiento de Petrarca para dar sentido a la vida
de un poeta que en un futuro utöpico es condenado a muerte por
haber engendrado un hijo, M. Asensi -mucho mejor de lo que han
hecho Dan Brown o Matthew Pearl- involucra en su trama
referencias a Dante y a sus obras, imprescindibles para resolver los
misterios planteados; los datos elegidos siempre son atrayentes
como ocurre con este caso:

29 Barcelona, Laia, 1981.
30 Barcelona, Debolsillo, 2004.



^Sabe que después de publicar el Purgatorio, en 1315, Dante
desapareciö durante cuatro anos? No se vuelve a saber nada de él
hasta enero de 1320, cuando... -tomö aire y nos mirö fijamente-,
cuando reaparece, por sorpresa, en Verona, pronunciando una
conferencia sobre el mar y la tierra en jla iglesia de Santa Helena!
^Por qué precisamente allx, después de cuatro anos de silencio?
^Estaba intentando pedir perdôn por lo que habfa hecho en el

Purgatorio? Nunca lo sabremos (153-154).

2.6. La intertextualidad «historicista».

Se trata, ahora, de la recuperaciôn de toda una época, con sus
modos especfficos de pensar, remitiendo para ello al entramado
literario de ese momenta, tal y como ha planteado José Luis Corral
con El salôn dorado (1996), con paginas brillantes dedicadas al
mundo bizantino, a la curia romana, al esplendor de la cultura
arabe31, conforme a las previsiones apuntadas en el subtftulo: De

Constantinopla a la Espana del Cid. Una novela del siglo XI; el empeno
es magnffico, puesto que se trata de poner en pie un siglo crucial
de referencias culturales, que convergen simbölicamente en ese
«salön dorado» de la Aljaferfa de Zaragoza, la Ciudad Bianca, que
ayudara a construir el protagonista de la obra y que, al final de la
misma, es ocupado por Alfonso I, ya separado de la dona Urraca
que novelara Ortiz, puesto que corre el ano de 1118:

Al penetrar en el Palacio, los ojos de Juan contemplaron de
nuevo las paredes de aquel maravilloso edificio en cuya
construction habfa intervenido hacfa ya cincuenta anos32. Los

patios y jardines en los que antano tintineara el agua cantarina, el

agua de las albercas estaban ocupados por caballos, soldados
encorazados y barones y caballeros cristianos que bebîan vino y
deglutfan enormes pedazos de asado. Recordô que habfa sido
edificado bajo el signo de Piseis, el de la exaltaeiön de la sensibilidad,
de la nostalgia por el pasado, de la curiosidad por el futuro y de la
intensa fantasia, la creatividad y la musicalidad.

En el Salon Dorado, cuyas paredes habfan sido desposefdas de
sus plaças de bronce y mostraban los yesos descarnados, el rey
Alfonso reposaba sentado sobre el trono de al-Muqtâdir. En sus
manos sostenfa una carta del papa Gelasio II que desde Arlés

31 Barcelona, Edhasa, 1996.
32 Esta es una de sus primeras ensonaciones en boca de al-Muqtâdir: «Creo que

no hay un lugar mejor. El nuevo palacio se levantarâ en el interior de la alcazaba
de la Almozara. Sera un parafso dentro de los muros militares, un edén en la tierra,
un jardin entre los campos y los frutaies», 291.



escribfa a los cruzados dândoles ânimos para mantener el coraje,
deseando la pröxima conquista de Zaragoza (619).

Éste es uno de los mültiples documentas que atraviesan el
texto y, enseguida, se leerân las capitulaciones de rendiciön de la
ciudad; pero sin el mundo de los libros no hubiera sido factible esta
reconstrucciön de vida y de tiempo que logra afirmar José Luis
Corral; de ahf, el acierto de convertir al protagonista, al eslavo
Juan, en un esmerado copista, polfgloto ademâs, que gracias a

estas habilidades sera bien recibido, y medrarâ de forma
extraordinaria, en cada uno de los marcos polfticos y culturales
por que su vida discurra, siendo el primero de ellos la biblioteca de
Bizancio, en la que trabaja -y se forma- bajo los dictados de
Demetrio:

La tarea de Juan se limitaba a recoger y limpiar los libros que
los lectores consultaban a diario. La biblioteca era considerada por
Demetrio como el principal tesoro y los Codices eran joyas que
habfa que cuidar con sumo esmero. En apenas un mes ya habfa
aprendido, a fuerza de repetirlo una y otra vez en su cabeza, cuâl
era el sitio de los libros mas solicitados y los bibliotecarios le

permitfan colocarlos en sus estantes, siempre bajo la supervision
de alguno de ellos (59-60).

Juan es lo que lee en esos libros, configura su carâcter
amoldändolo a las materias que, con paciencia, el bibliotecario le

va permitiendo descubrir; aquf, la intertextualidad esta referida a
todo un orden de saber que conforma el carâcter del personaje
principal, afirmado en Roma con la misma labor pero con otro
ambiente33, hasta alcanzar la Ciudad Bianca, en la que trabajarâ
como preceptor, se sumirâ en una nueva biblioteca34 y transformarâ

33 «Leön abandonö por completo su dedicaciôn al trabajo y el escritorio cayô
en una sübita atom'a. Los copistas mantenîan el horario de siempre, acudfan cada

manana tras el desayuno y los maitines a su puesto, pero nadie repartîa sus tareas.
En los estantes se acumulaban las obras por copiar y los iluministas dedicaban su
tiempo a dibujar con detalles grotescos las iniciales mientras los escribas ocupaban
las horas varias en charlar de temas profanos que hasta enfonces no habfan
comentado. Algunasbiblias habfan quedado interrumpidas; hacîa falta casi un ano
de trabajo de una persona para acabar una sola de ellas. Los amanuenses, que antes
copiaban de très a seis folios diarios, no completaban ahora siquiera uno. El propio
Juan habfa Ientificado la correcciön de dos obras no muy bien traducidas del griego
al latin: una Vida de Santa Maria Egipciaca, en version latina de hacia doscientos anos
de Paolo el Diâcono y La Pasiôn de los Cnarenta Mdrtires de Sebaste, traducida por
Giovanni de Nâpoles en el ano 900», 191-192.

34 «Juan se dirigiö a los ficheros y révisé las primeras fichas. La biblioteca estaba



de tal modo su identidad que acabarâ abrazando la ley del Islam,
en un proceso de plena absorciön de la nueva cultura a la que debe
enteramente su ser, de donde la integraciön de los diferentes
nombres que lo designan:

-Seras Juan ibn Yahya al-Tawil, como laqab, significando tu
elevada estatura, y al-Rumi, como si fuera tu nisba, aunque no
podamos considerarla como una nisba auténtica al no estar dentro
del territorio del islam -intervino Yahya-. Es decir, desde ahora
eres Juan, del linaje de Yahya, el Alto, el Romano. Asi es como
todos te han de nombrar (309-310).

José Luis Corral, en suma, ha logrado construir un personaje
forjado a través del conocimiento descubierto en los libros, en esas

espléndidas bibliotecas que moldean su vida.
Otro es el propösito de Moisés de las Heras en Escuchando a

Filoména (2000); ert esta novela, las relaciones amorosas entre
Alfonso XI y dona Leonor de Guzman dan pie para que un viejo
criado, Gutier Garcia, recuerde la amistad que le uniera a Juan
Ruiz -a quien ayuda a construir el Libro de buen amor- o a don Juan
Manuel35:

Cada vez que venia, correglamos los versillos que me daba

para que los repasase y se me iba con él la obsesiôn. A ml, lo mismo
me daba entonces. Igualmente lefa el gracioso Apuleyo que al
Tâcito o al Persio, que pasaba copia de El conde Lucanor a mi amigo
adelantado, que trasladaba el Libro de Aleixandre a otro amigo mio,
o lo mismo inventaba un libro que glosé de un caballero de
caballeria, que se llamô Zifar, y que imité al modo de la vida de San

Eustaquio y los Remedios Portuitorum (sic), y que régalé ya hace

mucho a don Ferrân Martinez para que se entretuviera (110-111).

catalogada por temas y dentro de cada tema por autores. En el exterior de la puerta
de cada armario habi'a colgada una hoja de papel de los libros que contema. Le
abrumö la candidad de obras que desconocia y de autores de los que nunca habfa
ofdo hablar. En filosofi'a, derecho, matemâticas o ingenierîa las bibliotecas de

Constantinopla eran superiores, pero la de Abu Yalid las superaba con amplitud
en textos de astronomia, religion y poesta. Esta biblioteca era reputada por sus
enciclopedias. Allî se guardaba una copia de los cuatro primeros libros de las

Antigiiedadcs de Varrön, el primer diccionario enciclopédico, una version en arabe
de las Etimologias de san Isidoro de Sevilla, recién traducidas del ejemplar en latin
que conservcaba el monasterios cristiano de las Santas Masas; habfa también una
copia casi compléta del compendio De Renan Natura de Beda el Venerable y se
habi'a encargado una copia de la Enciclopcdia de los Hermanos de la Pureza, el mâs
completo elenco del saber entre los musulmanes», 239.

35 Barcelona, Muchnik Editores, 2000.



Los alardes de la invenciön narrativa pueden deparar sorpresas
de este calado que harfan, desde luego, cambiar los manuales de
historia literaria.

No siempre tiene que haber un trasfondo letrado; en otras
ocasiones puede reconstruirse una imago mundi tal y como plantea
Fulgencio Argtielles en Los clamores de la tierra (1996), dedicada al

reinado del feroz Ramiro I, con pocas referencias literarias claro es,

pero con mültiples alusiones al afân constructor del monarca al

que se debe el apelativo de «arte ramirense»36.

2.7. La intertextualidad contextual.

Se puede hablar de este caso cuando lo que se récréa es el
âmbito referencial del que surgen algunas de las obras emblemâticas
de nuestra literatura medieval; tal es lo que pretendiô conseguir
Fernando Fernan-Gömez con El mal amor (1987), que no es desde
luego su mejor obra, pero que transmite en ocasiones, aunque sölo
sea por el uso de pasajes -modernizados- del Libro de buen amor, la
sensaciön de conocer por dentro al Arcipreste, aunque el retrato
que del mismo se fije sea puramente goliârdico, como lo demuestra
una de las escenas iniciales en la que es reprendido por el secretario
de su tfo, el obispo de Sigüenza, bailando sobre una mesa de una
taberna:

Zapateaba yo con garbo y viril energîa sobre las tablas de la

mesa, remangada la sotana hasta las rodillas -no mâs- y al ritmo del
zapateado decfa, que no cantaba, una serie de copias de las mejores
que yo habfa compuesto; y las decfa en vez de cantarlas para que
el sonido de la müsica no hiciese perder la intenciôn de las

palabras: «Amad a alguna monja, seguid este consejo: / no se

casarâ nunca y no dira al concejo / -pues su amor es prohibido-;
"De mi amante me quejo". / Tendréis un amor largo, que morirâ
de viejo» (19)37.

Como se comprueba, en este caso, un texto utiliza otro para
contrahacerlo, imitando con ello el proceso de parodizaciôn de

géneros a que se entrega también Juan Ruiz y acertando, bien que
por casualidad, en el hecho de que las estrofas de cuaderna via
malamente se podian cantar cuando habfan sido compuestas para
ser recitadas.

36 Madrid, Alfaguara, 1996.
37 Barcelona, Planeta, 1987. Fue semifinalista el ano en que Eslava Galân ganö

este galardön con En busca del unicornio.



Juan Carlos Arce en Melibea no quiere ser mujer (1991) acomete
un experiment» similar38, al reconstruir la vida de ese bachiller
Fernando de Rojas desde el momento en que cae en sus manos -con
crimen de por medio- el manuscrito del «antiguo auctor» y decide
continuarlo, enfrentado a una dura persecuciön que contra él
lanza el inquisidor fray Pedro, pero ayudado por la persona que
habia compuesto ese Auto I39; la sorpresa se produce cuando el
bachiller descubre que el enigmâtico «auctor» es una prostituta de
la que se habia enamorado, conocida como la Lisona, y que le
révéla su identidad al entregarle, como prueba, el De remediis de
Petrarca, sumiéndole en estos desconcertantes razonamientos:

Fernando iba pensando que aquello que habia visto no habia
tenido lugar realmente, que sonaba, que habria que despertar de
inmediato. Una mujer con letras, lectora de latines, era trasunto
del infierno, se decia a si mismo. No era posible imaginar una
meretriz, sabia de su oficio, conocida por el buen uso de su arte,
escribiendo la comedia de Calisto y Melibea. Ninguna mujer del
mundo era capaz de aquello Pensaba que solo una mujer
acogida en una casa de tratos podia tener tanto que decir sobre los
amores incautos y sobre las alcahuetas. Pero era especie de locura
lo que estaba pensando. Si admitfa que ella era en realidad la
autora del manuscrito, estaba admitiendo que en una sola persona
se reunia lo que él pensaba que era amor y también su admiraciôn.
En una sola persona habia encontrado acomodo su pasiôn de
hombre, su admiraciôn de lector y, en una sola persona, estaba la
meretriz, el talento, el escritor, la Lisona y el mayor prodigio que
vieron los siglos (122-123).

La escena corresponde a un capitulo que se titula «Quince dias
de unas vacaciones» que, como es sabido, resultaron bien
provechosas, puesto que en ellas, y no solo como se creia, sino
mano a mano con esta culta mesalina, da remate a la Comedia,

ingeniândoselas después para publicarla pese a los esfuerzos de la

Inquisiciön por evitarlo. La intertextualidad es aqui, también,
metaliteraria al construirse un libro en el que se explica como se
escribe el otro libro.

38 Barcelona, Planeta, 1991.
39 Ver Ma Victoria Sâez Pascual, «El componente enigmâtico de La Celestitm y

la audacia imaginativa de Juan Carlos Arce: poderosos alicientes para jôvenes
lectores», en «La Cckstina» VCentenario (1499-1999). Adas del Congreso International,
eds. F.B. Pedraza, R. Gonzalez Canal y G. Gonzalez Rubio, Cuenca, Univ. Castilla-
La Mancha - Cortes de Castilla-La Mancha, 2001, pâgs. 511-518.



2.8. La intertextualidad textual.

De intertextualidad pura puede considerarse el caso de aquellas
novelas en las que se reconstruye un texto real, adoptado como
base para amplificar las posibilidades argumentales que en el
mismo se encuentran; tal es lo que ocurre en La peregrina (1999) de
Basilio Losada40, en la que se récréa una de las Cantigas de Santa

Maria, la n° 268, dedicada a una «dona filladalgo de França» que
acude en romerfa ante la imagen de Vila-Sirga para curar de su
mal, porque «avia todo-los nenbros do corpo tolleitos», un poema
que se ofrece ademâs como portico de apertura de la obra. También,
como si se quisiera insertar un espejo dentro del libro que mirara
hacia la época del que surge, la propia figura de Alfonso como
instigador de este conjunto mariano aparece en la obra:

Fue un invierno feliz como no recordaban otro. Y se hubieran
quedado allf, que no les faltaron propuestas y ofrecimientos, de
no ser por la niiïa, que sonaba con la llegada de la primavera y la

prosecution de la andanza hasta Villasirga. Un peregrino que
volvfa de Compostela y pasô una noche en las cuadras del Castillo,
contö la historia de una dama de Francia que perdiera de nina la

vision, hasta que por mediation de la Virgen Bianca de Villasirga
la récupéré y decidiô entonces pasar la vida en el Camino,
aconsejando a cuantos tullidos, ciegos o lacerados se topaba que
confiasen en aquella Virgen de Villasirga, que obraba milagros
insélitos, hasta el punto de que habfan construido en el pueblo un
enorme santuario en el estilo nuevo que venia del norte, y las

gentes abarrotaban el lugar y todos asistfan a prodigios
mémorables, dfa si dfa no, y hasta los juglares cantaban aquellos
milagros, y un rey los recogiö en un libro: «Esto foi en aquel tempo
que la Virgen comenzou / a facer en Vilasirga miragres, per que
sanou / a muitos de enfermidades, e mortos resuscitou» (107-
108).

Este proceso yahabfa ocurrido con algunas cantigas alfonsfes,
prosificadas para propiciar otro grado de conocimiento, aunque
no, como es lögico, con la dimension narrativa aquf apuntada.

2.9. La intertextualidad narrativa.

De mayor complejidad es el proceso contrario, es decir cuando
se proyectan sobre el présente los mecanismos narrativos y las

40 Barcelona, Grijalbo, 1999, con prölogo de José Saramago.



referencias argumentales de un texto medieval, acomodadas a

otras situaciones y a otros personajes, pero propiciando siempre
un fâcil reconocimiento de los modelos de que se parte, ya que se

insertan reflexiones internas -de nuevo, textos dentro de textos-

que propician esa identificaciön de registres; tal es la propuesta
que plantea Manuel Vazquez Montalbân en Erec y Enide (2002); ni
una sola de sus Ifneas de acciön narrativa ocurre en los siglos
medios, sin embargo, sin la trama de este roman artürico de
Chrétien de Troyes no podrfa entenderse lo que sucede en el orden
de la realidad argumentai41. La novela se conforma, ademâs, como
un cruce continuo de textos, desde el momento en que al abrirla,
al igual que en La peregrina, se transcribe, como apertura de
sentidos, la cantiga de Mendinho «Sediam'eu na ermida de San

Simiön»; sus estructuras rftmicas, su leixaprén, su estribillo
conducen directamente a la conciencia del primero de los
protagonistas, un catedrâtico emérito de românicas, un tal Julio
Matasanz, que va a recibir en ese enclave geogrâfico tan singular,
la isla de San Simeon, un homenaje internacional a su obra y a su
figura:

El premio Carlomagno se despierta. Ha formado parte,
supongo, de mis suenos y esta ahf, a mi alcance. Sölo he de
levantarme para ir a recogerlo a Maguncia o Bruselas, esta por
decidir, al comienzo de la prôxima primavera. Lo recuerdo cada
dîa cuando amanezco y me imagino recibiéndolo, incluso tengo
ya pensado el eje del pequeno discurso que debo pronunciar. Voy
de discurso en discurso aunque los llame conferencias y maiiana,
precisamente manana, 23 de diciembre, he de pronunciar uno
sobre La transubstanciaciôn mi'tica de Erec y Enide (9).

No sabe que las vidas de dos seres se van a ajustar al recorrido
argumentai del roman de Chrétien, dos jövenes -profundamente
enamorados- que van a sufrir un duro proceso de purificaciön,
arrostrando los mismos peligros que la pareja artürica; uno de
ellos es su ahijado, Pedro, que ha renunciado a una brillante
carrera de investigador, para alistarse como médico de una ONG,
junto a su enamorada Myriam, en una utöpica misiön de liberal- a

los pueblos mäs pobres de Hispanoamérica del hambre y de las

enfermedades; en sf, su comportamiento se asemeja al de Erec,

puesto que, de hecho, esta huyendo de unas imposiciones morales

y sociales que le exigfan desligarse de esa joven para alcanzar una

41 Barcelona, Areté, 2002.



supuesta perfection a través del cumplimiento de sus condiciones
o virtudes académicas, tal y como recuerda la esposa del catedrätico,
contrafigura de la reina Ginebra:

Fue en una sobremesa, y Julio estuvo controladamente
impertinente cuando se dirigiö a Pedro y le dijo:

-Tü has hecho una brillante carrera de medicina y una
oscurîsima poscarrera de medicina. ^Ejercerâs como médico algün
dfa? ^No le animas tü a que lo haga?

Myriam fue adquiriendo expresiön de pocos amigos y Pedro
se quedö en silencio. Meses después se iban y no se despidieron
de él, con la excusa de que estaba volviendo de o marchândose a

un congreso. Asf han quedado en mi vida Pedro y Myriam, como
mi obra inacabada, si bien Julio los ha desterrado a las tinieblas
exteriores (53).

Este joven quiere demostrar lo contrario y se lanza a recorrer
un peligroso itinerario de aventuras en que, con mâs mana que
fuerza, tendra que liberar a Myriam, como Erec hacta con Enide,
de los distintos peligros que les aguardan; estas situaciones estân
extratdas de la trama narrativa del roman del siglo XII, traspuestas
a unos nücleos argumentales que pueden ser reconocidos porque,
como se indicaba antes, el catedrätico y padrastro de este joven
pronuncia una conferencia -insertada en la novela como puro
intertexto, distinguido con otro cuerpo de letra y margen mâs
estrecho- en que, a la vez de recordar el argumento de la obra,
establece ya una vinculaciön con su présente, delimitando los

sucesos a que se estân enfrentando su ahijado y su companera:

No cuesta mucho adivinar la hechura de road movie que tiene
Erec y Enide y lo cercana que puede estai" de algunas historias de

suspense amoroso tratadas por el cine o la television y el hecho de

que termine bien tras la peripecia que de hecho sirve para sancionar
el happy end, La alegria de la Corte, no debe condenarla como obra
virtuosa menor, la sanciön mâs habituai que ha recibido esta

primera novela de Chrétien. Si se pudiera aceptar, a manera de

hipötesis lüdica, el juego de trasposiciôn de época, yo afirmarfa
que Erec y Enide podrfa ser la novela mâs imperecedera de todas
las de Chrétien porque es una fâbula en la que los elementos
arcaizantes pueden tener una lectura simbôlica adaptada a la
conciencia receptiva de los seres humanos de hoy y los propios
personajes son propuestas mfticas que no dependen de referentes
mfticos superiores (109).

El lector, que ya ha pasado por varios capttulos en los que se



han desplegado las aventuras de Pedro y Myriam, comprende que
esa «trasposiciön de época» no es «lüdica» sino cierta, que esta
ocurriendo en la realidad y que el repaso de las situaciones
argumentales que enseguida se realiza establece el orden de

pruebas a que esos personajes del siglo XX deben ajustar sus vidas:

Hagamos un repaso de iconos excepcionales, como los enanos,
los caballeros ladrones, los cinco caballeros agresivos, el conde de
Galvân, el rey Guivrete el Pequeno, gigantes felones, el conde de
Limours, el combate final para liberar a Maboagratn de su
encantamiento, todos ellos, a pesar del hieratismo descriptivo
que caracteriza el renacimiento de la novela en la Baja Edad
Media, son prototipos de conducta por encima de las épocas.
Aqui no aparece nada sobrenatural (109-110).

Como tampoco lo aparecerâ en el conjunto de peripecias a que
deberän enfrentarse esos dos jövenes médicos, que regresan al
final al espacio familiar -este viejo catedrâtico représenta a un
décadente Arturo, del mismo modo que su mujer a una herida
Ginebra-, a una finca llamada precisamente La alegria de la Corte,

para triunfar sobre todos.
A este grupo podrfa adscribirse también una de las primeras

novelasdePalomaDfaz-Mas, TraslashuellasdeArtorius (1984), que
parte de un breve texto hagiogräfico, ofrecido como lögica apertura
narrativa, una vita del penitente -pero agönico enamorado de la
belleza- Florio compuesta por un tal Artorius42, sobre la que va a

realizar su tesis doctoral una joven investigadora que refiere los
lances de su vida, a la par que va avanzando en su meticuloso
trabajo de büsqueda de datos y de materiales muy diversos -que
se transcriben porque son reaies y, de nuevo, actüan como textos
dentro de textos- para poder contextualizar la enigmâtica historia,
que va involucrândose, sutilmente, en la vida de la doctoranda.

2.10. La intertextualidad metaliteraria.

En la gradaciön que se ha construido a lo largo de estos

epfgrafes, se ha procurado mostrar la complejidad con que
funcionan los mecanismos que denotan las relaciones que entre
textos se producen en estas obras de temätica medieval, hasta el

punto de demostrarse como uno de los principales artificios de
esta producciön. Como corolario final, se van a incluir en este

42 Câceres, Instituciôn Cultural «El Brocense», 1984.



apartado aquellos casos en que no se produce una remisiön de una
obra a otra, dando igual la orientaciön présente y pasado, sino que
el experimento de recreaciön va a referirse a la recuperaciön de lo

que podria llamarse el espiritu vivo de lo medieval, es decir esa

parte de identidad de los autores que va quedando afectada por el

conocimiento que propician las obras medievales; ello es asi por
diversos motivos, o bien porque el escritor sea un medievalista y
tenga, enfonces, un contacta permanente con las obras que estudia

y explica en su vida profesional, tal y como sucede con Paloma
Diaz-Mas, en el arnbito de la filologia, o con José Luis Corral, en el
de la historia, o bien porque el novelista propenda a sumergirse,
por querencias personales, en ese dominio de los siglos medios al

que accede por medio de sus lecturas o de sus ensonaciones, como
ocurre con Ana Maria Matute.

Se cita a estas pocos autores porque tampoco son tantos los que
logran transmitir a sus textos esa vision del mundo medieval,
configurada como una sintesis de valores y de actitudes que tienen
que ser verificadas mediante el ejercicio de la escritura. No hay
aqui, por tanto, un texto que sirva de referencia para la obra
narrativa, sino una suma de textos o de conocimientos que podrâ
ser o no descifrada en funciön de la «competencia receptiva» que
el lector pueda poner en juego; es lo que se afirma con ese

despliegue de bibliotecas al que ajusta Corral la construcciön del
carâcter de su héroe.

Los textos de Ana Maria Matute no establecen una relaciön
directa con textos o con grupos genéricos, sin embargo aseguran
un prodigioso descubrimiento del orden medieval, al profundizar
en las conciencias de aquellos seres cuyas vidas se refieren; asi
sucede en La tone vigïa de 1971 o en Olvidado rey Gudû de 1996;
curiosamente, Matute habia permanecido en silencio a lo largo de
estas veinticinco anos, que se conectan entre si mediante dos

portentosas recreaciones no de una época ni de un periodo, sino de

un espiritu, como se ha indicado, de una forma de entender el

mundo, de construirlo.
Con todo, La tierrafértil (1999) de Paloma Diaz-Mas es la mejor

de estas producciones en la que se alcanza una perfecta simbiosis
entre lo que podria llamarse el significante medieval -sus formas
narrativas, sus recursos estilisticos, sus paradigmas y sintagmas-
y el significado -las lineas de contenido, los ördenes genéricos que
se despliegan43. Por decirlo de un modo râpido: en La tierrafértil

43 Barcelona, Anagrama, 1999.



esta toda la literatura medieval actuando como soporte referencial

para levantar ese mundo; ello propicia que, a lo largo de su lectura
puedan ir reconociéndose -segün la «competencia» que cada uno
posea- multiples géneros literarios que se van vinculando a la
cotidianidad de los hechos de los multiples personajes que cruzan
esta novela, rodeando al héroe central, don Arnau de Bonastre,
prestândoles los esquemas necesarios para poder pensar y, sobre
todo, existir conforme a las Ifneas ideolögicas que transmiten los
verdaderos textos medievales.

Lo que diferencia esta novela de las anteriores es que las
relaciones intertextuales no se quedan sölo en el nivel del contenido,
que séria el proceso normal visto hasta ahora, o en el de una
expresiön que puede ser mas o menos arcaizante para dar sabor de

época al texto; Paloma Dfaz-Mas logra algo tan esencial, y diffcil a
la vez, como es la creaciön de un discurso narratolögico, de una
voz narrativa en la que se funden e integran los procesos de
recitaciön con que las obras medievales eran entregadas a su
püblico; no es lo mismo tomar como referenda un texto e imitar
sus recursos, como hace magmficamente Juan Eslava en En busca

del unicornio, que procurar reconstruir la conciencia recitativa de
esos productos literarios que eran creados conforme a unas
expectativas que debfan ser satisfechas. No son los asuntos o

temas medievales, enfonces, los que prestan consistencia a esta
novela, sino el decir con que el narrador va articulando la trama de
hechos; porque lo fâcil es narrar en primera persona y que esa voz
homodiegética vaya plegândose a textos que actüan como soporte
del argumenta (la crönica particular con respecta a las memorias
de Juan de Olid en el caso de Eslava), pero no se habfa intentado,
hasta esta novela, configurar ese sistema de lectura medieval a

imagen y semejanza del modo en que tendrfan que actuar los
recitadores -los profesionales, no los juglares sino los «fabladores»
dotados de un saber clerical- de las obras narrativas, ya en verso,
ya en prosa.

Porque este narrador no solo cuenta, sino que piensa como han
de ser entendidos los hechos de los que habla, los explica para que
puedan ser asimilados y convertidos, sobre todo, en valores; se

preocupa de que el püblico que le oye -tras el que se encuentra
agazapado el lector del présente- sepa sacar la ensenanza oportuna,
la ejemplaridad, de aquello que se le esta refiriendo; hay una
riqufsima gama de formulas de oralidad para afirmar este proceso
y hay, sobre todo, un modo especffico de pensar a través de esos

recursos; por poner un solo caso, puede verse el modo en que se



difunde un suceso para que el auditorio -que incluye a los lectores-

pueda entender su verdadero sentido:

Hay en Gerona una iglesia que llaman de Sant Feliu, donde
esta el cuerpo del glorioso San Narcis, que fue obispo de la ciudad
y sufriö martirio por defender la fe de Cristo. Dicen que los
franceses, con su locura y su soberbia, abrieron el sepulcro del
santo pensando que dentro habrfa joyas o monedas que pudieran
robar: mirad qué action de cruzados, que dicen que vienen a

salvar la cristiandad y profanan los huesos de los santos (515).

Aparte de este proceso, la acciön principal ocurre en una corte,
la del senor de Bonastre, que debe asentarse sobre un modelo
especffico de cortesfa, en la que se dé acogida a estas formas de
entretenimiento letrado, porque de su audiciân depende el orden
de formaciôn que ese âmbito cortesano tiene que garantizar; esto
es asf ya en la Edad Media y desde la Partida II al prölogo del
Cancionero de Baena abundan las referencias al modo en que el ocio
debe ser encauzado a través de estos esquemas de recitation; ello
es lo que propicia que en el interior de esta obra los propios
personajes, no solo el narrador principal, actüen como recitadores
de historias, porque ese mundo evocado asf lo precisaba; tal es la
imagen que se ofrece del entramado curial de don Arnau una vez
que ha logrado recuperar su senorîo y unir al mismo el de su
enemigo don Bertrân de Guerau:

Habfa en el tesoro del senor de Guerau algunos libros muy
hermosos, que contaban historias de caballerîa en versos muy
bien rimados, y algunas noches don Arnau se los hacfa leer por
Laudes, que en esto era muy hâbil; porque, aunque era extranjero,
hablaba el mâs hermoso catalan del mundo y tenia la voz clara y
mucha gracia para leer, fingiendo distintas voces y dando a cada
razön su entonaciön précisa. Otras veces mandaba el senor armar
tablas en su sala y juntaba a sus caballeros y a Laudes y don Vidal
para convidarlos a cenar con él, y tras la cena se contaban historias
junto al fuego, y por la Natividad hizo venir a unos mûsicos que
les alegrasen las veladas. Con estas cosas fue pasando el invierno,
que incluso con esos esparcimientos se hizo largo y lengo (182).

Es una de las mejores reconstrucciones que podfa trazarse para
recrear la cotidianidad -esas formas de vida privada- de las cortes
medievales, porque, asegurado este marco mediante esta
presentation, Dfaz-Mas amplifica la escena perfilada en distintos
momentos de la obra; asf, en esa corte se leen historias caballerescas,



sobre todo para lograr que un caballero novel, Joan Galba, asimile
los valores de la orden con que es investido, un tanto a

reganadientes, por don Arnau, mostrando, con este propösito, la
reacciön sentida al desvelar los significados de ese texto:

Y aunque estaba la historia escrita en una lengua para él nunca
usada -pues no es lo mismo el cömo se habla en el trato de todos
los di'as que lo que se pone en los libros-, Joan Galba la entendiö

muy bien y le agradö mucho, porque Laudes la lefa con tanta
gracia que parecfa enteramente que estaban allf mismo los
caballeros hablando con el payés de Persesval, que él hacfa las

voces de cada uno tan propiamente como si las hubiera otdo.
De aquella forma se iniciö Joan Galba en el conocimiento de

la caballerfa y de las gestas de los caballeros de otro tiempo (378).

Es decir, de la forma que se recomienda en la Partida II, cuando
se senala que a los caballeros, «cuando comfen», se les debfa leer
«las estorias de los grandes fechos de armas que los otros fezieran,
e los sesos e los esfuerços que ovieron para saber vençer e acavar
lo que querfen» (Tftulo XXI.xx). En esta Partida también se explica
que, en ocasiones, después de la cena, los caballeros pueden tomar
«placer y gasajado», mediante el «retraer» y un «jugar de palabra»
que consiste en burlarse unos de otros diciendo lo contrario de lo

que es verdad, «como si fuere cobarde dezirle que es esforçado,
jugarle de cobardfa» (Tftulo IV.xxx). Este proceso genera una de
las escenas mas felices de la novela en que tras las primeras y
afortunadas armas de este Joan Galba, sus companeros de armas,
incitados por el senor del castillo, «juegan de palabra» con él ante
su sorpresa:

Acabada la cena, se levantaron las mesas y el senor empezö a

départir con sus caballeros. Tal como suele suceder en estos casos,

empezaron a burlar y a picarse los unos a los otros sobre cömo se
habfa portado cada cual el dfa del combate, con palabras que
parecfan reproches y eran en realidad elogios; que ya se sabe que
cuando en una ocasiön como ésta un caballero le reprocha a otro
su cobardfa, es para decir por contrario que ha sido valiente, y si

uno dice que tal o cual huyö es porque le ha visto batirse como un
leôn defendiendo su guarida; y si le echa en cara que se desmayö
al ver las primeras heridas es porque sabe que le destilaba la

sangre desde la hoja de la espada por el codo abajo cuando la

blandfa y aûn buscaba enemigos en que tenirla mâs (466).

Ignorante de esta costumbre, el novel Joan Galba vera



sorprendido cömo los caballeros que le habfan ensenado esa

disciplina militar de la que tan buenas muestras habfa dado en el

combate, se burlan de él afeändole los honrosos comportamientos
que habi'a mostrado:

Joan Galba, como era nuevo en esto, no atinaba a saber cômo
tomarse todo aquello; porque no conocfa los usos de los caballeros
ni sabîa que estas bromas son comunes cuando se quiere ensalzar
a uno, que se le dice lo contrario de lo que ha hecho (467).

Tras este «gasajado», este mismo grupo de caballeros compite
entre si para contar la historia mâs divertida o mas aleccionadora,
refiriendo cada uno de ellos «exemplos», «fabliaux», breves
«novellae» o episodios hagiogrâficos; lo singular del proceso es

que estas unidades narrativas constituyen microtextos insertos en
una amplia estructura que se ha asentado, de modo previo, en la
conciencia recitativa del narrador; aquf la mise en abîme, o el juego
de las cajas chinas, depende de ese cruce continuo de historias
surgidas de la voz de unos seres cuya identidad reposa enteramente
sobre su palabra.

Como se comprueba, hubiera bastado con analizar esta ultima
novela de Paloma Dfaz-Mas para poder documentar cada una de
las categorfas de intertextualidad aquf senaladas, porque son
continuos los pliegues referenciales que la obra contiene, con
remisiones constantes a grupos genéricos medievales e, incluso, a
estorias tejidas en tapices, con una coherencia narrativa que se
involucra en la trama principal44.

Si hay una «tierra fértil» en esta novela ésa no es otra que la
propia Edad Media de donde derivan las voces y las conciencias
de los personajes que la pueblan y la comunican, arrastrando
consigo al lector al mismo orden de pensamiento del que ellos han
surgido.

44 Asf sucede en este caso en que a dona Elisenda Guerau, que va a casar a la
fuerza con su enemigo don Arnau de Bonastre, el matador de su hermano, se le

regala uno de estos tapices: «-Senora -dijo don Ramôn Foie el joven-, este damasco
es de los bienes mâs preciados que tengo, y os lo quiero dar por vuestras bodas
como signo de amistad. Todo él esta labrado con figuras, no solo para deleite de los
ojos, sino también para que, mirândolo, el hombre piense y aprenda. Miradlo bien,
que estoy seguro de que sabréis apreciar la historia que cuenta, y no solo os

agradarâ a los ojos, sino que calarâ a lo hondo de vuestro corazôn, os servira de
consuelo y os darâ fortaleza en esta ocasiön», 191. Asf ocurre, aunque las
consecuencias sean otras de las que aquf en apariencia parecen determinarse; ver
para ello pâg. 204.



3. Conclusiones.

Procédé ya, de una manera sintética, recoger cuando menos
très de las ideas principales que han querido demostrarse a lo
largo de este anâlisis.

1) La intertextualidad como discurso y la metaliteratura como
artificio se han revelado como dos piezas fundamentales para
valorar esta narrativa concreta; en efecto, la Edad Media se

inmiscuye en la trama argumentai desde el conocimiento que los
autores poseen de unos textos bâsicos o de unos modelos culturales
que reescriben en su obra.

2) Mas alla de los très mecanismos de intertextualidad
reconocidos por la crftica, deben apuntarse las variaciones aqui
apuntadas por cuanto la nociön del texto que sirve de referente no
debe limitarse sölo a una obra o a unos episodios que puedan
reconocerse con mayor o menor nitidez.

3) La intertextualidad es el mäs valioso de los recursos para
generar pianos metaliterarios por la posibilidad que ofrece de

multiplicar voces narrativas, registros de escritura y microtextos,
procesos todos que intervienen en la construcciön de los varios y
mûltiples niveles de sentido que tienen que ser recorridos y
descubiertos por el lector.
Con todo, y ya como ultima idea unificadora de estas conclusiones,
ninguno de estos recursos y mecanismos de produccion textual ha
sido inventado por la novelfstica moderna; se encuentran ya en los
propios textos medievales que, ademâs de ideas, son capaces de

sugerir esquemas de desarrollo narrativo y modelos de
pensamiento literario.




	Metaliteratura e intertextualidad en la narrativa de temática medieval

