Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2005)

Heft: 6

Artikel: Resistencia y re-lectura antropéfaga, estudios culturales e (in)disciplina
Autor: Browne Sartori, Rodrigo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047418

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Resistencia y re-lectura antropdfaga, estudios
culturales e (in)disciplina.

Rodrigo Browne Sartori Universidad Austral de Chile

1% estrategia: estado de la cuestion

Laidea de trabajar y replantear las posibles lecturas que se han
instauradoen torno alaantropofagiay el canibalismo, la carga que
cada una de estas nociones tiene en los imaginarios premodernos,
modernos y postmodernos y la posible resistencia frente a una
clasificacion ya canonizada e instaurada, se inspird, basicamente
y en un comienzo, en las conferencias que en el afio académico
1999-2000 ofrecid enla Facultad de Comunicacién dela Universidad
de Sevilla el profesor de la Pontificia Universidad Catoélica de Sao
Paulo Dr.Norval Baitello Junior, en el marco de las actividades del
Departamento de Comunicacién Audiovisual, Publicidad y
Literatura y del Curso de Doctorado «El tiempo y el espacio en la
comunicacion».

Enuna de esas conferencias, entre otras cosas, Baitello Junior se
refirié a la particular visién que del rito antropéfago hay en Brasil
y que se puede potenciar con la interesante lectura que de la
antropofagia nativa-tupinamba hace el vanguardista movimiento
antropdfago brasilerio. Movimiento encabezado por Oswald de
Andrade y Tarsila do Amaral, entre otros, y cuyo vehiculo de
difusion fue la Revista de Antropofagin en la cual se publicé el
«Manifiesto Antropéfago» (1928) que, desde nuestro punto de
vista, es vital, no sélo para transgredir el proyecto imperialista,
sino para contrarrestar el proyecto imperial que detectamos junto
a Michael Hardt y Antonio Negri en su libro Imperio (2000):

© Boletin Hispinico Helvético, volumen 6 (otofio 2005).

& vSvfodosyuy vangoap-ai fi vidUISISAY



Rodrigo Browne Sartoti

W
e

Cuando escribimos Imperio nos habia interesado el hecho de
que las luchas sociales recientes -las revueltas de Los Angeles,
Chiapas, laIntifada, etc.-no habian sido adoptadas nirecreadas en
otras partes para formar un ciclo. Desde entonces, sin embargo,
parece que ha emergido un nuevo ciclo de luchas alrededor de los
temasdelaglobalizacion, de Seattlea Génova. Un factor importante
que hahecho posible estenuevo ciclo es laemergencia deunnuevo
lenguaje comun. Estelenguaje comtin permite quela gente de cada
lugar «traduzca» lo que sehadesarrollado en otra parte yreconozca
la lucha como propia (...) La expansion del ciclo de luchas mas alla
del territorio euroamericano me parece una de las tareas mas
importantes que deben llevar a cabo los movimientos (Hardt,
2002: 53).

El imperio, entonces, supera las lecturas imperialistas y se
prepara para luchar contra los duros efectos de los
postimperialismos, es decir, y si seguimos utilizando la
nomenclatura de estos investigadores, ya no necesariamente de
las modernidades y sus diversas facetas, sino de los etéreos
proyectos postmodernos contemporaneos.

2" estrategia: antropo-iconofagia

Baitello Junior (2004) en unodesus tiltimos articulos indica que
la simbdlica antropofagia brasileiia y el proyecto de Oswald de
Andrade «(...) abrié puertas para la utilizaciéon de un bisturi
epistemolégico de rara operatividad» (Baitello Junior, 2004,
inédito). De Andrade, en la tiltima década de su vida (después de
la ruptura con el movimiento comunista, en los aflos cuarenta y
cincuenta) revalorizé las categorias planteadas en el «Manifiesto
Antropéfago». «Su tesis filoséfica -contintia Baitello Junior-
pretendia hacer un tipo de cartografia del pensamiento patriarcal
y sus aflicciones, observando las rendijas del resurgimiento del
matriarcado, orden social, no-jerarquico e igualitario: una nueva
eradelaantropofagia» (Ibidem). También inspirado en las lecturas
oswaldianas, Eduardo Subirats precisa que el canibalismo se
transformé en un concepto agresivo y sadico y, por lo mismo,
sugiere una oposicién conla utopiaantropéfaga «(...) quereivindica
la libertad, la armonia como naturaleza y como creacion poética»
(Subirats, 2003: 23).

Baitello Junior, en este ambito, no sélo se refiere a las
revalorizaciones del fendmeno antropéfago, sino también aporta
una lectura metafdrica en el ambito del consumo de imégenes que



€l denomina iconofagia (vinculado, para nosotros, con lo que
Subirats llama canibalismo de sociedad capitalista) y cuyo extremo
radical se da cuando las sociedades contempordneas y quienes las
componen no sélo se alimentan de las imagenes, sino que ellas,
patologicamente, pueden, en este ejercicio simbdlico-deglutorio,
alimentarse de quienes habitan en dichas comunidades que, si
utilizamos la nocién de Baudrillard (1995), podriamos tildar de
hiperreales. «Come-se muito um alimento que nao contém
nutrientes. Consomem-se muitas imagens que nao tén nenhuma
informagaonova,nenhumapelonovo, nenhumasurpresa, nenhum
nutriente para a alma, que se repetem até a exaustao» (Baitello
Junior, 2003: 80). Estas imidgenes inflacionadas, Malena Segura
Contrera (2002) las entiende como un fenémeno caracteristico de
las «sociedades de obesos anémicos» en las que vivimos y agrega
que es una especie de «gula mal metabolizada» que puede llevar
a situaciones criticas. «Estos son los monstruos en la era de lo
medidtico, y ahoraen vez de ser canibales, lo que seria el resultado
de nuestra esperanza antropofdgica, son en realidad resultado de
lo que Norval Baitello Junior llama la iconofagia» (Segura Contrera,
2004: 200).

Basandose en los estudios de Vilém Flusser (1998), Baitello
Junior supera los analisis iconofagicos y precisa que la evolucion
delosmedios, desdelos masrecondito de laespecie humana—«(...)
como outras espécies animais...» (Baitello Junior, 2003: 81)- se
comunicaba a través del cuerpo, por medio de gestos, sonidos,
olores, movimientos, etc., tratindose de una comunicacion
tridimensional. Posteriormente, cuando el hombre comenzé a
utilizar objetos como soportes, cuando elhombre se dejé llevar por
artefactos, nace el mundo de las imagenes y se diagnostica la
comunicacion bidimensional. Desde este punto, el recorrido fue
corto y preciso, llegando a una comunicacion unidimensional, de
trazo y de linea en el momento en que las imagenes se tornan en
pictogramas, luego en ideogramas y después en letras... «E,
finalmente, com o desenvolvimento das tecno-imagens, alcangamos
o mundo de comunicagao nulodimensional, uma vez que as
imagens técnicas, produzidas por aparelhos, nada mais sao que
uma férmula abstrata, un algoritmo, un niimero» (Ibidem).

Desde sus tltimas investigaciones en torno a la lectura de la
mujer en ambitos modernos y postmodernos, Victor Silva Echeto
explica que no se pueden perder de vista las cuestiones de la
publicidad y la televisién, las cuales imbuidas en los efectos de las
tecnologias de la virtualidad generan un ser idéntico a si mismo,

& vSvfodosjup vangiaj-ai i moUISISIY



Rodrigo Browne Sartoti

i
5%

un ser militante de la nulodimensién. Este hecho no implica que se
desmonte la produccién de imagenes tendiente a reproducir
imagenes de algo, sino que se radicaliza al transformar todo en
imagen, nulodimensionalizandolo y, por ende, convirtiéndolo en
simulacro. «Ya no hay referentes exteriores sino signos que se
autoproducen, el dibujo de la pipa es la pipa. Asi las cosas, habria
que cambiar el enunciado de Magritte por el de Esto es una pipa»
(Silva Echeto, 2003: 67). Por ello es fundamental -sugiere Silva
Echeto- producir imagenes que se enfrenten a los discursos
homogéneos, alimentando estrategias multiples, diversas y
transgresoras. Imagenesrenovadas que se enfrentenalasimagenes
virtuales y desencarnadas, como indica Eduardo Grtiner.

De sujetos ya-no-sociales, e incluso ya-no-politicos (...) sino
jibarizados a su mero rol de consumidores, y esencialmente de
consumidores de imdgenes y simbolos igualmente
desmaterializados que yano sélo seadhieren a las mercancias (...),
sino que son en si mismos, repitimoslo, mercancias y también
«fuerzas productivas». Estos son, al menos idealmente para el
sistema, sujetos cuyo cuerpo ha quedado a su vez reducido a una
pantalla registradora de impresiones audiovisuales por las que hay
que pagar (Griiner, 2002: 38).

Estas estrategias transgresoras que esboza Silva Echeto permiten
confrontar, resistir y contrarrestar los ejércitos imperiales (no
imperialistas) donde seanidanlas ofertasnulodimensionales dela
iconofagia y el simulacro y se estimula una apertura a ambitos
ilimitados y destinados no sélo a la desobediencia
postestructuralista de mayor reconocimiento a la hora de
enfrentarse a la modernidad conservadora y gastada, sino a
revalorizar sus habilidades para rebelarse, también, frente a las
cuestiones de las postmodernidades. Tema que, en especifico y sin
olvidar las huellas modernas, consideramos de vital interés para
buscar salidas a una de las postmodernidades que se ve, cada vez
mas, agobiada y que, desde su diseminado fuero interno, nos
puede ofrecer alternativas para superar las patologias que, desde
el andlisis tedrico-critico de Baitello Junior, podemos llamar
iconofagicas.



3" estrategia: resistencia «arqueolégica»
3.1. Hacia una «arqueologia» contraimperial

Una de las principales estrategias utilizadas para elaborar un
proyecto de re-lectura antropéfaga descansa y se ve inspirado en
las oportunas mutaciones de episteme que Michel Foucault (1966)
pronosticé en diversas etapas de sus investigaciones. En este
ambito, fue necesario recoger y dejarse llevar por la alternativa
«arqueoldgica» que este pensador propuso para resistir a las
cuestiones yainstauradasy establecidas (comohistoria cronolégica
yno como historiade las ideas) en el campo de las hegemonicas, para
seguir con la nomenclatura foucaultiana, ciencias humanas: «Se
puede ahora invertir la direcciéon de la marcha...», anuncia este
pensador francés (Foucault, 1969: 227).

Foucault afirma que no existe un sentido tinico de verdad, una
Verdad con «V» maytiscula que cuenta una sola historia definida
y delimitada, sino que son mas faciles de percibir las historias
especificas que, siguiendo a Giovanni Levi o a Carlo Ginzburg,
podriamos denominar microhistorias. Historias minimas que se
alejan de las dispersiones espacio-temporales tradicionales y se
entienden como un conjunto transformable e ilimitado. Gilles
Deleuze, sobre lo mismo, se cuestiona, en una carta dirigida a
Foucault (encarnado en su heterénimo Francois Ewald): «(...) silos
dispositivos de poder son constitutivos de verdad, si hay una
verdad del poder, debe haber como contra-estrategia algtin tipo
de poder delaverdad contralos poderes...» (Deleuze, 1977:23). Es
necesario, si seguimos a Deleuze, re-leer la categoria de verdad sin
ligarla y sin reconstruir bajo sus planteamientos —por lo que es
criticado Foucault-nuevas y actualizadas formulas de poder. Por
consiguiente, hay que proponer un poder de la verdad contra los
poderes establecidos que dictan el sentido tinico. Ya sean las
formas de poder que visualizamos en los modelos ejecutados por
la modernidad, es decir, y como lo dimos a entender en parrafos
anteriores, la soberania imperialista arborescente y los modelos que
Hardt y Negri diagnostican en el ambito de la postmodernidad
como nueva soberania postmoderna o imperial al diferenciarlo de los
ejercicios imperialistasmas proximos alamodernidad y su proyecto
de Verdad con «V» mayuscula. Sin olvidar, por supuesto -y
escapandose de los estudios de estos tltimos investigadores- que
el tema de la soberania, tanto Foucault como Deleuze lo dan por
saldado bajo la cuestién moderna —o, mas bien, predisciplinaria—

v3vfodosjup vanjoaj-al il v1OUIISISIY

=
O



<= Rodrigo Browne Sartoti

y no, necesariamente, bajo las secuelas «post» que analizan los
autores de Imperio y que transita hacia una soberania di§em'mada,
multiple y rizomatica en el terreno de lo postmoderno .

Como consecuencia de su comentario, Deleuze reflexiona en
dicha critica-epistolar incitando a Foucault a que hable de una
nueva concepcién de verdad. Para que haga un re-planteamiento
de la verdad desconectado de las permanentes tacticas de poder
que este tltimo pensador elabora largamente en sus conferencias
en Rio de Janeiro (1973), publicadas bajo el nombre de La verdad y
las formas juridicas (1998) y posteriormente ampliadas en su libro
Vigilar y castigar (1975).

Asi las cosas, esta provocacién deleuziana nos invita a
preguntarnos sobre la importancia que pueden tener ciertas
concepciones al quitarles la carga de «realidad y verdad social»
que éstas conllevan, mirandolas, por lo menos, bajo el velo de un
volumen muiltiple, donde se observan y diferencian nociones
heterogéneas, donde se pliegan, re-pliegan y des-pliegan -en el
sentido antropdfago-simbélico que le otorgamos a este concepto
activo y movedizo por si mismo- ideas especificas que no tienen
opcién alguna para imponerse una frente o sobre la otra, ni de
definirse e identificarse de manera sesgada y homogénea. Con
esto, podemos rescatar lanocién de archivo que propone Foucault:

Entre la lengua que define el sistema de construccién de las
frases posibles, y el corpus que recoge pasivamente las palabras
pronunciadas, el archivo define un nivel particular: el de una
practica que hace surgir una multiplicidad de enunciados (...)
disipa esa identidad temporal en que nos gusta contemplarnos a
nosotros mismos para conjurar las rupturas de la historia...
(Foucault, 1969: 220, 221, 223).

Con los argumentos que plantea Foucault y que Deleuze
enfatiza, surgen las bases epistemologico-metodologicas de la re-
lectura antropéfaga que tratamos de elucidar. El proyecto de
indagacion «arqueolégico» (alejado de su interpretacién formal y

I Para Hardt y Negrila soberania es una nocion totalmente europea ya que se
desarrolld en este continente, en coherencia con el crecimiento de la misma
modernidad. «El concepto constituyé la verdadera piedraangular dela construccién
del eurocentrismo» (Hardt y Negri, 2000: 74). La soberania moderna, entonces, se
transformé en el concepto crucial del dominio europeo, yaseadentro o fuera desus
fronteras, es decir, el dominio binario interno-externo del mundo. «Las formas
politicas democraticas, plurales o populares podrian declararse, pero la soberania
moderna realmente tiene una tinica figura politica: un tinico poder trascendente»

(Ibidem, 86).



tradicional que lo relaciona con ruinas que el paso del tiempo va
dejando de lado y que se encierran en su propia reserva y
marginacion) no instiga al sondeo y reconocimiento de ningtin
principio, sino describe los discursos como practicas especificas en
el elementoarchivo. La «<arqueologia» es una forma de re-escritura
delo yadefinido, es una transformacién que propone alternativas
a lo que, posteriormente, el mismo Foucault denominé como El
orden del discurso (1970).

La sugerente y polémica invitacion que Deleuze le hace a
Foucault, enel campodelaarqueologiayendirecciénaunanueva
concepcion de la verdad en el nivel de su propuesta micro-
analitica, es una proyecciéon de lo que se trata de exponer y
evidenciar desde la complicaciéon que ofrece la misma idea de
verdad. Esasicomolanecesidad porlacualaboga Deleuze supera,
como también lo hace premonitoriamente con las sociedades de
control,laestructuraenlaque quedasumergido Foucault poniendo
en cuestion las sociedades disciplinarias, explicadas bajo el ejemplo
panoptico de Jeremy Bentham (1784-1832).

Laidea de Deleuze anuncia un contra-poder, «(...) un poder de
la verdad contra los poderes» y pregunta si «(...) se encontrara en
esta renovacion una materia que se pueda volver contra el poder»
(Deleuze, 1977: 17). Una verdad donde el poder, como lo precisa
Jestis Ibafiez (1994), no se reserve el azar y si se reserve la norma.
La biisqueda de una estrategia que vaya contra la creacién de un
nuevo poder que pretenda transgredir al anterior instaurado y
establecido, pero sin caer en los resquicios y consecuencias
contagiantes de ese mismo modelo de poder.

3.2. Resistencia de la resistencia

Influidos porel proyectodeleuziano (y en ocasiones guattariano)
y la mirada postestructuralista, Hardt y Negri proponen una
estrategia de caracteristicas similares al explicar que el imperio
debe ser enfrentado a partir de un ejercicio multitudinario y
creativo -contraimperial, le llaman- que supere el poder de la
Verdad con «V»mayusculay que potencieunnuevoyrevalorizado
proyecto rizomatico y heterogéneo (antropéfago y no canibal),
surgido al diagnosticar, de la mano de las sociedades de control, un
nuevo modelo de soberania en el tejer y destejer de una de las
dispersasy polivalentes versiones dela postmodernidad. Es decir,
un proyecto contraimperial que se produzca en el interior de la
misma postmodernidad.

vSufodosjuy vingoa)-a4 i vidUISISTY

U1
[ty



Rodrigo Browne Sartoti

1
N

Jenaro Talens (1994), en el campo de nuestra investigacion, fue
uno de los principales teéricos que ayudd a comprender este doble
ejercicio de resistencia. Ejercicio que, posteriormente, tradujimos
al ambito del imperialismo y el in;_perio, desde las nociones de
Hardt y Negri. La resistencia doble’, para este pensador, se debe
enfrentar «(...) contra la nostalgia de la representacion -es decir,
contra la idea de un sujeto central a cuya vida remitira el texto
literario-, mediante una escritura que hable desde y no de una
experiencia individualizada...» y, por otra parte, contra el «(...)
sujeto descorporeizado del simulacro, permitiendo a la alteridad
que nos constituye circular libremente a través de un tejido que,
parafraseando a Roland Barthes, ya no estara ‘dominado por el
superego de la continuidad, un superego de evolucién, historia [y]
filiacion’» (Talens, 1994: 367).

En una primera lectura, y como ya lo vislumbramos con Silva
Echeto, entendemos de lo explicitado que se rompe la semejanza de
larepresentacion (como laafirmacién de unvinculorepresentativo)
anunciada por Foucault con el Esto no es una pipa de Magritte y
habilita, asimismo, una similitud que, para este pensador francés,
«(...)hacecircularel simulacrocomorelaciénindefinida y reversible
de lo similar con lo similar» (Foucault, 1973: 64). En consecuencia
con Talens, Silva Echeto anuncia la necesidad de transgredir los
codigos y aquellas representaciones que hanlevantado un sistema
desde una mirada Moderna, Colonial, Blanca y Patriarcal. «Hay
que provocar, pervertir, convertir a la representaciéon en una
trampa de simisma. Producir desde el afuera (antirepresentativo)
otra subjetivacién mas flexible y cuestionadora de los cédigos
establecidos» (Silva Echeto, 2003: 66).

En una segunda lectura, este proyecto de resistencia que
rescatamos de Talens es una idea fundamental para cuestionar y
transgredir la cultura del simulacro. La resistencia a la
representacién y su declarada muerte (aunque sus fechas de
expiracion y entlerro no coinciden y dependen de qué fuente
tedrica lo plantee) es un tema que elucidamos, incluso, desde los

* Hablamos de una resistencia a los modelos imperialistas modernos y de otra
resistencia, posterior, a los modelos imperiales postmodernos. Hablamos, entonces,
de la resistencia de la resistencia.

3 Michel Foucaultasociala crisis y pérdida de la representacion, en el siglo XIX,
conelsurgimiento dela modernidad. Particular y adelantada posicién ya que, para
otros pensadores, la representacién desaparece en momentos, por lo general,
posteriores. Este es el caso, para s6lo nombrar alguno, de Jenaro Talens, al sostener
queelciney lafotografia pertenecen, de manera metaférica, ala galaxia Gutemberg,
ya que estos discursos pudieron ser reconducidos e integrados en el marco de la



mismos proyectos postestructuralistas (como la deconstruccion,
por ejemplo), entre muchas otras tendencias que han diagnosticado
la construccién de sociedades limitadas y definidas, como lo
sugiere Foucault al indagar sobre la Verdad como tinica razén
occidental.

Pero, el segundo campo de resistencia es, desde nuestro punto
devista, elmotivoporelcualhay queenfrentarse alas consecuencias
de la simulacién y la virtualizacién que nos acarrean los nuevos
tiempos. En este contexto, nos invita Talens a buscar férmulas ya
no sélo para resistir la reconocida y cuestionada representacion,
sino las consecuencias que la apertura diseminada y laeliminacién
de éstas pueden producir. El conflicto, como sugiere Ibafiez, no se
acabé al morir la representacion, sino se dificulté al tratar de
escaparse de ésta: «(...) hay que cambiar las reglas del juego: no
simplificandolas (...) sino complicandolas (poniendo nuevas
dimensiones)» (Ibafiez, 1994: 113).

Eneste punto es donde vislumbramoslo que Talens, al referirse
al espacio del poema, asociaria con «Este lugar (simbdlico)
intermedio» y donde nosotros llegamos a una renovada nocién de
lo hibrido (Garcia Canclini, Bhabha, Todorov), lo mestizo (Ortiz,
Garcia Gutiérrez, Said, Todorov) y lo criollo (Glissant, Vazquez
Medel). Nociones que estimulan un pensamiento del ENTRE, un
third space (tercer espacio) enlaidea de HomiK. Bhabha (1994) que,
no so6lo cuestiona al pensamiento binario de la representacién,
sino se cuestiona y pretende transgredir los conflictos que, desde
los estimulos postmodernos, se multiplican por nuestras sociedades
glocalizadas (Virilio, 1995).

Es necesario, para nosotros y desde una mirada postestruc-
turalista, crear un proyecto contraimperial que se enfrente a las
cuestiones de unasingular postmodernidad que esta engendrando,
bajo su seno, una crisis sumergida en Un Mundo Feliz (y no Gran
Hermano) que tiene al control como un paradigma disperso, repar-

tradicion de la escritura: «(...) el cine, cuando empezd, funcionaba de acuerdo con
esa logica de la representacion que es un poco lo que esta en la base de la llamada
‘galaxia Gutemberg’» (Talens, 1998: 371). Partiendo del fundamento de que la
representacion estd enlaoposiciénentrelaverdad y lano-verdad, el cine, en cuanto
discurso, se puede relacionar con las producciones que se hicieron entre finales del
siglo XIX y mediados del XX, ya que «(...) lo que se hace ahora, que son peliculas,
pero no cine» (Ibidem, 372). Exponemos esto con la idea de que la modernidad (en
la cual Foucault clausuré la representacion) impuso, después de su reinado,
diversas secuelas que, a su vez y de alguna manera, circularon en sociedades
ulteriores.

& v8ufodosjuv vangaap-ad A viouis1SY



¢ Rodrigo Browne Sartoti

tido y, en muchas ocasiones, encubierto en cada uno de sus
rincones.

3.3. Lacriticaalos cultural studies (después dela « V» delaantropofagin)

Parallevaracaboun proyecto contraimperial, de enfrentamiento
contracultural, nos parece importante revalorizar ciertas
concepciones que, en periodos premodernos, modernos y
postmodernos, han sido envueltas bajo algunas calificaciones que
han disminuido su potencia multitudinaria, encasillandola, en la
medida de lo posible, dentro de lo «normal».

Sin ir mas lejos, y sélo para comenzar este apartado desde
nociones cercanas y contemporaneas, los cultural studies poco a
poco se han ido hundiendo en un discurso que los ha llevado a
interpretaciones, igual de validas que otras, pero que los ha
alejado de las proyecciones interdisciplinarias por las cuales se les
reconocid, sin olvidar ademds que -a pesar de ser apoyado por
intelectuales postcoloniales (hablamos de Edward Said y Homi
Bhabha, por ejemplo) - surgieron desde un ambito académico
proximo a las tendencias imperialistas britanicas y a las (esto
puede ser atin mas grave) corrientes del imperio que las cautiva y
controla bajo su dominio soberano-imperial. Aunque, los propios
estudios culturales, se enfrenten al imperio, éste los deja cobijarse
bajo su «nuevo orden»; lo que implica que ese control diseminado,
del mundo feliz supervisa y no aniquila (como en épocas
imperialistas) a sus detractores (Hardt y Negri, 2000). En este
ambito, nos parecen interesantes las preguntas que se hace Carlos
Reynoso al introducir su dura critica a los cultural studies:
«;Constituyen los estudios culturales una antidisciplina libre, o
reproducen los canones disciplinares de la ciencia normal? ;Han
cumplidolos estudios culturales su promesa de apertura, obuscan
instaurar alguna clase de ortodoxia?» (Reynoso, 2000: 13).

En todo caso, desde nuestra percepcion y siguiendo los cues-
tionamientos de Reynoso, encontramos en dicha disciplina, que
aboga por un modelo interdisciplinario, algunas lecturas
conservadoras que la han acercado, sobre todo en EE. UU. —que,

4 «Los estudios culturales no son necesariamente sinénimo de los estudios
postcoloniales, aunque ambos movimientos suelen mezclarse en ocasiones acotadas
(...) Moore-Gilbertsiente, a pesar de suadmiracién casiincondicional por ellos, que
dos de los autores canénicos del postcolonialismo mas o menos vinculados con los
estudios culturales (Gayatri Spivak y Homi Bhabha) estan produciendo textos
‘decepcionantes’ o ‘reciclados’, y que tienen poco que agregar a lo que ya aportaran
en sus producciones de principios de los afios noventa» (Reynoso, 2000: 31, 44-45).



sin ser el centro, es el paradigma del imperio— a proyectos de
derecha que se traducen en marginacion econémica, politica y
social y, por ende, de corte muy anti-interdisciplinario.

A pesar de que muchos culturistas encuentran en la estrategia
deconstructiva un mecanismo eficaz para la fundamentacion de
los cultural studies, Jacques Derrida al referirse a éstos indica, en el
marco de unas nuevas humanidades universitarias, lo siguiente:

Estas Humanidades por venir atravesaran las fronteras entre
las disciplinas sin que eso signifique disolver la especificidad de
cada disciplina dentro de lo que se denomina a menudo de modo
confuso la interdisciplinariedad o dentro de lo que se ahoga en
otro concepto que sirve para todo, los «cultural studies» (Derrida,
1998: 63).

Desde una mirada antropolégica5, Reynoso deja en claro las
cuestionables intenciones de este controlado movimiento de
resistencia que cataloga, despectivamente, como el tiltimo gritode
lamoda. «Lejos deser unaaperturahaciaalgonuevo, se manifiestan
mas bien como una clausura» (Reynoso, 2000: 9). Como expone
Howell (1997), no existen estudios de sociedades «exdticas»
marginales que hayan surgido de los estudios culturales ya que
sus defensores se interesan, en primer lugar, por entender los
procesos sociales desde su propio dominio cultural, «(...) por los
cuales entiendo (y ellos entienden) el ‘Occidente’ capitalista
industrializado...» (en Reynoso, 2000: 25).

Algo similar, sucedié cuando el propio Derrida tuvo que
desmarcarse de la estrategia deconstructiva-gramatolégica ya que su
proyecto trasgresor por excelencia, a través de la operacion
diferencia-différance, se vio envuelto en justificaciones tedricas
para modelos politicos de derecha, sesgados y cerrados con
elementos que se escapan del planteamiento (e incluso de la
revalorizacion que nosotros aplicamos al proyecto deconstructivo)
sobre cuestiones criticas, «(...) no s6lo a la historia del concepto de
hombre sino a la historia misma de la nocién critica, a la forma y
a la autoridad de la cuestién, a la forma interrogativa del

% «(...) elmarco contra el cual ofrezco contrastar los estudios culturales es el de
las ciencias sociales en general y la antropologia en particular, sin que este en juego
ninguna teoria concreta» (Reynoso, 2000 13). Entendemos, por tanto, que el punto
de vista de Reynoso es disciplinario, desde la antropologia. Para enfatizar lo
anterior, podemos decir que su libro se denomina: Apogeo y decadencia de los estudios
culturales. Una vision antropolégica (2000).

v3vfodojup pingaaj-al i vIOUISISAY

191
€}



< Rodrigo Browne Sartoti

pensamiento...» (Derrida, 1998: 112-13). En pocas palabras, dichas
lecturas construyeron (y no deconstruyeron) un nuevo universal
a partir de una de las posturas -como es la deconstruccién-
planteada para intervenir los significados transcendentales, es
decir, los universales estaticos y estriados.

Finalmente, no podemos dejar de mencionar uno de los mas
manoseados subproductos de los estudios culturales: el
multiculturalismo. Las versiones existentes en torno al multicul-
turalismo han propiciado un enclaustramiento de esta misma
nocién y su mads extrema tendencia a crear ghettos dentro de
sociedades multirraciales pero marginadoras. Silva Echeto trata
con precisién este tema-denuncia ya que, en la actualidad, no se
puede hablar con soltura y en el sentido heterogéneo de lo
multicultural. El multiculturalismo esta infectado de posiciones
«(...) que corren el riesgo de volver esencialistas y estaticas a las
culturas» (Silva Echeto, 2003: inédito). Asi lo expresa el escritor
brasilefio Milton Hatoum:

Brasil es un ejemplo de sociedad mestiza, algo que es muy
diferente del multiculturalismo norteamericano, que intenta dividir
y confinar las culturas en espacios cerrados para no mezclarlos.
Una sociedad que sélo mira hacia si misma no puede entender la
riqueza (...) del mundo. Cada uno de nosotros tiene su historia
particular, y sulengua materna, o su suelo y su paisaje primordial.
Pero no significa que seamos impermeables a otras culturas. Para
un brasilefio, el mestizaje es algo natural, de nacimiento, y nuestra
mayor creencia... (Hatoum, 2002: 10).

Desde este punto de vista, también lo entiende Cary Nelson
(1996), al precisar que en América del Norte, el multiculturalismo
se reduce, por lo general, a una forma politica de identidad
competitiva que redunda en grupos oprimidos y marginados, en
«(...) una jerarquia basada en el registro historico de sus
sufrimientos» (en Reynoso, 2000: 32). Griiner, por su parte, lo
encasilla como un «fetichismo de la diversidad abstracta» que
olvida las contemporaneas relaciones de poder y violencia
intercultural, asegurando que el multiculturalismo es un objeto de
deseo secreto del racismo, «(...) el Poder sélo vestira sus ropajes
multiculturalistas mientras nadie se proponga seriamente decirle
alacaraqueesta desnudo. De otramanera, lo que hard sera arrojar
sus toneladas de bombas sobre cualquier cultura que (...) pretenda
afirmarse como auténtica diferencia» (Griiner, 2002: 23). Es mas,
este investigador culpa a los estudios culturales de trivializar



parte de los conceptos que han perdurado estos tltimos afios y
entre los cuales, por supuesto, se encuentra el multiculturalismo.

Por lo mismo, es necesario revalorizar estos conceptos para
adaptarlos a las nuevas lecturas hibridas, mestizas y criollas que
-pensamos- deberian cuestionar a las identidades cerradas en
beneficio de unas identificaciones rizomdticas y plurales.
Subvirtiendo, incluso, los propios proyectos asfixiantes de un
sector de la postmodernidad que se entusiasmé con el poder y
control de la soberania imperial, olvidando que -como sugiere
Deleuze a partir de Foucault- es necesario buscar una verdad que
se desligue del poder candnico y que -consideramos- debe ser
generada dentro de las propias re-territorializaciones y des-
territorializaciones de la postmodernidad. Esta es la emergencia
que aboga por un proyecto de revalorizacién conceptual que se
presenta como un programa de subversion, cuyo proposito es
contrarrestar el proyecto imperial, el sujeto descorporeizado del
simulacro, si retomamos el segundo punto a resistir que expone
Talens.

En consecuencia, puede ser de utilidad re-leer y recuperar, por
ejemplo, este tipo de estudios desde una mirada latinoamericana
(Silva Echeto, 2004), sin dejar de lado -como lo explica Néstor
Garcia Canclini (1999)- la primaria version (sin nombre propio)
que tuvieron en dicho continente. Asi también lo entiende Jestis
Martin Barbero (1997) al precisar que el incentivo para estudiar la
«cultura» noviene del exterior, sino que fue captado delas lecturas
de José Marti y de José Maria Arguedas: «Nosotros habiamos
hecho estudios culturales mucho antes de que esa etiqueta
apareciera» (en Silva Echeto, 2004).

Conjugaciones culturales que surgieron mucho antes de que
éstos fueran definidos como cultural studies enlengua anglosajona
(estonos invita a reflexionar, por una parte, que la popularidad en
el ambito académico proviene, por una parte, de sunacimiento en
el Occidente patriarcal y, por otra, de su no-nacimiento o
marginacion en la version externa) y que sus bases inter y
transdisciplinarias e inter y transculturales estan implicitas en un
continente en permanente conflicto, contaminacion y -en palabras
de uno de los pioneros y mas olvidados en estas investigaciones,
como es el antropologo cubano Fernando Ortiz (1947)- desde una
idea transcultural en referencia a las mezclas de este «nuevo
continente». Al respecto, Garcia Canclini precisa:

(...) que las busquedas transdisciplinares, el estudio de la

v8ufodojup vingoaj-a i v1oUIISISIY

1S}
~



Rodrigo Browne Sartoti

a1
Qo

multiculturalidad y sus vinculos con el poder tenian formatos
distintos que en Estados Unidos, y a la vez diferentes en México y
Peru, donde lo intercultural pasa en gran parte por la presencia
indigena, o en el Caribe, donde es central lo afroamericano, o enel
Rio de la Plata, en que el predominio de la cultura europea simulé
una homogeneidad blanca. Cuando se pregunta quiénes son

nuestrosotros, larespuestano eslamismaen toda América Latina,
ni en todo Estados Unidos (Garcia Canclini, 2000: 38).

4" estrategin: Resistencia y re-lectura antropdfaga

A partir de lo mencionado, podemos concluir que uno de los
propésitos que nos llevé a plantear el presente proyecto
antropdéfago, se debe a la reflexiéon que nos invita a confirmar que
muchos de los conceptos que en este trabajo utilizamos, se
encuentran sumergidos en lo mas recondito de lo nictomorfo como
explicaria Gilbert Durand (1960). Conceptos desprovistos de valor
y considerados comoun puntonegativoyencontradelos principios
sociales creados por los imaginarios euroccidentales. Nociones
que, acufiadas en épocas anteriores, se han tefiido de una carga
que supera sus propios planteamientos iniciales y se encuentran
definidas a partir de modelos premodernos o modernos, como,
por ejemplo, la misma antropofagia que fue transformada en
sinébnimo de canibalismo, a partir de algunas caprichosas e
interesadas conclusiones obtenidas por los conquistadores de
Américay,enespecial, por Cristébal Colén. Asiloanalizé Foucault
en su momento: «(...) para evitar que entre estos petit blancs y los
colonizados se anudara una alianza (...) se les dotaba de una solida
ideologia racista: atencion, vais a ir a donde los antropéfagos»
(Foucault, 1972: 53).

Eselcasode palabrascomo perversion, trasgresion, subversion
que, por supuesto, tratamos de re-leer para «re-dibujarlas» en
otros contextos, diferentes a los instaurados por el discurso de
autoridad. La trasgresionalasnormas propuestas por lasoberania
modernay alassecuelas y construcciones delasoberaniaimperial,
es uno de los objetivos de esta empresa que no, necesariamente,
valida dichas nociones sino que las destifie de la mitologia blanca
(Derrida, 1971), pintandola con colores intermedios y tercero
espaciales que se agrietan en un ejercicio diverso e hibrido.

Eldiscursode Occidente, enel caso particulardelaantropofagia,
logré6 homogeneizar a tal nivel su version de esta idea que fue
capaz dehomologar dichanociénconlade canibalismo. Partiendo
de la base que, hasta el siglo XV, el vocablo antropdfago se



relacionaba con los salvajes hombres de la prehistoria que se
ubicaban en, segiin W. Arens, «(...) los limites de la civilizacién
occidental que comian carne humana» (Arens, 1979: 47).

Un siglo después, la versién sobre la antropofagia pre-
«descubrimiento» de América comenzo6 a cambiar rotundamente
entre los habitantes de Europa y se produjo una lectura nueva y
oportuna del término. La antropofagia lleg6é a asociarse con el
canibalismo, segtin Sofia Reding Blase (1992), a través del proceso,
en palabras de Todorov (1982), libre interpretativo que Colén
llevé a cabo al referirse al Sefior de los Sefiores o emperador de
China, conocido, enla Europa dela época por los relatos de Marco
Polo, como Gran Kan. Este elocuente ejemplo se potencié con la
interesada adaptacion del término nativo cariba. Asi lo explica,
Reding Blase:

Su fuerte deseo por llegar a las tierras del Gran Kan lo lleva a
una serie de interpretaciones de la lengua de los lucayos que
resultan, porlo general, bastante chuscas. Colon escuchala palabra
‘cariba’ que los lucayos emplean para designar a los habitantes
antropoéfagos de las Antillas Menores, pero afirma, terco, que la
palabra es’caniba’, la cual significa, a su parecer, ‘habitantes de las
tierras del Gran Kan’. También entiende que dichos canibas tienen
cabeza de perro (can) con las cuales se comen a sus victimas, lo que
le hace pensar que estos hombres ‘debian ser del sefiorio del Gran
Can’(...) Colén ya no dudé ni un dpice que habia llegado al pais del
Gran Kan cuando oydé decir que tierra adentro de Cuba, o
‘Cubanacén’, habia oro (Reding Blase, 1992: 36-37).

Una lectura heredada de este nuevo sindénimo para la
antropofagia fue utilizada, en varios de sus escritos, por William
Shakespeare. Por ejemplo, en su obra de despedida, The Tempest
(1611), el dramaturgo britanico propone como esclavo salvaje y
deforme a un personaje llamado Calibin que en uno de los pasajes
de la pieza sentencia: «You taught me language; and my profit on
't / Is, I know how to curse. The red plague rid you / For learning
me your language!» (Shakespeare, 1611: 8). Roberto Fernandez
Retamar, en sulibro Calibdin (1971) indica que Shakespeare obtuvo
el términodelatraduccioninglesadellibrode Michel de Montaigne
donde figura el ensayo denominado De los canibales y donde el
pensador francés sostiene:

No dejo de reconocer la barbarie y el horror que supone
comerse al enemigo, mds si me sorprende que comprendamos y
veamos sus faltas y seamos ciegos para reconocer las nuestras.

vSvfodoijuy vangaaj-as il Y1oUISISIY

U1
\O



& Rodrigo Browne Sartoti

Creo que es méas barbaro comerse a un hombre vivo que comérselo
muerto; desgarrar por medio de suplicios y tormentos un cuerpo
todavia lleno de vida, asarlo lentamente, y echarlo luego a los
perros o a los cerdos; esto, no sélo lo hemos leido, sino que lo
hemos visto recientemente, y no es que se tratara de antiguos
enemigos, sino de vecinos y conciudadanos, con agravante
circunstancia de que para la comision del tal horror sirvieron de
pretexto la piedad y la religion. Esto es mds barbaro que asar el
cuerpo de un hombre y comérselo después muerto. Podemos,
pues, llamarlos barbaros en presencia de los preceptos que la sana
razén dicta, mas no si los comparamos con nosotros, que los
sobrepasamos en todo género de barbarie. Sus guerras son
completamente nobles y generosas; son tan excusables y abundan
en acciones tan hermosas como esta enfermedad humana puede
cobijar (Montaigne, 1604: 115-116).

La version de Montaigne sobre los canibales es pionera y
diferente en su época. Por tanto, la pregunta ante tal declaracién
es: jpor qué Shakespeare hizo aquella lectura deforme y salvaje
del Calibdn si, en principio, se basaba en la particular opinién del
politico francés? La pregunta queda abierta y suponemos que la
figura del canibal estaba tan instituida y definida que las palabras
de Montaigne no afectaron mayormente al dramaturgo britanico.
Segiin Fernandez Retamar: «Caliban es anagrama forjado por
Shakespeare a partir de «canibal» -expresién que, en el sentido de
antropofago, ya habia empleado en otras obras, como La tercera
parte del Rey Enrique VI y Otelo-y este término, a su vez, proviene
de «caribe» (...) en Shakespeare (...) Calibdn/canibal es un esclavo
salvaje y deforme para quien son pocas las injurias» (Fernandez
Retamar, 1995: 27 y 30).

Para este escritor cubano, Calibdn es el fiel representante de la
América Latina mestiza que se enfrenta al intachable personaje de
Shakespeare: Prospero, el duque legitimo de Mildn que arriba a la
isla caribefia de Calibin para someterlo bajo las consignas de la
Europacolonial: «Préspero-contintia Fernandez Retamar-invadi6
las islas, maté a nuestros antepasados, esclavizo y le ensefi6é su
idioma para poder entenderse con él: ;qué otra cosa puede hacer
caliban sino utilizar ese mismo idioma para maldecirlo, para
desear que caiga sobre €l ‘la roja plaga’?» (Ibidem, 39).

Desde un punto de vistaméas radical, observa este fenémeno el
creador del «Manifiesto antropéfago» Oswald de Andrade, quien
describe a su propio Calibin como una mezcla entre canibal y
caribe e indio antropéfago que no cumplia con la labor de
enfrentarse al colonizador, sino que lo devoraba, asumiendo, asi



y como lo prescribe su dieta alimenticia, las virtudes del enemigo
para lograr, con esto, superar las asperezas de la alteridad y dar
vida al intercambio de las hibridaciones. Por tanto, Calibin para
estos autores es el hibrido, es el ejemplo del modelo de
transculturalidad que anuncidbamos con Fernando Ortiz y que
relacionamos con el proceso de trasgresion antropofaga que nos
parece oportuno considerar como dispositivo de resistencia, no
solo para el agobio de la representacién, sino también para los
efectos simulados de las sociedades de control .

Aunquerechace laslecturashibridas y contaminantes’, Griiner
(2002) cataloga como una «excepcioén notable» de, en y desde
América Latina la proyeccién antropéfaga, esgrimiendo que ésta
surge tanto por su practica como por la reflexién tedrica que
provoca:

(...) el movimiento antropofigico brasilefio, a partir de Oswald de
Andrade y su continuidad en poetas-criticos como Haroldo de
Campos. Enefecto, como punto de partida paraabordarel problema
delaidentidad cultural y lalegitimacién del desarrollo «nacional»
del trabajo intelectual en los paises «subdesarrollados», los poetas
concretistas de esa generacion fueron capaces de recuperar desde
el emblematico Macumaina de Mario de Andrade hasta las tesis
criticas sobre el logocentrismo de origen platénico (y de proyeccién,
diriamosahora, «orientalista») de Jacques Derrida. La «<identidad»
brasilefia fue concebida asi como la constante constriccion de una
diferencia, busqueda que en si misma es el «modo brasilefio» de ser
universal. El propio Haroldo de Campos desarrolla esta perspectiva
des-centralizante en sus estudios sobre el desarrollo del barroco
latinoamericano, sobre el modelo de la antropofagia oswaldiana,
que «digiere» otras culturas «vomitando» lo que no le es titil para
aquella construccion diferencial (Griiner, 2002: 370-371).

5" estrategia: A modo de cierre

A partir de esta propuesta tedrico-critica dela cultura, y basado
en el proyecto de revalidacion conceptual que trazamos a lo largo
del presentearticulo, proponemos unare-lecturadelaantropofagia.

¢ «(...) debatimos criticamente -y no sin cierto sarcasmo, hay que reconocerlo-
el sueno de la hibridez cultural, al menos en sus versiones mds ramplonas que
pretenden que la globalizacién posmoderna (aun descontando todos sus males)
permite didlogos, solapamientos, coexistencias, mezclas o mutuas fecundaciones
‘interculturales’, y que por esa via no hay mas que celebrar el advenimiento de un
mundo a la vez culturalmente multiple y espacial y temporalmente integrado»
(Griiner, 2002: 21-22).

v3vfodosjup pangdaj-aL fi vIdUISISAY

(o)
e



Rodrigo Browne Sartoti

o)}
[N

Antropofagia desconectada de los cdnones canibales y calibanes
que se han instaurado desde la premodernidad y la modernidad.
Coneste impulso estimulamos unnuevo ejercicio pararevalorizar
la antropofagia, no sélo en la resistencia a las irrupciones de la
modernidad, sino a los problemas que hemos diagnosticado en
ambitos postmodernos.

El movimiento antropdfago brasilerio batallé desde un primer
momento con las nociones que se habian levantado desde las
creencias y postulados canibales. Jorge Schwartz (1991) enfatiza,
al respecto, que la propia metafora de la antropofagia brasilefia va
impregnada de un espiritu interdisciplinario (lejano al de los
cultural studies), plural, que se expresa en la postmoderna nocién
canibal de apropiacién o hibridacién cultural y que es asociable,
como lo podemos apreciar, con los principios que exponemos y
con los que llevamos a cabo nuestro proyecto investigador. «So a
antropofagia nos une. Socialmente. Econdémicamente.
Philosophicamente» (de Andrade, 1928: 2). Por lo mismo,
manifiesta Subirats que la mocién de do Amaral y de Andrade
debe entenderse como una mirada opuesta al desarrollo de la
técnica y de la artificialidad de los simulacros y su redencién
virtual. «La edad de oro, en fin, que las vanguardias europeas se
prometian como un futuro virtual, fue reivindicada
antropofagicamente por los artistas brasilefios como el trasfondo
cultural de una realidad plurirreligiosa, multiétnica y
multicultural» (Subirats, 2000: 29), retomando y revalorizando -
como lo dijimos- las mismas nociones que la propia
postmodernidad ha mal tratado bajo su alero. Por ello, desde la
postmodernidad es necesario re-inventar, re-emplazar ciertos
postulados para acarrearlos a nuevos proyectos que permitan
recuperar la descorporeizacion provocada por la virtualidad del ser
(Varela, 1992).

A partir de este programa de subversion, animamos -desde las
manos de Eduardo Subirats, de Ericson Siqueiro y de Norval
Baitello Junior- una férmula antropéfaga simbdlica para resistir,
desde los postulados emancipadores de Oswald de Andrade y
como metéfora de los nuevos tiempos, un proyecto contraimperial
que se alimente y aprenda a discernir, crear y pensar en las
sociedades de control, con el sencillo propésito de aventurar, desde
universidades sin condicion y bajo proyecciones de différance, unas
nuevas humanidades (Derrida, 1998) oun nuevo humanismo (Vazquez
Medel, 2002). En sintesis, la re-lectura de la antropofagia, desde
postulados signicos-simbélicos, como programa de subversion



nomadolégico, como mdquina de guerra -entendiendo la maquina
como una pieza de lo humano: maquina de lo humano y no contra
lo humano- y como proyecto de resistencia para superar los
modelos soberanos, ya no sélo imperialistas, sino también y sobre
todo, imperiales.

Estaes, paranosotros, laemergencia del cambio de milenio por
el cual transitamos. Emergencia contraimperial que puede ofrecer,
desde nuestro punto de vista, una estrategia antropdfaga simbolica
en beneficio de una apertura intercultural, desmintiendo los
discursos que abogan por un después de la postmodernidad
apocaliptico (Reynoso, 2000) y luchando por una renovacién, por
«(...) una diferencia de potencial que produzca un tercero o algo
nuevo», en palabras de Deleuze (1985:240). Dispositivos que
desde la postmodernidad no permitan el paso a lo apocaliptico,
sino despierten alternativas plurales y multitudinarias. Por eso,
pensamos que los estudios culturales no son un paso tendiente a
solucionar y confrontar los problemas de lo postmoderno, sino
son una figura viciada que ha descansado en su popularidad y
éxito editorial para tratar de romper con los canones, logrando,
con esto, canonizarse a si misma.

En consecuencia, es necesario revalorizar las ideas y nociones
que giran en torno a una inter o transdisciplinariedad gastada y
cansada bajo el soporte de los estudios culturales y re-leerla desde
una mirada transgresora y perversa que, a su vez, cuestione estos
conceptos. Una mirada que supere los sintomas antidisciplinarios
que vislumbran los acérrimos defensores de los estudios culturales.
Después de un trabajo «arqueoldgico», ;podriamos hablar de una
indisciplina? ;Podriamosjugar conunaindisciplina deladisciplina?:
paraponerenjaquealointer, trans o antidisciplinario y sobrepasar
a los propios estudios culturales’.

Nuestro propésito no es combinar los estudios culturales con
las posturas postmodernas, sino desde una de las tantas
postmodernidades re-estudiar la cuestiéon de la disciplina para
buscar alternativas que ayuden a escapar de los vicios, como los

7 Algunos esbozos sobre la indisciplinariedad expusimos en la presentacion
del catalogo del montaje «El eterno retorno» del artistas Jestis Algovi. Exposicion
realizada, entre el 27 de febrero y el 28 de marzo de 2004, en la «Sala Pescaderia
Vieja» del Instituto de Cultura de Jerez de la Frontera. BROWNE, Rodrigo (2004):
«La indisciplina de la disciplina. Desde un arte rizomatico a la provocaciéon
antropofaga». El eterno retorno. Jerez dela Frontera, Instituto de Culturade Jerez de
la Frontera.

v8vfodosjup vangoal-a i p1oU}SISAY

(o))
(@8]



@  Rodrigo Browne Sartoti

mismos cultural studies, quehansurgidoenel seno de esta tendencia.
«Cuando se combinan estudios culturales y postmodernismo el
resultado es de una ortodoxia acaso mas acentuada, un
fundamentalismo de lo que debe y lo que no debe hacerse»
(Reynoso, 2000: 73).

Re-lectura regenerativa que implementa una férrea voluntad
paraconfrontar -como asegura Griiner (2002)- 1o establecido, de
mirar cara a cara los imposibles y en vez de renegar las nuevas
alternativas, remontar unaestrategia que permita cambiaraquellos
desajustes que,enlaactualidad, aquejan y afectan. Nuevaestrategia
de teoria critica de la cultura que podria haber sido esbozada
desde los propios estudios culturales y cuyo fin hubiese sido
reconstruirse a si mismos, para revalorizarse y para luchar «
comonolohizo-contra «(...) elanélisis del modo como actualmente
la Cultura en tanto tal es un instrumento de alineacion, dominacién
y ‘engafio de masas’» (Griiner, 2002: 40).

Asflo indica Milton Hatoum -brasilefio de origen libanés y uno
de los maximos renovadores de la actual literatura de su pais,
quien en su tultima novela describe a una «Sherezade del
Amazonas» y a un «mosaico amazonico, pero también moro»:
«Nohay culturaaislada, puray auténtica. La culturaes mezcla (...)
separarla es una locura que puede llevar a la exclusién, al
totalitarismo, a la idea de que la “gran cultura’ es la de los centros
homogéneos» (Hatoum, 2002: 18).

6. BIBLIOGRATFIA

ANDRADE, Oswald de (1924): «Manifiesto de la poesia Pau-Brasil», Las
vanguardias latinoamericanas. Textos programiticos y criticos. Madrid,
Catedra, 1991.

— (1928): «Manifesto Antropéfago», Revista de Antropofagia (1928-1929),
reedicao darevistaliteraria publicada em Sao Paulo-1e2" «dentigoes».
Sao Paulo, Abril e da Metal, pags. 3y 7.

(1942): «El movimiento modernista», Brasil 1920-1950: de la Antropofagia a
Brasilia. Valencia, IVAM, 2000.

ARENS, W. (1979): El mito del canibalismo. Antropologin y antropofagia.
México, Siglo XXI, 1981.

BAITELLO JUNIOR, Norval (19-20.01.2000): Conferencias impartidas en
la Asignatura «Eltiempo y el espacio enla comunicacién» del Programa
de Doctorado «Proceso de la comunicacion», Universidad de Sevilla.

—(2002a): «A Iconofagiaea Antropofagia. Asimagens quenosdevoram”,
Comuniquiatra. 5, Sevilla, Montevideo y Valparaiso, http://

www.comuniquiatra.dk3.com



— (2002b): «;Pueden las imagenes devorar a los hombres? Iconofagia y
Antropofagia», Comuniquiatra. 5, traduccion de Graciela Machado
Lima conla colaboraciéon deRodrigo BrowneSartori, Sevilla, Montevideo
y Valparaiso, http:/ /www.comuniquiatra.dk3.com

— (2003): «Publicidade e imagen: a visao e seus excessos», Publicidade e
Cia. Sao Paulo, Thomson.

— (2004): «Las cuatro devoraciones. Iconofagia y antropofagia en la
comunicacion y la cultura», Comunicacion. Revista Internacional de
Comunicacion Audiovisual, Publicidad y Estudios Culturales. 2, Sevilla,
Departamento de Comunicaciéon Audiovisual, Publicidad y Literatura
(En prensa).

BAUDRILLARD, Jean (1995): El crimen perfecto. Barcelona, Anagrama,
1996.

BENTHAM, Jeremy (1784-1832): El pandptico. Madrid, La piqueta, 1989.

BHABHA, Homi K. (1994): El [ugar de la cultura. Buenos Aires, Manantial,
2003.

DELEUZE, Gilles (1977): «Deseo y Placer», Archipiélago, 23, Barcelona,
1995, pags. 12-20.

— (1985): La imagen-tiempo. Estudios sobre cine 2. Barcelona, Paidés, 1996.

—(1990): «Post-scriptum sobre las sociedades de control», Conversaciones
1972-1990. Valencia, Pre-textos, 1996.

DELEUZE, Gilles y GUATTARI, Félix (1972): El AntiEdipo Capitalismo y
esquizofrenia. Barcelona, Paidés, 1995.

— (1976): Rizoma (introduccion). Valencia, Pre-textos, 1997.

— (1980): Mil mesetas Capitalismo y esquizofrenin. Valencia, Pre-textos,
2000.

DERRIDA, Jacques (1967): De In Gramatologin. Buenos Aires, Siglo XXI,
1971.

— (1971): «La mitologia blanca. La metafora en el texto filoso6fico»,
Mirgenes de la filosofin. Madrid, Catedra, 1989.

— (1998): La Universidad sin condicion. Madrid, Trotta, 2002.

DURAND, Gilbert (1960): Las estructuras antropologicas de lo
imaginario.Introduccion a la arquetipologia general. Madrid, Taurus, 1981.

FERNANDEZ RETAMAR, Roberto (1995): Calibin Contra la Leyenda
Negra. Lleida, Edicions de la Universitat de Lleida.

FOUCAULT, Michel (1966): Las palabras y las cosas. México, Siglo XXI,
1986.

— (1969): La arqueologia del saber. México, Siglo XXI, 1996.

— (1970): El orden del discurso. Barcelona, Tusquets, 1999.

— (1972): «Sobre la justicia popular. Debate con los Maos», Un didlogo
sobre el poder y otras conversaciones. Barcelona, Alianza, 2001.

— (1973a): Esto noes una pipa. Ensayo sobre Magritte. Barcelona, Anagrama,
1989.

— (1973b): La verdad y las formas juridicas. Barcelona, Gedisa, 1998.

— (1975): Vigilar y castigar. Madrid, Siglo XXI, 1994.

GARCIA CANCLINI, Néstor (1989): Culturas hibridas. Estrategias para
entrar ysalir de In modernidad. México, Grijalbo.

& vSvfodosjuv vangoa-ai il viouagsISaYy



& Rodrigo Browne Sartoti

— (1999): La globalizacion imaginada. Buenos Aires, Paidos.

— (2000): «La épica de la globalizacién y el melodrama de la
interculturalidad», Nuevas perspectivas desde/sobre América Latina: el
desaﬁ’o de los egtudios culturales, Santiago de Chile, Cuarto propio.

GARCIA GUTIERREZ, Antonio (2002): La memoria subrogada. Mediacion,
cultura y conciencia en la red digital. Granada, Universidad de Granada.

GINZBURG, Carlo (1986): El queso y los gusanos. Barcelona, Muchnik.

GLISSANT, Edouard (1996): Introduccién a una poética de lo diverso.
Barcelona, del Bronce, 2002.

GRUNER, Eduardo (2002): E! fin de las pequeiias historias. De los estudios
culturales al retorno (imposible) de lo trdgico. Buenos Aires, Paidds.

HARDT, Michael (2002): «El imperio contraataca». Entrevista de Marina
Garcés y Santiago Lopez Petit, Archipiélago, 53, Barcelona, pp. 61-65.

HARDT, M. y NEGRI, Antonio (2000): Imperio. Buenos Aires, Paidés,
2002.

HATOUM, Milton (2002): «No se puede escribir sobre lo que se recuerda
con nitidez». Entrevista a Milton Hatoum de Javier Rodriguez Marcos,
«Babelia», El Pais, Madrid, pag. 10.

IBANEZ, Jests (1994): El regreso del sujeto. La investigacion social de segundo
orden. Madrid, Siglo XXI.

LEVI, Giovanni (1996): «Sobre microhistoria», Formas de hacer historia.
Madrid, Alianza, pp. 119-143.

MONTAIGNE, Michel de (1604): «De los canibales». Ensayos Escogidos
(1959), México, U.A.M., 1978.

ORTIZ, Fernando (1991): Contrapunteo cubano del tabaco y el aziicar. La
Habana, La Habana Editorial de Ciencias Sociales.

ORTIZ, Renato (2000): «Diversidad cultural y cosmopolitismo», Nuevas
perspectivas desde/sobre América Latina: el desafio de los estudios culturales.
Santiago de Chile, Cuarto propio.

REDING BLASE, Sofia (1992): El buen salvaje y el canibal. México, U.A.M.

REYNOSQ, Carlos (2000): Apogeo y decadencia de los estudios culturales. Una
vision antropoldgica. Barcelona, Gedisa.

SAID, Edward W. (1978): Orientalismo. Madrid, Libertarias, 1990.

SCHWARTZ, Jorge (1991): «Periferias textuais», Sao Paulo http://
www.usp.br/revistausp/n3/fjorgetexto.html

SEGURA CONTRERA, Malena (2002): Midia e pdnico. Saturagao da
informagao, Violencia e Crise Cultural na Midia. Sao Paulo, Annablume y
Fapesp.

(2004): «Los monstruos en/de los mass media», Sin Carne. Cuerpos de muijer:
comunicacion y poder. Sevilla, Arcibel.

SHAKESPEARE, William (1611): «The Tempest», The complete dramatic
and poetic works of William Shakespeare. Philadelphia and Chicago, The
John C. Winston Company.

SILVA ECHETO, Victor (2003a): Comunicacion, informacion y
transculturalidad. La construccion de la identidad y la multiplicidad de las
culturas. Tesis Doctoral. «Programa Interdisciplinar en Estudios
Culturales Literatura y Comunicacién», Departamento de




Comunicacién Audiovisual, Publicidad y Literatura, Universidad de
Sevilla, Sevilla.

— (2003b): «Las representaciones y los simulacros: lamujer en el ciney en
los medios de comunicacién», Las mugjeres, los Saberes y la Cultura.
Sevilla, Arcibel.

— (2004): «Los estudios culturales y los estudios en comunicacion en las
Américas», Actas ler. Congreso Internacional «El futuro de la
comunicaciéon». Facultad de Comunicacién. Universidad de Sevilla.
Sevilla (En prensa).

SUBIRATS, Eduardo (2000a): «Antropofagia contra globalizacién o el
Paraiso en América Latina», Quimera, 193-194, Barcelona, pp. 88-91.
— (2003a): «Rio virou ruina de cidade historica cercada de favela»,
entrevista de Claudia Nina, Vitruvius, Sao Paulo, http://

www.vitruvius.com.br.arquitextos

— (2003b): A peniiltima visao do Paraiso. Sao Paulo, Studio Nobel.

TALENS, Jenaro (1989): «El espacio del poema», Cenizas del sentido.
Madrid, Catedra (=1973).

— (1994): «Escritura contra simulacro. El lugar de la literatura en la era
electronica». El sujeto vacio, Madrid, Catedra, 2000.

— (1998): «Imagen y tecnologia», El sujeto vacio. Madrid, Catedra, 2000.

— (2000): «Introduccioén: Vicisitudes de la identidad. De la lectura como
didlogo o el sujeto vacio», El sujeto vacio. Madrid, Catedra.

TODOROV, Tzvetan (1982): La conquista de América. El problema del Otro.
México, Siglo XXI, 1998.

VARELA, Francisco J. (1992): La habilidad ética. Barcelona, Debate, 2003.

VAZQUEZ MEDEL, Manuel Angel (2001): «El gran mediodia: sobre la
transhumanizacion», TCC revista electronicadel GITTCUS, Universidad
de Sevilla, Sevilla, http://www.cica.es/aliens /gittcus/li.htm

— (2002a): «Un lugar en el mundo. Para una teoria del emplazamiento»,
Articulo inédito analizado en los talleres del Grupo de Investigacién en
Teoria y Tecnologia de la comunicacién (GITTCUS), Departamento de
Comunicacion Audiovisual, Publicidad y Literatura, Universidad de
Sevilla, Sevilla.

— (2002b): «Mundializacién, comunicacion y nuevo humanismo.
Implicaciones educativas», TCC revista electrénica del GITTCUS,
Universidad de Sevilla, Sevilla, http:/ /www.cica.es/aliens/gittcus/
li.htm

VIRILIO, Paul (1995): La velocidad de liberacion. Buenos Aires, Manantial,
1997.

v8vfodosjup vanjdal-a4 il vIdOUIISISTY

o)}
~






	Resistencia y re-lectura antropófaga, estudios culturales e (in)disciplina

