
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2005)

Heft: 6

Artikel: Resistencia y re-lectura antropófaga, estudios culturales e (in)disciplina

Autor: Browne Sartori, Rodrigo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047418

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Resistencia y re-lectura antropôfaga, estudios
culturales e (in)disciplina.

Rodrigo Browne Sartori Universidad Austral de Chile

1" estrategia: estado de la cuestiôn

La idea de trabajar y replantear las posibles lecturas que se han
instaurado en torno a la antropofagia y el canibalismo, la carga que
cada una de estas nociones tiene en los imaginarios premodernos,
modernos y postmodernos y la posible resistencia frente a una
clasificaciön ya canonizada e instaurada, se inspiré, bâsicamente

y en un comienzo, en las conferencias que en el ano académico
1999-2000 ofreciö en la Facultad de Comunicaciön de la Universidad
de Sevilla el profesor de la Pontificia Universidad Catölica de Sao
Paulo Dr. Norval Baitello Junior, en elmarco de las actividades del
Departamento de Comunicaciön Audiovisual, Publicidad y
Literatura y del Curso de Doctorado «El tiempo y el espacio en la
comunicaciön».

En una de esas conferencias, entre otras cosas, Baitello Junior se
refiriö a la particular vision que del rito antropöfago hay en Brasil

y que se puede potenciar con la interesante lectura que de la

antropofagia nativa-tupinamba hace el vanguardista movimiento
antropöfago brasileno. Movimiento encabezado por Oswald de
Andrade y Tarsila do Amaral, entre otros, y cuyo vehfculo de
difusiön fue la Revista de Antropofagia en la cual se publico el
«Manifiesto Antropöfago» (1928) que, desde nuestro punto de
vista, es vital, no solo para transgredir el proyecto imperialista,
sino para contrarrestar el proyecto imperial que detectamos junto
a Michael Hardt y Antonio Negri en su libro Imperio (2000):

© Boletm Hispânico Helvético, volumen 6 (otono 2005).



Cuando escribimos Imperio nos habfa interesado el hecho de

que las luchas sociales recientes -las revueltas de Los Angeles,
Chiapas, la Intifada, etc.- no habi'an sido adoptadas ni recreadas en
otras partes para formar un ciclo. Desde entonces, sin embargo,
parece que ha emergido un nuevo ciclo de luchas alrededor de los
temas de la globalizaciön, de Seattle a Génova. Un factor importante
que ha hecho posible este nuevo ciclo es la emergencia de un nuevo
lenguaje comiin. Este lenguaje cornun permite que la gente de cada

lugar «traduzca» lo que se ha desarrollado en otra parte y reconozca
la lucha como propia La expansion del ciclo de luchas mas alia
del territorio euroamericano me parece una de las tareas mas
importantes que deben llevar a cabo los movimientos (Hardt,
2002: 53).

El imperio, entonces, supera las lecturas imperialistas y se

prépara para luchar contra los duros efectos de los
postimperialismos, es decir, y si seguimos utilizando la
nomenclatura de estos investigadores, ya no necesariamente de
las modernidades y sus diversas facetas, sino de los etéreos

proyectos postmodernos contemporâneos.

2" estrategia: antropo-iconofagia

Baitello Junior (2004) en uno de sus ûl timos ar tfculos indica que
la simbôlica antropofagia brasilena y el proyecto de Oswald de
Andrade «(...) abriö puertas para la utilizaciön de un bisturi
epistemolögico de rara operatividad» (Baitello Junior, 2004,
inédito). De Andrade, en la ultima década de su vida (después de
la ruptura con el movimiento comunista, en los anos cuarenta y
cincuenta) revalorizö las categorfas planteadas en el «Manifiesto
Antropöfago». «Su tesis filosöfica -continua Baitello Junior-
pretendfa hacer un tipo de cartografia del pensamiento patriarcal
y sus aflicciones, observando las rendijas del resurgimiento del
matriarcado, orden social, no-jerârquico e igualitario: una nueva
era de la antropofagia» (Ibidem). También inspirado en las lecturas
oswaldianas, Eduardo Subirats précisa que el canibalismo se
transformé en un concepto agresivo y sâdico y, por lo mismo,
sugiere una oposiciön con la utopfa antropöfaga «(...) que reivindica
la libertad, la armonfa como naturaleza y como creaciön poética»
(Subirats, 2003: 23).

Baitello Junior, en este âmbito, no sélo se refiere a las
revalorizaciones del fenömeno antropöfago, sino también aporta
una lectura metaförica en el âmbito del consumo de imâgenes que



él denomina iconofagia (vinculado, para nosotros, con lo que
Subirats llama ccinïbalismo de sociedad capitaliste) y cuyo extremo
radical se da cuando las sociedades contemporâneas y quienes las

componen no solo se alimentan de las imâgenes, sino que ellas,
patolögicamente, pueden, en este ejercicio simbölico-deglutorio,
alimentarse de quienes habitan en dichas comunidades que, si
utilizamos la nociön de Baudrillard (1995), podriamos tildar de

hiperreales. «Come-se muito um alimento que nao contém
nutrientes. Consomem-se muitas imagens que nao tên nenhuma
informaçao nova, nenhum apelo novo, nenhuma surpresa, nenhum
nutriente para a aima, que se repetem até a exaustao» (Baitello
Junior, 2003: 80). Estas imâgenes inflacionadas, Malena Segura
Contrera (2002) las entiende como un fenömeno caracteristico de
las «sociedades de obesos anémicos» en las que vivimos y agrega
que es una especie de «gula mal metabolizada» que puede llevar
a situaciones criticas. «Estos son los monstruos en la era de lo
mediâtico, y ahora en vez de ser canibales, lo que séria el resultado
de nuestra esperanza antropofâgica, son en realidad resultado de
lo que Norval Baitello Junior llama la iconofagia» Segura Contrera,
2004: 200).

Basândose en los estudios de Vilém Flusser (1998), Baitello
Junior supera los anâlisis iconofâgicos y précisa que la evoluciön
de los medios, desde los mâs recöndito de la especie humana -«(...)
como outras espécies animais...» (Baitello Junior, 2003: 81)- se
comunicaba a través del cuerpo, por medio de gestos, sonidos,
olores, movimientos, etc., tratândose de una comunicaciôn
tridimensional. Posteriormente, cuando el hombre comenzo a

utilizar objetos como soportes, cuando el hombre se dejö llevar por
artefactos, nace el mundo de las imâgenes y se diagnostica la
comunicaciôn bidimensional. Desde este punto, el recorrido fue
corto y preciso, llegando a una comunicaciôn unidimensional, de
trazo y de linea en el momenta en que las imâgenes se tornan en
pictogramas, luego en ideogramas y después en letras... «E,
finalmente, com o desenvolvimento das tecno-imagens, alcançamos
o mundo de comunicaçao nulodimensional, uma vez que as

imagens técnicas, produzidas por aparelhos, nada mais sao que
uma formula abstrata, un algoritmo, un numéro» (Ibidem).

Desde sus ultimas investigaciones en torno a la lectura de la

mujer en âmbitos modernos y postmodernos, Victor Silva Echeto

explica que no se pueden perder de vista las cuestiones de la

publicidad y la television, las cuales imbuidas en los efectos de las

tecnologias de la virtualidad generan un ser idéntico a si mismo,



un ser militante de la nulodimensiôn. Este hecho no implica que se

desmonte la producciôn de imâgenes tendiente a reproducir
imâgenes de algo, sino que se radicaliza al transformar todo en
imagen, nulodimensionalizândolo y, por ende, convirtiéndolo en
simulacro. «Ya no hay referentes exteriores sino signos que se

autoproducen, el dibujo de la pipa es la pipa. Asi las cosas, habria

que cambiar el enunciado de Magritte por el de Esto es iina pipa»
(Silva Echeto, 2003: 67). Por ello es fundamental -sugiere Silva
Echeto- producir imâgenes que se enfrenten a los discursos
homogéneos, alimentando estrategias multiples, diversas y
transgresoras. Imâgenes renovadas que se enfrenten a las imâgenes
virtuales y desencarnadas, como indica Eduardo Grüner.

De sujetos ya-no-sociales, e incluso ya-no-politicos sino
jibarizados a su mero roi de consumidores, y esencialmente de
consumidores de imâgenes y simbolos igualmente
desmaterializados que ya no solo se adhieren a las mercancfas
sino que son en si mismos, repitâmoslo, mercancfas y también
«fuerzas productivas». Estos son, al menos idealmente para el

sistema, sujetos cuyo cuerpo ha quedado a su vez reducido a una
pantalla registradora de impresiones audiovisuales por las que hay
que pagar (Grüner, 2002: 38).

Estas estrategias transgresoras que esboza Silva Echeto permiten
confrontar, resistir y contrarrestar los ejércitos imperiales (no
imperialistas) donde se anidan las ofertas nulodimensionales de la

iconofagia y el simulacro y se estimula una apertura a âmbitos
ilimitados y destinados no solo a la desobediencia
postestructuralista de mayor reconocimiento a la hora de
enfrentarse a la modernidad conservadora y gastada, sino a

revalorizar sus habilidades para rebelarse, también, frente a las
cuestiones de las postmodernidades. Tema que, en especifico y sin
olvidar las huellas modernas, consideramos de vital interés para
buscar salidas a una de las postmodernidades que se ve, cada vez
mâs, agobiada y que, desde su diseminado fuero interno, nos
puede ofrecer alternativas para superar las patologias que, desde
el anâlisis teorico-crïtico de Baitello Junior, podemos llamar
iconofâgicas.



3" estrategia: resistencia «arqueolôgica»

3.1. Hncia una «arqueologîa» contraimperial

Una de las principales estrategias utilizadas para elaborar un
proyecto de re-lectura antropöfaga descansa y se ve inspirado en
las oportunas mutaciones de episteme que Michel Foucault (1966)

pronosticö en diversas etapas de sus investigaciones. En este
âmbito, fue necesario recoger y dejarse llevar por la alternativa
«arqueolôgica» que este pensador propuso para resistir a las
cuestiones ya instauradas y establecidas (como historia cronolôgica
y no como historia de las ideas) en el campo de las hegemônicas, para
seguir con la nomenclatura foucaultiana, ciencias humanas: «Se

puede ahora invertir la direcciôn de la marcha...», anuncia este

pensador francés (Foucault, 1969: 227).
Foucault afirma que no existe un sentido unico de verdad, una

Verdad con «V» mayûscula que cuenta una sola historia definida
y delimitada, sino que son mas faciles de percibir las historias
especificas que, siguiendo a Giovanni Levi o a Carlo Ginzburg,
podriamos denominar microhistorias. Flistorias minimas que se

alejan de las dispersiones espacio-temporales tradicionales y se
endenden como un conjunto transformable e ilimitado. Gilles
Deleuze, sobre lo mismo, se cuestiona, en una carta dirigida a

Foucault (encarnado en su heterônimo François Ewald) :«(...) si los

dispositivos de poder son constitutivos de verdad, si hay una
verdad del poder, debe haber como contra-estrategia algun tipo
de poder de la verdad contra los poderes...» (Deleuze, 1977:23). Es

necesario, si seguimos a Deleuze, re-leer la categorfa de verdad sin
ligarla y sin reconstruir bajo sus planteamientos -por lo que es
criticado Foucault-nuevas y actualizadas formulas de poder. Por
consiguiente, hay que proponer un poder de la verdad contra los
poderes establecidos que dictan el sentido unico. Ya sean las
formas de poder que visualizamos en los modelos ejecutados por
la modernidad, es decir, y como lo dimos a entender en pârrafos
anteriores, la soberanîa impérialiste arborescente y los modelos que
Hardt y Negri diagnostican en el âmbito de la postmodernidad
como nueva soberanîa postmoderna o imperial al diferenciarlo de los
ejercicios imperialis tas mas prôximos a la modernidad y su proyecto
de Verdad con «V» mayûscula. Sin olvidar, por supuesto -y
escapândose de los estudios de estos ûltimos investigadores- que
el tema de la soberanîa, tanto Foucault como Deleuze lo dan por
saldado bajo la cuestiôn moderna -o, mas bien, predisciplinaria-



y no, necesariamente, bajo las secuelas «post» que analizan los
autores de Imperio y que transita hacia una soberania diseminada,
multiple y rizomâtica en el terreno de lo postmoderno

Como consecuencia de su comentario, Deleuze reflexiona en
dicha critica-epistolar incitando a Foucault a que hable de una
nueva concepciön de verdad. Para que haga un re-planteamiento
de la verdad desconectado de las permanentes tâcticas de poder
que este ultimo pensador élabora largamente en sus conferencias
en Rio de Janeiro (1973), publicadas bajo el nombre de La verdad y
las formas juridicas (1998) y posteriormente ampliadas en su libro
Vigilar y castigar (1975).

Asi las cosas, esta provocaciön deleuziana nos invita a

preguntarnos sobre la importancia que pueden tener ciertas
concepciones al quitarles la carga de «realidad y verdad social»

que éstas conllevan, mirândolas, por lo menos, bajo el velo de un
volumen multiple, donde se observan y diferencian nociones
heterogéneas, donde se pliegan, re-pliegan y des-pliegan -en el
sentido antropôfago-simbôlico que le otorgamos a este concepto
activo y movedizo por si mismo- ideas especificas que no tienen
opciön alguna para imponerse una frente o sobre la otra, ni de
definirse e identificarse de manera sesgada y homogénea. Con
es to, podemos rescatar la nociön de archivo que propone Foucault:

Entre la lengua que define el sistema de construcciön de las
frases posibles, y el corpus que recoge pasivamente las palabras
pronunciadas, el archivo define un nivel particular: el de una
practica que hace surgir una multiplicidad de enunciados
disipa esa identidad temporal en que nos gusta contemplarnos a

nosotros mismos para conjurar las rupturas de la historia...
(Foucault, 1969: 220, 221, 223).

Con los argumentos que plantea Foucault y que Deleuze
enfatiza, surgen las bases epistemolögico-metodolögicas de la re-
lectura antropofaga que tratamos de elucidar. El proyecto de

indagaciön «arqueolögico» (alejado de su interpretaciön formal y

1 Para Hardt y Negri la soberania es iura nociön totalmente europea ya que se

desarrollö en este continente, en coherencia con el crecimiento de la misma
modernidad. «El concepto constituyö la verdadera piedra angular de la construcciön
del eurocentrismo» (Hardt y Negri, 2000: 74). La soberania moderna, enfonces, se
transformé en el concepto crucial del dominio europeo, ya sea dentro o fuera de sus
fronteras, es decir, el dominio binario interno-externo del miurdo. «Las formas
politicas democrâticas, plurales o populäres podrian declararse, pero la soberania
moderna realmente tiene una linica figura politica: un ùnico poder trascendente»
(Ibidem, 86).



tradicional que lo relaciona con ruinas que el paso del tiempo va
dejando de lado y que se encierran en su propia réserva y
marginaciön) no instiga al sondeo y reconocimiento de ningün
principio, sino describe los discursos como prâcticas especificas en
el elemento archivo. La «arqueologia» es una forma de re-escritura
de lo ya definido, es una transformation que propone alternativas
a lo que, posteriormente, el mismo Foucault denominö como El
orden del discurso (1970).

La sugerente y polémica invitaciön que Deleuze le hace a

Foucault, en el campo de la arqueologia y en direcciön a una nueva
concepciön de la verdad en el nivel de su propuesta micro-
analitica, es una proyecciön de lo que se trata de exponer y
evidenciar desde la complication que ofrece la misma idea de
verdad. Es asf como la necesidad por la cual aboga Deleuze supera,
como también lo hace premonitoriamente con las sociedndes de

control, la estructura en la que queda sumergido Foucault poniendo
en cuestiôn las sociedndes disciplinarias, explicadas bajo el ejemplo
pnnôptico de Jeremy Bentham (1784-1832).

La idea de Deleuze anuncia un contra-poder, «(...) un poder de
la verdad contra los poderes» y pregunta si «(...) se encontrarâ en
esta renovaciön una materia que se pueda volver contra el poder»
(Deleuze, 1977:17). Una verdad donde el poder, como lo précisa
Jesus Ibânez (1994), no se reserve el azar y si se reserve la norma.
La busqueda de una estrategia que vaya contra la creation de un
nuevo poder que pretenda transgredir al anterior instaurado y
establecido, pero sin caer en los resquicios y consecuencias
contagiantes de ese mismo modelo de poder.

3.2. Resistencia de In resistencia

Influidos por el proyec to deleuziano (y en ocasiones guattariano)
y la mirada postestructuralista, Llardt y Negri proponen una
estrategia de caracteristicas similares al explicar que el imperio
debe ser enfrentado a partir de un ejercicio multitudinario y
creativo -contmimperial, le llaman- que supere el poder de la
Verdad con «V» mayuscula y que potencie un nuevo y revalorizado
proyecto rizomâtico y heterogéneo (antropöfago y no canibal),
surgido al diagnosticar, de la mano de las sociedndes de control, un
nuevo modelo de soberania en el tejer y destejer de una de las

dispersas y polivalentes versiones de la pos tmodernidad. Es decir,
un proyecto contmimperial que se produzca en el interior de la
misma postmodernidad.



Jenaro Talens (1994), en el campo de nuestra investigation, fue
uno de los principales teöricos que ayudö a comprender este doble
ejercicio de resistencia. Ejercicio que, posteriormente, tradujimos
al ambito del imperialismo y el imperio, desde las nociones de
Hardt y Negri. La resistencia doble para este pensador, se debe
enfrentar «(...) contra la nostalgia de la representaciön -es decir,
contra la idea de un sujeto central a cuya vida remitirâ el texto
literario-, mediante una escritura que hable desde y no de una
experiencia individualizada...» y, por otra parte, contra el «(...)
sujeto descorporeizado del simulacro, permitiendo a la alteridad
que nos constituye circular libremente a través de un tejido que,
parafraseando a Roland Barthes, ya no estarâ 'dominado por el

superego de la continuidad, un superego de evoluciön, historia [y]
filiaciön'» (Talens, 1994: 367).

En una primera lectura, y como ya lo vislumbramos con Silva
Echeto, entendemos de lo explicitado que se rompe la semejanza de
la representaciön (como la afirmaciön de unvinculo representative)
anunciada por Foucault con el Es to no es una pipa de Magritte y
habilita, asimismo, una similitud que, para este pensador francés,
«(...) hace circular el simulacro como relaciön indefinida y reversible
de lo similar con lo similar» (Foucault, 1973: 64). En consecuencia
con Talens, Silva Echeto anuncia la necesidad de transgredir los
cödigos y aquellas representaciones que han levantado un sistema
desde una mirada Moderna, Colonial, Bianca y Patriarcal. «Hay
que provocar, pervertir, convertir a la representaciön en una
trampa de si misma. Producir desde el afuera (antirepresentativo)
otra subjetivaeiön mas flexible y cuestionadora de los cödigos
establecidos» (Silva Echeto, 2003: 66).

En una segunda lectura, este proyeeto de resistencia que
rescatamos de Talens es una idea fundamental para cuestionar y
transgredir la cultura del simulacro. La resistencia a la
representaciön y su declarada muerte (aunque sus fechas de

expiracion y entierro no coinciden y dependen de qué fuente
teörica lo plantée)"' es un tema que elucidamos, incluso, desde los

2 Hablamos de una resistencia a los modelos imperialistas modernos y de otra
resistencia, posterior, a los modelos imperiales postmodernos. Hablamos, enfonces,
de la resistencia de la resistencia.

3 Michel Foucault asocia la crisis ypérdida de la representaciön, en el siglo XIX,
con el surgimiento de la modernidad. Particular y adelantada posieiön ya que, para
otros pensadores, la representaciön desaparece en momentos, por lo general,
posteriores. Este es el caso, para sölo nombrar alguno, de Jenaro Talens, al sostener
que el cine y la fotografîa pertenecen, de manera metaförica, a la galaxia Gutemberg,
ya que estos discursos pudieron ser reconducidos e integrados en el marco de la



mismos proyectos postestructuralistas (como la deconstrucciôn,

por ejemplo), entre muchas otras tendencias que han diagnosticado
la construction de sociedades limitadas y definidas, como lo
sugiere Foucault al indagar sobre la Verdad como ünica razön
occidental.

Pero, el segundo campo de resistencia es, desde nuestro punto
de vis ta, el mo tivopor el cualhay que enfrentarse a las consecuencias
de la simulation y la visualization que nos acarrean los nuevos
tiempos. En este contexto, nos invita Talens a buscar formulas ya
no solo para resistir la reconocida y cuestionada representation,
sino las consecuencias que la aper tura diseminada y la elimination
de éstas pueden producir. El conflicto, como sugiere Ibânez, no se
acabö al morir la representation, sino se dificultö al tratar de

escaparse de ésta: «(...) hay que cambiar las reglas del juego: no
simplificândolas sino complicândolas (poniendo nuevas
dimensiones)» (Ibânez, 1994:113).

En este punto es donde vislumbramos lo que Talens, al referirse
al espacio del poema, asociarfa con «Este lugar (simbölico)
intermedio» y donde nosotros llegamos a una renovada notion de
lo hibrido (Garcia Canclini, Bhabha, Todorov), lo mestizo (Ortiz,
Garcia Gutierrez, Said, Todorov) y lo criollo (Glissant, Vazquez
Medel). Nociones que estimulan un pensamiento del ENTRE, un
third space (tercer espacio) en la idea de Homi K. Bhabha (1994) que,
no sölo cuestiona al pensamiento binario de la representation,
sino se cuestiona y pretende transgredir los conflictos que, desde
los estimulos pos tmodernos, se mul tiplican por nues tras sociedades
glocalizadas (Virilio, 1995).

Es necesario, para nosotros y desde una mirada postestruc-
turalista, crear un proyecto contraimperial que se enfrente a las

eues tiones de una singular postmodernidad que esta engendrando,
bajo su seno, una crisis sumergida en Un Mundo Feliz (y no Gran
Hermano) que tiene al control como un paradigma disperso, repar-

tradiciôn de la escritura: «(...) el cine, cuando empezô, funcionaba de acuerdo con
esa lôgica de la representacion que es un poco lo que esta en la base de la llamada
'galaxia Gutemberg'» (Talens, 1998: 371). Partiendo del fundamento de que la

representacion esta enla oposiciôn entre la verdad y la no-verdad, el cine, en cuanto
discurso, se puede relacionar con las producciones que se hicieron entre finales del
siglo XIX y mediados del XX, ya que «(...) lo que se hace ahora, que son peliculas,
pero no eine» (Ibidem, 372). Exponemos esto con la idea de que la modernidad (en
la cual Foucault clausurô la representacion) impuso, después de su reinado,
diversas secuelas que, a su vez y de alguna manera, circularon en sociedades
ulteriores.



tido y, en muchas ocasiones, encubierto en cada uno de sus
rincones.

3.3 .La critica a los cultural studies (después de la « V» de la antropofagia)

Para llevar a cabo un proyecto contraimperial, de enfrentamiento
contracultural, nos parece importante revalorizar ciertas
concepciones que, en periodos premodernos, modernos y
postmodernos, han sido envueltas bajo algunas calificaciones que
han disminuido su potencia multitudinaria, encasillândola, en la
medida de lo posible, dentro de lo «normal».

Sin ir mâs lejos, y sölo para comenzar este apartado desde
nociones cercanas y contemporäneas, los cultural studies poco a

poco se han ido hundiendo en un discurso que los ha llevado a

interpretaciones, igual de validas que otras, pero que los ha
alejado de las proyecciones interdisciplinarias por las cuales se les

reconociö, sin olvidar ademâs que -a pesar de ser apoyado por
intelectuales postcoloniales (hablamos de Edward Said y Homi
Bhabha, por ejemplo) - surgieron desde un âmbito académico
proximo a las tendencias imperialistas britânicas y a las (esto
puede ser aûn mâs grave) corrientes del imperio que las cautiva y
contrôla bajo su dominio soberano-imperial. Aunque, los propios
estudios culturales, se enfrenten al imperio, éste los deja cobijarse
bajo su «nuevo orden»; lo que implica que ese control diseminado,
del mundo feliz supervisa y no aniquila (como en épocas
imperialistas) a sus detractores (Hardt y Negri, 2000). En este
âmbito, nos parecen interesantes las preguntas que se hace Carlos
Reynoso al introducir su dura critica a los cultural studies:

«^Constituyen los estudios culturales una antidisciplina libre, o

reproducen los cânones disciplinares de la ciencia normal? ^Han
cumplido los estudios culturales su promesa de apertura, o buscan
instaurer alguna clase de ortodoxia?» (Reynoso, 2000: 13).

En todo caso, desde nuestra perception y siguiendo los cues-
tionamientos de Reynoso, encontramos en dicha disciplina, que
aboga por un modelo interdisciplinario, algunas lectures
conservadoras que la han acercado, sobre todo en EE. UU. -que,

4 «Los estudios culturales no son necesariamente sinônimo de los estudios
postcoloniales, aunque ambos movimientos suelen mezclarse en ocasiones aco tadas

Moore-Gilbert siente, a pesar de su admiraciôn casiincondicional por ellos, que
dos de los autores canönicos del postcolonialismo mâs o menos vinculados con los
estudios culturales (Gayatri Spivak y Homi Bhabha) estân produciendo textos
'decepcionantes' o 'reciclados', y que tienen poco que agregar a lo que ya aportaran
en sus producciones de principios de los anos noventa» (Reynoso, 2000:31,44-45).



sin ser el centro, es el paradigma del imperio- a proyectos de
derecha que se traducen en marginaciön econdmica, polftica y
social y, por ende, de corte muy anti-interdisciplinario.

A pesar de que muchos culturistas encuentran en la estrategia
deconstructiva un mecanismo eficaz para la fundamentaciön de
los cultural studies, Jacques Derrida al referirse a éstos indica, en el

marco de unas nuevas humanidades universitarias, lo siguiente:

Estas Humanidades por venir atravesarân las fronteras entre
las disciplinas sin que eso signifique disolver la especificidad de
cada disciplina dentro de lo que se denomina a menudo de modo
confuso la interdisciplinariedad o dentro de lo que se ahoga en
otro concepto que sirve para todo, los «cultural studies» (Derrida,
1998: 63).

Desde una mirada antropolögica5, Reynoso deja en claro las
cuestionables intenciones de este controlado movimiento de
resistencia que cataloga, despectivamente, como el ultimo grito de
la moda. «Lejos de ser una apertura hacia algo nuevo, se manifies tan
mas bien como una clausura» (Reynoso, 2000: 9). Como expone
Howell (1997), no existen estudios de sociedades «exöticas»
marginales que hayan surgido de los estudios culturales ya que
sus defensores se interesan, en primer lugar, por entender los

procesos sociales desde su propio dominio cultural, «(...) por los
cuales entiendo (y ellos endenden) el 'Occidente' capitalista
industrializado...» (en Reynoso, 2000: 25).

Algo similar, sucediö cuando el propio Derrida tuvo que
desmarcarse de la estrategia deconstructiva-gramatolôgica ya que su
proyecto trasgresor por excelencia, a través de la operaciön
diferencia-différance, se vio envuelto en justificaciones teöricas

para modelos politicos de derecha, sesgados y cerrados con
elementos que se escapan del planteamiento (e incluso de la
revalorizaciön que nosotros aplicamos al proyecto deconstructivo)
sobre cuestiones crfticas, «(...) no solo a la historia del concepto de
hombre sino a la historia misma de la nociön critica, a la forma y
a la autoridad de la cuestiön, a la forma interrogativa del

5 «(...) el marco contra el cual ofrezco contrastar los estudios culturales es el de
las ciencias sociales en general y la antropologfa en particular, sin que este en juego
ninguna teorîa concreta» (Reynoso, 2000 13). Entendemos, por tanto, que el punto
de vista de Reynoso es disciplinario, desde la antropologia. Para enfatizar lo
anterior, podemos decir que su libro se denomina: Apogeo y decadencia de los estudios
culturelles. Una vision antropolögica (2000).



pensamiento...» (Derrida, 1998:112-13). En pocas palabras, dichas
lecturas construyeron (y no deconstruyeron) un nuevo universal
a partir de una de las posturas -como es la deconstrucciön-
planteada para intervenir los significados transcendentales, es

decir, los universales estâticos y estriados.
Finalmente, no podemos dejar de mencionar uno de los mâs

manoseados subproductos de los estudios culturales: el
multiculturalismo. Las versiones existentes en torno al
multiculturalisme! han propiciado un enclaustramiento de esta misma
nocion y su mâs extrema tendencia a crear ghettos dentro de
sociedades multirraciales pero marginadoras. Silva Echeto trata
con precision este tema-denuncia ya que, en la actualidad, no se

puede hablar con soltura y en el sentido heterogéneo de lo
multicultural. El multiculturalismo esta infectado de posiciones
«(...) que corren el riesgo de volver esencialistas y estâticas a las
culturas» (Silva Echeto, 2003: inédito). Asi lo expresa el escritor
brasileno Milton Hatoum:

Brasil es un ejemplo de sociedad mestiza, algo que es muy
diferente del multiculturalismo norteamericano, que intenta dividir
y confinar las culturas en espacios cerrados para no mezclarlos.
Una sociedad que solo mira hacia si misma no puede entender la

riqueza del mundo. Cada uno de nosotros tiene su historia
particular, y su lengua materna, o su suelo y su paisaje primordial.
Pero no significa que seamos impermeables a otras culturas. Para

un brasileno, el mestizaje es algo natural, de nacimiento, y nuestra
mayor creencia... (Hatoum, 2002: 10).

Desde este punto de vista, también lo entiende Cary Nelson
(1996), al precisar que en America del Norte, el multiculturalismo
se reduce, por lo general, a una forma politica de identidad
competitiva que redunda en grupos oprimidos y marginados, en
«(...) una jerarquia basada en el registro histörico de sus
sufrimientos» (en Reynoso, 2000: 32). Grüner, por su parte, lo
encasilla como un «fetichismo de la diversidad abstracta» que
olvida las contemporâneas relaciones de poder y violencia
intercultural, asegurando que el multiculturalismo es un objeto de

deseo secreto del racismo, «(...) el Poder solo vestirâ sus ropajes
multiculturalistas mientras nadie se proponga seriamente decirle
a la cara que esta desnudo. De otra manera, lo que harâ sera arrojar
sus toneladas de bombas sobre cualquier cultura que pretenda
afirmarse como auténtica diferencia» (Grüner, 2002: 23). Es mâs,
este investigador culpa a los estudios culturales de trivializar



parte de los conceptos que han perdurado estos Ultimos anos y
entre los cuales, por supuesto, se encuentra el multiculturalismo.

Por lo mismo, es necesario revalorizar estos conceptos para
adaptarlos a las nuevas lecturas hibridas, mestizas y criollas que
-pensamos- deberian cuestionar a las identidades cerradas en
beneficio de unas identificaciones rizomâticas y plurales.
Subvirtiendo, incluso, los propios proyectos asfixiantes de un
sector de la postmodernidad que se entusiasmö con el poder y
control de la soberania imperial, olvidando que -como sugiere
Deleuze a partir de Foucault- es necesario buscar una verdad que
se desligue del poder canönico y que -consideramos- debe ser
generada dentro de las propias re-territorializaciones y des-

territorializaciones de la postmodernidad. Esta es la emergencia
que aboga por un proyecto de revalorizaciön conceptual que se

présenta como un programa de subversion, cuyo proposito es

contrarrestar el proyecto imperial, el sujeto descorporeizado del
simulacro, si retomamos el segundo punto a resistir que expone
Talens.

En consecuencia, puede ser de utilidad re-leer y recuperar, por
ejemplo, este tipo de estudios desde una mirada latinoamericana
(Silva Echeto, 2004), sin dejar de lado -como lo explica Néstor
Garcia Canclini (1999)- la primaria version (sin nombre propio)
que tuvieron en dicho continente. Asi también lo entiende Jesus
Martin Barbero (1997) al precisar que el incentivo para estudiar la
«cultura» no viene del exterior, sino que fue captado de las lecturas
de José Marti y de José Maria Arguedas: «Nosotros habiamos
hecho estudios culturales mucho antes de que esa étiqueta
apareciera» (en Silva Echeto, 2004).

Conjugaciones culturales que surgieron mucho antes de que
éstos fueran definidos como cultural studies en lengua anglosajona
(esto nos invita a reflexionar, por una parte, que la popularidad en
el âmbito académico proviene, por una parte, de su nacimiento en
el Occidente patriarcal y, por otra, de su no-nacimiento o

marginacion en la version externa) y que sus bases inter y
transdisciplinarias e inter y transculturales estân implicitas en un
continente en permanente conflicto, contaminaciön y -en palabras
de uno de los pioneros y mas olvidados en estas investigaciones,
como es el antropölogo cubano Fernando Ortiz (1947)- desde una
idea transcultural en referencia a las mezclas de este «nuevo
continente». Al respecto, Garcia Canclini précisa:

que las büsquedas transdisciplinares, el estudio de la



multiculturalidad y sus vînculos con el poder tem'an formatos
distintos que en Estados Unidos, y a la vez diferentes en México y
Peru, donde lo intercultural pasa en gran parte por la presencia
indi'gena, o en el Caribe, donde es central lo afroamericano, o en el

Rio de la Plata, en que el predominio de la cultura europea simulö
una homogeneidad blanca. Cuando se pregunta quiénes son
nuestros otros, la respuesta no es la misma en toda America Latina,
ni en todo Estados Unidos (Garcia Canclini, 2000: 38).

4" estrategia: Resistencia y re-lectura antropôfaga

A partir de lo mencionado, podemos concluir que uno de los

propösitos que nos llevö a plantear el présente proyecto
antropöfago, se debe a la reflexion que nos invita a confirmar que
muchos de los conceptos que en este trabajo utilizamos, se

encuentran sumergidos en lo mâs recondito de lo nictomorfo como
explicaria Gilbert Durand (1960). Conceptos desprovistos de valor
y considerados como unpunto negativo y en contra de los principios
sociales creados por los imaginarios euroccidentales. Nociones
que, acunadas en épocas anteriores, se han tenido de una carga
que supera sus propios planteamientos iniciales y se encuentran
definidas a partir de modelos premodernos o modernos, como,
por ejemplo, la misma antropofagia que fue transformada en
sinonimo de canibalismo, a partir de algunas caprichosas e

interesadas conclusiones obtenidas por los conquistadores de
América y, en especial, por Cristobal Colon. Asi lo analizö Foucault
en su momento: «(...) para evitar que entre estos petit blancs y los
colonizados se anudara una alianza se les dotaba de una sölida
ideologia racista: atenciön, vais a ir a donde los antropöfagos»
(Foucault, 1972: 53).

Es el caso de palabras como perversion, trasgresiön, subversion
que, por supuesto, tratamos de re-leer para «re-dibujarlas» en
otros contextos, diferentes a los instaurados por el discurso de
autoridad. La trasgresiön a las normas propuestas por la soberania
moderna y a las secuelas yconstrucciones de la soberama imperial,
es uno de los objetivos de esta empresa que no, necesariamente,
valida dichas nociones sino que las destine de la mitologîa blanca

(Derrida, 1971), pintândola con colores intermedios y tercero
espaciales que se agrietan en un ejercicio diverso e hibrido.

El discurso de Occidente, en el caso particular de la antropofagia,
logrö homogeneizar a tal nivel su version de esta idea que fue

capaz de homologar dicha nociön con la de canibalismo. Partiendo
de la base que, hasta el siglo XV, el vocablo antropöfago se



relacionaba con los salvajes hombres de la prehistoria que se
ubicaban en, segün W. Arens, «(...) los limites de la civilizaciön
occidental que coiruan carne humana» (Arens, 1979: 47).

Un siglo después, la version sobre la antropofagia pre-
«descubrimiento» de América comenzo a cambiar rotundamente
entre los habitantes de Europa y se produjo una lectura nueva y
oportuna del término. La antropofagia llegö a asociarse con el
canibalismo, segûn Sofia Reding Blase (1992), a través del proceso,
en palabras de Todorov (1982), libre interpretativo que Colon
llevö a cabo al referirse al Senor de los Senores o emperador de
China, conocido, en la Europa de la época por los relatos de Marco
Polo, como Gran Kan. Este elocuente ejemplo se potenciö con la
interesada adaptaciön del término nativo cariba. Asi lo explica,
Reding Blase:

Su fuerte deseo por llegar a las tierras del Gran Kan lo lleva a

una serie de interpretaciones de la lengua de los lucayos que
resultan, por lo general, bastante chuscas. Colon escucha la palabra
'cariba' que los lucayos emplean para designar a los habitantes
antropôfagos de las Antillas Menores, pero afirma, terco, que la

palabra es 'caniba', la cual significa, a su parecer, 'habitantes de las
tierras del Gran Kan'. También entiende que dichos canibas tienen
cabeza de perro (can) con las cuales se comen a sus victimas, lo que
le hace pensar que estos hombres 'debian ser del senorio del Gran
Can' Colon ya no dudö ni un âpice que habia llegado al pals del
Gran Kan cuando oyö decir que tierra adentro de Cuba, o

'Cubanacan', habia oro (Reding Blase, 1992: 36-37).

Una lectura heredada de este nuevo sinönimo para la
antropofagia fue utilizada, en varios de sus escritos, por William
Shakespeare. Por ejemplo, en su obra de despedida, The Tempest
(1611), el dramaturgo britânico propone como esclavo salvaje y
deforme a un personaje llamado Caliban que en uno de los pasajes
de la pieza sentencia: «You taught me language; and my profit on
't / Is, I know how to curse. The red plague rid you / For learning
me your language!» (Shakespeare, 1611: 8). Roberto Fernandez
Retamar, en su libro Caliban (1971) indica que Shakespeare obtuvo
el término de la traducciön inglesa del libro de Michel de Montaigne
donde figura el ensayo denominado De los canibales y donde el

pensador francés sostiene:

No dejo de reconocer la barbarie y el horror que supone
comerse al enemigo, mas si me sorprende que comprendamos y
veamos sus faltas y seamos ciegos para reconocer las nuestras.



Creo que es mâs bârbaro comerse a un hombre vivo que comérselo
muerto; desgarrar por medio de suplicios y tormentos un cuerpo
todavia Ueno de vida, asarlo lentamente, y echarlo luego a los

perros o a los cerdos; esto, no sölo lo hemos leido, sino que lo
hemos visto recientemente, y no es que se tratara de antiguos
enemigos, sino de vecinos y conciudadanos, con agravante
circunstancia de que para la comisiôn del tal horror sirvieron de

pretexto la piedad y la religion. Esto es mâs bârbaro que asar el

cuerpo de un hombre y comérselo después muerto. Podemos,

pues, llamarlos bârbaros en presencia de los preceptos que la sana
razön dicta, mas no si los comparamos con nosotros, que los
sobrepasamos en todo género de barbarie. Sus guerras son
completamente nobles y generosas; son tan excusables y abundan
en acciones tan hermosas como esta enfermedad humana puede
cobijar (Montaigne, 1604: 115-116).

La version de Montaigne sobre los canibales es pionera y
diferente en su época. Por tanto, la pregunta ante tal declaration
es: <;por que Shakespeare hizo aquella lectura deforme y salvaje
del Caliban si, en principio, se basaba en la particular opinion del
politico francés? La pregunta queda abierta y suponemos que la
figura del canibal estaba tan instituida y definida que las palabras
de Montaigne no afectaron mayormente al dramaturgo britânico.
Segun Fernandez Retamar: «Calibân es anagrama forjado por
Shakespeare a partir de «canibal» -expresiön que, en el sentido de

antropöfago, ya habia empleado en otras obras, como La tercera

parte del Rey Enrique VI y Otelo- y este término, a su vez, proviene
de «caribe» en Shakespeare Calibân/canibal es un esclavo
salvaje y deforme para quien son pocas las injurias» (Fernandez
Retamar, 1995: 27 y 30).

Para este escritor cubano, Calibân es el fiel représentante de la
América Latina mestiza que se enfrenta al intachable personaje de
Shakespeare: Prôspero, el duque legitimo de Milan que arriba a la
isla caribena de Calibân para someterlo bajo las consignas de la
Europa colonial: «Prôspero -continua Fernandez Retamar- invadiô
las islas, matô a nuestros antepasados, esclavizô y le ensenô su
idioma para poder entenderse con él: <(qué otra cosa puede hacer
calibân sino utilizar ese mismo idioma para maldecirlo, para
desear que caiga sobre él 'la roja plaga'?» (Ibidem, 39).

Desde un punto de vista mâs radical, observa este fenômeno el
creador del «Manifiesto antropöfago» Oswald de Andrade, quien
describe a su propio Calibân como una mezcla entre canibal y
caribe e indio antropöfago que no cumplia con la labor de
enfrentarse al colonizador, sino que lo devoraba, asumiendo, asi



y como lo prescribe su dieta alimenticia, las virtudes del enemigo
para lograr, con esto, superar las asperezas de la alteridad y dar
vida al intercambio de las hibridaciones. Por tanto, Caliban para
estos autores es el hfbrido, es el ejemplo del modelo de
transculturalidad que anunciâbamos con Fernando Ortiz y que
relacionamos con el proceso de trasgresiön antropofaga que nos

parece oportuno considerar como dispositivo de resistencia, no
sölo para el agobio de la representation, sino también para los
efectos simulados de las sociedades de control.

Aunque rechace las lecturas hibridas y contaminantes Griiner
(2002) cataloga como una «excepciön notable» de, en y desde
América Latina la proyecciön antropofaga, esgrimiendo que ésta

surge tanto por su practica como por la reflexion teorica que
provoca:

el movimientomitropofâgicobmsûeno, a partir de Oswald de
Andrade y su continuidad en poetas-crîticos como Haroldo de
Campos. En efecto, como punto de partida para abordarel problema
de la identidad cultural y la legitimation del desarrollo «national»
del trabajo intelectual en los pafses «subdesarrollados», los poetas
concretistas de esa generation fueron capaces de recuperar desde
el emblemâtico Macumaînn de Mario de Andrade hasta las tesis
criticas sobre el logocentrismo de origen platönico (y de proyecciön,
diriamosahora,«orientalista») deJacques Derrida. La «identidad»
brasilena fue concebida asi como la constante construcciôn de una
diferencia, bûsqueda que en si misma es el «modo brasileno» de ser
universal. El propio Haroldo de Campos desarrolla esta perspectiva
des-centralizante en sus estudios sobre el desarrollo del barroco
latinoamericano, sobre el modelo de la antropofagia oswaldiana,
que «digiere» otras culturas «vomitando» lo que no le es util para
aquella construcciôn diferencial (Griiner, 2002: 370-371).

5" estrategia: A modo de cierre

A partir de esta propuesta teorico-critica de la cultura, y basado
en el proyecto de revalidation conceptual que trazamos a lo largo
del présente articulo, proponemos una re-lectura de la antropofagia.

6 «(...) debatimos criticamente -y no sin cierto sarcasmo, hay que reconocerlo-
el suefio de la hibridez cultural, al menos en sus versiones mas ramplonas que
pretenden que la globalization posmoderna (ami descontando todos sus maies)
permite diâlogos, solapamientos, coexistencias, mezclas o mutuas fecmidaciones
'interculturales', y que por esa via no hay mâs que celebrar el advenimiento de un
mundo a la vez culturalmente multiple y espacial y temporalmente integrado»
(Griiner, 2002: 21-22).



Antropofagia desconectada de los cânones canfbales y calibanes

que se han instaurado desde la premodernidad y la modernidad.
Con este impulso estimulamos un nuevo ejercicio para revalorizar
la antropofagia, no solo en la resistencia a las irrupciones de la
modernidad, sino a los problemas que hemos diagnosticado en
âmbitos postmodernos.

El movimiento antropôfago brasileno batallö desde un primer
momento con las nociones que se habfan levantado desde las
creencias y postulados canfbales. Jorge Schwartz (1991) enfatiza,
al respecto, que la propia metâfora de la antropofagia brasilena va
impregnada de un espfritu interdisciplinario (lejano al de los
cultural studies), plural, que se expresa en la postmoderna nociön
canfbal de apropiaciön o hibridaciön cultural y que es asociable,
como lo podemos apreciar, con los principios que exponemos y
con los que llevamos a cabo nuestro proyecto investigador. «So a

antropofagia nos une. Socialmente. Economicamente.
Philosophicamente» (de Andrade, 1928: 2). Por lo mismo,
manifiesta Subirats que la mociön de do Amaral y de Andrade
debe entenderse como una mirada opuesta al desarrollo de la
técnica y de la artificialidad de los simulacres y su redencion
virtual. «La edad de oro, en fin, que las vanguardias europeas se

prometfan como un futuro virtual, fue reivindicada
antropofâgicamente por los artistas brasilenos como el trasfondo
cultural de una realidad plurirreligiosa, multiétnica y
multicultural» (Subirats, 2000: 29), retomando y revalorizando -

como lo dijimos- las mismas nociones que la propia
postmodernidad ha mal tratado bajo su alero. Por ello, desde la

postmodernidad es necesario re-inventar, re-emplazar ciertos
postulados para acarrearlos a nuevos proyectos que permitan
recuperar la descorporeizaciôn provocada por la virtualidad del ser

(Varela, 1992).
A partir de este programa de subversion, animamos -desde las

manos de Eduardo Subirats, de Ericson Siqueiro y de Norval
Baitello Junior- una formula antropöfaga simbölica para resistir,
desde los postulados emancipadores de Oswald de Andrade y
como metâfora de los nuevos tiempos, un proyecto contraimperial
que se alimente y aprenda a discernir, crear y pensar en las
sociedades de control, con el sencillo propösito de aventurer, desde
universidades sin condiciôn y bajo proyecciones de différance, unas
nuevashumanidades(Demda,l998)ounnuevohumanismo(Vâzqi\ez
Medel, 2002). En sfntesis, la re-lectura de la antropofagia, desde
postulados sfgnicos-simbolicos, como programa de subversion



nomadolôgico, como mâquina de gnerra -entendiendo la mâquina
como una pieza de lo humano: mâquina de lo humano y no contra
lo humano- y como proyecto de resistencia para superar los
modelos soberanos, ya no solo imperialistas, sino también y sobre
todo, imperiales.

Esta es, para nosotros, la emergencia del cambio de milenio por
el cual transitamos. Emergencia contraimperial que puede ofrecer,
desde nuestro punto de vista, una estrategia antropôfaga simbôlica

en beneficio de una apertura intercultural, desmintiendo los
discursos que abogan por un después de la postmodernidad
apocaliptico (Reynoso, 2000) y luchando por una renovaciön, por
«(...) una diferencia de potencial que produzca un tercero o algo
nuevo», en palabras de Deleuze (1985:240). Dispositivos que
desde la postmodernidad no permitan el paso a lo apocaliptico,
sino despierten alternativas plurales y multitudinarias. Por eso,

pensamos que los estudios culturales no son un paso tendiente a
solucionar y confrontar los problemas de lo postmoderno, sino
son una figura viciada que ha descansado en su popularidad y
éxito editorial para tratar de romper con los cânones, logrando,
con esto, canonizarse a si misma.

En consecuencia, es necesario revalorizar las ideas y nociones

que giran en torno a una inter o transdisciplinariedad gastada y
cansada bajo el soporte de los estudios culturales y re-leerla desde
una mirada transgresora y perversa que, a su vez, cuestione estos

conceptos. Una mirada que supere los smtomas antidisciplinarios
que vislumbran los acérrimos defensores de los estudios culturales.
Después de un trabajo «arqueolögico», ^podrfamos hablar de una
indisciplina? <> Podrfamos jugar con una indisciplina de la disciplina?:
para poner en jaque a lo inter, trans o antidisciplinario y sobrepasar
a los propios estudios culturales

Nuestro propösito no es combinar los estudios culturales con
las posturas postmodernas, sino desde una de las tantas
postmodernidades re-estudiar la cuestiön de la disciplina para
buscar alternativas que ayuden a escapar de los vicios, como los

7 Algunos esbozos sobre la indisciplinariedad expusimos en la presentaciön
del catâlogo del montaje «El eterno retorno» del artistas Jesus Algovi. Exposition
realizada, entre el 27 de febrero y el 28 de marzo de 2004, en la «Sala Pescaderia

Vieja» del Instituto de Cultura de Jerez de la Frontera. BROWNE, Rodrigo (2004):
«La indisciplina de la disciplina. Desde un arte rizomâtico a la provocation
antropôfaga». El eterno retorno. Jerez de la Frontera, Instituto de Cultura de Jerez de
la Frontera.



mismosci//£»raZs£î/rf/es,quehansurgidoenelsenodeestatendencia.
«Cuando se combinan estudios culturales y postmodernismo el
resultado es de una ortodoxia acaso mas acentuada, un
fundamentalismo de lo que debe y lo que no debe hacerse»

(Reynoso, 2000: 73).
Re-lectura regenerativa que implementa una férrea voluntad

para confrontar -como asegura Grimer (2002)- lo es tablecido, de
mirar cara a cara los imposibles y en vez de renegar las nuevas
alternativas, remontar una estra tegia que permita cambiar aquellos
desajustes que, en la actualidad, aquejany afectan. Nueva estrategia
de teorfa critica de la cultura que podria haber sido esbozada
desde los propios estudios culturales y cuyo fin hubiese sido
reconstruirse a si mismos, para revalorizarse y para luchar
como no lohizo- contra «(...) el anâlisis del modo como actualmente
la Cultura en tanto tal es un instrumenta de alineaciön, dominaciön
y 'engano de masas'» (Grimer, 2002: 40).

Asf lo indica Milton Hatoum -brasileno de origen libanés y uno
de los mâximos renovadores de la actual literatura de su pais,
quien en su ultima novela describe a una «Sherezade del
Amazonas» y a un «mosaico amazönico, pero también moro»:
«No hay cultura aislada, pura y auténtica. La cultura es mezcla
separarla es una locura que puede llevar a la exclusion, al
totalitarismo, a la idea de que la 'gran cultura' es la de los centros
homogéneos» (Hatoum, 2002:18).

6. BIBLIOGRAFIA

ANDRADE, Oswald de (1924): «Manifiesto de la poesia Pau-Brasil», Las

vangnardias latinoamericanas. Textos programâticos y crtticos. Madrid,
Câtedra, 1991.

— (1928): «Manifesto Antropöfago», Revista de Antropofngin (1928-1929),
reediçao da revista literaria publicada em Sao Paulo -1" e 2" «dentiçoes».
Sao Paulo, Abril e da Metal, pâgs. 3 y 7.

(1942): «El movimiento modernista», Brasil 1920-1950: de la Antropofngin n

Brasilia. Valencia, IVAM, 2000.

5 ARENS, W. (1979): El mito del canibalismo. Antropologia y antropofngin.
c México,Siglo XXI, 1981.

sj BAITELLO JUNIOR, Norval (19-20.01.2000): Conferencias impartidas en
3 la Asignatura «El tiempo y el espacio en la comunicaciön» del Programa

^ de Doctorado «Proceso de la comunicaciön», Universidad de Sevilla.
— (2002a): «A Iconofagia e a Antropofagia. As imagens que nos devoram",

(g Comunicjuintra. 5, Sevilla, Montevideo y Valparaiso, http:/ /
jg www.comuniquiatra.dk3.com

64



— (2002b): «,;Pueden las imâgenes devorar a los hombres? Iconofagia y
Antropofagia», Comuniquiatrn. 5, traducciön de Graciela Machado
Lima con la colaboraciön de Rodrigo BrowneSartori, Sevilla, Montevideo

y Valparaiso, http: / /www.comuniquiatra.dk3.com
— (2003): «Publicidade e imagen: a visao e seus excessos», Publicidade e

Cin. Sao Paulo, Thomson.
— (2004): «Las cuatro devoraciones. Iconofagia y antropofagia en la

comunicaciön y la cultura», Comunicnciôn. Revistn lnternncional de

Comunicaciön Audiovisual, Publicidnd y Estudios Culturnles. 2, Sevilla,
Departamento de Comunicaciön Audiovisual, Publicidad y Literatura
(En prensa).

BAUDRILLARD, Jean (1995): El crimen perfecto. Barcelona, Anagrama,
1996.

BENTHAM, Jeremy (1784-1832): El panôptico. Madrid, La piqueta, 1989.

BHABHA, Homi K. (1994): El lugnr de In cultura. Buenos Aires, Manantial,
2003.

DELEUZE, Gilles (1977): «Deseo y Placer», Archipiélago, 23, Barcelona,
1995, pâgs. 12-20.

— (1985): En imagen-tiempo. Estudios sobre cine 2. Barcelona, Paidös, 1996.

— (1990): «Post-scriptum sobre las sociedades de control», Conversaciones
1972-1990. Valencia, Pre-textos, 1996.

DELEUZE, Gilles y GUATTARI, Félix (1972): El AntiEdipo Capitalismo y
esquizofrenia. Barcelona, Paidös, 1995.

— (1976): Rizomn (introdueeiön). Valencia, Pre-textos, 1997.

— (1980): Mil mesetns Capitalismo y esquizofrenia. Valencia, Pre-textos,
2000.

DERRIDA, Jacques (1967): De la Gramatologîa. Buenos Aires, Siglo XXI,
1971.

— (1971): «La mitologia blanca. La metâfora en el texto filosöfico»,
Mârgenes de lafilosofîa. Madrid, Câtedra, 1989.

— (1998): La Universidad sin condiciân. Madrid, Trotta, 2002.

DURAND, Gilbert (1960): Las estrueturas antropolögicas de lo
imaginario.Introdueeiön a la arquetipologin general. Madrid, Taurus, 1981.

FERNÄNDEZ RETAMAR, Roberto (1995): Calibän Contra la Leyenda
Negra. Lleida, Edicions de la Universität de Lleida.

FOUCAULT, Michel (1966): Las palabras y las cosas. Mexico, Siglo XXI,
1986.

— (1969): La arqueologia del saber. México, Siglo XXI, 1996.

— (1970): El orden del discurso. Barcelona, Tusquets, 1999.

— (1972): «Sobre la justicia popular. Debate con los Maos», Un diâlogo
sobre el poder y otrns conversaciones. Barcelona, Alianza, 2001.

— (1973a): Esto no es una pipa. Ensayo sobre Magritte. Barcelona, Anagrama,
1989.

— (1973b): La verdad y las formas jurîdicas. Barcelona, Gedisa, 1998.

— (1975): Vigilar y castigar. Madrid, Siglo XXI, 1994.

GARCIA CANCLINI, Néstor (1989): Culturas htbridas. Estrategias para
entrar ysalir de la modernidad. México, Grijalbo.



— (1999): La globalization imaginada. Buenos Aires, Paidös.
— (2000): «La épica de la globalizaciön y el melodrama de la

interculturalidad», Nuevas perspectivas desde/sobre América Latina: el

desafio de los estndios culturelles, Santiago de Chile, Cuarto propio.
GARCIA GUTIERREZ, Antonio (2002): La memoria subrogada. Mediation,

cultura y conciencia en la red digital. Granada, Universidad de Granada.
GINZBURG, Carlo (1986): El queso y los gusanos. Barcelona, Muchnik.
GLISSANT, Edouard (1996): Introduction a una poética de lo diverso.

Barcelona, del Bronce, 2002.
GRÜNER, Eduardo (2002): El fin de las pequenas historias. De los estudios

culturales al retorno (imposible) de lo trâgico. Buenos Aires, Paidös.
HARDT, Michael (2002): «El imperio contraataca». Entrevista de Marina

Garcés y Santiago Lopez Petit, Archipiélago, 53, Barcelona, pp. 61-65.
HARDT, M. y NEGRI, Antonio (2000): Imperio. Buenos Aires, Paidös,

2002.

HATOUM, Milton (2002): «No se puede escribir sobre lo que se recuerda
con nitidez». Entrevista a Milton Hatoum de Javier Rodriguez Marcos,
«Babelia», El Pais, Madrid, pâg. 10.

IBÄNEZ, Jesus (1994): El regreso del sujeto. La investigation social de segundo
orden. Madrid, Siglo XXI.

LEVI, Giovanni (1996): «Sobre microhistoria», Formas de Iwcer liistoria.
Madrid, Alianza, pp. 119-143.

MONTAIGNE, Michel de (1604): «De los canibales». Ensayos Escogidos
(1959), México, U.A.M., 1978.

ORTIZ, Fernando (1991): Contrapunteo cubano del tnbaco y el aziicar. La
Habana, La Habana Editorial de Ciencias Sociales.

ORTIZ, Renato (2000): «Diversidad cultural y cosmopolitismo», Nuevas
perspectivas desde/sobre América Latina: el desafîo de los estudios culturales.
Santiago de Chile, Cuarto propio.

REDING BLASE, Sofia (1992): El buen salvaje y el cantbal. México, U.A.M.
REYNOSO, Carlos (2000): Apogeo y decadencia de los estudios culturales. Una

vision antropolôgica. Barcelona, Gedisa.
SAID, Edward W. (1978): Orientalismo. Madrid, Libertarias, 1990.

SCHWARTZ, Jorge (1991): «Periferias textuais», Sao Paulo http: / /
www.usp.br/revistausp/n3/fjorgetexto.html

SEGURA CONTRERA, Malena (2002): Midia e pànico. Saturaçao da

informaçao, Violencia e Crise Cultural na Midia. Sao Paulo, Annablume y
Fapesp.

(2004): «Los monstruos en/de los mass media», Sin Carne. Cuerpos de mujer:
comunicaciôn y poder. Sevilla, Arcibel.

SHAKESPEARE, William (1611): «The Tempest», The complete dramatic
and poetic works of William Shakespeare. Philadelphia and Chicago, The
John C. Winston Company.

SILVA ECHETO, Victor (2003a): Comunicaciôn, information y
transculturalidad. La construction de la identidad y la multiplicidad de las

culturas. Tesis Doctoral. «Programa Interdisciplinar en Estudios
Culturales Literatura y Comunicaciôn», Departamento de



Comunicaciön Audiovisual, Publicidad y Literatura, Universidad de
Sevilla, Sevilla.

— (2003b): «Las representaciones y los simulacros: la mujer en el cine y en
los medios de comunicaciön», Las mujeres, los Snberes y In Culturn.
Sevilla, Arcibel.

— (2004): «Los estudios culturales y los estudios en comunicaciön en las
Américas», Actas 1er. Congreso Internacional «El futuro de la
comunicaciön». Facultad de Comunicaciön. Universidad de Sevilla.
Sevilla (En prensa).

SUBIRATS, Eduardo (2000a): «Antropofagia contra globalizaciön o el
Paraiso en America Latina», Quimera, 193-194, Barcelona, pp. 88-91.

— (2003a): «Rio virou ruina de cidade histörica cercada de favela»,
entrevista de Claudia Nina, Vitruvius, Sao Paulo, http: / /
www.vitruvius.com.br.arquitextos

— (2003b): A penûltima visno do Paraiso. Sao Paulo, Studio Nobel.
TALENS, Jenaro (1989): «El espacio del poema», Cenizns del sentido.

Madrid, Câtedra (=1973).
— (1994): «Escritura contra simulacro. El lugar de la literatura en la era

electrönica». El sujeto vacio, Madrid, Câtedra, 2000.

— (1998): «Imagen y tecnologfa», El sujeto vacio. Madrid, Câtedra, 2000.

— (2000): «Introduction: Vicisitudes de la identidad. De la lectura como
diâlogo o el sujeto vacio», El sujeto vacio. Madrid, Câtedra.

TODOROV, Tzvetan (1982): La conquista de America. El problema del Otro.
México, Siglo XXI, 1998.

VARELA, Francisco J. (1992): La Imbilidad ética. Barcelona, Debate, 2003.
VÄZQUEZ MEDEL, Manuel Ängel (2001): «El gran mediodia: sobre la

transhumanizaciön», TCC revista electrönica del GITTCUS, Universidad
de Sevilla, Sevilla, http: / /www.cica.es/aliens /gittcus/li.htm

— (2002a): «Un lugar en el mundo. Para una teoria del emplazamiento»,
Articulo inédito analizado en los talleres del Grupo de Investigaciön en
Teoria y Tecnologfa de la comunicaciön (GITTCUS), Departamento de
Comunicaciön Audiovisual, Publicidad y Literatura, Universidad de
Sevilla, Sevilla.

— (2002b): «Mundializaciön, comunicaciön y nuevo humanismo.
Implicaciones educativas», TCC revista electrönica del GITTCUS,
Universidad de Sevilla, Sevilla, http: / /www.cica.es /aliens /gittcus /
li.htm

VIRILIO, Paul (1995): La velocidad de liberaciôn. Buenos Aires, Manantial,
1997.




	Resistencia y re-lectura antropófaga, estudios culturales e (in)disciplina

