Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2005)

Heft: 6

Artikel: Decir historico y hacer narrativo : otra vez los moriscos del Quijote
Autor: Pozuelo Yvancos, José Maria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047417

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Decirhistorico y hacernarrativo: otravezlos moriscos
del Quijote.

José Maria Pozuelo Yvancos Universidad de Murcia

Elegir el muy tratado asunto de los moriscos dentro del Quijote
nos hace plantear como primera cuestién la de la excepcionalidad
mismadel asunto. PaulHazard (1949:131) y F. Mdarquez Villanueva
(1975: 229) ya dijeron que el Quijote en su principal disefio parece
pensado para que sus aventuras puedan suceder enunaespeciede
vacio histérico. No es ya que se hurte el lugar concreto de La
Mancha donde don Quijote vivia «no ha mucho tiempo» sino que
son obliterados muchos sucesos de la gran Historia de la época,
pensemos en el de Lepanto, que tan de cerca le tocé al propio
Cervantes, o las conflictivas relaciones de los grupos sociales que
si obtienen en la comedia o los dramas de Calderén un eco muy
notable. Comenta Mdrquez Villanueva el hecho de que el Quijote
eluda siempre la ciudad, por ejemplo la Sevilla o el Toledo no
evitados en las Novelas Ejemplares, y por supuesto la Corte. Todo
ocurre en caminos y ventas perdidos o en ese no lugar arcaico y
feudal del palacio de los duques. Y la excepcién de los moriscos
concurre con la otra excepcion; la ciudad de Barcelona tnica
ciudad que aunque permita, en lo que converge con los moriscos,
un episodio con aire de novela bizantina, de galeras y bajeles,
permite asimismo el que aparezca algo de la sociedad real; e
incluso la imprenta, que poco antes se hace eco de un personaje
histérico como Rocaguinarda, el Roque Guinartdela obra (Martin
de Riquer, 2003: 331-352).

No es detalle menor que una obra por la que desfilan todos los
géneros literarios de su tiempo, en novelas insertas o en la propia
trama, haya evitado el picaresco, reducido ala sola representacion

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 6 (otofio 2005).

0Q13vLDU 42001 A 091407511 4199(]

N
@)}



José Maria Pozuelo Yvancos

N
(@)

de Ginés de Pasamonte, pasajera y posiblemente un guifio critico
personal a Avellaneda, asi interpretado por Martin de Riquer y
Martin Jiménez.

No es que el Quijote no contenga mucho de la Historia, pero lo
contiene sometido a la regla de una estilizacién que evita el
tratamiento directo de los conflictos en sus contextos particulares
y los lleva a ese otro contexto definido en su obra. Aparecen ecos,
por ejemplo en el episodio de los galeotes y la Santa Hermandad,
pero se introducen poetizados en el seno del propio crisol de don
Quijote, que perspectiviza a su modo y cree que todo tiene
finalmente unaexplicacién desde esamirada. Como dice Mdrquez
Villanueva:

Larealidad o mds bien fragmentos de ella, viene a su encuentro
encarnada en multitud de personajes episddicos: cuadrilleros,
grandes y pequefios nobles, galeotes, canénigos, comediantes,
soldados, mozas del partido. El encuentro se produce casi siempre
fuera de sus respectivos ambientes, es decir en esos campos de
Dios, donde, al fin y al cabo, es don Quijote quien dicta las reglas
del juego. El caballero andante atrae hacia si a modo de imdn, las
realidades humanas mds dispares, convirtiéndose, a su vez, en
un reactivo o instrumento de precisién para el profundo analisis
de éstas. Todo ello acert6 a expresarlo mejor Américo Castro: «En
lugar de mandar a su personaje a darse de bruces con la sociedad
de todos consabida, Cervantes se inventé una para su uso
particular, cuyos miembros irdn tomando cuerpo, en la medida
que las palabras de los unos y de los otros vayan estructurando

presencias humanas capaces de razonarse a si mismas» (Marquez
Villanueva, 1975, 231)

La cita de Mdrquez Villanueva pertenece al mejor estudio que
se ha hecho de esa gran excepcién de los moriscos como conflicto
histérico concreto, representado en detalle. Una excepcién que
cobra un gran relieve por la cercanfa misma de los hechos y por su
honda significacién en la Historia de su momento: la expulsién de
los moriscos, hecho histdrico que acaece entre el 22 de Septiembre
de 1609, fecha del bando en que se prescribe la marcha de los
moriscos del reino de Valencia, diferentes fechas del afio 1610, en
quese vanpublicandolos que afectanalos residentes en Andalucia,
Murcia, las dos Castillas, Aragén y Catalufia y por dultimo 1614,
que es el momento en que termina la exencién temporal que
habian disfrutado los moriscos del Valle de Ricote en Murcia,
obligados en ese afio a embarcar en el puerto de Cartagena, (vid.
F. Chacén, 1982 y F. Flores Arroyuelo, 1989), empresa guiada por



el Conde de Salazar, inico personaje histérico que aparece citado
connombresy apellidos en el capitulo del QuijoteIl, 65. Es seguro
que los tres capitulos en que se habla de la expulsién de los
moriscos (el 54, 63 y 65 de la Segunda Parte) estdn escritos
alrededor de 1614 y casi nadie discute, y ya lo marcé Clemencin,
recoge Rodriguez Marin y ha sido admitido luego por V. Llorens
(1963:257)) y Marquez Villanueva (1975: 253 y ss) entre otros, que
el nombre de Ricote elegido para su personaje tiene que ver segu-
ramente con la impresién que causé a todos en esos afios, el final
del que habria de ser dltimo rescoldo de una tragedia, vuelta a
representarse emblemadticamente en el desenlace de ésta pequefia
excepcion de los moriscos de un pequefio valle de Murcia, que
habia sido ejemplo de integracién, y que es finalmente ejecutada.
Francisco Chacén (1982: 106) ha estudiado precisamente ese
ejemplo de convivencia que llevé incluso al Concejo murciano a
pronunciarse yaen 1579 a favor de la permanencia en el municipio
delosmoriscos, apoyadosasimismo por Luis Fajardo, Adelantado
de Castilla. La ciencia historica desde Florencio Janer, Boronat,
F.Chacén, Flores Arroyuelo, han documentado muy bien el caso
particular de estos moriscos de Ricote, que sin duda tuvo un gran
eco, y a €l se refieren todos los historiadores modernos mads
acredidatos desde Lapeyre a Caro Baroja (1957), ] Regld (1971) o
Dominguez Ortiz- Bernard Vincent (1957), Mikel Epalza (1992)
etc.

Sea 0 no ese caso concreto el motivo del nombre dado a su
morisco, lo que interesa ahora es ver a un Cervantes a pie de
acontecimiento y siguiendo muy de cercael dramadelaexpulsién,
que era contempordneo a la escritura de la segunda parte del
Quijotey que decide meterensu obra, contraviniendo de esa forma
su prdctica habitual de una refracciéon nunca tan directamente
comprometida con un suceso particular, que ademads no era un
suceso cualquiera, pues actué como un gran problema de su
tiempo, no resuelto de modo fécil ni en el terreno juridico, ni en el
politico, ni en el religioso, ni el administrativo. La cuestién moris-
ca, como comienza advirtiendo Julio Caro Baroja al frente de su
monografia sobre los moriscos granadinos (Caro Baroja, 1957:VII)
fue una de esas cuestiones en que quiebra un orden y comienza
otro, uno de esos asuntos que interesaron a todos; historiadores,
poetas, dramaturgos, escritores politicos y religiosos. Es mas,
tanto Ricardo Garcia Cdrcel (1979) como Mdérquez Villanueva
(1991) han subrayado lo que este tema tiene de gran problema
historiograficoen que se pusieron sobre el tapete muchos conflictos

oanuLIyU 4300y A 0214103511 4133(]

N
~J



José Maria Pozuelo Yvancos

N
0o}

larvados, de relacién entre Iglesia-Estado, y entre Castas y grupos
de poder emergentes en el Gobierno, y segtiin Marquez Villanueva
toda una «crisis de conciencia» (Mdrquez Villanueva, 1991: 2) en
absoluto resuelta con mitos historiograficos como el de la una-
nimidad; antes al contrario hubo muchas voces disidentes dentro
de la propia Iglesia, que finalmente quedé al margen de una
decision controvertida, que ya se habfa negado a tomar Felipe Il y
que estuvo dando vueltas en el Consejo de Castilla durante
decenios, hasta que la llegada del duque de Lerma y el tesén
particular de algunas figuras como el Patriarca valenciano Ribera
o su ejecutor el celoso extremista Jaime Bleda alcanzaran su pro-
posito, insisto, el margen del Vaticano que nunca vié claro el
asunto, tan peliagudo, de expulsar a toda una nacién (asi se decia)
delos que formalmente eranya cristianos y por supuesto espafioles.
No me es posible seguir aqui un proceso que los libros de
Lapeyre, Caro Baroja, Dominguez Ortiz, Epalza etc. y las dos
monografias citadas de Mdrquez Villanueva, la primera ademds
directamente referida a los contextos cervantinos, han analizado
en profundidad. Lo que si quiero, para los objetivos de este
articulo, es ver el tratamiento cervantino como un gran ejemplo de
ese otro modo de ser la Literatura un eco de la Historia,
representando el universal general de una comunidad (los
moriscos), y también el dolor del exilio, en el particular caso de
Ricote, el vecino morisco, tendero de su pueblo, con el que se
encuentra azarosamente en uno de esos caminos, justo cuando
sale Sancho de su Gobierno de la Insula Barataria. No escapé a la
critica, y Vicente Llorens (1963:258-259) tiene una excelente glosa
de este co-texto, que el encuentro Ricote -Sancho se produzca en
ese momento, cobrando asi una significacion nueva: frente a la
justicia que a todos deparé el Gobernador Sancho, ejemplo de
ecuanimidad en su Insula Barataria, el primer episodio y tinico
real de gran relieve histérico presente en el Quijote, ocurre como
encuentro con la victima de un decreto de gobierno, que por el
modo como se desarrolla el emocionado abrazo delos dos vecinos,
ellectorentiende que es undecreto injusto, implacable, en contraste
muy marcado con los ecudnimes dictados por un Sancho que se
dice a si mismo ignorante e incapaz de gobernar. En ese contraste
que el lugar del episodio proporciona hay una posible sefial
elocuente, mucho maés tras el comentario de Vicente Llorens.
Como ocurre siempre con el Quijote, la critica lo ha hecho ya
casi todo. También en el tema de la presencia de los moriscos, que
ha recibido andlisis en todas sus vertientes en especial por la



extensa monografia de Mdrquez Villanueva (1975:229-335)
dedicadaal asunto, ala que habian precedido excelentes intuiciones
de Américo Castro (1925/1972: 281-283) y Vicente Llorens entre
otros. Llamo la atencién, con todo, sobre el hecho de que los
mismos historiadores profesionales se refieren al tratamiento
cervantino, que no escapa a anotaciones sueltas que hacen en su
obra Lapeyre, Caro Baroja (1957: 118 y 250-254), Epalza (1992: p.
14), etc.

Y no es extrafo, porque una lectura atenta de los tres capitulos
en que el drama es referido (Quijote II, caps.54, 63 y 65) permite,
con esa peculiar condensacién que Cervantes imprime a cuanto
toca, personificar cudnto era afecto al problema de estos esparioles:
que no todos tenian igual dominio de la lengua castellana, pero
muchos perfecta, que no todos eran igual de creyentes cristianos,
mads las mujeres que los hombres, pues Ricote no lo es mads ni
menos y, entre éstos menos, el cuiltado Juan Tiopieyo, que hubo
algunos como el propio Ricote que se anticiparon al Decreto oficial
de 1610, mientras que otros (su mujer y su hija) esperaron hasta el
final, cudles fueron los destinos primeros (Francia, Argel) cémo
fueronrecibidos en unoy otro lugar, cémo fue la reaccién popular
ante esa marcha, como muchos retornaron escondidos, cémo
algunos habfan guardado su dinero escondido. Sabemos de casos
de mestizaje como la unién de AnaFélix, hija de Ricote y el hidalgo
manchego Gaspar (o Pedro) Gregorio. Pero hay mds, se ofrecen las
razones oficiales de la expulsién enunciadas por el propio Ricote,
para que no queden dudas de su asentimiento, y se llega incluso
a citar en el capitulo II,63, por su nombre y apellidos a Bernardino
de Velasco, Conde de Salazar, quien era el comisarioencargado de
ella, y principal responsable administrativo de la ejecucién de tal
orden. Este detalle es rarisimo en Cervantes e inesperable en el
Quijote, y una prueba muy directa de lo que interes6 a Cervantes
este asunto. Lo siguié tan de cerca, que no hay detalle, argumento
dado a favor o en contra en los debates sobre €l que no tenga
puntual reflejo en las breves paginas que le dedica.

Algunos los veremos en lo que sigue, pero valga esta primera
conclusion: si alguien quisiera conocer el drama de la expulsion
viendo sus diferentes lados y asistiendo a su complejidad y sobre
todo a como ésta fue vivida por sus victimas, le bastarfa con estos
capitulos del Quijote, para tener una aproximacion suficente y
muy viva de este dramético episodio de nuestra Historia.

Y también, como siempre en Cervantes, ha resultado
controvertido el asunto de la posicién personal del autor ante el

0Q13v440U 49IVY A 09140351y 4122(]

N
O



José Maria Pozuelo Yvancos

W
(e]

fenémeno. Es cuestion que ha movido muchas interpretaciones,
casi todas viciadas por la representacién que el problema de los
moriscos recibe en EIl Coloquio de los Perros y en el Persiles, con muy
explicitos aplausos en ambas obras de la medida de expulsion, si
bien hay que anotar que son textos en que el locuaz y murmurador
Berganza se hace eco casi literal de los argumentos y tépicos que
sobre el moro criculaban en los estratos populares, que circularon
como bien mostrenco en todo el proceso, y que los detractores
magnificaron. En el caso del Persiles estdn puestas en boca de un
morisco, el jadraque Jarife, como luego veremos ocurre también en
el Quijote, con parlamento de Ricote en el capitulo 11 65, conlo que
hay una evidente ironfa en hacer que sea el propio morisco el que
enuncie un acuerdo que Cervantes no tenfa mds remedio que
hacerexplicito de alguna forma paraunaOrdendel Rey producida
en ese momento. Que haya elegido precisamente la forma mads
inverosimil, nada menos que un aplauso de la victima hacia el
Conde de Salazar, verdugo ejecutor, es una prueba muy evidente
de que tal pronunciamiento es una concesién de Cervantes a la
necesidad obvia de mostrar acuerdo, pero con la inverosimiltud
anadida de que las aquiescencias vengan precisamente de Ricote
y de Ana Félix, su victimas, como de Jarife en el Persiles (I, I1I, cap.
XI)

Pero incluso la propia polémica suscitada en el cervantismo
sobre el lugar de Cervantes ante este drama no arroja, antes al
contrario, menoscabo alguno sobre su grandeza literaria. Lo que
enelterrenoideolégicoun Quevedo dejasiempre claroy meridiano,
es en Cervantes complejo, sometido a perspectivas, a miradas, a
voces. Incluso mds alld de su posiciéon personal, no hay voz,
argumento, posicién que en la época circulara sobre el problema
de los moriscos que en el conjunto de lo dicho en el Cologuio, el
Persiles y el Quijote no se haya visto representada, encarnada, de
forma que lo que Cervantes ofrece para cualquier historiador es
también un rico abanico de complejidades, de controversias, de
pareceres distintos. No es preciso redimir a Cervantes de ninguna
culpa por haber creado este laberinto de espejos incluso en este
asunto, porquelaliteraturamads perdurable esaquella que permite
ser compleja representacién de cuanto ha sido, en la Historia
misma, complejo, multilateral, susceptible de ser defendido por
unos y por otros, cada uno con su voz.

Esto independientemente de que un andlisis detenido, que me
propongo hacer en lo que sigue, de estos tres capitulos, favorezca
a mi juicio una clara posicién cervantina en contra de la crueldad



y poca necesidad de tan dramadtica medida. Hay en el Cervantes
del Quijote mucha, mucha comprensién de las victimas, y
compasion evidente hacia ellas.

Pero lo que nos atafie ahora es ver la manera en que la
Literatura representa la Historia, se hace eco de los hechos, las
ideas y delas voces sobre ambos. Porque lo primero que hemos de
percibires que Cervantesha construidounafiguracién del episodio
histérico no como ideas, no simplemente como un decir sino
personificado en unas escenas con sus protagonistas, una
poetizacién cuya forma resultard, creo, el mds elocuente de los
cauces para representar lo que Cervantes quiso decir. No es
posible nisiquierainteresante que cuando planteemosunarelaciéon
Literatura-Historia, pretendamos que lo que la Literatura haga es
ser un simple reflejo de «ideas». Lo que Cervantes ofrece no son
ideas sino vida, figuracién, y muy vinculada a la forma en que se
vierte tal figuracion. No puede ser casual, por ejemplo que en este
episodio el narrrador, en cuanto voz autorial, no se pronuncie, ni
apenas intervenga o que lo haga de un modo minimo. Lo evita
para que sean los personajes los que digan su experiencia propia.
Cuanto podamos nosotros deducirlo haremos escuchando hablar
alos personajes, asistiendo a sus razones. Cervantes, como creador
muy fino, no desconocela diferencia ontélogica, que ha comentado
Martinez Bonati (1978) a propdsito precisamente del episodio
quijotesco de los molinos de viento, que existe entre el hablar del
narrador y el hablar de los personajes. El primero constituye
mundo, construye los hechos que el lector no puede ponerenduda
sin riesgo para la propia obra, en tanto que el hablar de los
personajes es siempre perspectivistico sometido a esa razén que
cada persona lleva consigo y que puede ser discutida por otro. El
azar ha querido que acerca de la conciencia cervantina sobre tal
diferencia tengamos un ejemplo en el parlamento de Ana Félix, en
el capitulo I, 63. Hemos visto capturar la galera y el virrey
pregunta al mancebo (asi nos lo ha presentado el narrador hasta
ahora) que es su arraéz:

— Dime arraéz, ;eres turco de nacién o moro o renegado?.
A lo cual el mozo contestd, en lengua asimismo castellana:
— Ni soy turco de nacién, ni moro ni renegado

— Pues ; qué eres?- replico el virrey

— Mujer cristiana- replicé el mancebo

Luego de pedir clemencia y decir que va a referir su caso, el
virrey le dalicencia parahacerlo. Y prosigue el narrador: «Con esta

0Q1jv440U 42001 A 03140781y 4193(]

@8]
—



José Maria Pozuelo Yvancos

W
NS

licencia el mozo comenzo a decir de esta manera:
— De aquellanacién mds dedichada que prudente sobre
quien ha llovido estos dias un mar de desgracias, naciyo, de
moriscos padres engendrada. (Cursiva mia).

Se verd que hay una disfuncién de género en el parlamento
con lo anunciado por el narrador. Este, pese a que el arrdez, como
personaje ha dicho que es mujer cristiana, sigue atribuyendose
cuando se trata del dircurso narrativo a una fuente masculina,
pues se introduce con «el mozo comenzo a decir desta manera».
No es mozo, sino moza disfrazada, segtin ella misma ha sostenido,
pero el narrrador evita hacer suya esa verdad, hasta que es
explicada y vista a los ojos de todos; hasta que se convierte en
verdad no es asumida por el narrador, que la distingue asi de la
mera aseveracion (que podrianosercierta) del personaje disfrazado
de mozo.

Luego del parlamento explicativo de Ana Félix, el narrador
dird que «el virrey se llegé a ella y le quité con sus manos el cordel
que las hermosas de la mora ligaba» asumiendo ya el discurso
narrativolaverdad deloshechos, nodependiente yadelo discutible
de las afirmaciones de los personajes.

Con este breve ejemplo se habrd visto qué cuidado tan
escrupuloso pone Cervantes en medir lo que es del narrador, de
los personajes, y lasexigenciasde unoy otrode caraalafiguracién
de su verdad.

Vayamos al encuentro de Sancho y de Ricote (II; 54). Se
comprenderd a partir de lo dicho que contrariamente a lo que
muchos criticos de este episodio han edificado sobre él, tal
encuentro debe mirarse no iinicamente en razén de lo mucho que
alli se dice, es decir en el plano de las ideas tan emocionadas que
vierten Ricote y Sancho sobre la desgracia de los moriscos, plano
que no deja lugar a dudas sobre lo trdgico de la medida para estos
pobres hombres buenos de una aldea manchega; antes bien,
tendriamos que mirar el otro plano, el de la figuracién artistica y
la escrupulosa forma como Cervantes ha ido cosntruyendo una
escena que es elocuente no sé6lo (aunque lo es mucho) por lo que
en ella dicen los personajes, sino también por cémo esa escena es
personificada, narrada, construida, es decir por lamanera como su
forma artistica es elocuente por ella misma, es signo en un proceso
de significacién concordante en este caso con las ideas mostradas.

Cervantes no sélo habla diciendo en la voz autorial o del
narrador (que dice poco aunque significativo) y en la voz de sus



personajes (que dicen mucho y muy significativo) sino que habla
también desde la manera de ser la propia forma, el signo, el decir
como tal decir, su ser artistico, que es elocuentisimo, segtin me
propongo mostrar en lo que sigue.

Si hacemos un andlisis semidtico del capitulo II, 54 percibimos
que todo él estd dispuesto en circulos de exclusion/inclusién, muy
elocuentes. El primer circulo es la ubicacién misma de Sancho, que
camina solo, es decir en este encuentro con Ricote se da al final de
los varios capitulos en que Sancho y don Quijote han separado sus
destinos. El encuentro con Ricote incluye a Sancho, pero excluye
a don Quijote, pues se tratard en todo el capitulo de hacer ver la
solidaridad de dos convecinos que comparten un universo comun
de pertenencias y experiencias. La suerte de Ricote serd
compadecida por el tinico personaje que puede realmente hacerlo,
Sancho. Y ademds en el nivel de significacién de realidad en que
Sancho se ubica siempre alolargo dela obra. Mdrquez Villanueva
(1975: 238) ya sefial6 el cardcter especialmente acertado de la
caracterizacion de Ricote como un personaje a ras de suelo, limpio
de los convencionalismos de época o de género que traen otros
personajes cervantinos o traiael moroen surepresentacién literaria.
Ni en el fisico, ni en su hablar, hay estilizacién ni ascendente ni
parddica, las dos posiblidades que solian acompafar la figura del
moroenlaliteratura previa. Hay enlaescenaunahumanidad muy
simple, la de dos vecinos que muestran el jibilo por encontarse en
el camino. Nada tenfa don Quijote que afiadir a esta compafiia, y
ha querido Cervantes reservarla sélo a Sancho. También ha
comentado Mdrquez Villanueva que don Quijote queda al margen
enel capituloll, 63 y 65, fuera del patetismo anacrénico de su gesto
de intervenir yendo a liberar a Pedro Gregorio. Por eso el simple
encuentro de dos vecinos en el nivel de significacién de realidad
que impone Sancho, es ya elocuente de la perspectiva nada
idealizada que quiso dar Cervantes a esta historia.

El segundo circulo trazado, que es previo al reconocimiento
mutuo de los dos vecinos, ha dibujado otro margen de Inclusién/
exclusion. Es el que marca el eje de extranjeros / espafioles. Ricote
vadisfrazado de extranjero (selo reprochard Sancho deinmediato,
para justificar que no lo ha reconocido: «dime quien te ha hecho
franchote», le dice de modo tanssignificativo paralo que veremos),
porque la escena se ha iniciado enfrentando a Sancho a la
incomprensién del habla del grupo de limosneros entre los que va
disfrazado Ricote, pues «todos juntos comenzaron a cantar en su
lengua lo que Sancho no pudo entender, si no fue una palabra que

oanvLivu 4200y A 031403511 4123(]

W
W



¥ José Maria Pozuelo Yvancos

claramente pronunciaba <<limosna>>». El agradecimiento de los
extranjeros con su «Guelte, Guelte» hace que Sancho insista en su
comprension y la escena siga marcando que la unica via posible
paraellasonlos gestos. El buen castellano viejo queda fuera de ese
circulo de extranjeros. Hasta que «estando mirdndolo uno dellos
con mucha atencién, arremetio a él, y echdndole los brazos por la
cintrua, en voz alta y muy castellana, dijo...». He subrayado el
sintagma «y muy castellana», por crear el narrador desde €l su
primer circulo de inclusién del morisco Ricote, como castellano
que es, en la esfera de Sancho, en un contexto en que los demds
pregrinos hablan otra lengua. Como se sabe, la de la lengua fue
cuestion aducida por los defensores de la expulsién, centrdndose
en la situacién de los moriscos del reino de Valencia, que si
parecian tener problemas de aclimatacién lingtiistica (analiza
Caro Baroja 1957:120 y ss) el problema para los de Granada, pero,
como advirtieron asimismo los contrarios a la expulsion, no erael
caso de los moriscos de Castilla, Aragén y Murcia. Mikel Epalza
(1992: 61-83) se hace eco de las diferencias entre unas y otras zonas
de la Peninsula. Cervantes marca ya desde el narrador esta
individualizaciénde Ricote como perteneciente alamisma cultura
de Sancho. Y contintia luego Ricote: «;cémo es posible, Sancho
Panza hermano, que no conoces a tu vecino Ricote el morisco,
tendero de tulugar?». Notese que en tan pocas palabras se dan tres
sefales de inclusién de Ricote: el calificativo de hermano, el de
vecino, y tendero de su lugar, los tres asociados al de morisco.
Tras el renocimiento de Sancho viene la primera complicidad,
advirtiéndole del peligro que corre si es descubierto, es decir,
situdndose en el plano de solidaridad con el perseguido. Se retiran
a comer, y a beber vino y ahf sitiia el narrador otro indice de
inclusion, pues entre las viandas que los peregrinos extraen de sus
alforjas y que enumera el narrador se encuentran «huesos mondos
de jamén, que si no se dejaban mascar, no se defendian de ser
chupados». Junto a la sefial lingiiistica de pertenencia, este otro
signo es inequivoco de una cultura cristiana, pues estaban vedado
alos moriscos por sureligion el comer cerdo y beber vino, y esaera
seflal muy subrayada por los perseguidores de los moriscos
disfrazados (vid.CaroBaroja, 1957:118-121).José Jiménez Lozano,
quien comenta por extenso todos los problemas de la convivencia
morisca en Castilla, trae un precioso testimonio de la contestacion
que el Rey da al obispo de Avila, quien habia intercedido contra la
expulsién, aduciendo la préctica cristiana de muchos de ellos. El
Rey sitta las sefiales que llama «actos positivos» como usar de



vino y tocino y deviarse del algarabia como pruebas muy por
encima de las prdcticas sacramentales cristianas.(Jiménez Lozano,
1982: 112)

Cervantes hace quizd por eso que se entretengan mucho en dar
cuenta de las botas de vino, y viene la tercera sefial: «De cuando en
cuando juntaba alguno su mano derecha conla de Sancho y decfa:
«Espaiiol y tudesqui, tuto uno, bon compaiio.» Y Sancho respondia:
Bon compario, jura Di». El autor ha marcado con esta sefial por
encima de las lenguas la paradoja de una hermandad entre los
espanoles y alemanes, que actuard netamente en la economia de
significacién delaescena comonecesario contraste. Lahermandad
que se permite a los otros no le ha sido permitida al Ricote,
expulsado de ella. De ese modo el capitulo va afianzando los
signos de inclusién/exclusién sefialando tales paradojas,
mostrdndolas.

Acabado el vino, se retiran todos a dormir, excepto Ricote y
Sancho: «solos Ricote y Sancho quedaron alerta, porque habian
comido mds y bebido menos, y apartando Ricote a Sancho, se
sentaron al pie de una haya, dejando a los peregrinos sepultados
en dulce suerio, y Ricote, sin tropezar nada en su lengua morisca,
enlapura castellana, le dijolas siguientesrazones». La espacialidad,
encomunapartamiento, va contribuyendo a sefialarla comunidad
de Sancho y Ricote, en oposicién a los demds, que permanecen ya
fueradel circulo quelaescena dibuja. Pero otravez anota Cervantes
a traves de su narrador, y con especial vehemencia, pues supone
una repeticién, el dominio de Ricote de lengua pura castellana,
adjetivada por tanto la pureza, despues de haber sefialado que
hablasin tropezar nadaen sulenguamorisca. No sélo tal insistencia,
sino la seleccién lexica de los adjetivos (pura) y nada morisca, son
fenémenos muy elocuentes de la voluntad de situar a Ricote
plenamente integrado en hdbitos lingtiisticos y alimenticios de un
castellano.

Viene entonces el largo parlamento de Ricote, ese canto de
dolor de exiliado, tan citado, y que ha sido ya muy analizado por
cuantos se han detenido en el sistema de ideas, de lo dicho. Todo
el discurso de Ricote estd asimismo estructurado en el orden de
marcar la dialéctica del exilado, que ama su Patria, Espafia, ahora
ausente y muy dolorosamente, pues su destierro ha sido la pena
«mads terrible que se nos podia dar». No deja de sefialar Ricote dos
circulos, el de Espafia, su patria natural y el de la Berberia, donde
«mds les ofenden y maltratan». Era también éste un argumento
muy tenido en cuenta durante los debates por los contrarios a la

0013v44pU 4298Y R 001403S11f 4193(]

W
a



&R José Maria Pozuelo Yvancos

expulsion, y sefiala ya esa dialéctica de inclusién/exclusion. Va
sefialando Ricote su periplo por Francia, Italia, para recalar en
Alemania, con la conocida sancién tan comentada y valiente: «y
allif me parecié que podia vivir con mds libertad, porque sus
habitadores no miran en muchas delicadezas: cada uno vive como
quiere, porque en la mayor parte della se vive con libertad de
conciencia», extremo y sintagma muy significativos quehasidoya
muy justamente analizado por Mdrquez Villanueva (1975: 277-
285).

Continta Ricote con otro signo muy elocuente, que colabora en
lalinea que vengo sefialando aquide dialécticainclusiéon/exclusion:
la critica que el morisco hace de los peregrinos alemanes a los que
acompafia. Puede que sean cristianos, pero vienen a Espafia como
se va a las Indias, solamente a enriquecerse y sacan sus riquezas
confacilidad. Nétese que se formaaquiotra vez una contraposicion
Ricote / extranjeros, con la paradoja implicita de que el expulsado
es honrado, pero tiene que disfrazarse, y los admitidos como
pregrinos cristianos no son honrados y campan sin disfraz alguno.
No puede escapar a Cervantes la enorme capacidad de elocuencia
de estas contraposiciones que enfrentan por sisolasla injusticia de
la medida que ha permitido tal paradoja. El parlamento de Ricote
secierraconotro circulo: el que marcala pertenencia al cristianismo,
que Ricote sefialamuy decidido y claro en su mujer e hija «catélicas
cristianas y aunque yo no lo soy tanto, todavia tengo mds de
cristiano que de moro, y ruego siempre a Dios que abra los ojos del
entendimiento y me de a conocer como le tengo de servir».
Tratados yalacondicion lingtiistica, las costumbres de integracion
culinaria, la pertenencia de un sentimiento patriético de su patria
natural, solamente queda a Cervantes enunciar el altimo y central
argumento de las creencias religiosas, caballo que fue debatallaen
los debates y palanca decisiva para la expulsiéon. Aqui Cervantes
entraenunos matices que sitiian en un conjunto de inclusién plena
a las mujeres (catdlicas cristianas) y deja a Ricote en una semi-
inclusién, que atentia su voluntad (realmente ambigua) de ser
iluminado por Dios respecto a cémo mejor servirle. No deja por
tanto Cervantes de sefialar el problema latente, aunque también
hay que decir que la mayor arreligiosidad de los varones respecto
a las mujeres es un hecho sociolégicamente marcado y todavia
vivo en las sociedades de hoy.

Se verd en conclusién que un andlisis del discurso de Ricote va
situando al morisco plenamente integrado en cada uno de los
6rdenes (lingtiistico, costumbres, sentimiento patriéticoy religion)



y gran parte de ello en oposicién excluyente a los peregrinos que
le acompafian que no tienen por el contrario, dificultad
administrativa alguna. Esa es la paradoja que Cervantes dibuja y
su mejor modo de decir, el artistico, el del signo, por encima
incluso de lo afirmado en el sistema de ideas o referencias.

En la conversacién siguiente con Sancho se colige un
conocimiento muy preciso que éste tiene del modo como la mujer
e hija de Ricote han salido, de ir acompaiiadas de Juan Tiopieyo,
y de lo que ha podido ocurrir con su tesoro escondido, otro de los
topicos que figuraron en las diatribas contra el regreso de los
moriscos: que se llevarian riquezas escondidas. Mikel de Epalza
(1992:231) se hareferido a ese topico y trae un testimonio de su uso
en los debates y Caro Baroja (1957:250) da cuenta incluso de
diferentes narraciones novelescas como la titulada «El bien hacer
no se pierde» incluida en Novelas de placer donde desarrolla
Castillo Solérzano este motivo de las riquezas enterradas por los
moriscos.

Luego de una conversacién sobre la fnsula Barataria, espacio
imaginario frente al tesoro real al que Ricote le invita a participar
y en el que se vuelve por un momento a la dialéctica Utopia i
realidad de la obra cervantina, acaba el capitulo con emocionado
testimonio de como Sancho vivié el destierro de la mujer e hija de
Ricote, donde la inclusién de todos en un mismo circulo de
solidaridad es ya elocuente en esas lagrimas que Sancho, poco
dado a ellas, dice haber vertido. Nétese ademds que la tendencia
de muchos vecinos a haberlas escondido y apartarlas del destierro
solamente se ve frenada por el «miedo de ir contralo mandado por
el rey». «Miedo» pero no conviccién, un claro circulo final de
inclusién de los pobladores castellanos y vecinos del pueblo en la
misma esfera sentimental de las victimas.

Un ultimo detalle de la esfera de inclusién de la familia de
Ricote se da al final del capitulo: el noviazgo entonces supuesto, de
la Ricota con Pedro Gregorio, «aquel mancebo mayorazgo rico»,
del que inmediatamente corrobora Ricote haber sido sospecha
suya de que tal caballero «adamaba a su hija», pero no le dio
pesadumbre alguna. Luego se sefiala que aunque es escasa la
costumbre: «las moriscas poca o ninguna vez se mezclan por
amores con cristianos viejos», si puede haberle ocurrido en
cambio a su hija, «que no se curaria de las solicitudes de ese sefior
mayorazgo», entiende el lector quela frase «no se curaria» significa
que no las evitarfa, no le causarian preocupacion negativa, como
ella misma confirmard luego en su parlamento del capitulo II, 63.

oanvLIvU 130vY A 031403511 4123(]

W
~



José Maria Pozuelo Yvancos

O8]
oo

No es por tanto unicamente lo que en el capitulo 54 se dice
explicitamente, creo haber mostrado que, si cabe, tan elocuente
como lodichohansidolosprocedinientos del decir, elhacer narrativo,
el sutil modo como Cervantes ha dispuesto todo el capitulo para
que en circulos sucesivos de inclusiéon-exclusién, frente a otros,
Sancho y su vecino compartan un mismo universo de raices,
pertenencias y sentimiento de hermandad, que termina
precisamente con unabrazo, mdselocuente que cualquier discurso.

Un andlisis estilistico del capitulo II, 63, muestra que aunque
menos concentrado y visualmente menos eficaz en orden a
mostrar tal solidaridad, Cervantes ha dispuesto el parlamento de
Ana Félix, pieza central del capitulo, de forma que se recorran
todos y cada uno de los motivos nucleares que ya ha dibujado el
capitulo 54. Noétese que precede al discurso la pregunta del virrey
a quien todavia cree mancebo: «eres turco de nacién o moro o
renegado» A lo cual el mozo respondié «en lengua asimesmo
castellana». La primera marca del narrador es, como ocurrié con
Ricote, el sefialamiento del hablar castellano de Ana Félix, la
segunda, su ser cristiana, y luego, en el seno ya de su discurso, la
notacién de las desgracias que sobre su nacién han caido «estos
dias». Inmediatamente se sefiala la contraposicién excluyente de
la Berberia, a donde es conducida «sin que me aprovechase decir
que era cristiana, como en efecto lo soy y no de las fingidas y
aparentes, sino de las verdaderas y catélicas». Sefiala Ana Félix el
mismo matiz que Ricote habiamarcado: «tuve unamadre cristiana
y un padre discreto y catélico ni mds ni menos, mamé la fe catdlica
en la leche, criéme con buenas costumbres, ni en la lengua ni en
ellas jamds, a mi parecer, di sefiales de ser morisca» etc. Como
puede verse va recorriendo Ana Félix los distintos argumentos de
su integracién y asimilacion castellana que ya hemos visto
enunciados porsu padrey queel discurso delahija va confirmando
punto por punto. Incluso afiade la confirmacién de otro extremo
que fue motivo en el curso de las circunstancias que podian
favorecer la aclimatacién de los moriscos: su noviazgo con don
Gaspar Gregorio (asf denominado aqui, cuando en el capitulo 54
dijo Pedro Gregorio), algo ya apuntado al final del capitulo II, 54
cuando Sancho refiere la cercania de este mozo a su hijay confirma
asi las sospechas de Ricote de que este «cristiano viejo» adamaba
a su hija.

Compara Ana Félix Argel con el mismo infierno, es decir
vuelve alaidea que Ricote sefialo de la Berberia comolugar donde
no fueronbienrecibidos, y comienzalamuy novelescay turbulenta



historia de la Ana Félix cautiva, que podria ser el germen de una
novela entre de cautivos y bizantina aqui apuntada en resumen.
Lo que cabe sefialar de este parlamento, enel curso derazonamiento
que aqui llevamos, es su separaciéon evidente en el desprecio
lingtifstico que muestra Ana Félix, hacia «la demds chusma del
bergantin son moros y turcos, que no sirven de mds que de bogar
alremo. Los dos turcos, codiciosos e insolentes...», es deciren todo
su lenguaje va mostrando Ana Félix su desapego y falta de
pertencia a esa esfera delos «otros», precisamente los no cristianos
y elrenegado que le hanacompariado hastalas costas de Barcelona.
Lo mis significativo del capitulo, que precisamente la critica
hasefialado como inverosimil, pero quenodejade ser unelocuente
signo de inclusion morisca, es la compasion y emocién del virrey,
y que sea él mismo quien quitaalamorael cordel quelaaprisionaba.
Laidentidad de Ana Felix la confirma Ricote que casualmente
ha presenciadola escena, confirma Sancho asimismo la de ambos,
y el capitulo vendrd a cerrarse conunamuy atrevida politicamente,
y de todo punto significativa, inclusién nada menos que del virrey
de Catalufia, en el circulo de solidaridad al que ya pertenece
Sancho y que también incluye a don Antonio Moreno: «se
desembarcoé el virrey, y don Antonio Moreno se llevé consigo ala
morisca, y a su padre, encargdndole el virrey que los reglase y
acariciase cuanto fuese posible, que de su parte le ofrecia lo que en
su casa hubiese para su regalo: tanta fue la benevolencia y caridad
que la hermosura de Ana Félix infundié en su pecho».
Esahoracuandoentendemos en todasudimensionlahabilidad
y sutileza con que Cervantes maneja los signos en este capitulo.
Georges Glintert (1998:226) advierte con razén que enlos capitulos
referidos a Ana Felix la Historia es convertida en novela. Asi como
en el capitulo II, 54 era mads fécil escenificar una hermandad de
Sancho con su vecino Ricote y visualizar en él la solidaridad de las
gentes a su nivel familiar, ;como se podria justificar igual
solidaridad de una persona del relieve y significacion politica del
virrey de Catalufia? Para poder hacerlo y que no chirriara
demasiado tal indice, de calado muy netamente politico, Cervantes
ha desplazado la esfera de su significacién hacia un lugar mucho
mads novelesco y ha dotado a toda esta secuencia de Ana Félix de
un conjunto de casualidades que pertenecen a la esfera de la
idealidad artistica, demodo que unacoberturaenel planonovelesco
de significacion pudiera ser el cauce y justificacién tiltima para la
proximidad del virrey de Catalufia, inverosimil desde el punto de
vista de una sancién que estuviera hecha desde la realidad. Tal

oauLvLL 412001 A 001407511 4193(]

W
\O



®  José Maria Pozuelo Yvancos

solidaridad ha de encontrar acomodo, en cambio, en el lugar de lo
novelesco, comosiesenuevo espacio de encuentros y compasiones
de las criaturas en la suerte de su propia dignidad de personajes
novelescos pudiera contaminar los 4nimos de todos y aminorar,
hastasu disculpa, tal atrevimiento poh’tico, realmenteinsélito, que
Cervantes sin embargo cuela de modo tan sutil. Porque insélitos
son todos los hechos que lo han precedido y en esanueva esfera de
lo novelesco insélito, de la «maravilla» que recubre toda esta
historia, pueden predicarse sin riesgo.

Entiendo por tanto que lo que la critica ha encontrado extrario,
y muy novelesco en esta suerte de episodios bizantinos de Ana
Felix, puedeserexplicadoaestanuevaluzy puedeestar totalmente
motivado por esa voluntad de enmarcarlo en un nuevo espacio de
idealidad, que nutre las convenciones novelescas. En ese nuevo
espacio encuentra acomodo el atrevimiento politico de este signo
de connivencia del virrey de Catalufia con la suerte de los
expulsados, que prolonga luego en el capitulo 11, 65, cuando trata
el virrey con don Antonio de qué modo tendrian que actuar para
que Ana Félix y su padre quedasen en Espafia, y encargandose don
Antoniodeunaembajadaparanegociarloenla Corte. Por supuesto
Cervantes no podia ir mucho mds lejos e introduce entonces en la
boca de Ricote toda la apologia de la diligencia de Bernardino de
Velasco, conde de Salazar y toda las razones de la justicia de la
expulsién, que en boca del propio morisco y en este contexto bien
se ve que es, amén de una ironia por la fuente de quien habla, una
concesién de contrapeso necesario a toda la solidaridad que el
capitulo va ejecutando. Con todo, y para que no quede lugar a
dudas, sefiala el narrador que «el visorrey consintié en todo lo
propuesto». Cervantes se detiene aqui. Ya haido demasiado lejos.
La suerte final de estos moriscos queda sin resolverse; no podria
realmente llevarla Cervantes a cabo. Pero lo importante en
Literatura, es crear estanuevajerarquia derespuesta delas criaturas
novelescas hacia las injusticias de la Historia.

Mucho mds que lo dicho, queda en la mente del lector el
trazado de continuos lazos en el decir mismo, en la sutil
organizacion cervantina de los circulos de la solidaridad que
incluyen a tantos y al propio virrey de Catalufia en la suerte de
estos desdichados de la Historia.



BIBLIOGRAFIA CITADA

Aristételes: Poética. Cito por la ed. trilingiie de V.Garcia Yebra, Madrid,
Gredos, 1974.

Caro Baroja, Julio, 1957: Los moriscos del reino de Granada. Madrid, Instituto
de Estudios Politicos.

Castro, Américo, 1925-1972: El pensamiento de Cervantes. Cito pro la
edicién de Barcelona, Noguer, 1987.

Dominguez Ortiz, A- Vincent, B: Historia de los moriscos. Vida y tragedia de
una minoria. Madrid, Biblioteca de la Revista de Occidente.

Chacén, Francisco, 1982: « El problema de la convivencia. Granadinos,
mudéjares y cristianos viejos en el reino de Murcia (1609-1614)»,
Melanges de la Casa de Velazquez, XVIII, 1, pags.103-133.

Epalza, Mikel de, 1992: Los moriscos antes y después de la expulsion. Madrid,
Mapfre.

Flores Arroyuelo, F-J, 1989: Los tltimos moriscos. Valle de Ricote,1614.
Murcia, Academia Alfonso X el Sabio.

Garcia Cércel, Ricardo, 1979: «La historiografia sobre los moriscos
espafoles. Aproximacién a unestadodela cuestién.», Estudis, 6, pags.
71-99.

Glintert, G, 1998: « Lecturas. Capitulo LXIII de la Segunda Parte,» en F.
Rico, ed: Don Quijote de laMancha. Edicién del Instituto Cervantes,
dirigida por F. Rico, Barcelona, Critica, 1998, Volumen
Complementario.

Hazard, Paul, 1949: Don Chichote du Cervantes.Etude et analyse.Paris,
Mellottée, 2* Ed.

Jiménez Lozano, José, 1982: Sobre judios, moriscos y conversos.Valladolid,
Ambito Cultural.

Llorens, V, 1963: «Historia y ficcién en el Quijote». Cito por G.Haley, ed:
El Quijote. Madrid, Taurus, 1980, pags. 253-265.

Marquez Villanueva, F, 1975: Personajes y temas del Quijote. Madrid,
Taurus.

Marquez Villanueva, F, 1991: El problema morisco.(Desde otras laderas).
Madrid, Ediciones Libertarias.

Martinez Bonati, F, 1978: «La estructuralégica de la literatura». Regogido
en La ficcién narrativa.(Su légica y ontologia). Murcia, Universidad,
1992,

Regla, ], 1971: Estudios sobre los moriscos. Valencia, Universidad.

Riquer, Martin de, 2003: Para leer a Cervantes. Barcelona, El Acantilado.

0213uLLDU 42001 A 001407811 4193(]

e
—






	Decir histórico y hacer narrativo : otra vez los moriscos del Quijote

