
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2005)

Heft: 5

Artikel: La actualidad del Quijote

Autor: Tango, Cristina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047414

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La actualidad del Quijote.

Cristina Tango Université de Genève

Intentar decir algo nuevo sobre el Quijote es de partida una
tarea abocada al fracaso tanto como dificil es hacer un anâlisis

que haga honor a la variedad de temas y problemas literarios que
esta obra maestra de Cervantes - primera novela realista de
ficciön en prosa - plantea y en la que campea una ironta universal
a la vez que una infinita tristeza; obra dotada de distintos pianos
de ficciön que hacen sutiles y problemâticas las fronteras entre lo
verdadero y lo ficticio, en donde lo humano se funde con la
fantâstico mediante el recurso de la locura literaria y selectiva de

su desatinado héroe.
De acuerdo con la teoria de la recepciön tal como ha sido

formulada desde la Escuela de Costanza por H. R. Jauss,
concebimos la obra literaria - obra cerrada en su forma y abierta
en sus valores semânticos - como elemento de un proceso
dinâmico de producciön y recepciön, como parte de un proceso
activo entre el autor empfrico (emisor) y el lector empfrico-
extradiegético (receptor), con lo cual analizar una obra significa
construir un sentido y concebirla no como emanaciön del autor
sino como experiencia del lector, contradiciendo a Foucault cuando
afirma que «L'auteur est le propriétaire et lefixateur du sens.. .[le seul]
qui rend possible une limitation de la prolifération cancérisante,
dangereuse des significations [en tant que] principe d'économie dans la

prolifération du sens» l.
El lector, por lo tanto, desde la perspectiva de su horizonte de

© Boletin Hispânico Helvético, volumen 5 (primavera 2005).
1 Foucault, Michel, Qu'est-ce qu'un auteur? En Dits et Ecrits, Editions Gallimard,

Paris, 1969, pâg. 811



expectativas2, es quien parte de su propia competencia (poder),
conocimiento (saber) y voluntad (querer) como modalidades para
leer un texto - lugar en el que se realiza un tipo de comunicaciön
espetificamente literaria - para crear su propio sentido y para «le

jouer, le défaire, le faire partir»3.
En calidad de Desocupada Lectora y desde nuestro horizonte de

expectativas, a lo largo de este trabajo intentaremos demostrar la
actualidad y la «postmodernidad» del Quijote, obra que funda la
novela moderna y que anuncia ya todas sus posibilidades futuras
pese a estar por cumplir su cuatrociento aniversario. Nuestra
intention es la de analizar el Quijote como una obra del présente,
como una obra que evoluciona y recibe nueva vida a cada lectura,
como una obra que desde hace cuatro siglos da pie a un fenömeno
de comunicaciön literaria extradiegética, mas alla de las fronteras
contingentes del tiempo y del espacio, a confirmation de la tesis
de Bajtin cuando senala que: «Le Roman est le seid genre en devenir
et encore inachevé...[qui] crée une zone de contact entre le récit et le

lecteur, mais également avec l'actualité, la contemporanéité.. .avec les

forces élémentaires du présent non-achevé...Dans ce contexte de

l'inachevé disparaît le caractère d'immuabilité sémantique de l'objet»4.
Seis son los temas que harân de corolario a este anâlisis: 1)

Teoria de la novela y aspectos revolucionarios del Quijote; 2) Mise
en abyme de la autoria ; 3) Dimension metaficticia e intertextualidad;
4) Lenguaje; 5) Los dos pianos ontolögico y hermenéutico del
fluir existencial de Don Quijote; 6) Don Quijote: smtesis ficcional
y parödica del contraste realidad/fiction.

1 .Teoria de la novela y aspectos revolucionarios del Quijote

Cervantes concibe su obra maestra en el umbral entre los
siglos XVI y XVII, momento de culmination de la teoria literaria
clasicista y de constitution de la teoria moderna europea;
momento de transition de la estética renacentista a la estética
barroca que, a la tradicional postura platönica que defendfa el

principio ciceroniano segun el cual las cosas hechas por la
naturaleza son mejores que las que el arte perfecciona, prefiere la

position neoaristotélica (defendida por Alonso Lopez Pinciano,

2 Conjunto de normas y valores estéticos, semânticos, literarios y culturales
cambiantes en el tiempo entre el autor, la obra y el lector.

3 Barthes, Roland, De l'oeuvre au texte, En Essais Critiques IV, Le brouissement de

la langue, Editions du Seuil, Paris, 1971, pâg. 76
4 Bakhtine, Mikhail, Récit épique et roman En Esthétique et théorie du roman,

Editions Gallimard, Paris, 1941, pâgs. 441-464



en La poética51596) segun la cual el arte al imitar la naturaleza la
perfecciona porque le anade lo que le falta en perfecciön; momento
que tras la invenciön de la imprenta (la mas importante revolucion
tecnolögica y cultural de los Tiempos Modernos) testimonia la
eclosiön de una cultura literaria que se propaga a partir del libro,
es decir una cultura que de ser mimética (basada en la oralidad y
en la memoria) pasa a ser creadora, ficticia (basada en la invenciön
ünica e individual).

A pesar de lo que opina Walter Benjamin cuando afirma que
«La naissance et la vie littéraire du roman dépendent entièrement du
livre car le roman [forme littéraire savante] ne peut exister ni se

propager qu'à partir du moment où l'imprimerie est inventée»6 y de la
publicaciön de La Poética de Pinciano, en el momento en que
Cervantes escribe el Quijote hay un vacfo teörico y literario acerca
de la novela, y es mas, sera justamente la apariciön de su verdadera
historia la que establecerâ la creaciön de este nuevo género, género
por excelencia de Occidente basado en el acercamiento de literatura
e historia y producto de la reunion de elementos empfricos y
ficticios.

Desde un punto de vista literario, Cervantes créa la novela
moderna a través de un triple proceso de deconstrucciön parödica,
de reficcionalizaciön realista y de smtesis de las distintas
posibilidades narrativas de los multiples universos estéticos e

imaginarios de la literatura de su tiempo inaugurando lo que
Félix Martinez Bonati define, con acierto, como pluriregionalismo
ficcional y echando ya las bases a la teoria bajtiniana que siglos
mâs tarde afirmarâ que: «Le roman ne participe pas à l'harmonie des

genres...Le roman ne vit pas en bonne intelligence avec les autres

genres. Le roman parodie les autres genres. ..il dénonce leurs formes et

leur langage conventionnels, élimine les uns, en intègre d'autres dans sa

propre structure en les réinterprétant, en leur donnant une autre
resonance... Le roman ne permet la stabilisation d'aucune de ses variantes.
Au travers de toute son histoire, se déroule systématiquement une
parodisation ou un travestissement des principales variétés du

genre...Cette autocritique du roman est un de ses traits
remarquables...»7.

Al mismo tiempo, nuestro autor presencia el nacimiento de

5 Libro que proporcionarâ a nuestro autor las preocupaciones estéticas y la
teoria literaria présente en su obra.

6 Benjamin, Walter, Ecrits français par Walter Benjamin, Bibliothèque des
Idées, Editions Gallimard, Paris, 1991, pâg. 209

7 Bakhtine, op. cit. pâgs. 442-444



una nueva literatura que, tras la genial metafora del loco entreverado,
sintetiza y parodia el conflicto antitético entre realidad y literatura,
entre ser y aparecer, entre creer y conocer, ensartando la duda en
el ser y en el mundo y marcando el inicio de la condiciön post-
moderna, lugar donde la duda se afirma como ünica forma de
conocimiento soslayando al Cogito ergo sum cartesiano.

Desde un punto de vista teörico, la novela nace, pues, al surgir
de la conciencia del hombre, en un momento en que el hombre
desde su olvido del ser (Husserl y Heidegger) empieza a pensar en
la verdad de si mismo, en la verdad de su existentiel8, lanzândose
en busca del enigma del ser en un mundo que ya no se le présenta
como el reflejo de una realidad objetiva y absoluta sino como cm
conjunto de multiples realidades relativas y subjetivas. En este
sentido, dos son los aciertos de Cervantes: por un lado, logra
crear la novela en tanto que forma narrativa interrogativa e

hipotética y no dogmâtica que desde sus inicios apunta a la

exploraciön del ser a la vez que intenta contestar a la pregunta
«cqué es la existencia humana?»; por otro lado, logra transformar
la novela moderna en un territorio ficticio en el cual nadie es

poseedor de la verdad y en un trampolfn textual desde el cual
todos pueden cuestionar y poner en tela de jucio la realidad
porque «Le fictionnel est, non pas ce qui s'exempte de la dicotomiefaux
ou vrai, mais ce qui permet la mise en perspective de la vérité, c'est-À-
dire sa remise en question»9.

De la misma manera acierta Milan Kundera cuando, al teorizar
sobre el arte de la novela, senala que: «Tous les romans de tous les

temps se penchent sur l'enigme du moi: le roman n'examine pas la
réalité mais l'existence, c'est-à-dire le champ de possibilités humaines,
tout ce que l'homme peut devenir, tout ce dont il est capable. ..Le roman
de Cervantes comprend le monde comme ambiguïté, décomposé en

vérités relatives qui se contredisent (vérités incorporées dans des Ego

imaginaires appelés personnages) et invente un grand art européen qui
vise à l'exploration de l'être de l'homme oublié»10.

Pasando ahora a analizar los aspectos revolucionarios del
Quijote, ya sabemos que es la primera novela realista moderna
que se estructura alrededor de un complejo mundo ficcional
basado en la oscilaciön entre dos universos distintos: el universo

8 En términos heideggerianos, existencia como Ser-en-el-mundo (In-der-
welt-sein).

9 Costa Lima, Luiz, Le contrôle de l'imaginaire et la littérature
comparée,Universidade do Estado de Rio de Janeiro, Brésil, pâg. 16

10 Kundera, Milan, L'art du roman, Editions Gallimard, Paris, 1986, pâgs. 14-15



ficcional realista, en el que se desarrolla la historia y el universo
ficcional maravilloso de los libros de caballerfas adoptado por
Don Quijote al rechazar el sistema semiötico realista, estrategia
narrativa de verosimilitud que, por contraste, realza l'effet du réel

(guino barthesiano avant la lettre) trente a la pluralidad y a la
contamination de los dos mundos ficcionales que, fundiéndose y
confundiéndose, corren el riesgo de disgregar la ilusiön de realidad

y de desorientar al lector, vacilante entre una actitud de admiration
y otra de incredulidad. Es precisamente esta estrategia la que
produce en el lector un intenso efecto de realidad porque le
induce a considerar el castillo, los gigantes, los encantadores, el
Yelmo de Mambrino —y, desde luego, a Don Quijote— como
ficcionales y la venta, los molinos de viento y los cueros de vino,
el manteamiento de Sancho, la bacfa del barbero y a Alonso
Quijano como reales, cuando los dos son igualmente ficcionales.

Y otra cosa sabemos: que la apariciön del Quijote marca un
antes y un después en la historia de la literatura no solo ibérica
sino europea por diferenciarse y alejarse en todo punto de la
production literaria precedente. Antes que nada, en un nivel
fenoménico y textual, se présenta como una narration realista en
prosa de cierta extension frente al cuento o novela corta que se

viene llamando novela a rafz de la transformation semântica del
término italiano novella; en un nivel del contenido rechaza una
narration fantâstica, maravillosa e inverosfmil a beneficio de una
narration prosaica, providencial y verosfmil: a las pseudohistorias
de los libros de caballerfas opone la figura del sabio historiador
Cide Hamete Benengeli; al tiempo mftico y a los lugares
legendarios opone la Espana contemporânea; a las hazanas
ejemplares opone los fracasos y los palos de Don Quijote;
finalmente, en un nivel teörico, pone en tela de juicio la

permeabilidad entre la vida y la literatura, entre la realidad y la
fiction mediante una narration que juega y teoriza sobre esa
dicotomfa y que constantemente reflexiona sobre sf misma
(metanovela) mediante su héroe que re-escribe, re-inventa su
vida a base de literatura.

Antes de pasar al siguiente tema, nos queda por hacer hincapié
en otros dos rasgos que evidencian una vez mas la actualidad y la

postmodernidad del Quijote: su carâcter polifönico y dialögico, y
la transformation del mecanismo ficcional maravilloso e

inverosfmil en un sistema semiötico realista mediante la parodia
y la locura de su héroe.

En lo que atane al primer rasgo, nos contentaremos con decir



que Cervantes, mediante un complejo mecanismo enunciativo de

cajas chinas, a la voz y al lenguaje monocordes del autor empfrico
omniprésente y omnisciente opone «una explosion dialôgica de

voces y de lenguajes, de relatos y de discursos literarios o no literarios,
ideolôgicos o estéticos, pastoriles y sentimentales»11. Son,
precisamenmte, estos diâlogos funcionales tanto al desarrollo de
la trama como a la estructura textual hasta tal punto que Ortega y
Gasset acabarâ definiendo el Quijote como «un conjunto de

diâlogos»12, uno de los puntos neurâlgicos de la revoluciön llevada
a cabo por Cervantes porque confirman que el control del narrador
extradiegético sobre la narraciön cesa de ser autoritario y que los
narratarios hablan con su propia voz y autonomia respecta a la
instancia narratorial.

En lo que atane al segundo rasgo, los dos procedimientos
retorico-estéticos que permiten a Cervantes esta transformation
son por un lado la parodia, como creation crftica y forma
metaliteraria, y por otro la locura de su héroe. El primero porque
le permite reficcionalizar el hipotexto parodiado (en este caso el
Amadîs de Garda, de Garci Rodriguez de Montalvo, Zaragoza,
1508) distanciândose de él; el segundo porque le permite encajar
en la trama de su obra lo maravilloso y lo inverosfmil como
producta de la monomania imaginativa, cognoscitiva e

interpretativa de Don Quijote y no como marco referencial y
contextual de su verdadera historia.

2. Mise en abyme de la autoria

«Le narrateur [est] le locuteurfictif, Valter ego [de l'auteur empirique]
dont la distance à l'écrivain peut varier au cours même de l'oeuvre... Tdus
les discours [littéraires] qui sont pourvus de lafonction auteur comportent
cette pluralité d'ego»13.

Esta aserciön foucaultiana ha de ser, a lo largo de este apartado,
el punto de partida del analisis y el soporte teörico del complejo
sistema enunciativo del Quijote, a mas de demostrar como
Cervantes a principios del Barroco explota ya - teorizando sobre
ellas - todas las posibilidades narrativas postmodernas.

De hecho, desde el Prologo del Quijote de 1605 nuestro autor
(empfrico) présenta la obra como el producto de una colaboraciön

11 Paz Gago, José Maria, Semiôtica del Quijote, teorta y practica de la ficciôn
narrativa, Editions Rodopi B. V., Amsterdam - Atlanta, GA, 1995, pâg. 376.

12 Ibid., pâg. 143.
13 Foucault, op. cit. pâg. 803.



plural y de una transmisiön narrativa por medio de intermediarios
(ficcionales) a la vez que se distancia de la misma
autoproclamändose «padrastro de Don Quijote»u. Es decir,
Cervantes no se présenta como el autor (empfrico) aunque parezca
padre de la obra, sino como la persona que contribuye a su
transcription y recopilaciön, con lo cual la obra le préexiste.

El segundo indicio que confirma esta estrategia narrativa de

proliferation de la autorfa a la vez que distancia al lector de la
novela avisândole de estar leyendo una obra de fiction nos es

revelado, en filigrana y a nivel lingüfstico, desde el primer capftulo
de la primera parte cuando al empezar se nos dice: «En un lugar de

la Mancha de cuyo nombre [Yo]no quiero acordarme»15, con lo cual un
narrador extradiegético y anönimo se confunde con el autor
empfrico.

Esta deduction inicial es desmentida por nuestro autor-
narrador a renglön seguido cuando dice: «Quieren decir que tenia el

sobrenombre de Quijada, o Quesada, que en esto hay alguna diferencia
en los autores que deste caso escriben...»16 es decir que el autor-
narrador que antes hablaba en primera persona ahora se desdobla,
triplica presentândose como narrador extradiegético siempre
anönimo (solo responsable del acto de narrar) distanciândose a la
vez del autor empfrico (responsable del acto de escribir) y de los
muchos otros supuestos autores ficticios.

A continuation, la presencia de un narrador extradiegético-
anönimo es confirmada al final del capftulo octavo (cuando la
batalla entre Don Quijote y el vizcafno) cuando este confiesa no
poder seguir con el relato de la batalla porque «...déjà pendiente el

autor desta historia esta batalla, disculpândose que no hallô mas escrito
destas hazanas de Don Quijote de las que deja referidas»17 a la vez que
es mentada la presencia de un Segundo Autor, nuestro narrador
extradiegético y autor ficticio de la segunda parte: «Bien es verdad

que el segundo autor desta obra no quiso creer que tan curiosa historia
estuviese entregada a las leyes del olvido, ni que hubiesen sido tan poco
curiosos los ingeniös de la Mancha, que no tuviesen en sus archivos o en

sus escritorios algunos papeles que deste famoso caballero tratasen; y
asî, con esta imaginaciôn, no se desesperô de hallar elfin desta apacible

14 Cervantes, Miguel, Don Quijote de la Mancha, Ediciones Câtedra, S.A.,
Madrid, 1998, vol. I, pâg. 79.

15 Cervantes, op. cit. pâg 97.
16 Ibid., vol. I, pâg. 98.
17 Ibid., vol. I, pâg. 153.
18 Ibid., vol. I, pâg. 153.



historia...»18. Al llegar a este punto de la historia, el lector se
enfrenta a un triple desdoblamiento autorial-ficcional sin saber,
sin embargo, quién es quién.

El Capftulo IX servira de norte explicativo a nuestro mas bien
desorientado lector. Cervantes, pasando bruscamente de la narraciön
a lo narrado, de la historia al discurso, tras la mascara ficticia del
Segundo Autor, explica la génesis ficticia de la obra atribuyendo
al sabio historiador arâbigo, Cide Hamete Benengeli, la propriedad
intelectual de la misma en calidad de Primer Autor (proprietario
del sentido); explica el hallazgo del manuscrito original en arabe

por parte del Segundo Autor en la Juderia de Toledo (lo que
implica que Cervantes compra su obra: otro sfntoma de la
modernidad del Quijote porque el manuscrito comprado a mas
de tener un valor literario adquiere un valor anadido comercial
con lo cual el dinero entra en el mundo novelesco tal como la obra
literaria, a la vez producta cultural y comercial, se présenta como
el resultado de interacciones econömicas e intelectuales a las
cuales todo autor empfrico ha de consentir), estratagema narrativa
que, a mas de transformar el narrador extradiegético en narrador
intradiegético, esto es en un personaje mas de la diégesis, permite
a Cervantes la introducciön de un traductor morisco que, al
traducir el texto, se transforma en co-productor del texto a la vez
que le permite presentar su obra no sölo como el producto de un
juego de intermediaries sino también como el producto de una
tradueeiön, es decir, presentar su obra como un texto mövil, no
definitivo, «...Pasfait d'une ligne de mots, dégageant un sens unique,
en quelque sorte théologique...mais un espace à dimensions
multiples.. .fait d'écritures multiples, issues de plusieurs cultures qui
entrent les unes avec les autres en dialogue, en parodie, en
contestation...»19.

Este complejo mecanismo enunciativo, cuya funcion es la de

enmascarar la presencia de un autor empfrico tanto mas
omniprésente cuanto mas invisible y de hacer dudar al lector
avisado de encontrarse ante una tradueeiön y ante un texto escrito

por un autor mentiroso porque «...su autor era moro, segïin aquel
nombre de Cide, y de los moros no se podia esperar verdad alguna,
porque todos son embelecadores, falsarios y quimeristas»20 entrana
distintas conclusiones que una vez mas rematan la modernidad
de la obra.

19 Barthes, Roland, La mort de l'auteur, Editions du Seuil, Paris, 1968, pâg. 65
20 Cervantes, op. cit. vol. II, pâg. 45.



La primera, y mas importante, es la subversion de los cödigos
autoriales la cual conlleva el replanteamiento de la notion moderna
de autor como unico proprietario del sentido «...placé dans le

système de propriété qui caractérise notre société»21 y la de la cultura
en la que «...l'image de la littérature est tyranniquement centrée sur
l'auteur...» y en la que «...l'explication de l'oeuvre est toujours
cherchée du côté de celui qui l'a produite...»22 porque Cervantes, al

encajar la diégesis en ese complejo sistema enunciativo de munecas
rusas no solo logra simular su omnipresencia y omnisciencia
detrâs de multiples mascaras ficcionales sino logra también liberar
al mismo discurso diegético de la autoritaria presencia de su
autor empfrico y de su funciön ideolögica de fijacion, delimitation
y selection del sentido.

A renglön seguido cabe destacar como esa estructura
enunciativa pone en marcha lo que siglos mas tarde se tildarâ de

dialogismo, de perspectivismo y de novela polifönica, novedad
asombradora para una época y una cultura literaria en las que la
presencia de un autor monocorde era la régla. Para que no se

quede en el tintero, cabe destacar que tanto la genesis ficticia y la
otro tanto ficticia colaboraciön plural a mas de hacer del Qidjote
una novela colectiva que circula misteriosamente mas bien como
un cuento folclörico, hace de Cervantes - en su proyecciön ficcional
de Segundo Autor - el primer lector de la misma, nublando una
vez mas las ya permeables fronteras entre emisor y receptor
empfricos. Finalmente, the last but not the least, si por un lado esa
estructura plantea las relaciones problemâticas entre el autor
empfrico y su obra si es verdad que un texto pese a ser «... multiple,
irréductible, provenant de substances et de plans hétérogènes
décrochés...»23 encuentra su unidad en un lugar que no es el autor
sino el lector, es decir, si «...l'unité d'un texte n'est pas dans son

origine mais dans sa destination...»24, por otro lado confirma la
actitud activa del lector en calidad de co-productor del sentido

que, como Sancho, acabarâ siendo aquel antiguo legislador25donde
«...s'inscrivent, saris qu'aucune ne se perde, toutes les citations dont est

faite une écriture...» y «...ce quelqu'un qui tient rassemblées dans un

21 Foucault, op. cit. pâg. 799.
22 Barthes, op. cit. 1968, pâg. 62.
23 Barthes, op. cit., 1971, pâg. 73.
24 Barthes, op. cit., 1968, pâgs. 66-67.
25 Cervantes, op. cit. vol. I pâg. 80.
26 Barthes, op. cit., 1968, pâgs. 66-67.



même champ toutes les traces dont est constitué l'écrit.. ,»26.

3. Dimension metaficticia e intertextualidad

Quizâs la mejor definition del Quijote como primera novela
moderna en su dimension metaficticia nos sea proporcionada por
Marthe Robert cuando senala que : «Le Don Quichotte est sans

aucun doute le premier roman moderne, si on entend par modernité le

mouvement d'une littérature qui, perpétuellement en quête d'elle même,

s'interroge, se met en cause, fait de ses doutes le sujet même de ses
récits»27.

A rafz de esta aserciön inicial, cabe preguntarnos qué es la
metaficciön y de qué modo y manera el Quijote participa de esta
dimension.

Entre las muchas definiciones de metaficciön, traemos a

eolation las dos que mejor nos parecen resumir y sintetizar ese

procedimiento estético y teörico. La primera es la que nos
proporciona Linda Hutcheon en su libro Narcissistic Narrative
segûn la cual la metaficciön es una «.. .ficciôn sobreficciôn, esto es, la

ficciôn que incluye dentro de si misma un comentario sobre su propia
identidad lingiustica y/o narrativa»28; la segunda es la senalada por
Patricia Waugh en su libro Metafiction segun la cual «.. .Metaficciön
es el término que define a aquellas obras de ficciôn que, de una forma
autoconsciente y sistemâtica, llaman la atenciôn sobre su propia forma
de artificio creado para asîplantear cuestiones en torno a las relaciones

entre ficciôn y realidad»29.

En resumidas cuentas, una novela metaficticia es la que,
volviéndose hacia si misma mediante diversos recursos estéticos

y estrategias diegéticas, juega y teoriza sobre su condiciön de
ficciôn (invenciön), se interroga constantemente sobre si misma
no solo poniendo al descubierto las estrategias de la literatura en
el proceso de création sino borrando también los limites entre la
realidad y la ficciôn, esto es entre la diégesis y el discurso crftico-
teörico.

A continuation, partiendo de este soporte teörico, intentaremos
hacer hincapié en algunos elementos que confirmarân el Quijote
como la primera metanovela en la medida en que es una novela

que reflexiona sobre si misma, sobre su propio proceso de creaciön,

27 Robert, Marthe, L'ancien et le nouveau, Editions Bernard Grasset, Paris, 1963,

pâg. 24.
28 En Dotras, Ana M., La novela espanola de metaficciön, Ediciones Jücar,

Madrid, 1994, pâg. 21.
29 En Dotras, op. cit. pâg. pâg. 23



cuestionando indirectamente las relaciones entre arte y vida, o

mejor dicho, presentando como problemâticas las relaciones entre
la realidad empfrica y la realidad ficticia mediante la genial
metafora del loco entreverado.

Es, en seguida, a partir del Prölogo del Quijote de 1605 que el
lector tiene la sensaciön de estar leyendo una novela que se

estructura alrededor de dos pianos distintos: por un lado, la
historia de Don Quijote a base de aventuras andantescas y dialö-
gicas entre amo y escudero, por el otro, la historia de la escritura
del libro mediante la ficcionalizaciön del discurso crftico y teörico.

Con lo cual, a pesar de que la intenciön inicial de Cervantes
fuera la de «...Derribar la mâquina malfundada destos caballerescos

libros» sacando «... a la luz del mundo la historia del famoso Don

Quijote de la Mancha...el mâs casto enamorado y el mâs valiente
caballero...luz y espejo de toda la caballeria andante»30 la obra
trasciende este propösito indagando mediante el personaje
literario de Don Quijote en una de las preocupaciones literarias
mâs importantes, esto es en los confines entre la realidad y la
ficciön, e inaugurando una nueva ficciön en prosa, una prosa que
incluye en su desarrollo diegético una reflexion metaliteraria.

En nuestro anâlisis, hemos destacado siete elementos
metaficticios que enriquecen la dimension diegética de la obra: la
conciencia autorial; la autorreferencialidad; la autojustificacion
de la obra; la conciencia del lector empfrico; la conciencia ficcional
de la obra; la crftica de los libros de caballerfas y finalmente la
conciencia de los personajes como entes ficcionales.

Por conciencia autorial entendemos la presencia, en la diégesis,
de un autor empfrico consciente de estar escribiendo una obra de
ficciön. En el Quijote, la conciencia de Cervantes en calidad de
autor se manifesta ya en la frase inicial de la novela en la que él

expone abiertamente su control sobre la diégesis al decir «En un
lugar de la Mancha de cuyo nombre no quiero acordarme»31 porque,
como senala Angel Rosenblat, al no puedo acordarme de los cuentos
orientales sustituye el no quiero acordarme «... trasmutando la anodina

deficiencia de la memoria en un acto de voluntad...»32 Esta primera
manifestaciön de control autorial es reforzada al final del pârrafo
inicial cuando el autor-narrador (extradiegético y anönimo) afirma

que toda la informaciön dada sobre Alonso Quijano «...importa

30 Cervantes, op. cit. vol. I, pâgs. 81-85.
31 Ibid., vol. I, pâg. 97.
32 En Dotras, op. cit. pâg. 36.



poco a nuestro cuento; basta que en la narraciôn dél no se saiga un punto
de la verdad»33.

De remate, es la frase final del Quijote de 1615 que confirma la
voluntad de control de Cervantes sobre toda la obra cuando, ya
muerto y cuerdo su héroe, afirma: «Para mi sola [la pluma de

Cervantes] naciô Don Quijote, y yo para él; él supo obrar y yo escribir;
solos los dos somos para en uno...»3i.

El asomo mas llamativo de lo que hemos venido definiendo
como autorreferencialidad textual es lo que nos proporcionan
los capftulos VIII y IX del Quijote de 1605 cuando durante la
aventura de Puerto Lâpice nuestro narrador anônimo de repente
interrumpe la narraciôn dejando pendiente desta historia esta batalla

y al valeroso vizcaîno y alfamoso Don Quijote con las espadas altas y
desnudas por no hallar mâs escrito destas hazanas de Don Quijote de

las que deja referidas35. Al parar y quedar destroncada tan sabrosa

historia36, el lector pasa bruscamente de la historia al discurso, es

decir la reflexion teôrica entra dentro del universo ficticio
ensartando el discurso creativo y fundiéndose con el mismo.

La suspension de la batalla y la consiguiente ficcionalizaciôn
del discurso teôrico, a mâs de introducir en la diégesis varias
calas metaficticias, apunta a la desapariciön de los limites entre la
realidad y la ficciôn confirmando la tesis de Luiz Costa Lima
cuando senala que «...s'il n'y a pas de marques propres à la littérature,
elle n'en a pas moins depuis le Quichotte un territoire qui lui est propre:
celui du fictionnel»37.

La Autojustificaciôn de la obra es la que abre y cierra la verdadera
historia de nuestro hidalgo manchego poniendo de manifiesto las
intenciones que llevaron a Cervantes a escribirla. En dos momentos
distintos y cruciales Cervantes justifica su obra: en el Prôlogo del
Quijote de 1605 cuando afirma que lleva «...la mira puesta a derribar
la mâquina malfundada destos caballerescos libros...»38 y al final del
Quijote de 1615 cuando al despedirse de sus lectores déclara que:
«... pues no ha sido otro mi deseo que poner en aborrecimiento de los

hombres lasfingidas y disparatadas historias de los libros de caballerias,

que por las de mi verdadero Don Quijote van ya tropezando, y han de

caer del todo, sin duda alguna.»39.

33 Cervantes, op. cit. vol. I, pâg. 98.
34 Ibid., vol. II, pâg. 578.
35 Ibid., vol. I, pâgs. 153-155.
36 Ibid., pâg. 155.
37 Costa Lima, op. cit. pâg. 16.
38 Cervantes, op. cit. vol. I, pâg. 85.
39 Cervantes, op. cit. vol. II, pâg. 578.



La conciencia del lector la encontramos, una vez mas, en el

Prölogo del Qnijote de 1605 donde Cervantes inventa un lector
intradiegético, ficticio e ideal, al cual dirige su historia y con el
cual dialoga para justificar su obra y poner de manifiesto las
distintas etapas y procedimientos literarios que lo han llevado a

su escritura: el lector empirico anda avisado desde el principio
del carâcter ficticio del texto. Este diâlogo activo con el lector

presupone la adquisiciön por parte de Cervantes de dos nociones
teöricas que siglos mas tarde echarân las bases a la Teorfa de la

Recepciön, es decir: el concebir la obra literaria no solo como
produccion (el autor y su entorno) ni como producta acabado (la
obra en si) sino como parte de un proceso interactivo entre un
emisor (autor) y un receptor (lector); y el concebir el lector como
co-productor del sentido, epifanîa del efecto Feedback de la Escuela
de Costanza segun el cual el lector (empirico) condiciona al autor
a través de su horizonte de expectativas con lo cual no solo el
autor de la obra escribe teniendo présente al lector sino que el
lector mismo participa activamente de la estructuraciön del texto
(modelo circular del mensaje literario). El Quijote, pues, al moldear
una nueva forma de ficciön en prosa moldea también una nueva
forma de lectura en tanto que medio de comunicaciön entre el
texto, el autor y el lector a la vez que una nueva forma de
literatura en tanto que comunicaciön verbal que, emitiendo signos
lingiifsticos, reclama una respuesta por parte del lector.

La conciencia ficclonal de la obra es patente en dos pianos dis-
tintos del libro: en la diégesis en la que Cervantes, situando a Don
Quijote -hidalgo manchego extrafdo de un contexto realista- en
un sistema referencial maravilloso basado en acciones fantâsticas
e inverosfmiles, logra hacer obvio el carâcter ficticio de su historia;

y en lo que Genette llama el paratexto, es decir, esa zona intermedia
entre el texto y lo exterior que, proporcionando informaciones
inmediatas sobre la diégesis, invita al lector a establecer un pacto
ficcional de lectura en virtud del cual se dispone a leer la obra.

En el Quijote ese paratexto se compone de los dos Prölogos y
del tftulo mismo de la obra. De hecho, son los dos Prölogos los

que proporcionan las claves de lectura de la obra dirigiendo al
lector hacia una correcta lectura de la misma y es el tftulo el que
orienta al lector hacia una transformaciön parödica de la ficciön
caballeresca por sugerirle «...la adhesion a un pacto genérico en

virtud del cual [en calidad de receptor] se dispone a leer una narraciôn

ficcional con una base cômico-realista a la que se superponen otros

sistemasficcionales como el de caballerias, o el de los libros sentimentales



y pastoriles, transformados parôdicamente desde la perspectiva
realista...»40

Al analizar el ti'tulo compléta de la obra, El ingenioso hidalgo
Don Quijote de la Mancha, nos damos cuenta en seguida de que
todas las pistas de lectura estân ahf reunidas en filigrana: de la
polisemia del término ingenio, intufmos que sera la capacidad
imaginativa del protagonista la que guiarâ todas sus andanzas; el
término hidalgo nos dice que el protagonista pertenece a un escalön
inferior de la nobleza baja con lo cual carece de la condiciön social
de los heroes caballerescos; el término Quijote introduce la
dimension realista y prosaica de la obra siendo una «...creaciôn
léxica compuesta del apellido ordinario - de localizaciôn rural y de

sonoridad judaizante - Quijana o Quejana y del morfema despectivo -
ote y cuyo significado referential es la pieza de la armadura que
protege el muslo»41 ; y finalmente el término Mancha - patria que
nuestro héroe se otorga a imitaciön de Amadîs de Gaula - introduce
un marco espacial rural en contraste con las tierras fantâsticas y
lejanas de los libros de caballerfas. En resumidas cuentas, a partir
del tftulo sabemos que el universo en que se desarrolla la historia
es un universo ficcional realista que voluntariamente parodia el
universo ficcional maravilloso e inverosfmil de los libros de
caballerfas.

La critica a los libros de caballerîas por boca del Canönigo de
Toledo (I, 47-48), vocero de Cervantes, y mediante la estructura
parodica de la obra, ha de entenderse no como fin en si sino mas
bien como un momento autoreflexivo en el que el Canönigo
criticando mentados libros por sus tramas lascivas, violentas e

inverosfmiles, acusândolos de inverosimilitud y falta de unidad,
clasificândolos de fabulas milesias, es decir, de cuentos disparatadas

que atienden solamente a deleitar y no a ensenar42, describe la novedad
del Quijote por ser «...una ingeniosa invention, que tir[a] lo mâs que
[es] posible a la verdad...que consigu[e] elfin mejor que se pretende en
los escritos, que es ensenar y deleitar juntamente»43.

Y finalmente llegamos al ultimo elemento metaficticio que es
lo de la conciencia de los personajes protagönicos como entes
ficcionales en el Quijote de 1615. En Don Quijote y Sancho, al
tener conocimiento de su protagonismo literario en la Primera
Parte (II, 2:43-44; II, 3:46), se produce un desdoblamiento interior

40 Paz Gago, op. cit. pâg. 57.
41 Paz Gago, op. cit. pâg. 58.
42 Cervantes, op. cit. vol. I, pâg. 552.
43 Ibid., pâg. 555.



que les hace asumir una doble existencia dentro de la obra de
personajes «reaies» y personajes literarios conscientes de formar
parte de un mundo ficticio.

El ultimo tema que nos atane tratar antes de pasar al siguiente
es lo de la intertextualidad y/o transtextualidad y su posible
cabida en el Quijote a raiz de la aserciön de R. Barthes cuando
senala que: «Vintertextuel. ..[est ce dont] est pris tout texte, puisqu'il
est lui même l'entre-texte d'un autre texte»44.

Si es verdad que todo texto es, en el fondo, intertextual porque
toda escritura es reescritura, que los textos se alimentan de otros
textos y que todos los libros vienen de otros libros, el Quijote no
puede soslayarse a esta dimension sino, al contrario, la remata
mediante una estructura parödica que, ademâs de dialogar
activamente con la literatura de su tiempo, nos proporciona un
camino itinérante, siempre a la manera de su héroe literario, por
las distintas regiones de la fantasia literaria y de los distintos
universos estéticos de la época.

En calidad de hipertexto - texto en relaciön manifiesta y/o
sécréta con otros textos (hipotextos) - la obra de Cervantes se

construye en su primera parte alrededor de una estructura
narrativa concéntrica que, conforme a su progresiön diegética,
fagocita en su interior, transformândolos parodicamente, todos
los géneros literarios de su tiempo a partir del Amadts de Gaula,
hipotexto que por servirle de molde esta constantemente présente
en su reficcionalizaciön realista-parödica.

La sintesis pluritextual que Cervantes lleva a cabo en el Quijote
de 1605 se realiza a través de una reficcionalizaciön realista-
parödica de las novelas intercaladas en la diégesis andantesca de
su héroe, es decir: la novela pastoril-bucölica (la historia de Marcela

y Grisöstomo, I, 12-14); la novela sentimental (las historias de
Luscinda-Cardenio; Dorotea-Don Fernando; Clara-Don Luis, I,
23-32); la novela ejemplar-italianizante (la novela del Curioso
Impertinente, 1,33 y ss.); la novela morisco-bizantina la historia
del cautivo, I, 39 y ss.) y la novela picaresca (la aventura con los
galeotes y Ginés de Pasamonte, I, 22).

La funcionalidad de estas novelas interpoladas es a la vez
intertextual y ficcional porque si por un lado hacen de contrapunto
a la diégesis principal realzando el effet du réel barthesiano, por
otro estructuran el Qidjote como novela dentro de la novela

44 Barthes, op. cit., 1971, pâg. 73.



actualizando ese camino itinérante de una estera a otra del
imaginario literario colectivo, camino que hace del libro de
Cervantes una obra a base de aventuras y literatura que al mismo
tiempo deleita y ensena.

4. Lafunciôn del lenguaje

El Quijote empieza con la presentation de su personaje
protagonista, Alonso Quijano, un cincuentön sin pena ni gloria,
hidalgo soltero que, trente al vacto de una vida anodina, trente a

la pequenez de su ser y, sobre todo, trente al abismo que durante
cincuenta anos no ha cesado de ensancharse entre lo que hubiera
podido ser y lo que es, decide fugarse mezquinamente de la
realidad mediante el sueno y los libros de caballertas. Y de tanto
enfrascarse en la lectura «...se lesecô el celebro de mariera que vino a

perder el juicio...[y] rematado ya su juicio, vino a dar en el mâs estrano

pensamento que jamâs dio loco en el mundo...[el] de hacerse caballero
andante, e irse por todo el mundo con sus armas y a caballo a buscar las

aventuras y a ejercitarse en todo aquello que él habîa leîdo que los

caballeros andantes se ejercitaban...»45.
Es decir, trente a la discrepancia y tension entre la fiction

(amena) y la realidad (cruel), trente al contraste entre una literatura
idealizadora, por lo tanto inverostmil, y su vida mediocre, humilde,
precaria y por lo tanto mâs verdadera, nuestro hidalgo acaba
embutiéndose en otra personalidad, en la de un caballero errante
y anacrönico para deshacer agravios y cobrar eterno nombre y fama.

Recién empezado el primer capttulo, la novela se nos présenta
como la historia de un hombre que desde su extrema soledad y
melancolta busca en los libros y en sus heroes caballerescos una
compensaciön a su fracaso existencial; un hombre que desde su
gusto libresco todo lo interpréta en clave literaria e ideal hasta tal

punto que quiere cambiar el mundo haciéndolo corresponder a la
vision idealizadora que él mismo tiene de la realidad; un hombre
que desde su deseo mimético suscitado por el otro (los héroes
andantes) y deseoso de alcanzar la fama y el amor consigue
sutraerse durante algûn tiempo a la realidad aldeana y realizar su

programa de vida individual luchando contra una sociedad
devoradora de suenos.

45 Cervantes, op. cit. vol. I, pâgs. 100-101.



En el momento en que su erotica del relato se convierte en

neurosis del relato46, nuestro protagonista se convierte en una
subjetividad creadora que no solo pretende transformar a si
mismo en un personaje literario para ser mediante su ingenio lo
que la realidad le impide ser sino que pretende también interpretar
la realidad objetiva (extramundo) como reflejo de su realidad
subjetiva (intramundo), interpretando deliberatamente de manera
errata los signos que la realidad exterior constantemente le envia

para que encajen perfectamente en su sistema referencial
maravilloso y caballeril.

Con lo cual, de pronto, nuestro ocioso, triste y apasionado
lector acaba convirtiéndose en un personaje de doble fondo que a

la vez sufre un doble proceso de alienation/manipulation libresca

y de introyecciön/proyecciön literaria, a confirmation de la tesis
de M. Bajtfn cuando senala que uno de los peligros inherentes a la
zona de contacto que la novela establece con la contemporaneidad
es que «Nous pouvons participer aux aventures des personnages, nous
identifier à eux...[ ils peuvent] servir de substitutif à notre
existence...nous pouvons nous introduire dans le roman...d'où les

phénomènes de remplacement de la vie personnelle»47.
Si el punto de partida de su despersonalizaciön y

deconstrucciön individual son las lecturas de los libros de
caballerias, el punto de partida de su reconstruction o mas bien
de ruptura biogrâfica es el lenguaje, un lenguaje que le harâ
marcar el paso de lo literal (prosaico) a lo fictional (figurativo) y
que llevarä a cabo su palingenesia literaria transformândole en
Don Quijote de la Mancha: Alonso Quijano ya no sera quien es por
medio de la palabra.

A partir del momento en que de ser Alonso Quijano pasa al

querer ser un caballero andante, necesita dotarse de armas y
caballo para dejar la realidad y pasar a formar parte del mundo
novelesco (literatura), esto es, para dotarse de una nueva identidad,
un nuevo estado, una nueva vida y una nueva esfera de action.

Para las armas nuestro héroe no hace sino limpiar unas armas

que habîan sido de sus bisabuelos aderezândolas y construir mediante
su industria una celada de encaje por suplir a su falta, mientras
que para el caballo la situation se le présenta mâs espinosa puesto
que él solo posee un rotin con mâs cuartos que un real y mâs

manchas que el caballo de Gonela48con lo cual, a pesar de su ingenio,

46 Paz Gago, op. cit. pâg. 124.
47 Bakhtine, op. cit. pâg. 466.
48 Cervantes, op. cit. vol. I, pâg. 101.



nada puede hacer para desagraviar su estado ni para curar su
enfermedad.

Frente a este callejön sin salida, nuestro hidalgo manchego
recurre al lenguaje - ünico medio de comunicaciön entre la
realidad y la fiction - y confia en su virtud transformadora para
que su rocfn pueda llegar a ser el primero de todos los rocines del
mundo49.

Cuatro dfas pasarâ meditando sobre el futuro nombre de su
caballo porque, existiendo para él una identidad mimética entre
las palabras y las cosas, ese nombre tendra que acomodar quién
habta sido antes quefuese de caballero andante y lo que era entonces50,

es decir tendra que resumir su condition de miserable rocino y su
futuro programa de vida.

Después de mucho pensar décidera llamarlo Roncinante,
nombre, a su parecer, alto, sonoro y significativo de lo que habîa sido

cuandofue rocîn, antes de lo que era ahora, que era antes y primero de

todos los rocines del mundo a la par de Babieca (caballo del Cid) y de
Bucéfalo (caballo de Alejandro Magno).

Tras poner nombre a su caballo y tras meditar ocho dfas en su
futuro nombre decide autobautizarse Don Quijote y para
perfeccionar su hallazgo, a imitation de Amadts de Gaula, decide
anadir de la Mancha, para declarar muy al vivo su linaje y su patria.

Las primeras conclusiones que tenemos que sacar de esta
sarta de bautizos lingiusticos es que, por un lado, Don Quijote se

créa a sf mismo como personaje ficticio a partir del lenguaje y se
convierte en autor de sf mismo cuya obra es su propia vida
(fictional) mereciéndose verdaderamente el tftulo de Hidalgo (en
el sentido de Hijo de algo) y volviéndose verdaderamente hijo de

sus obras51; por otro es mediante un acto lingüfstico como créa su
propio mundo transformado en el cual vive solo, como héroe y
como autor de sf mismo hasta la llegada de Sancho, en el momento
de la segunda salida (I, 7).

Esta consideration final pone de relieve una de las paradojas
que atanen a nuestro héroe, un héroe con la mâs triste y melancôlica

figura que pudiera formar la tristeza misma52 porque, autocons-
truyéndose ficcionalmente en tanto que caballero andante desde
su monomania imaginativa, todo lo que hace, imagina y desea le

49 Ibid., pâg. 102.
50 Ibid., pâg. 102.
51 Ibid., pâg. 119.
52 Ibid., vol. II, pâg. 480.

132



pone en una esfera quijotesca intramundana, es decir en un espacio
inviolable e incomprehensible para los demâs (extramundo) que
sölo alcanzan al héroe fingiéndose lo que no son para burlarse de
él, derribarle y anularle: Don Quijote acabarâ siendo el ünico
habitante de un mundo en el que cree actuar, un mundo que él
cree poblado por caballeros andantes, princesas y encantadores,
un mundo en donde cree deshacer agravios siguiendo a la letra el

cödigo de la andante caballeria mientras que en realidad no hace
sino objetivar su drama interior.

La actividad onomâstica de Don Qujote, la ünica que pueda
conferir «linfa vital» a entes ficcionales, acabarâ con la invention
de la dama de sus pensamientos, Dulcinea, dama que nace por
mandato de la costumbre caballeresca, senora de irreales
perfecciones que empuja a la action a su enloquecido amante

pero tan solo corporeizaciön de lo ideal y ente de ficciön
doblemente imaginario porque producta del ingenio de un ser
ficcional.

A raiz de lo mencionado arriba, llegamos a la conclusion que,
en un primer momento, estas bautizos lingüi'sticos son los medios
que liberan a nuestro héroe del ser y lo lanzan hacia el seerse al
mismo tiempo que le permiten moldear un nuevo mundo a partir
de la literatura, una literatura que de pronto se convierte en su
raison d'être.

En un segundo momento y desde otro punto de vista, la
creation de un nuevo mundo y de nuevos yoes imaginarios
mediante un lenguaje puramente libresco y figurativo pone de
manifiesto la ambigiiedad del lenguaje trente a la realidad objetiva
y pone en tela de juicio la funcion del lenguaje como re-creador
mimético de la realidad.

Don Quijote desafta la relation que a través del lenguaje
establecemos entre nosostros y el mundo intentando sustituirla
con otra, una que sale de la literatura. Sin embargo, acaba siendo
vtctima de una desilusiön semântica porque las palabras no
corresponden con lo que nombran igual que el signo (realidad)
no coincide con el sfmbolo (sueno).

Por consiguiente, al interpretar la realidad a través de los ojos
de un lector de libros de caballerfas y a través del prisma de su
delirio, Don Quijote, a mas de transformarse en uno de los
primeros intelectuales de nuestra era si aceptamos la definition
de Karl Marx segûn la cual el intelectual es quien interpréta el
mundo por falta de poderlo cambiar, abre un abismo entre las

palabras y las cosas y pone en cuestiön el lenguaje moderno como



medio mimético en condiciones de expresar lo real anticipando
ya la condiciön postmoderna, condiciön que atestigua la escisiön
entre las palabras y las cosas (Foucault, Las palabras y las cosas) y
en la que el lenguaje se transforma en el reflejo lingrustico-
semântico de la ambigiiedad de una realidad dividida en multiples
parcelas de verdades relativas.

Con lo cual, si por un lado al principio de la novela es el

lenguaje el medio que permite a Don Quijote pasar de la realidad
a la ficciön y transformar su vida anodina en una epopeya
novelable, al final de la misma sera el mismo lenguaje que le harâ
dudar mas de una vez de su sistema referencial maravilloso (en la
segunda parte las ventas ya no son castillos) y que acabarâ
demonstrândole que la literatura puede tan solo crear simulacros
de la realidad.

5. Los dos pianos ontolôgico y hermenéutico delfluir existencial de Don

Quijote

Desde el Primer Capftulo de su obra Cervantes nos présenta a

su héroe como un ser en tension dialéctica entre lo que es «...un
hidalgo de los de lanza en astillero, adarda antigua, rocînflaco y galgo
corredor»53 y lo que quiere ser, un caballero andante «. ..asî para el

aumento de su honra como para el servicio de su repûblica.. .deshaciendo
todo género de agravio, y poniéndose en ocasiones y peligros donde,
acabândolos, cobrase eterno nombre yfama»5i, es decir, entre la realidad
de sf mismo y su introyecciön-proyecciön literaria e ideal.

Desde el principio, pues, el lector anda avisado de estar leyendo
la historia de un hombre cuyo fluir existencial queda imbricado
entre dos polos anitéticos y antagönicos - el de la realidad y de la
vida y el de la literatura y de la ficciön - y que vive
simultâneamente en dos sistemas referenciales distintos: el sistema
referencial realista en el que inicia y se desarrolla la historia y el
sistema referencial maravilloso adoptado y reivindicado como
unico valido y verdadero al cual vincula su ser, su pensamientos,
su lenguaje y sus acciones.

A rafz de lo dicho arriba, es nuestra intenciön proporcionar en
este apartado dos lecturas distintas y, sin embargo, comple-
mentarias de la trayectoria vital de nuestro héroe: la primera
intenta presentar a Don Quijote como un ser agönico que, mediante

53 Cervantes, op. cit. vol. I, pâg. 97.
54 Ibid., pâg. 101.



un doble proceso de sublimation literaria y despersonalizacion,
se lanza hacia la construction de su nuevo Yo embutiéndose en
una alteridad parödica; la segunda pretende interpretar las
aventuras de Don Quijote como genial metâfora del problema de
la hermenéutica puesto que en el momento en que nuestro héroe
sale de su casa, de su aldea, de su vida real ya no puede ni conocer
ni interpretar el mundo tal como aparece ante sus ojos, y cuya
mirada solo ve lo que esta preparada para ver.

En lo que atane al primer tema, sabemos que Alonso Quijano
tras pasar las noches leyendo de claro en claro, y los dîas de turbio en
turbio55se imagina, se piensa y se constituye como otro mediante
el verbo y mediante una locura selectiva que le proyectarâ hacia
otro piano de la existencia en donde él solo sera el productor y
protagonista de su propia epopeya.

Tal como en el apartado precedente hemos intentado demostrar
que es en virtud de una sarta de bautizos linginsticos que Alonso
Quijano logra dotarse de una nueva personalidad, de un nuevo
nombre, de una nueva estera de action, aqui intentaremos
demostrar como el nuestro ya Don Quijote es un ser que, a partir
de un acto voluntario de autodétermination y autorrealizaciön
personal, se lanza enbûsqueda de una nueva identidad, bûsqueda
que se concretiza e identidad que se alcanza a lo largo de su
primera salida (1,1-6), punto de partida de un camino sin retorno
de despersonalizacion délirante y de superaciön del dasein.

A lo largo de los seis primeros capitulos, tras un doble
movimiento antitético, sin ser antagönico, de introyecciön de un
modelo literario y de proyecciön de una nueva personalidad
literaria en la realidad objetiva de la diégesis, tras armarse caballero
en la venta que a él parecîa castillo, Don Quijote busca una nueva
identidad y la encuentra en el momento en que dice «Yo sé quien

soy.. .y sé que puedo ser no solo lo que he dicho, sino todos los doce Pares
de Francia, y aun todos los nueve de la Fama...»56 confirmada y
rematada mâs tarde cuando ya en compania de Sancho durante
la segunda salida le explica quién es y por que ha nacido : «Sancho

amigo, has de saber que yo naci, por querer del cielo, en nuestra edad de

hierro, para resuscitar en ella la de oro, o la dorada, como suele llamarse.
Yo soy aquel para quien estân guardados los peligros, las grandes
hazanas, los valerosos hechos. Yo soy, digo otra vez, quien ha de resuscitar

55 Ibid., pâg. 100.
56 Cervantes, op. cit. vol. I, pâg. pâg. 126.



los de la Tabla Redonda, los Doce de Trancia y los nneve de la Fama, y el

que ha de poner en olvido los Platires, los Tablantes, los Olivantes y
Tirantes, los Febos y Belianises, con toda la caterva de los famosos
caballeros andantes del pasado tiempo, haciendo en este en que me hallo
tales grandezas, estranezas y féchos de armas, que escurezcan las mâs

claras que ellos ficieron»57. Su nueva identidad es el resultado de
una osmosis parödico-literaria —cuyo modelo referencial es el

proto-tipo de todos los caballeros andantes, Amadîs de Gaula,—•

que se fragua a partir de un acto de imitaciön literaria.
No contento ni satisfecho de su palingenesia literaria, Don

Quijote créa un universo de entradas y salidas para confirmarse
caballero andante y para moldear el extramundo a su interpretaciön
subjetiva e intramundana.

Très son las secuencias que miden el compas de su fluir
existencial, perfodo vital-literario que se extiende desde que se ve
afectando por su monomania caballeresca hasta que recobra la
razön y muere: las salidas, las aventuras y los regresos.

Las salidas de nuestro héroe marcan el paso de la realidad a la
ficciön y le llevan a abandonar su vida aldeana para buscar
aventuras que le den eterno nombre y fama al modo de los
caballeros andantes y a imitaciön de Amadîs de Gaida, es decir,
motivan su acciön mediante un cambio espacial que le permite
actualizar su proyecto individual y procéder hacia el lugar utöpico.

Las aventuras, momentos de encuentros que estimulan a Don
Quijote a la acciön a la vez que provocan y confirman la conviction
de nuestro héroe de vivir y existir en una realidad caballeresca,
estructuran la diégesis y satisfecen la necesidad de Don Qujote de
alcanzar la celebridad cumpliendo su misiön caballeresca. Son las

aventuras las que corroboran a lo largo de toda la primera parte
su proyecto individual de existencia, le autoafirman en su delirio
y transforman su monomania imaginativa en ilusiones catatîmicas,
esto es en percepciones objetivas fisicas y visuales deformadas
de un objeto y/o situation real.

En cambio, en la segunda parte, en el momento en que Don
Quijote no solo manipulado por su lecturas sino manipulado
también por el extramundo se vuelve mâs estacionario y reacio a la
acciön porque comienza a dudar de si mismo y de su intramundo

0 (sea prueba de ello el encuentro con Maese Pedro cuando decide
s3 preguntar al mono si fue verdad todo lo que pasö en la Cueva de
£

CS

•S

'C 57 Ibid., vol. I, pâg. 246.

136



Montesinos, II, 25), las aventuras tienden a revelarle el fracaso de
sus ideales y a aumentar su desengano. Es decir, que Don Quijote
cada vez mas producta de la manipulation de los demâs y sumido
a la voluntad del antisujeto (los Duques, Sanson Carrasco), ya no
es el sujeto de la agresiön, ya no anda en busca de aventuras para
legitimar su misiön conforme al cödigo de la caballeria andante,
sino que es el objeto y la vlctima de la burla y del engano de los
demâs y son las aventuras que le salen al paso para alcanzarle y
derrotarle.

El apogeo de la actitud activa de Don Quijote es la aventura de
los leones (II, 24) porque a partir de ahf nuestro héroe lucirâ cada
vez mas una cierta indiferencia y/o falta de aptitud cuando se

enfrenta a los combates, es decir, ya no reacciona
caballerescamente como séria de esperar (sea prueba de ello las
aventuras de las Cortes de la Muerte, del rebuzno, del barco
encantado) e, incluso, consigue la victoria sin siquiera entrar en
combate (Sea prueba de ello la aventura de Clavileno contra el

gigante Malambruno).
El regreso final de Don Quijote a su aldea natal coincide con su

derrota, con la derrota de sus ilusiones y de suenos sin los cuales
Don Quijote ya no puede ser Don Quijote sino vuelve a ser
Alonso Quijano el Bueno y sin los cuales, desapareciendo su
intramundo y volviendo a predominar el extramundo, su historia
ya no puede ser novelable.

El final de la aventura del pensamiento de Don Quijote, una
aventura que brota de la realidad y vuelve a esa misma realidad
«En un lugar de la Mancha»58, le transforma en un héroe del creer
y del querer que cae vfctima del conflicto entre ser y aparecer,
entre creer y conocer; le transforma en un personaje literario tan
real en quien todos podemos reconocernos por ser un hombre
hecho de realidad y fantasia, de conocimiento e ilusiön, de valor y
dolor, de risas y lagrimas; le transforma en la gran metâfora de
nuestros tiempos modernos en donde para existir se necesita
tener una imagen; hace de él el héroe mas trâgico de una de las
historias mas tristes que es aun mâs triste porque nos hace sonreir

(Byron) y finalmente muestra que la existencia humana - tan
cargada de dudas, enganos y suenos - es en si ilusoria.

En lo que toca al segundo tema, sabemos que en el momenta
en que Don Qujote sale de su casa, de su aldea, de su realidad y de
su vida ya es incapaz de ver, de interpretar, de conocer el mundo

58 Cervantes, op. cit. vol. I, pâg. 97.



tal como se le présenta ante sus ojos porque todo lo que ve, lo ve
a través del prisma de su delirio o, mejor dicho, ya no capta la
realidad tal como es sino a través del filtro de su sistema semiötico
maravilloso de referenda. Con lo cual queremos decir que si el

punto de arranque de su ensimismamiento en el seerse y su
complementaria enajenaciön de la realidad son las lecturas de los
libros de caballerfas (Acto de leer), el punto de partida de su
anomalfa cognoscitiva e interpretativa es la mirada, una mirada
que viendo tan solo lo que esta preparada para ver cuestiona la

percepciön realista, es decir, la existencia de una realidad ùnica y
absoluta y expone la dialéctica entre apariencias y esencias.

Esta incapacidad y/o imposibilidad de Don Quijote de

interpretar las cosas tal y como aparecen empfricamente anticipa
ya de manera contundente una de las tesis de la semiötica literaria
actual segün la cual la mirada, preexistiendo a la realidad, es el
unico resorte que puede definirla como tal, es decir, la realidad
solo existe como producta y resultado de una interpretation
subjetiva y no como hipöstasis inmanente o, dicho de otra manera,
la realidad tan solo existe en virtud de un sujeto contingente que
la interpréta en funciön de su ser y existir en el mundo. De ahf

que Don Quijote lo vea todo a través del filtro de su imagination,
una imagination que «...llena de aquellas batallas, encantamentos,

sucesos, desatinos, amores, desafîos, que en los libros de caballerias se

cuentan» le hace ver «...todo lo que no veta ni habi'a...»59. Con lo cual
séria mas acertado afirmar que la incapacidad hermenéutica
quijotesca es mas bien el producto de una sublimation subjetiva y
literaria de la realidad porque «...todo cuanto veîa o imaginaba le

parecîa ser hecho y pasar al modo de que lo habîa leîdo... »60, es decir, es

su experiencia libresca que, reemplazando y compensando su
inexperiencia vital, le proporciona las claves de lectura de una
realidad incomprehensible y impenetrable por pluridimensional
y pluridicursiva.

Para glosar este breve anâlisis del fluir existential de Don
Quijote y comentar su experiencia vital-literaria enredada y
destrozada entre la realidad y el sueno, dejamos la ultima palabra
a un grande del teatro espanol del Siglo de Oro quien, por boca de

una de sus creaturas ficticias, Sigismundo, al reflexionar sobre el
sentido de la vida y la dicotomfa intrfnseca entre realidad y sueno
que ésta conlleva déclara que:

59 Cervantes, op. cit. vol. I, pâgs. 228-229.
60 Ibid., vol. I, pâg. 107.



' El vivir solo es sonar;
y la experiencia me ensena

que el hombre que vive, suena
lo que es hasta el despertar.

Y en el mundo, en conclusion,
todos suenan lo que son

iQué es la vida? Un frenesf.
^Qué es la vida? Una ilusiön,
una sombra, una ficciön,
y el mayor bien es pequeno;
qu toda la vida es sueno

y los suenos suenos son61

6. Don Quijote: smtesis fictional y parôdica del contraste realidad/
fiction

Desde el primer capitulo de la novela Cervantes introduce la
historia y la literatura, la vida y la ficciön como los dos polos
antitéticos de la trayectoria vital-literaria de nuestro desatinado
caballero andante que, tras perder el juicio e imaginândose «...que
era verdad toda aquella mâquina de aquellas sonadas sonadas invenciones

que leta, que para él no habia otra historia mas cierta en el mundo»62, se
transforma en una personificaciön diegética y parôdica del
conflicto sistématico entre realidad y ficciön.

Toda la historia de Don Quijote se centra, pues, en la interre-
laciön y oposiciön entre dos mundos: el mundo real e histörico de
la experiencia cotidiana y empfrica y el mundo ideal y literario
construido ad hoc a partir del «.. .mas estrano pensamiento quejamâs
dio loco en le mundo»63 como refugio literario para escaparse de
una vida inütil por anodina y para realizar un sueno, el sueno de
ser caballero andante y transformar su vida en algo novelable.

Don Quijote, por lo tanto, quiere crearse, y sobre todo cree
haberlo logrado hasta la ultima batalla con el Caballero de la
Bianca Luna, una vida a base de literature o, mejor dicho, quiere
transformar su vida en una forma de arte mas.

61 Calderön de la Barca, Pedro, La vida es sueno, Ediciones Câtedra, S.A.,
Madrid, 1998, II, XIX, versos 2154-2187, pâgs. 164-65.

62 Cervantes, op. cit. vol. I, pâg. 100.
63 Ibid., vol. I, pâg. 101.



El resorte que alimenta el sueno literario de nuestro Caballero
de la Triste Figura a la vez que sienta las bases de la arquitectura
diegética de la novela es su locura que, impidiéndole discriminar
la frontera entre lo que es y lo que él imagina que sea, es el
verdadero punto de arranque de la ficcionalizaciön de su mundo
interior, el intramundo, que a su vez segrega un mundo transformado,
mundo que funciona como una verdadera pantalla protectora entre el

héroe con su intramundo a cuestas y el extramundo devorador de

ensuenosM, y el unico dispositivo que permite a los libros de
transformarse en vida.

Las salidas de Don Quijote de su aldea, momento crucial de la
superaciön de su dasein y de su proceso de sublimaciön literaria,
a mas de marcar el inicio de un proceso ontolögico y hermenéutico,
son el punto de partida de un programa de vida literario, programa
que enajenerâ a nuestro héroe de la realidad hasta ponerle al

margen de la misma. Queriendo vivir su vida como caballero
errante, queriendo descifrar la realidad como si fuera un libro,
Don Quijote habla, actua y piensa menos como persona que como
libro y su fe en estos libros es tan ciega e intransigente que incluso
rechaza la evidencia de la sensaciön a beneficio de su ideal. Sea

prueba de ello el episodio del Yelmo de Mambrino65cuando Don
Quijote niega la perception del objeto sensible - la bacfa de un
barbero - a beneficio de un objeto ficticio cuya existencia es tan
solo mentada en un libro de caballerfa: este yelmo «...aquî
représenta un objeto tîpico de objetoficcional inmigrante,objeto importado

por Don Quijote del universo ficcional maravilloso al universo
realista...»66.

A lo largo de toda su aventura andantesca Don Quijote,
vinculando su existencia a la epopeya de si mismo e intentando
hacer coincidir la realidad contingente con la imagen ideal que él
tiene de la misma, no cesarâ de fundir y confundir constantemente
realidad y fiction, sacrificando toda su vida en vista de la
realization de su sueno.

Demasiado tarde y ya derrotado, triste y melancölico por
verse vencido en sus suenos e ilusiones, Don Quijote se darâ
cuenta de la inviabilidad de su proyecto de vida individual y

64 Ferreras, Ignacio, Juan, La estructura parôdica del Quijote, Ediciones Taurus,
S.A., Madrid, 1982, pâg. 45.

65 Objeto maravilloso perteneciente al universo caballeresco de los romanzi
renacentistas: es el yelmo que, en el Orlando Furioso y Orlando Innamorato de

Ariosto, Reinaldos arrebata al Rey moro Mambrino.
66 Paz Gago, op. cit. pâg. 195.

140

U



literario cuando déclara, al salir de Barcelona y al mirar el sitio
donde Sanson Carrasco le habfa vencido, «jAquîfue Troya! jAquî
mi desdicha, y no mi cobardîa, se llevô mis alcanzadas glorias; aquî usô

lafortuna conmigo de sus vueltas y revueltas; aquî se escurecieron mis
hazanas; aquî,finalemente, cayô mi Ventura parajamâs levantarse»67 y,
cuando ya recobrado el juicio, reconoce las fingidas, mentirosas,
inverosimiles y disparatadas historias de los libros de caballerias:
«Yo tengo juicio ya, libre y claro, sin las sombras caliginosas de la

ignorancia, que sobre él me pusieron mi amarga y continua legenda de

los détestables libros de caballerias. Ya conozco sus disparates y sus
embelecos, y no me pesa sino que este desengano ha llegado tan tarde,

que no me déjà tiempo para hacer alguna recompensa, leyendo otros que
sean luz del alma. Yo me siento, sobrina, a punto de muerte; querrîa
hacerla de tal modo, que diese a entender que no habîa sido mi vida tan
mala, que dejase renombre de loco; que puesto que lo he sido, no querrîa
confirmar esta verdad con mi muerte...Yofui loco, y ya soy cuerdo:fui
Don Quijote de la Mancha, y soy agora, como he dicho, Alonso Quijano
el Bueno»68.

La historia de Don Quijote, esto es, la de un hombre que vive
toda su vida como un entreverado loco, Ueno de lûcidos intervalos69

(otra reminiscencia de Ariosto quien en el Orlando Furioso habla
de su propia pazzia interrumpida por lûcidos intervalos, Prôlogo al
Canto XXIV, Octava tercera) y que muere cuerdo, es la historia de

un fracaso, del fracaso de un sueno no realizable e inaccesible.
Ahora bien, ^Por qué y de que modo y medida Don Quijote

fracasa? Don Quijote fracasa en el creer en la continuidad entre el
mundo de su experiencia cotidiana, del que mediante un acto
voluntario se exlcuye, y el de los libros de caballerias, en el que se
imbue aima y cuerpo, en el que se siente plenamente realizado y
en donde ni los palos lo lastiman mas que superficialmente, ni las
burlas lo ofenden hasta cuando empieza a verlas como taies
cuando durante su estadi'a en el palacio de los duques - mâximos
promotores de un programa ludico para fingir el mundo
caballeresco y de tal manera enganar y burlarse de Don Quijote -
en su sistema maravilloso empiezan a abrirse grietas y su ciega fe

en su ingenio empieza a vacilar. Sea prueba de ello cuando, al
acabarse la aventura de Clavileno, Don Qujote dice a Sancho
«Sancho, pues vos queréis que se os créa lo que habéis visto en le cielo, yo

67 Cervantes, op. cit. vol. II, pâg. 526.
68 Ibid., vol. II, pâgs. 573-575.
69 Ibid., vol. II, pâg. 160.



quiero que vos me créais a mi lo que vi en la cueva de Montesinos. Y no
os digo mâs»70 o, cuando ya en Barcelona, en casa de Don Antonio
Moreno, en la aventura de la cabeza encantada, le pregunta: «i
fue verdad o fue sueno lo que yo cuento que me pasô en la Cueva de

Montesinos? iSerân ciertos los azotes de Sancho mi escudero? ^Tendra
efecto el desencanto de Dulcinea?»71.

De su aventura literario-existencial podemos sacar distintas
conclusiones: que la literatura, inventando un mundo que se

présenta como histörico y verdadero no siéndolo, tan solo créa
simulacros de la realidad; que los libres, conjunto de signos
lingüisticos que necesitan de una respuesta activa por parte del
lector, no forjan ningün significado y tan solo crean un espacio
textual independiente e impermeable a la realidad y finalmente,
quizâs sea esta la conclusion mâs triste, que cualquier proyecto
de vida y de libertad individual siempre chocarâ contra un
extramundo devorador de ensuenos.

Para glosar y resumir dignamente, sin querer correr el riesgo
de simpleza y de perogrullada, el alcance del fluir existencial de

un hombre, Don Quijote, que a través de su constante ir y venir
de la realidad al sueno, del ser al aparecer, del conocer al creer, de
la razön a la razôn de la sinrazôn, ha logrado desvelar los multiples
aspectos de la vida y del existir humano, es nuestra intenciön
dejar la ultima palabra a un grande del cinema espanol actual
quien, de gran conocedor del alma humana, en una pelicula
asombradora por su tristeza y su tajante ironia, por boca de uno
de sus personajes mâs acertados - La Agrado - déclara que : «...
Cuesta mucho ser auténticlo].. .y un[o] es mâs auténticlo] cuanto mâs

se parece a lo que ha sonado de si mism[o]»72.

BIBLIOGRAFIA

I. Teoria Literaria
Bakhtine, Mikhail, Récit épique et roman, Editions Gallimard, Paris, 1941

Barthes, Roland, De l'oeuvre au texte dans Essais Critiques IV, Le brouissement
de la langue, Editions du Seuil, Paris, 1971.

— La mort de l'auteur, Editions du Seuil, Paris, 1968.

Benjamin, Walter, Ecrits français par Walter Benjamin, Editions Gallimard,
Bibliothèque des Idées, 1991.

70 Cervantes, op. cit. vol. II, pâg. 337.
71 Ibid., vol. II, pâg. 500.
72 Almodovar, Pedro, Todo sobre mi madré, Producciôn El Deseo S.A. / Renn

Productions/ France 2 Cinema, 1999.



Costa Lima, Luiz, Le contrôle de l'imaginaire et la Littérature Comparée,
Universidade do Estado de Rio de Janeiro, 1982.

Foucault, Michel, Qu'est-ce qu'un auteur? Dans Dits et Ecrits, Editions
Gallimard, Paris, 1969.

Kundera, Milan, L'Art du roman, Editions Gallimard, Paris, 1986.

II. Crîtica Literaria
Bailön - Biancas, José Manuel, Historia ch'nica del caballero Don Quijote,

Grâficas Canizares, Fernando Plaza del Arno, S.L., Madrid, 1993.

Calderön, Hector, Conciencia y lenguaje en el Quijote y el obsceno pâjaro de la

noche, Editorial Pliegos, Madrid, 1987.

Dotras, Ana M., La novela espanola de metaficciôn, Ediciones Jücar, Madrid,
1994.

Ferreras, Ignacio, Juan, La estructura parôdica del Quijote, Ediciones Taurus
S.A., Madrid, 1982.

Garcia Alzola, Ernesto, La literatura como arma, Cuadernos Union,
Ediciones Union, Ciudad de La Habana, 1986.

Güntert, Georges, Cervantes. Novelar el mundo desintegrado, Puvill Libros
S.A., Barcelona, 1994.

Karothy, Rolando, H. et al., Las metamorfosis de la locura, Ediciones de la
Campana, Rio de la Plata, Buenos Aires, 1994.

Martinez - Bonati, Félix, El Quijote y la poética de la novela, Ediciones del
Centro de estudios cervantinos, Alcalâ de Henares, Madrid, 1995.

Paz Gago, José Maria, Semiôtica del Quijote. Teoria y Practica de la ficciôn
narrativa, Editions Rodopi B. V., Amsterdam - Atlanta, GA, 1995.

Reyes Garcia, Ismael, La actualidad del Quijote y otros ensayos, Editorial de
la Universidad de Puerto Rico, Rio Piedras, Puerto Rico, 1984.

Riley, E.C., Introduction al Quijote, Editorial Critica, S.A., Barcelona, 1986.

Robert, Marthe, L'ancien et le nouveau, Editions Bernard Grasset, Paris,
1963.

Serrano Plaja, Arturo, Realismo«mâgico»en Cervantes, Editorial Gredos,
S.A., Madrid, 1967.

III. Obras de base

Calderön de la Barca, Pedro, La vida es sueno, Ediciones Câtedra, S.A.,
Madrid, 1998.

Cervantes, Miguel, Don Quijote de la Mancha I y II, Ediciones Câtedra,
S.A., Madrid, 1998.




	La actualidad del Quijote

