Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2005)

Heft: 5

Artikel: La actualidad del Quijote

Autor: Tango, Cristina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047414

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La actualidad del Quijote.

Cristina Tango Université de Geneve

Intentar decir algo nuevo sobre el Quijote es de partida una
tarea abocada al fracaso tanto como dificil es hacer un andlisis
que haga honor a la variedad de temas y problemas literarios que
esta obra maestra de Cervantes — primera novela realista de
ficciéon en prosa — plantea y en la que campea una ironfa universal
a la vez que una infinita tristeza; obra dotada de distintos planos
de ficcién que hacen sutiles y problematicas las fronteras entre lo
verdadero y lo ficticio, en donde lo humano se funde con la
fantastico mediante el recurso de la locura literaria y selectiva de
su desatinado héroe.

De acuerdo con la teoria de la recepcion tal como ha sido
formulada desde la Escuela de Costanza por H. R. Jauss,
concebimos la obra literaria — obra cerrada en su forma y abierta
en sus valores semanticos — como elemento de un proceso
dindmico de produccién y recepcién, como parte de un proceso
activo entre el autor empirico (emisor) y el lector empirico-
extradiegético (receptor), con lo cual analizar una obra significa
construir un sentido y concebirla no como emanacién del autor
sino como experiencia dellector, contradiciendo a Foucault cuando
afirma que «L’auteur est le propriétaire et le fixateur du sens. . .[le seul]
qui rend possible une limitation de la prolifération cancérisante,
dangereuse des significations [en tant que] principe d’économie dans la
prolifération du sens» L.

El lector, por lo tanto, desde la perspectiva de su horizonte de

© Boletin Hispdnico Helvético, volumen 5 (primavera 2005).

! Foucault, Michel, Qu’est-ce qu'un auteur? En Dits et Ecrits, Editions Gallimard,
Paris, 1969, pag. 811

& @j0(mp) 1p popypniop v]

1



Cristina Tango

—
—

6

expectativas?, es quien parte de su propia competencia (poder),
conocimiento (saber) y voluntad (querer) como modalidades para
leer un texto —lugar en el que se realiza un tipo de comunicacién
especificamente literaria — para crear su propio sentido y para «le
jouer, le défaire, le faire partir».

En calidad de Desocupada Lectora y desde nuestro horizonte de
expectativas, a lo largo de este trabajo intentaremos demostrar la
actualidad y la «postmodernidad» del Quijote, obra que funda la
novela moderna y que anuncia ya todas sus posibilidades futuras
pese a estar por cumplir su cuatrociento aniversario. Nuestra
intencion es la de analizar el Quijote como una obra del presente,
como una obra que evoluciona y recibe nueva vida a cada lectura,
como una obra que desde hace cuatro siglos da pie a un fenémeno
de comunicacidn literaria extradiegética, mds alla de las fronteras
contingentes del tiempo y del espacio, a confirmacién de la tesis
de Bajtin cuando sefiala que: «Le Roman est le seul genre en devenir
et encore inachevé...[qui] crée une zone de contact entre le récit et le
lecteur, mais également avec 'actualité, la contemporanéité...avec les
forces élémentaires du présent non-achevé...Dans ce contexte de
l'inachevé disparait le caractere d’immuabilité sémantique de I'objet»*.

Seis son los temas que hardn de corolario a este andlisis: 1)
Teoria de la novela y aspectos revolucionarios del Quijote; 2) Mise
en abyme de la autoria ; 3) Dimensién metaficticia e intertextualidad;
4) Lenguaje; 5) Los dos planos ontolégico y hermenéutico del
fluir existencial de Don Quijote; 6) Don Quijote: sintesis ficcional
y parddica del contraste realidad /ficcion.

1.Teoria de la novela y aspectos revolucionarios del Quijote

Cervantes concibe su obra maestra en el umbral entre los
siglos XVI y XVII, momento de culminacién de la teoria literaria
clasicista y de constituciéon de la teoria moderna europea;
momento de transicién de la estética renacentista a la estética
barroca que, a la tradicional postura platénica que defendia el
principio ciceroniano segun el cual las cosas hechas por la
naturaleza son mejores que las que el arte perfecciona, prefiere la
posicién neoaristotélica (defendida por Alonso Lépez Pinciano,

2 Conjunto de normas y valores estéticos, semanticos, literarios y culturales
cambiantes en el tiempo entre el autor, la obra y el lector.

3 Barthes, Roland, De l'oeuvre au texte, En Essais Critiques IV, Le brouissement de
la langue, Editions du Seuil, Paris, 1971, pag. 76

4 Bakhtine, Mikhail, Récit épique et roman En Esthétique et théorie du roman,
Editions Gallimard, Paris, 1941, pags. 441-464



en La poética®1596) segtn la cual el arte al imitar la naturaleza la
perfecciona porque le afiade lo que le falta en perfeccién; momento
que tras la invencién de la imprenta (la méds importante revoluciéon
tecnoldgica y cultural de los Tiempos Modernos) testimonia la
eclosion de una cultura literaria que se propaga a partir del libro,
es decir una cultura que de ser mimética (basada en la oralidad y
en la memoria) pasa a ser creadora, ficticia (basada en la invencion
linica e individual).

A pesar de lo que opina Walter Benjamin cuando afirma que
«La naissance et la vie littéraire du roman dépendent entierement du
livre car le roman [forme littéraire savante] ne peut exister ni se
propager qu’a partir du moment oi l'imprimerie est inventée»® y de la
publicacién de La Poética de Pinciano, en el momento en que
Cervantes escribe el Quijote hay un vacio tedrico y literario acerca
delanovela, y es més, sera justamente la aparicién de su verdadera
historia la que estableceré la creacién de este nuevo género, género
por excelencia de Occidente basado en el acercamiento de literatura
e historia y producto de la reunién de elementos empiricos y
ficticios.

Desde un punto de vista literario, Cervantes crea la novela
moderna a través de un triple proceso de deconstruccién parddica,
de reficcionalizacion realista y de sintesis de las distintas
posibilidades narrativas de los multiples universos estéticos e
imaginarios de la literatura de su tiempo inaugurando lo que
Félix Martinez Bonati define, con acierto, como pluriregionalismo
ficcional y echando ya las bases a la teoria bajtiniana que siglos
mas tarde afirmard que: «Le roman ne participe pas a I'harmonie des
genres...Le roman ne vit pas en bonne intelligence avec les autres
genres. Le roman parodie les autres genres...il dénonce leurs formes et
leur langage conventionnels, élimine les uns, en integre d'autres dans sa
propre structure en les réinterprétant, en leur donnant une autre
resonance. .. Le roman ne permet la stabilisation d’aucune de ses variantes.
Au travers de toute son histoire, se déroule systématiqguement une
parodisation ou un travestissement des principales variétés du
genre...Cette autocritique du roman est un de ses ftraits
remarquables...»”.

Al mismo tiempo, nuestro autor presencia el nacimiento de

> Libro que proporcionard a nuestro autor las preocupaciones estéticas y la
teorfa literaria presente en su obra.

¢ Benjamin, Walter, Ecrits frangais par Walter Benjamin, Bibliothéque des
Idées, Editions Gallimard, Paris, 1991, pag. 209

7 Bakhtine, op. cit. pags. 442-444

—

S ayolm) jap poprpngov vy



[—
—

Cristina Tango

8

una nueva literatura que, tras la genial metafora del loco entreverado,
sintetiza y parodia el conflicto antitético entre realidad y literatura,
entre ser y aparecer, entre creer y conocer, ensartando la duda en
el ser y en el mundo y marcando el inicio de la condicién post-
moderna, lugar donde la duda se afirma como tinica forma de
conocimiento soslayando al Cogito ergo sum cartesiano.

Desde un punto de vista tedrico, la novela nace, pues, al surgir
de la conciencia del hombre, en un momento en que el hombre
desde su olvido del ser (Husserl y Heidegger) empieza a pensar en
la verdad de si mismo, en la verdad de su existencia®, lanzandose
en busca del enigma del ser en un mundo que ya no se le presenta
como el reflejo de una realidad objetiva y absoluta sino como un
conjunto de multiples realidades relativas y subjetivas. En este
sentido, dos son los aciertos de Cervantes: por un lado, logra
crear la novela en tanto que forma narrativa interrogativa e
hipotética y no dogmatica que desde sus inicios apunta a la
exploracion del ser a la vez que intenta contestar a la pregunta
«;qué es la existencia humana?»; por otro lado, logra transformar
la novela moderna en un territorio ficticio en el cual nadie es
poseedor de la verdad y en un trampolin textual desde el cual
todos pueden cuestionar y poner en tela de jucio la realidad
porque «Le fictionnel est, non pas ce qui s’exempte de la dicotomie faux
ou vrai, mais ce qui permet la mise en perspective de la vérité, c’est-i-
dire sa remise en question»°.

De la misma manera acierta Milan Kundera cuando, al teorizar
sobre el arte de la novela, sefiala que: «Tous les romans de tous les
temps se penchent sur l'enigme du moi: le roman n'examine pas la
réalité mais l'existence, c’est-a-dire le champ de possibilités humaines,
tout ce que I"'homme peut devenir, tout ce dont il est capable...Le roman
de Cervantes comprend le monde comme ambiguité, décomposé en
vérités relatives qui se contredisent (vérités incorporées dans des Ego
imaginaires appelés personnages) et invente un grand art européen qui
vise a 'exploration de I'étre de I'homme oublié»10.

Pasando ahora a analizar los aspectos revolucionarios del
Quijote, ya sabemos que es la primera novela realista moderna
que se estructura alrededor de un complejo mundo ficcional
basado en la oscilacién entre dos universos distintos: el universo

8 En términos heideggerianos, existencia como Ser-en-el-mundo (In-der-
welt-sein).

9 Costa Lima, Luiz, Le controle de l'imaginaire et la littérature
comparée,Universidade do Estado de Rio de Janeiro, Bresil, pag. 16

10 Kundera, Milan, L’art du roman, Editions Gallimard, Paris, 1986, pags. 14-15



ficcional realista, en el que se desarrolla la historia y el universo
ficcional maravilloso de los libros de caballerias adoptado por
Don Quijote al rechazar el sistema semiético realista, estrategia
narrativa de verosimilitud que, por contraste, realza I'effet du réel
(guifo barthesiano avant la lettre) frente a la pluralidad y a la
contaminacién de los dos mundos ficcionales que, fundiéndose y
confundiéndose, corren el riesgo de disgregar la ilusién de realidad
y de desorientar al lector, vacilante entre una actitud de admiracion
y otra de incredulidad. Es precisamente esta estrategia la que
produce en el lector un intenso efecto de realidad porque le
induce a considerar el castillo, los gigantes, los encantadores, el
Yelmo de Mambrino —y, desde luego, a Don Quijote— como
ficcionales y la venta, los molinos de viento y los cueros de vino,
el manteamiento de Sancho, la bacia del barbero y a Alonso
Quijano como reales, cuando los dos son igualmente ficcionales.

Y otra cosa sabemos: que la aparicion del Quijote marca un
antes y un después en la historia de la literatura no sélo ibérica
sino europea por diferenciarse y alejarse en todo punto de la
produccion literaria precedente. Antes que nada, en un nivel
fenoménico y textual, se presenta como una narracion realista en
prosa de cierta extension frente al cuento o novela corta que se
viene llamando novela a raiz de la transformacién semantica del
término italiano novella; en un nivel del contenido rechaza una
narracion fantastica, maravillosa e inverosimil a beneficio de una
narracion prosaica, providencial y verosimil: a las pseudohistorias
de los libros de caballerias opone la figura del sabio historiador
Cide Hamete Benengeli; al tiempo mitico y a los lugares
legendarios opone la Espafia contemporanea; a las hazafias
ejemplares opone los fracasos y los palos de Don Quijote;
finalmente, en un nivel tedrico, pone en tela de juicio la
permeabilidad entre la vida y la literatura, entre la realidad y la
ficcion mediante una narraciéon que juega y teoriza sobre esa
dicotomia y que constantemente reflexiona sobre si misma
(metanovela) mediante su héroe que re-escribe, re-inventa su
vida a base de literatura.

Antes de pasar al siguiente tema, nos queda por hacer hincapié
en otros dos rasgos que evidencian una vez mds la actualidad y la
postmodernidad del Quijote: su cardcter polifénico y dialégico, y
la transformaciéon del mecanismo ficcional maravilloso e
inverosimil en un sistema semiético realista mediante la parodia
y la locura de su héroe.

En lo que atafie al primer rasgo, nos contentaremos con decir

1

© 8y0lmy jap pupipniov v]



Cristina Tango

AR

20

que Cervantes, mediante un complejo mecanismo enunciativo de
cajas chinas, a la voz y al lenguaje monocordes del autor empirico
omnipresente y omnisciente opone «una explosion dialogica de
voces y de lenguajes, de relatos y de discursos literarios o no literarios,
ideoldgicos o estéticos, pastoriles y sentimentales»'l. Son,
precisamenmte, estos didlogos funcionales tanto al desarrollo de
la trama como a la estructura textual hasta tal punto que Ortega y
Gasset acabara definiendo el Quijote como «un conjunto de
didlogos»1?, uno de los puntos neurélgicos de la revolucién llevada
a cabo por Cervantes porque confirman que el control del narrador
extradiegético sobre la narracién cesa de ser autoritario y que los
narratarios hablan con su propia voz y autonomia respecto a la
instancia narratorial.

En lo que atafie al segundo rasgo, los dos procedimientos
retérico-estéticos que permiten a Cervantes esta transformacién
son por un lado la parodia, como creacién critica y forma
metaliteraria, y por otro la locura de su héroe. El primero porque
le permite reficcionalizar el hipotexto parodiado (en este caso el
Amadis de Gaula, de Garci Rodriguez de Montalvo, Zaragoza,
1508) distancidndose de él; el segundo porque le permite encajar
en la trama de su obra lo maravilloso y lo inverosimil como
producto de la monomania imaginativa, cognoscitiva e
interpretativa de Don Quijote y no como marco referencial y
contextual de su verdadera historia.

2. Mise en abyme de la autoria

«Le narrateur [est] le locuteur fictif, l'alter ego [de I’auteur empirique]
dont la distance a I écrivain peut varier au cours méme de I'oeuvre... Tous
les discours [littéraires] qui sont pourvus de la fonction auteur comportent
cette pluralité d’ego»'3.

Esta asercién foucaultiana ha de ser, alolargo de este apartado,
el punto de partida del anélisis y el soporte tedrico del complejo
sistema enunciativo del Quijote, a mds de demostrar como
Cervantes a principios del Barroco explota ya — teorizando sobre
ellas — todas las posibilidades narrativas postmodernas.

De hecho, desde el Prélogo del Quijote de 1605 nuestro autor
(empirico) presenta la obra como el producto de una colaboracion

11 Paz Gago, José Maria, Semidtica del Quijote, teoria y prictica de la ficcion
narrativa, Editions Rodopi B. V., Amsterdam — Atlanta, GA, 1995, pag. 376.

12 Ibid., pag. 143.

13 Foucault, op. cit. pag. 803.



plural y de una transmisiénnarrativa por medio de intermediarios
(ficcionales) a la vez que se distancia de la misma
autoproclamandose «padrastro de Don Quijote»'*. Es decir,
Cervantes no se presenta como el autor (empirico) aunque parezca
padre de la obra, sino como la persona que contribuye a su
transcripcién y recopilacién, con lo cual la obra le preexiste.

El segundo indicio que confirma esta estrategia narrativa de
proliferacion de la autoria a la vez que distancia al lector de la
novela avisdndole de estar leyendo una obra de ficcién nos es
revelado, en filigrana y a nivel lingiiistico, desde el primer capitulo
dela primera parte cuando al empezar se nos dice: «<En un lugar de
la Mancha de cuyo nombre [Yo] no quiero acordarme»'>, conlo cual un
narrador extradiegético y anénimo se confunde con el autor
empirico.

Esta deduccién inicial es desmentida por nuestro autor-
narrador a renglén seguido cuando dice: «Quieren decir que tenia el
sobrenombre de Quijada, o Quesada, que en esto hay alguna diferencia
en los autores que deste caso escriben...»1® , es decir que el autor-
narrador que antes hablaba en primera persona ahora se desdobla,
triplica presentdndose como narrador extradiegético siempre
anonimo (solo responsable del acto de narrar) distancidndose a la
vez del autor empirico (responsable del acto de escribir) y de los
muchos otros supuestos autores ficticios.

A continuacion, la presencia de un narrador extradiegético-
anonimo es confirmada al final del capitulo octavo (cuando la
batalla entre Don Quijote y el vizcaino) cuando éste confiesa no
poder seguir con el relato de la batalla porque «...deja pendiente el
autor desta historia esta batalla, disculpiandose que no hallé mds escrito
destas hazafias de Don Quijote de las que deja referidas»'” a la vez que
es mentada la presencia de un Segundo Autor, nuestro narrador
extradiegético y autor ficticio de la segunda parte: «Bien es verdad
que el sequndo autor desta obra no quiso creer que tan curiosa historia
estuviese entregada a las leyes del olvido, ni que hubiesen sido tan poco
curiosos los ingenios de la Mancha, que no tuviesen en sus archivos o en
sus escritorios algunos papeles que deste famoso caballero tratasen; y
ast, con esta imaginacion, no se desesperd de hallar el fin desta apacible

14 Cervantes, Miguel, Don Quijote de la Mancha, Ediciones Cétedra, S.A.,
Madrid, 1998, vol. I, pag. 79.

15 Cervantes, op. cit. pag 97.

16 Tbid., vol. I, pag. 98.

17 Ibid., vol. I, pag. 153.

18 Tbid., vol. I, pag. 153,

1

R sj0im jap pupionion v



Cristina Tango

—_

historia...»'8. Al llegar a este punto de la historia, el lector se
enfrenta a un triple desdoblamiento autorial-ficcional sin saber,
sin embargo, quién es quién.

El Capitulo IX servira de norte explicativo a nuestro mas bien
desorientado lector: Cervantes, pasando bruscamente de la narraciéon
a lo narrado, de la historia al discurso, tras la mascara ficticia del
Segundo Autor, explica la génesis ficticia de la obra atribuyendo
al sabio historiador ardbigo, Cide Hamete Benengeli, la propriedad
intelectual de la misma en calidad de Primer Autor (proprietario
del sentido); explica el hallazgo del manuscrito original en drabe
por parte del Segundo Autor en la Juderia de Toledo (lo que
implica que Cervantes compra su obra: otro sintoma de la
modernidad del Quijote porque el manuscrito comprado a mads
de tener un valor literario adquiere un valor afiadido comercial
con lo cual el dinero entra en el mundo novelesco tal como la obra
literaria, a la vez producto cultural y comercial, se presenta como
el resultado de interacciones econdmicas e intelectuales a las
cuales todo autor empirico ha de consentir), estratagema narrativa
que, a mas de transformar el narrador extradiegético en narrador
intradiegético, esto es en un personaje mas de la diégesis, permite
a Cervantes la introducciéon de un traductor morisco que, al
traducir el texto, se transforma en co-productor del texto a la vez
que le permite presentar su obra no sélo como el producto de un
juego de intermediarios sino también como el producto de una
traduccién, es decir, presentar su obra como un texto mévil, no
definitivo, «...Pas fait d'une ligne de mots, dégageant un sens unique,
en quelque sorte théologique...mais un espace a dimensions
multiples...fait d’écritures multiples, issues de plusieurs cultures qui
entrent les unes avec les autres en dialogue, en parodie, en
contestation...»'.

Este complejo mecanismo enunciativo, cuya funcién es la de
enmascarar la presencia de un autor empirico tanto mas
omnipresente cuanto mds invisible y de hacer dudar al lector
avisado de encontrarse ante una traduccién y ante un texto escrito
por un autor mentiroso porque «...su autor era moro, segiin aquel
nombre de Cide, y de los moros no se podia esperar verdad alguna,
porque todos son embelecadores, falsarios y quimeristas»®® entrafia
distintas conclusiones que una vez mas rematan la modernidad
de la obra.

19 Barthes, Roland, La mort de I'auteur, Editions du Seuil, Paris, 1968, pdg. 65
20 Cervantes, op. cit. vol. II, pag. 45.



La primera, y mas importante, es la subversion de los c6digos
autoriales la cual conlleva el replanteamiento de la nocion moderna
de autor como unico proprietario del sentido «...placé dans le
systeme de propriété qui caractérise notre société»*' y la de la cultura
en la que «...l'image de la littérature est tyranniquement centrée sur
I'auteur...» y en la que «...I'explication de I'oeuvre est toujours
cherchée du coté de celui qui I'a produite...»* porque Cervantes, al
encajar la diégesis en ese complejo sistema enunciativo de mufiecas
rusas no solo logra simular su omnipresencia y omnisciencia
detrds de multiples mdscaras ficcionales sino logra también liberar
al mismo discurso diegético de la autoritaria presencia de su
autor empirico y de su funcién ideoldgica de fijacion, delimitacion
y seleccion del sentido.

A renglon seguido cabe destacar como esa estructura
enunciativa pone en marcha lo que siglos mas tarde se tildara de
dialogismo, de perspectivismo y de novela polifénica, novedad
asombradora para una época y una cultura literaria en las que la
presencia de un autor monocorde era la regla. Para que no se
quede en el tintero, cabe destacar que tanto la génesis ficticia y la
otro tanto ficticia colaboracién plural a mas de hacer del Quijote
una novela colectiva que circula misteriosamente mas bien como
un cuento folclérico, hace de Cervantes —en su proyeccion ficcional
de Segundo Autor — el primer lector de la misma, nublando una
vez més las ya permeables fronteras entre emisor y receptor
empiricos. Finalmente, the last but not the least, si por un lado esa
estructura plantea las relaciones problemaéticas entre el autor
empirico y su obra si es verdad que un texto pese a ser «...multiple,
irréductible, provenant de substances et de plans hétérogenes
décrochés...»* encuentra su unidad en un lugar que no es el autor
sino el lector, es decir, si «...I'unité d'un texte n’est pas dans son
origine mais dans sa destination...»**, por otro lado confirma la
actitud activa del lector en calidad de co-productor del sentido
que, como Sancho, acabard siendo aquel antiguo legislador®donde
«...s'inscrivent, sans qu’aucune ne se perde, toutes les citations dont est

faite une écriture...» y «...ce quelqu’un qui tient rassemblées dans un

21 Foucault, op. cit. pag. 799.

22 Barthes, op. cit. 1968, pag. 62.

2 Barthes, op. cit., 1971, pag. 73.

24 Barthes, op. cit., 1968, pags. 66-67.
% Cervantes, op. cit. vol. I pag. 80.
26 Barthes, op. cit., 1968, pags. 66-67.

a10(my) jap popipniov v]

12

W



Cristina Tango

124

méme champ toutes les traces dont est constitué l'écrit...»?C.
3. Dimension metaficticia e intertextualidad

Quizds la mejor definicién del Quijote como primera novela
moderna en su dimensién metaficticia nos sea proporcionada por
Marthe Robert cuando sefiala que : «Le Don Quichotte est sans
aucun doute le premier roman moderne, si on entend par modernité le
mouvement d’une littérature qui, perpétuellement en quéte d’elle méme,
s'interroge, se met en cause, fait de ses doutes le sujet méme de ses
récits»?’.

A raiz de esta asercidn inicial, cabe preguntarnos qué es la
metaficciéon y de qué modo y manera el Quijote participa de esta
dimension.

Entre las muchas definiciones de metaficcion, traemos a
colacion las dos que mejor nos parecen resumir y sintetizar ese
procedimiento estético y tedrico. La primera es la que nos
proporciona Linda Hutcheon en su libro Narcissistic Narrative
segun la cual la metaficcién es una «...ficcion sobre ficcion, esto es, la
ficcion que incluye dentro de si misma un comentario sobre su propia
identidad lingiiistica y/o narrativa»?8; la segunda es la sefialada por
Patricia Waugh en su libro Metafiction segtin la cual «... Metaficcion
es el término que define a aquellas obras de ficcion que, de una forma
autoconsciente y sistemdtica, llaman la atencion sobre su propia forma
de artificio creado para asi plantear cuestiones en torno a las relaciones
entre ficcion y realidad»?. |

En resumidas cuentas, una novela metaficticia es la que,
volviéndose hacia si misma mediante diversos recursos estéticos
y estrategias diegéticas, juega y teoriza sobre su condicion de
ficcion (invenciodn), se interroga constantemente sobre si misma
no sélo poniendo al descubierto las estrategias de la literatura en
el proceso de creacién sino borrando también los limites entre la
realidad y la ficcidn, esto es entre la diégesis y el discurso critico-
tedrico.

A continuacion, partiendo de este soporte tedrico, intentaremos
hacer hincapié en algunos elementos que confirmaran el Quijote
como la primera metanovela en la medida en que es una novela
que reflexiona sobre si misma, sobre su propio proceso de creacion,

27 Robert, Marthe, L’ancien et le nouveau, Editions Bernard Grasset, Paris, 1963,
pag. 24.

28 En Dotras, Ana M., La novela espafiola de metaficcion, Ediciones Jucar,
Madrid, 1994, pég. 21.

2 En Dotras, op. cit. pdg. pag. 23 .



cuestionando indirectamente las relaciones entre arte y vida, o
mejor dicho, presentando como problemaéticas las relaciones entre
la realidad empirica y la realidad ficticia mediante la genial
metéfora del loco entreverado.

Es, en seguida, a partir del Prélogo del Quijote de 1605 que el
lector tiene la sensacién de estar leyendo una novela que se
estructura alrededor de dos planos distintos: por un lado, la
historia de Don Quijote a base de aventuras andantescas y dialé-
gicas entre amo y escudero, por el otro, la historia de la escritura
dellibro mediante la ficcionalizacién del discurso critico y tedrico.

Con lo cual, a pesar de que la intencion inicial de Cervantes
fuera la de «...Derribar la mdquina mal fundada destos caballerescos
libros» sacando «... a la luz del mundo la historia del famoso Don
Quijote de la Mancha...el mds casto enamorado y el mds valiente
caballero...luz y espejo de toda la caballeria andante»* , la obra
trasciende este proposito indagando mediante el personaje
literario de Don Quijote en una de las preocupaciones literarias
mas importantes, esto es en los confines entre la realidad y la
ficcién, e inaugurando una nueva ficcién en prosa, una prosa que
incluye en su desarrollo diegético una reflexién metaliteraria.

En nuestro analisis, hemos destacado siete elementos
metaficticios que enriquecen la dimensién diegética de la obra: la
conciencia autorial; la autorreferencialidad; la autojustificacion
de la obra; la conciencia del lector empirico; la conciencia ficcional
de la obra; la critica de los libros de caballerias y finalmente la
conciencia de los personajes como entes ficcionales.

Por conciencia autorial entendemos la presencia, en la diégesis,
de un autor empirico consciente de estar escribiendo una obra de
ficcién. En el Quijote, la conciencia de Cervantes en calidad de
autor se manifesta ya en la frase inicial de la novela en la que él
expone abiertamente su control sobre la diégesis al decir «En un
lugar de la Mancha de cuyo nombre no quiero acordarme»®' porque,
como sefala Angel Rosenblat, al no puedo acordarme de los cuentos
orientales sustituye el no quiero acordarme «...trasmutando la anodina
deficiencia de la memoria en un acto de voluntad...»?* . Esta primera
manifestacion de control autorial es reforzada al final del parrafo
inicial cuando el autor-narrador (extradiegético y anénimo) afirma
que toda la informacién dada sobre Alonso Quijano «...importa

30 Cervantes, op. cit. vol. I, pags. 81-85.
31 Ibid., vol.l, pég.97.
32 En Dotras, op. cit. pag. 36.

0(mQ jap popipnw vy

12

U1



Cristina Tango

126

poco a nuestro cuento; basta que en la narracion dél no se salga un punto
de la verdad»33.

De remate, es la frase final del Quijote de 1615 que confirma la
voluntad de control de Cervantes sobre toda la obra cuando, ya
muerto y cuerdo su héroe, afirma: «Para mi sola [la pluma de
Cervantes] nacié Don Quijote, y yo para él; él supo obrar y yo escribir;
solos los dos somos para en uno...»*.

El asomo mads llamativo de lo que hemos venido definiendo
como autorreferencialidad textual es lo que nos proporcionan
los capitulos VIII y IX del Quijote de 1605 cuando durante la
aventura de Puerto Lapice nuestro narrador anénimo de repente
interrumpe la narracién dejando pendiente desta historia esta batalla
y al valeroso vizcaino y al famoso Don Quijote con las espadas altas y
desnudas por no hallar mds escrito destas hazafias de Don Quijote de
las que deja referidas®. Al parar y quedar destroncada tan sabrosa
historia®®, el lector pasa bruscamente de la historia al discurso, es
decir la reflexidon tedrica entra dentro del universo ficticio
ensartando el discurso creativo y fundiéndose con el mismo.

La suspension de la batalla y la consiguiente ficcionalizacion
del discurso tedrico, a mas de introducir en la diégesis varias
calas metaficticias, apunta a la desaparicién de los limites entre la
realidad y la ficcién confirmando la tesis de Luiz Costa Lima
cuando sefiala que «...s'il n'y a pas de marques propres a la littérature,
elle n’en a pas moins depuis le Quichotte un territoire qui lui est propre:
celui du fictionnel»¥.

La Autojustificacion de la obra es la que abre y cierra la verdadera
historia de nuestro hidalgo manchego poniendo de manifiesto las
intenciones que llevaron a Cervantes a escribirla. En dos momentos
distintos y cruciales Cervantes justifica su obra: en el Prélogo del
Quijote de 1605 cuando afirma quelleva «...la mira puesta a derribar
la mdquina mal fundada destos caballerescos libros...»% y al final del
Quijote de 1615 cuando al despedirse de sus lectores declara que:
«... pues no ha sido otro mi deseo que poner en aborrecimiento de los
hombres las fingidas y disparatadas historias de los libros de caballerias,
que por las de mi verdadero Don Quijote van ya tropezando, y han de
caer del todo, sin duda alguna.»%.

3 Cervantes, op. cit. vol. I, pdg. 98.
3 Ibid., vol. II, péag. 578.

% Ibid., vol. I, péags. 153-155.

% Ibid., pag. 155.

3 Costa Lima, op. cit. pag. 16.

38 Cervantes, op. cit. vol. I, pag. 85.

3 Cervantes, op. cit. vol. II, pag. 578.



La conciencia del lector la encontramos, una vez mas, en el
Prélogo del Quijote de 1605 donde Cervantes inventa un lector
intradiegético, ficticio e ideal, al cual dirige su historia y con el
cual dialoga para justificar su obra y poner de manifiesto las
distintas etapas y procedimientos literarios que lo han llevado a
su escritura: el lector empirico anda avisado desde el principio
del caracter ficticio del texto. Este didlogo activo con el lector
presupone la adquisicién por parte de Cervantes de dos nociones
tedricas que siglos mas tarde echardn las bases a la Teoria de la
Recepcion, es decir: el concebir la obra literaria no sélo como
produccién (el autor y su entorno) ni como producto acabado (la
obra en si) sino como parte de un proceso interactivo entre un
emisor (autor) y un receptor (lector); y el concebir el lector como
co-productor del sentido, epifania del efecto Feedback de la Escuela
de Costanza segun el cual el lector (empirico) condiciona al autor
a través de su horizonte de expectativas con lo cual no sélo el
autor de la obra escribe teniendo presente al lector sino que el
lector mismo participa activamente de la estructuracion del texto
(modelo circular del mensaje literario). El1 Quijote, pues, al moldear
una nueva forma de ficcion en prosa moldea también una nueva
forma de lectura en tanto que medio de comunicacién entre el
texto, el autor y el lector a la vez que una nueva forma de
literatura en tanto que comunicacion verbal que, emitiendo signos
lingtifsticos, reclama una respuesta por parte del lector.

La conciencia ficcional de la obra es patente en dos planos dis-
tintos del libro: en la diégesis en la que Cervantes, situando a Don
Quijote —hidalgo manchego extraido de un contexto realista— en
un sistema referencial maravilloso basado en acciones fantésticas
e inverosimiles, logra hacer obvio el caracter ficticio de su historia;
y enlo que Genette llama el paratexto, es decir, esa zona intermedia
entre el texto y lo exterior que, proporcionando informaciones
inmediatas sobre la diégesis, invita al lector a establecer un pacto
ficcional de lectura en virtud del cual se dispone a leer la obra.

En el Quijote ese paratexto se compone de los dos Prélogos y
del titulo mismo de la obra. De hecho, son los dos Prélogos los
que proporcionan las claves de lectura de la obra dirigiendo al
lector hacia una correcta lectura de la misma y es el titulo el que
orienta al lector hacia una transformacién parddica de la ficciéon
caballeresca por sugerirle «...la adhesion a un pacto genérico en
virtud del cual [en calidad de receptor] se dispone a leer una narracion
ficcional con una base comico-realista a la que se superponen otros
sistemas ficcionales como el de caballerias, o el de los libros sentimentales

ajolmy jap pupivngov v

127



Cristina Tango

—_

y pastoriles, transformados parddicamente desde la perspectiva
realista...»%0 .

Al analizar el titulo completo de la obra, EI ingenioso hidalgo
Don Quijote de Ia Mancha, nos damos cuenta en seguida de que
todas las pistas de lectura estdn ahi reunidas en filigrana: de la
polisemia del término ingenio, intuimos que serd la capacidad
imaginativa del protagonista la que guiara todas sus andanzas; el
término hidalgo nos dice que el protagonista pertenece a un escalon
inferior de la nobleza baja conlo cual carece de la condicién social
de los héroes caballerescos; el término Quijote introduce la
dimension realista y prosaica de la obra siendo una «...creacion
léxica compuesta del apellido ordinario — de localizacion rural y de
sonoridad judaizante — Quijana o Quejana y del morfema despectivo —
ote ... y cuyo significado referencial es la pieza de la armadura que
protege el muslo»*! ; y finalmente el término Mancha — patria que
nuestro héroe se otorga a imitacion de Amadis de Gaula —introduce
un marco espacial rural en contraste con las tierras fantasticas y
lejanas de los libros de caballerias. En resumidas cuentas, a partir
del titulo sabemos que el universo en que se desarrolla la historia
es un universo ficcional realista que voluntariamente parodia el
universo ficcional maravilloso e inverosimil de los libros de
caballerias. )

La critica a los libros de caballerias por boca del Candnigo de
Toledo (I, 47-48), vocero de Cervantes, y mediante la estructura
parddica de la obra, ha de entenderse no como fin en si sino més
bien como un momento autoreflexivo en el que el Candnigo
criticando mentados libros por sus tramas lascivas, violentas e
inverosimiles, acusandolos de inverosimilitud y falta de unidad,
clasificindolos de fabulas milesias, es decir, de cuentos disparatadas
que atienden solamente a deleitar ynoa ensefiar*?, describe la novedad
del Quijote por ser «...una ingeniosa invencion, que tir[a] lo mds que
[es] posible a la verdad...que consigule] el fin mejor que se pretende en
los escritos, que es ensefiar y deleitar juntamente»*>.

Y finalmente llegamos al dltimo elemento metaficticio que es
lo de la conciencia de los personajes protagénicos como entes
ficcionales en el Quijote de 1615. En Don Quijote y Sancho, al
tener conocimiento de su protagonismo literario en la Primera
Parte (I, 2: 43-44; 11, 3: 46), se produce un desdoblamiento interior

40 Paz Gago, op. cit. pag. 57.

#1 Paz Gago, op. cit. pag. 58.

42 Cervantes, op. cit. vol. I, pag. 552.
3 Tbid., pag. 555.



que les hace asumir una doble existencia dentro de la obra de
personajes «reales» y personajes literarios conscientes de formar
parte de un mundo ficticio.

El dltimo tema que nos atafie tratar antes de pasar al siguiente
es lo de la intertextualidad y/o transtextualidad y su posible
cabida en el Quijote a raiz de la asercién de R. Barthes cuando
senala que: «L'intertextuel...[est ce dont] est pris tout texte, puisqu’il
est lui méme 'entre-texte d’'un autre texte»*4,

Si es verdad que todo texto es, en el fondo, intertextual porque
toda escritura es reescritura, que los textos se alimentan de otros
textos y que todos los libros vienen de otros libros, el Quijote no
puede soslayarse a esta dimension sino, al contrario, la remata
mediante una estructura pardédica que, ademdas de dialogar
activamente con la literatura de su tiempo, nos proporciona un
camino itinerante, siempre a la manera de su héroe literario, por
las distintas regiones de la fantasia literaria y de los distintos
universos estéticos de la época.

En calidad de hipertexto — texto en relacién manifiesta y/o
secreta con otros textos (hipotextos) — la obra de Cervantes se
construye en su primera parte alrededor de una estructura
narrativa concéntrica que, conforme a su progresion diegética,
fagocita en su interior, transformandolos parédicamente, todos
los géneros literarios de su tiempo a partir del Amadis de Gaula,
hipotexto que por servirle de molde estd constantemente presente
en su reficcionalizacion realista-parddica.

La sintesis pluritextual que Cervantes lleva a cabo en el Quijote

de 1605 se realiza a través de una reficcionalizacion realista- |

parddica de las novelas intercaladas en la diégesis andantesca de
suhéroe, es decir: la novela pastoril-bucdlica (la historia de Marcela
y Griséstomo, I, 12-14); la novela sentimental (las historias de
Luscinda-Cardenio; Dorotea-Don Fernando; Clara-Don Luis, I,
23-32); la novela ejemplar-italianizante (la novela del Curioso
Impertinente, I, 33 y ss.); la novela morisco-bizantina ( la historia
del cautivo, I, 39 y ss.) y la novela picaresca (la aventura con los
galeotes y Ginés de Pasamonte, I, 22).

La funcionalidad de estas novelas interpoladas es a la vez
intertextual y ficcional porque si por unlado hacen de contrapunto
a la diégesis principal realzando el effet du réel barthesiano, por
otro estructuran el Quijote como novela dentro de la novela

4 Barthes, op. cit., 1971, pég. 73.

1

B aj0lmd jap popyonion v



Cristina Tango

130

actualizando ese camino itinerante de una esfera a otra del
imaginario literario colectivo, camino que hace del libro de
Cervantes una obra a base de aventuras y literatura que al mismo
tiempo deleita y ensefia.

4. La funcion del lenguaje

El Quijote empieza con la presentaciéon de su personaje
protagonista, Alonso Quijano, un cincuentén sin pena ni gloria,
hidalgo soltero que, frente al vacio de una vida anodina, frente a
la pequeriez de su ser y, sobre todo, frente al abismo que durante
cincuenta afios no ha cesado de ensancharse entre lo que hubiera
podido ser y lo que es, decide fugarse mezquinamente de la
realidad mediante el suefio y los libros de caballerias. Y de tanto
enfrascarse en la lectura «...se le secé el celebro de manera que vino a
perder el juicio...[y] rematado ya su juicio, vino a dar en el mds estrafio
pensamento que jamds dio loco en el mundo...[el] de hacerse caballero
andante, e irse por todo el mundo con sus armas y a caballo a buscar las
aventuras y a ejercitarse en todo aquello que él habia leido que los
caballeros andantes se ejercitaban...»%.

Es decir, frente a la discrepancia y tensién entre la ficcién
(amena) y larealidad (cruel), frente al contraste entre una literatura
idealizadora, por lo tanto inverosimil, y su vida mediocre, humilde,
precaria y por lo tanto mas verdadera, nuestro hidalgo acaba
embutiéndose en otra personalidad, en la de un caballero errante
y anacrénico para deshacer agravios y cobrar eterno nombre y fama.

Recién empezado el primer capitulo, la novela se nos presenta
como la historia de un hombre que desde su extrema soledad y
melancolia busca en los libros y en sus héroes caballerescos una
compensacion a su fracaso existencial; un hombre que desde su
gusto libresco todo lo interpreta en clave literaria e ideal hasta tal
punto que quiere cambiar el mundo haciéndolo corresponder a la
vision idealizadora que él mismo tiene de la realidad; un hombre
que desde su deseo mimético suscitado por el otro (los héroes
andantes) y deseoso de alcanzar la fama y el amor consigue
sutraerse durante algiin tiempo a la realidad aldeana y realizar su
programa de vida individual luchando contra una sociedad
devoradora de suefios.

5 Cervantes, op. cit. vol. I, pags. 100-101.



En el momento en que su erdtica del relato se convierte en
neurosis del relato’®, nuestro protagonista se convierte en una
subjetividad creadora que no sélo pretende transformar a si
mismo en un personaje literario para ser mediante su ingenio lo
que larealidad le impide ser sino que pretende también interpretar
la realidad objetiva (extramundo) como reflejo de su realidad
subjetiva (intramundo), interpretando deliberatamente de manera
errata los signos que la realidad exterior constantemente le envia
para que encajen perfectamente en su sistema referencial
maravilloso y caballeril.

Con lo cual, de pronto, nuestro ocioso, triste y apasionado
lector acaba convirtiéndose en un personaje de doble fondo que a
la vez sufre un doble proceso de alienacién/manipulacién libresca
y de introyeccién/proyeccioén literaria, a confirmacién de la tesis
de M. Bajtin cuando sefiala que uno de los peligros inherentes a la
zona de contacto que la novela establece con la contemporaneidad
es que «Nous pouvons participer aux aventures des personnages, nous
identifier a eux...[ ils peuvent] servir de substitutif a notre
existence...nous pouvons nous introduire dans le roman...d'oit les
phénomenes de remplacement de la vie personnelle»*’.

Si el punto de partida de su despersonalizacién
deconstruccién individual son las lecturas de los libros de
caballerias, el punto de partida de su reconstruccién o mas bien
de ruptura biografica es el lenguaje, un lenguaje que le hara
marcar el paso de lo literal (prosaico) a lo ficcional (figurativo) y
que llevara a cabo su palingenesia literaria transformandole en
Don Quijote de la Mancha: Alonso Quijano ya no serd quien es por
medio de la palabra.

A partir del momento en que de ser Alonso Quijano pasa al
querer ser un caballero andante, necesita dotarse de armas y
caballo para dejar la realidad y pasar a formar parte del mundo
novelesco (literatura), esto es, para dotarse de una nueva identidad,
un nuevo estado, una nueva vida y una nueva esfera de accion.

Para las armas nuestro héroe no hace sino limpiar unas armas
que habian sido de sus bisabuelos aderezandolas y construir mediante
su industria una celada de encaje por suplir a su falta, mientras
que para el caballo la situacién se le presenta mas espinosa puesto
que él s6lo posee un rocin con mds cuartos que un real y mds
manchas que el caballo de Gonela*con lo cual, a pesar de su ingenio,

46 Paz Gago, op. cit. pag. 124.
7 Bakhtine, op. cit. pag. 466.
8 Cervantes, op. cit. vol. I, pag. 101.

1

= a10lmd jap poprvniov vy



Cristina Tango

152

nada puede hacer para desagraviar su estado ni para curar su
enfermedad.

Frente a este callejon sin salida, nuestro hidalgo manchego
recurre al lenguaje — tinico medio de comunicaciéon entre la
realidad y la ficcién - y conffa en su virtud transformadora para
que su rocin pueda llegar a ser el primero de todos los rocines del
mundo®.

Cuatro dias pasard meditando sobre el futuro nombre de su
caballo porque, existiendo para él una identidad mimética entre
las palabras y las cosas, ese nombre tendrd que acomodar quién
habia sido antes que fuese de caballero andante y lo que era entonces,
es decir tendrd que resumir su condicién de miserable rocino y su
futuro programa de vida.

Después de mucho pensar deciderd llamarlo Roncinante,
nombre, a su parecer, alto, sonoro y significativo de lo que habia sido
cuando fue rocin, antes de lo que era ahora, que era antes y primero de
todos los rocines del mundo ala par de Babieca (caballo del Cid) y de
Bucéfalo (caballo de Alejandro Magno).

Tras poner nombre a su caballo y tras meditar ocho dias en su
futuro nombre decide autobautizarse Don Quijote y para
perfeccionar su hallazgo, a imitacién de Amadis de Gaula, decide
afadir de la Mancha, para declarar muy al vivo su linaje y su patria.

Las primeras conclusiones que tenemos que sacar de esta
sarta de bautizos lingiiisticos es que, por un lado, Don Quijote se
crea a si mismo como personaje ficticio a partir del lenguaje y se
convierte en autor de si mismo cuya obra es su propia vida
(ficcional) mereciéndose verdaderamente el titulo de Hidalgo (en
el sentido de Hijo de algo) y volviéndose verdaderamente hijo de
sus obras®!; por otro es mediante un acto lingiiistico como crea su
propio mundo transformado en el cual vive solo, como héroe y
como autor de s mismo hasta la llegada de Sancho, en el momento
de la segunda salida (I, 7).

Esta consideracién final pone de relieve una de las paradojas
que atafien a nuestro héroe, un héroe con la mds triste y melancélica
figura que pudiera formar la tristeza misma®® porque, autocons-
truyéndose ficcionalmente en tanto que caballero andante desde
su monomania imaginativa, todo lo que hace, imagina y desea le

4 Ibid., pdg. 102.
0 Tbid., pag. 102.
>1 Ibid., péag. 119.
52 Tbid., vol.II, pag. 480.



pone en una esfera quijotesca intramundana, es decir en un espacio
inviolable e incomprehensible para los demas (extramundo) que
sOlo alcanzan al héroe fingiéndose lo que no son para burlarse de
€l, derribarle y anularle: Don Quijote acabara siendo el tnico
habitante de un mundo en el que cree actuar, un mundo que él
cree poblado por caballeros andantes, princesas y encantadores,
un mundo en donde cree deshacer agravios siguiendo a la letra el
cédigo de la andante caballeria mientras que en realidad no hace
sino objetivar su drama interior.

La actividad onomdstica de Don Qujote, la tinica que pueda
conferir «linfa vital» a entes ficcionales, acabara con la invencion
de la dama de sus pensamientos, Dulcinea, dama que nace por
mandato de la costumbre caballeresca, sefiora de irreales
perfecciones que empuja a la accién a su enloquecido amante
pero tan sélo corporeizacién de lo ideal y ente de ficcion
doblemente imaginario porque producto del ingenio de un ser
ficcional.

A raiz de lo mencionado arriba, llegamos a la conclusion que,
en un primer momento, estos bautizos lingtiisticos son los medios
que liberan a nuestro héroe del ser y lo lanzan hacia el seerse al
mismo tiempo que le permiten moldear un nuevo mundo a partir
de la literatura, una literatura que de pronto se convierte en su
raison d’étre.

En un segundo momento y desde otro punto de vista, la
creacion de un nuevo mundo y de nuevos yoes imaginarios
mediante un lenguaje puramente libresco y figurativo pone de
manifiesto laambigiiedad del lenguaje frente a la realidad objetiva
y pone en tela de juicio la funcién del lenguaje como re-creador
mimético de la realidad.

Don Quijote desafia la relaciéon que a través del lenguaje
establecemos entre nosostros y el mundo intentando sustituirla
con otra, una que sale de la literatura. Sin embargo, acaba siendo
victima de una desilusiéon semantica porque las palabras no
corresponden con lo que nombran igual que el signo (realidad)
no coincide con el simbolo (suefio).

Por consiguiente, al interpretar la realidad a través de los ojos
de un lector de libros de caballerias y a través del prisma de su
delirio, Don Quijote, a méds de transformarse en uno de los
primeros intelectuales de nuestra era si aceptamos la definicién
de Karl Marx segun la cual el intelectual es quien interpreta el
mundo por falta de poderlo cambiar, abre un abismo entre las
palabras y las cosas y pone en cuestion el lenguaje moderno como

a10(my jap puprvnion vy

153



Cristina Tango

P

medio mimético en condiciones de expresar lo real anticipando
ya la condicién postmoderna, condicién que atestigua la escision
entre las palabras y las cosas (Foucault, Las palabras y las cosas) y
en la que el lenguaje se transforma en el reflejo lingiiistico-
semantico de la ambigiiedad de una realidad dividida en multiples
parcelas de verdades relativas.

Con lo cual, si por un lado al principio de la novela es el
lenguaje el medio que permite a Don Quijote pasar de la realidad
a la ficcion y transformar su vida anodina en una epopeya
novelable, al final de la misma sera el mismo lenguaje que le hara
dudar mas de una vez de su sistema referencial maravilloso (en la
segunda parte las ventas ya no son castillos) y que acabara

demonstrandole que la literatura puede tan sélo crear simulacros
de la realidad.

5. Los dos planos ontoldgico y hermenéutico del fluir existencial de Don
Quijote

Desde el Primer Capitulo de su obra Cervantes nos presenta a
su héroe como un ser en tension dialéctica entre lo que es «...un
hidalgo de los de lanza en astillero, adarda antigua, rocin flaco y galgo
corredor»>® y lo que quiere ser, un caballero andante «...asi para el
aumento de su honra como para el servicio de su repiiblica. ..deshaciendo
todo género de agravio, y poniéndose en ocasiones y peligros donde,
acabindolos, cobrase eterno nombrey fama»°*, es decir, entre la realidad
de si mismo y su introyeccién-proyeccion literaria e ideal.

Desde el principio, pues, el lector anda avisado de estar leyendo
la historia de un hombre cuyo fluir existencial queda imbricado
entre dos polos anitéticos y antagénicos — el de la realidad y de la
vida y el de la literatura y de la ficcién — y que vive
simultaneamente en dos sistemas referenciales distintos: el sistema
referencial realista en el que inicia y se desarrolla la historia y el
sistema referencial maravilloso adoptado y reivindicado como
unico valido y verdadero al cual vincula su ser, su pensamientos,
su lenguaje y sus acciones.

A raiz delo dicho arriba, es nuestra intencién proporcionar en
este apartado dos lecturas distintas y, sin embargo, comple-
mentarias de la trayectoria vital de nuestro héroe: la primera
intenta presentar a Don Quijote como un ser agénico que, mediante

33 Cervantes, op. cit. vol. I, pag. 97.
5 Ibid., pag. 101.



un doble proceso de sublimacién literaria y despersonalizacién,
se lanza hacia la construccion de su nuevo Yo embutiéndose en
una alteridad parddica; la segunda pretende interpretar las
aventuras de Don Quijote como genial metadfora del problema de
la hermenéutica puesto que en el momento en que nuestro héroe
sale de su casa, de su aldea, de su vida real ya no puede ni conocer
ni interpretar el mundo tal como aparece ante sus ojos, y cuya
mirada sélo ve lo que esta preparada para ver.

En lo que atarfie al primer tema, sabemos que Alonso Quijano
tras pasar las noches leyendo de claro en claro, y los dias de turbio en
turbio®se imagina, se piensa y se constituye como otro mediante
el verbo y mediante una locura selectiva que le proyectara hacia
otro plano de la existencia en donde €l sélo sera el productor y
protagonista de su propia epopeya.

Tal como en el apartado precedente hemos intentado demostrar
que es en virtud de una sarta de bautizos lingtiisticos que Alonso
Quijano logra dotarse de una nueva personalidad, de un nuevo
nombre, de una nueva esfera de accién, aqui intentaremos
demostrar cémo el nuestro ya Don Quijote es un ser que, a partir
de un acto voluntario de autodeterminacién y autorrealizacion
personal, se lanza en btisqueda de una nueva identidad, basqueda
que se concretiza e identidad que se alcanza a lo largo de su
primera salida (I, 1-6), punto de partida de un camino sin retorno
de despersonalizacién delirante y de superacién del dasein.

A lo largo de los seis primeros capitulos, tras un doble
movimiento antitético, sin ser antagénico, de introyeccién de un
modelo literario y de proyeccién de una nueva personalidad
literaria en la realidad objetiva de la diégesis, tras armarse caballero
en la venta que a ¢l parecia castillo, Don Quijote busca una nueva
identidad y la encuentra en el momento en que dice «Yo sé quien
soy...y sé que puedo ser no sélo lo que he dicho, sino todos los doce Pares
de Francia, y aun todos los nueve de la Fama...»*® , confirmada y
rematada mads tarde cuando ya en compaiiia de Sancho durante
la segunda salida le explica quién es y por qué ha nacido : «Sancho
amigo, has de saber que yo naci, por querer del cielo, en nuestra edad de
hierro, para resuscitar en ella la de oro, o la dorada, como suele llamarse.
Yo soy aquel para quien estin guardados los peligros, las grandes
hazaiias, los valerosos hechos. Yo soy, digo otra vez, quien ha de resuscitar

> Ibid., pég. 100.
6 Cervantes, op. cit. vol. I, pdg. pag. 126.

arolmy jap puprvngon vy

13

192}



Cristina Tango

136

los de la Tabla Redonda, los Doce de Francia y los nueve de la Fama, y el
que ha de poner en olvido los Platires, los Tablantes, los Olivantes y
Tirantes, los Febos y Belianises, con toda la caterva de los famosos
caballeros andantes del pasado tiempo, haciendo en este en que me hallo
tales grandezas, estraiiezas y fechos de armas, que escurezcan las mds
claras que ellos ficieron»>’. Su nueva identidad es el resultado de
una 6smosis parddico-literaria —cuyo modelo referencial es el
proto-tipo de todos los caballeros andantes, Amadis de Gaula,—
que se fragua a partir de un acto de imitacién literaria.

No contento ni satisfecho de su palingenesia literaria, Don
Quijote crea un universo de entradas y salidas para confirmarse
caballero andante y para moldear el extramundo a su interpretacion
subjetiva e intramundana.

Tres son las secuencias que miden el compds de su fluir
existencial, periodo vital-literario que se extiende desde que se ve
afectando por su monomania caballeresca hasta que recobra la
razén y muere: las salidas, las aventuras y los regresos.

Las salidas de nuestro héroe marcan el paso de la realidad a la
ficcién y le llevan a abandonar su vida aldeana para buscar
aventuras que le den eterno nombre y fama al modo de los
caballeros andantes y a imitacién de Amadis de Gaula, es decir,
motivan su acciéon mediante un cambio espacial que le permite
actualizar su proyecto individual y proceder hacia el lugar utépico.

Las aventuras, momentos de encuentros que estimulan a Don
Quijote ala accién a la vez que provocan y confirman la conviccién
de nuestro héroe de vivir y existir en una realidad caballeresca,
estructuran la diégesis y satisfecen la necesidad de Don Qujote de
alcanzar la celebridad cumpliendo su misién caballeresca. Son las
aventuras las que corroboran a lo largo de toda la primera parte
su proyecto individual de existencia, le autoafirman en su delirio
y transforman su monomania imaginativa en ilusiones catatimicas,
esto es en percepciones objetivas fisicas y visuales deformadas
de un objeto y/o situacién real.

En cambio, en la segunda parte, en el momento en que Don
Quijote no sélo manipulado por su lecturas sino manipulado
también por el extramundo se vuelve mas estacionario y reacio a la
accion porque comienza a dudar de si mismo y de su intramundo
(sea prueba de ello el encuentro con Maese Pedro cuando decide
preguntar al mono si fue verdad todo lo que pasé en la Cueva de

57 Tbid., vol. I, pag. 246.



Montesinos, II, 25), las aventuras tienden a revelarle el fracaso de
sus ideales y a aumentar su desengario. Es decir, que Don Quijote
cada vez mas producto de la manipulacién de los demds y sumido
a la voluntad del antisujeto (los Duques, Sansén Carrasco), ya no
es el sujeto de la agresién, ya no anda en busca de aventuras para
legitimar su misién conforme al c6digo de la caballeria andante,
sino que es el objeto y la victima de la burla y del engafio de los
demas y son las aventuras que le salen al paso para alcanzarle y
derrotarle.

El apogeo de la actitud activa de Don Quijote es la aventura de
los leones (II, 24) porque a partir de ahi nuestro héroe lucira cada
vez mds una cierta indiferencia y/o falta de aptitud cuando se
enfrenta a los combates, es decir, ya no reacciona
caballerescamente como seria de esperar (sea prueba de ello las
aventuras de las Cortes de la Muerte, del rebuzno, del barco
encantado) e, incluso, consigue la victoria sin siquiera entrar en
combate (Sea prueba de ello la aventura de Clavilefio contra el
gigante Malambruno).

Elregreso final de Don Quijote a su aldea natal coincide con su
derrota, con la derrota de sus ilusiones y de suefios sin los cuales
Don Quijote ya no puede ser Don Quijote sino vuelve a ser
Alonso Quijano el Bueno y sin los cuales, desapareciendo su
intramundo y volviendo a predominar el extramundo, su historia
ya no puede ser novelable.

El final de la aventura del pensamiento de Don Quijote, una
aventura que brota de la realidad y vuelve a esa misma realidad
«En un lugar de la Mancha»>8 , le transforma en un héroe del creer
y del querer que cae victima del conflicto entre ser y aparecer,
entre creer y conocer; le transforma en un personaje literario tan
real en quien todos podemos reconocernos por ser un hombre
hecho de realidad y fantasia, de conocimiento e ilusién, de valor y
dolor, de risas y lagrimas; le transforma en la gran metafora de
nuestros tiempos modernos en donde para existir se necesita
tener una imagen; hace de él el héroe mas tragico de una de las
historias mas tristes que es aiin mds triste porque nos hace sonreir
(Byron) y finalmente muestra que la existencia humana - tan
cargada de dudas, engafios y suefios — es en si ilusoria.

En lo que toca al segundo tema, sabemos que en el momento
en que Don Qujote sale de su casa, de sualdea, de surealidad y de
su vida ya es incapaz de ver, de interpretar, de conocer el mundo

%8 Cervantes, op. cit. vol. I, pag. 97.

1

[ aolmQ) 1ap popypniov v]



Cristina Tango

ik

tal como se le presenta ante sus ojos porque todo lo que ve, lo ve
a través del prisma de su delirio o, mejor dicho, ya no capta la
realidad tal como es sino a través del filtro de su sistema semidtico
maravilloso de referencia. Con lo cual queremos decir que si el
punto de arranque de su ensimismamiento en el seerse y su
complementaria enajenacion de la realidad son las lecturas de los
libros de caballerias (Acto de leer), el punto de partida de su
anomalia cognoscitiva e interpretativa es la mirada, una mirada
que viendo tan sélo lo que esta preparada para ver cuestiona la
percepcion realista, es decir, la existencia de una realidad tinica y
absoluta y expone la dialéctica entre apariencias y esencias.

Esta incapacidad y/o imposibilidad de Don Quijote de
interpretar las cosas tal y como aparecen empiricamente anticipa
ya de manera contundente una de las tesis de la semiotica literaria
actual segtin la cual la mirada, preexistiendo a la realidad, es el
unico resorte que puede definirla como tal, es decir, la realidad
sOlo existe como producto y resultado de una interpretacion
subjetiva y no como hipdstasis inmanente o, dicho de otra manera,
la realidad tan sélo existe en virtud de un sujeto contingente que
la interpreta en funcién de su ser y existir en el mundo. De ahi
que Don Quijote lo vea todo a través del filtro de su imaginacion,
una imaginacién que «...llena de aquellas batallas, encantamentos,
sucesos, desatinos, amores, desafios, que en los libros de caballerias se
cuentan» le hace ver «...todo lo que no veia ni habia...»*. Conlo cual
seria mds acertado afirmar que la incapacidad hermenéutica
quijotesca es mas bien el producto de una sublimacién subjetiva y
literaria de la realidad porque «...todo cuanto veia o imaginaba le
parecia ser hecho y pasar al modo de que lo habia leido...»%0, es decir, es
su experiencia libresca que, reemplazando y compensando su
inexperiencia vital, le proporciona las claves de lectura de una
realidad incomprehensible y impenetrable por pluridimensional
y pluridicursiva.

Para glosar este breve andlisis del fluir existencial de Don
Quijote y comentar su experiencia vital-literaria enredada y
destrozada entre la realidad y el suefio, dejamos la tiltima palabra
a un grande del teatro espafiol del Siglo de Oro quien, por boca de
una de sus creaturas ficticias, Sigismundo, al reflexionar sobre el
sentido de la vida y la dicotomia intrinseca entre realidad y suefio
que ésta conlleva declara que:

9 Cervantes, op. cit. vol. I, pags. 228-229.
9 Ibid., -vol. 1, pig. 107.



" El vivir s6lo es sonar;
y la experiencia me ensefia
que el hombre que vive, suefia
lo que es hasta el despertar.
()
Y en el mundo, en conclusion,
todos suefian lo que son
(...)
:Qué es la vida? Un frenesi.
;Qué es la vida? Una ilusién,
una sombra, una ficcion,
y el mayor bien es pequefio;
qu toda la vida es suefio
y los suefios suefios son®! .

6. Don Quijote: sintesis ficcional y parddica del contraste realidad/
ficcion

Desde el primer capitulo de la novela Cervantes introduce la
historia y la literatura, la vida y la ficcién como los dos polos
antitéticos de la trayectoria vital-literaria de nuestro desatinado
caballero andante que, tras perder el juicio e imagindndose «...que
era verdad toda aquella mdquina de aquellas sonadas sofiadas invenciones
que leia, que para él no habia otra historia mds cierta en el mundo»%?, se
transforma en una personificacién diegética y parddica del
conflicto sistématico entre realidad y ficcién.

Toda la historia de Don Quijote se centra, pues, en la interre-
lacién y oposicién entre dos mundos: el mundo real e histérico de
la experiencia cotidiana y empirica y el mundo ideal y literario
construido ad hoc a partir del «...mds estrario pensamiento que jamads
dio loco en le mundo»®® como refugio literario para escaparse de
una vida inutil por anodina y para realizar un suefio, el suefio de
ser caballero andante y transformar su vida en algo novelable.

Don Quijote, por lo tanto, quiere crearse, y sobre todo cree
haberlo logrado hasta la dltima batalla con el Caballero de la
Blanca Luna, una vida a base de literatura o, mejor dicho, quiere
transformar su vida en una forma de arte mas.

61 Calderén de la Barca, Pedro, La vida es sueiio, Ediciones Catedra, S.A.,
Madrid, 1998, II, XIX, versos 2154-2187, pags. 164-65.

62 Cervantes, op. cit. vol. I, pag. 100.

63 Tbid., vol. I, pag. 101.

1

3 aj0lmQ jap popypniow v]



Cristina Tango

140

El resorte que alimenta el suefio literario de nuestro Caballero
de la Triste Figura a la vez que sienta las bases de la arquitectura
diegética de la novela es su locura que, impidiéndole discriminar
la frontera entre lo que es y lo que él imagina que sea, es el
verdadero punto de arranque de la ficcionalizacién de su mundo
interior, el intramundo, que a su vez segrega un mundo transformado,
mundo que funciona como una verdadera pantalla protectora entre el
héroe con su intramundo a cuestas y el extramundo devorador de
ensuefios®, y el tnico dispositivo que permite a los libros de
transformarse en vida.

Las salidas de Don Quijote de su aldea, momento crucial de la
superacion de su dasein y de su proceso de sublimacion literaria,
amas de marcar el inicio de un proceso ontolégico y hermenéutico,
son el punto de partida de un programa de vida literario, programa
que enajenera a nuestro héroe de la realidad hasta ponerle al
margen de la misma. Queriendo vivir su vida como caballero
errante, queriendo descifrar la realidad como si fuera un libro,
Don Quijote habla, acttia y piensa menos como persona que como
libro y su fe en estos libros es tan ciega e intransigente que incluso
rechaza la evidencia de la sensacion a beneficio de su ideal. Sea
prueba de ello el episodio del Yelmo de Mambrino®cuando Don
Quijote niega la percepcién del objeto sensible — la bacia de un
barbero — a beneficio de un objeto ficticio cuya existencia es tan
s6lo mentada en un libro de caballeria: este yelmo «...aqui
representa un objeto tipico de objeto ficcional inmigrante,objeto importado
por Don Quijote del universo ficcional maravilloso al universo
realista. .. ».

A lo largo de toda su aventura andantesca Don Quijote,
vinculando su existencia a la epopeya de si mismo e intentando
hacer coincidir la realidad contingente con la imagen ideal que él
tiene dela misma, no cesara de fundir y confundir constantemente
realidad y ficcién, sacrificando toda su vida en vista de la
realizacién de su suefio.

Demasiado tarde y ya derrotado, triste y melancélico por
verse vencido en sus suefios e ilusiones, Don Quijote se dara
cuenta de la inviabilidad de su proyecto de vida individual y

64 Ferreras, Ignacio, Juan, La estructura parddica del Quijote, Ediciones Taurus,
S.A., Madrid, 1982, pag. 45.

5 Objeto maravilloso perteneciente al universo caballeresco de los romanzi
renacentistas: es el yelmo que, en el Orlando Furioso y Orlando Innamorato de
Ariosto, Reinaldos arrebata al Rey moro Mambrino.

% Paz Gago, op. cit. pdg. 195.



literario cuando declara, al salir de Barcelona y al mirar el sitio
donde Sanson Carrasco le habia vencido, «jAqui fue Troya! jAqui
mi desdicha, y no mi cobardia, se llevo mis alcanzadas glorias; agui uso
la fortuna conmigo de sus vueltas y revueltas; aqui se escurecieron mis
hazafias; aqui, finalemente, cayé mi ventura para jamds levantarse»% y,
cuando ya recobrado el juicio, reconoce las fingidas, mentirosas,
inverosimiles y disparatadas historias de los libros de caballerias:
«Yo tengo juicio ya, libre y claro, sin las sombras caliginosas de la
ignorancia, que sobre él me pusieron mi amarga y continua legenda de
los detestables libros de caballerias. Ya conozco sus disparates y sus
embelecos, y no me pesa sino que este desengafio ha llegado tan tarde,
que no me deja tiempo para hacer alguna recompensa, leyendo otros que
sean luz del alma. Yo me siento, sobrina, a punto de muerte; querria
hacerla de tal modo, que diese a entender que no habia sido mi vida tan
mala, que dejase renombre de loco; que puesto que lo he sido, no querria
confirmar esta verdad con mi muerte...Yo fui loco, y ya soy cuerdo: fui
Don Quijote de la Mancha, y soy agora, como he dicho, Alonso Quijano
el Bueno»%8.

La historia de Don Quijote, esto es, la de un hombre que vive
toda su vida como un entreverado loco, lleno de liicidos intervalos®®
(otra reminiscencia de Ariosto quien en el Orlando Furioso habla
de su propia pazzia interrumpida por liicidos intervalos, Prélogo al
Canto XXIV, Octava tercera) y que muere cuerdo, es la historia de
un fracaso, del fracaso de un sueno no realizable e inaccesible.

Ahora bien, ;Por qué y de qué modo y medida Don Quijote
fracasa? Don Quijote fracasa en el creer en la continuidad entre el
mundo de su experiencia cotidiana, del que mediante un acto
voluntario se exlcuye, y el de los libros de caballerias, en el que se
imbue alma y cuerpo, en el que se siente plenamente realizado y
en donde ni los palos lo lastiman més que superficialmente, ni las
burlas lo ofenden hasta cuando empieza a verlas como tales
cuando durante su estadia en el palacio de los duques — maximos
promotores de un programa lidico para fingir el mundo
caballeresco y de tal manera engafiar y burlarse de Don Quijote -
en su sistema maravilloso empiezan a abrirse grietas y su ciega fe
en su ingenio empieza a vacilar. Sea prueba de ello cuando, al
acabarse la aventura de Clavilefio, Don Qujote dice a Sancho
«Sancho, pues vos queréis que se os crea lo que habéis visto en le cielo, yo

67 Cervantes, op. cit. vol. I, pég. 526.
6 Ibid., vol.II, pags. 573-575.
6 Ibid., vol.II, pag. 160.

1

B ay0fm) jap poproniov v



Cristina Tango

—_

quiero que vos me credis a mi lo que vi en la cueva de Montesinos. Y no
os digo mds»”° 0, cuando ya en Barcelona, en casa de Don Antonio
Moreno, en la aventura de la cabeza encantada, le pregunta: «;
fue verdad o fue suefio lo que yo cuento que me pasé en la Cueva de
Montesinos? ;Serdin ciertos los azotes de Sancho mi escudero? ; Tendra
efecto el desencanto de Dulcinea?»"!.

De su aventura literario-existencial podemos sacar distintas
conclusiones: que la literatura, inventando un mundo que se
presenta como histdrico y verdadero no siéndolo, tan sélo crea
simulacros de la realidad; que los libros, conjunto de signos
lingiifsticos que necesitan de una respuesta activa por parte del
lector, no forjan ningtin significado y tan sélo crean un espacio
textual independiente e impermeable a la realidad y finalmente,
quizas sea esta la conclusién mads triste, que cualquier proyecto
de vida y de libertad individual siempre chocard contra un
extramundo devorador de ensuerios.

Para glosar y resumir dignamente, sin querer correr el riesgo
de simpleza y de perogrullada, el alcance del fluir existencial de
un hombre, Don Quijote, que a través de su constante ir y venir
de la realidad al suefio, del ser al aparecer, del conocer al creer, de
la razén a la razon de la sinrazén, ha logrado desvelar los multiples
aspectos de la vida y del existir humano, es nuestra intencion
dejar la ultima palabra a un grande del cinema espafiol actual
quien, de gran conocedor del alma humana, en una pelicula
asombradora por su tristeza y su tajante ironia, por boca de uno
de sus personajes mas acertados — La Agrado — declara que : «...
Cuesta mucho ser auténticlo]...y unfo] es mds auténtic[o] cuanto mds
se parece a lo que ha sofiado de si mism[o]»">.

BIBLIOGRAFIA

1. Teoria Literaria

Bakhtine, Mikhail, Récit épique et roman, Editions Gallimard, Paris, 1941

Barthes, Roland, De I'oeuvre au texte dans Essais Critiques IV, Le brouissement
de la langue, Editions du Seuil, Paris, 1971.

— La mort de I'auteur, Editions du Seuil, Paris, 1968.

Benjamin, Walter, Ecrits frangais par Walter Benjamin, Editions Gallimard,
Bibliotheque des Idées, 1991.

70 Cervantes, op. cit. vol. I, pég. 337.

71 Ibid., vol. II, pag. 500.

72 Almoddvar, Pedro, Todo sobre mi madre, Produccién El Deseo S.A. / Renn
Productions/ France 2 Cinema, 1999.



Costa Lima, Luiz, Le controle de l'imaginaire et la Littérature Comparée,
Universidade do Estado de Rio de Janeiro, 1982.

Foucault, Michel, Qu’est-ce qu'un auteur? Dans Dits et Ecrits, Editions
Gallimard, Paris, 1969.

Kundera, Milan, L’Art du roman, Editions Gallimard, Paris, 1986.

II. Critica Literaria

Bailén — Blancas, José Manuel, Historia clinica del caballero Don Quijote,
Graéficas Canizares, Fernando Plaza del Amo, S.L., Madrid, 1993.

Calderdn, Héctor, Conciencia y lenguaje en el Quijote y el obsceno pdjaro de la
noche, Editorial Pliegos, Madrid, 1987.

Dotras, Ana M., La novela espafiola de metaficcion, Ediciones Jucar, Madrid,
1994.

Ferreras, Ignacio, Juan, La estructura parédica del Quijote, Ediciones Taurus
S.A., Madrid, 1982.

Garcia Alzola, Ernesto, La literatura como arma, Cuadernos Uniodn,
Ediciones Union, Ciudad de La Habana, 1986.

Giintert, Georges, Cervantes. Novelar el mundo desintegrado, Puvill Libros
S.A., Barcelona, 1994.

Karothy, Rolando, H. et al., Las metamorfosis de la locura, Ediciones de la
Campana, Rio de la Plata, Buenos Aires, 1994.

Martinez — Bonati, Félix, El Quijote y la poética de la novela, Ediciones del
Centro de estudios cervantinos, Alcald de Henares, Madrid, 1995.

Paz Gago, José Maria, Semiédtica del Quijote. Teoria y Prictica de la ficcién
narrativa, Editions Rodopi B. V., Amsterdam — Atlanta, GA, 1995.

Reyes Garcia, Ismael, La actualidad del Quijote y otros ensayos, Editorial de
la Universidad de Puerto Rico, Rio Piedras, Puerto Rico, 1984.

Riley, E.C., Introduccion al Quijote, Editorial Critica, S.A., Barcelona, 1986.

Robert, Marthe, L'ancien et le nouveau, Editions Bernard Grasset, Paris,
1963.

Serrano Plaja, Arturo, Realismo«midgico»en Cervantes, Editorial Gredos,
S.A., Madrid, 1967.

I11. Obras de base

Calderon de la Barca, Pedro, La vida es suefio, Ediciones Catedra, S.A.,
Madrid, 1998.

Cervantes, Miguel, Don Quijote de la Mancha I y 1I, Ediciones Catedra,
S.A., Madrid, 1998.

10lmQ) [ap puprvnion v

14

(€3]






	La actualidad del Quijote

