
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2005)

Heft: 5

Artikel: Dulcinea o la imposible écfrasis : ensayo sobre la individuación en Don
Quijote

Autor: Müller, Cristina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dulcinea o la imposible écfrasis. Ensayo sobre la
individuaciön en Don Quijote.

Cristina Müller University ofMassachussets, Amherst

Para su larga y -por lo demâs- heterogénea tradition
interpretativa, el personaje de don Quijote se construye a partir de
la tension insoluble entre realidad y fantasia. Sin la constante
presiön de la realidad, el personaje séria proyectado en la locura,
lo que pondrîa un fin abrupto a sus aventuras. En el final de la
novela, la disoluciön de la fantasia caballeresca conlleva la muerte
simbölica de don Quijote, seguida por la muerte biolögica de
Alonso Quijano. De esta manera, Alonso Quijano y don Quijote
aparecen como dos elementos o momentos diferentes de un
mismo proceso de individuaciön, cuyo tema subyacente es la
muerte. El présente trabajo se dedica a analizar la compleja
articulation existente entre el tema de la individuaciön y el de la
muerte, a través de conceptos heterogéneos pero intrinsecamente
relacionados en la constitution del personaje: la écfrasis, el lenguaje
y el cuerpo.

La presencia de entidades individuales en el campo de percep-

© Boletm Hispânico Helvético, volumen 5 (primavera 2005).

1 Obviamente discrepo aquf de de autores que, como Howard Mancing
insisten en la distinciön absoluta entre los dos personajes en términos jerârquicos
y axiolôgicos: «The only meaningful thing that Alonso Quijano ever did was to
become Don Quijote, and his final act is to renounce thatpart of his life. Don Quijote
is superior to Alonso Quijano, and nothing proves it as much as the latter's death».
CThe Chivalric World ofDon Quijote. Style, Structure, and Narrative Technique. Columbia
and London: University of Missouri Press, 1982: 215). Una interpretaciön similar
encontramos en Perças de Ponsetti (1974. II. C. De M.), donde se habla de la
«disociaciön conceptual» de AQ/dQ y de la identidad cambiante de Don Quijote.
Creo que una interpretaciön fenomenolögica del personaje arroja nueva luz sobre
la relaciön entre las dos personalidades o «egos» del personaje, iluminando al
mismo tiempo su dinâmica interna, la lögica de su totalidad.



ciön es el punto de partida y a la vez el fundamento de toda
experiencia y conocimiento del mundo. Quizâs haya sido la
inmediatez de este hecho lo que ha alimentado la bien conocida
fascinaciön del pensamiento occidental por el tema de la
individuaciön. Los filösofos de dispares épocas no han sido los
ünicos expertos en senalar detrâs de esta evidencia inmediata una
arcana complejidad. Para la ontologfa estética que subyace al acto
literario, la individuaciön représenta también una cuestiön central
de suma importancia. La individuaciön de un autor a través del
estilo, la constitution de los personajes o la cosmovisiön son
dimensiones del quehacer literario que implican una conception
impbcita o explicita de lo que son el individuo y la individualidad.

Entre las multiples aperturas del tema, la de mayor relevancia

para el caso que nos ocupa es la dimension ontolögica, la existencia
del individuo. Segün K. Barber, el anâlisis ontolögico de todo
individuo tiene como finalidad revelar la presencia de cuatro
caracterfsticas générales que emergen del catâlogo y clasificaciön
de sus constituyentes. Estas caracterfsticas son : la complejidad (la
presencia de varias cualidades), la unidad (estas cualidades se

pueden atribuir a un solo individuo); la diferencia (el individuo
aparece como diferente o distinto de todos los demâs) y la identidad
o la persistencia a baves del tiempo como el mismo individuo (K.
Barber. 1994: 3-4).

El mismo exégeta senala que entre los Ultimos dos aspectos
(diferencia e identidad) existe un vinculo estructural: la identidad -la
existencia continuada de una entidad a través del tiempo- requiere
que aquella entidad sea en primer lugar un individuo, es decir, que
se distinga de todas las demâs que enban en el campo de perception.
Ahora bien, una de las lfneas eshuchirales de la novela de Cervantes
es justamente la cuestiön de la identidad del personaje. Para tener
una identidad, don Quijote necesita ser primero un individuo, es

decir, una persona distinta de todas las demâs, incluido Alonso
Quijano. Interpretada asf, la novela ofrece un espacio de debate

para la espinosa cuestiön de la realidad y de la identidad del
personaje.

En Don Quijote, la individuaciön aparece como mecanismo
estructurador de la narrativa identitaria tanto de Alonso Quijano
como de don Quijote. La description de Alonso Quijano empieza
con una realidad genérica, definida y limitada ulteriormente a

través de la adiciön de atributos. El personaje es al principio
miembro de una clase, «un hidalgo». Los atributos que siguen
definen cada vez con mâs precision la figura del hidalgo : «un



hidalgo de los de lanza en astillero, adarga antigua, rotin flaco y
galgo corredor». La description précisa también la dieta, los
vestidos, la hacienda y las personas que viven alli, su complexion
y, finalmente, el nombre. (1.1: 69-71).

Asf como la individuation de Quijano empieza con la idea
genérica de «hidalgo,» la de don Quijote toma como punto de

partida la idea genérica de caballero andante: esta presentado
como poseedor de atributos que hacen de él un miembro de una
nueva clase, la de la caballerfa andante. Estos atributos son: las

armas de sus bisabuelos, el caballo y su dama (1.1: 75-77).
Las caracteristicas de complejidad y unidad resultan poco

problemâticas en ambos casos : hay una variedad de cualidades

que se atribuyen a un solo individuo, Alonso Quijano, el ente real,
en el primer caso, don Quijote, el ente imaginario, en el segundo.

Sin embargo, el acto del nombrar llama la atenciön sobre otro
aspecto central del tema de la individuation, el de la funciön de los
nombres propios (Gracia.1984:53-54). En la description de Alonso
Quijano, el narrador denuncia la confusion reinante entre los
diferentes autores con respecta a su nombre : «Quieren decir que
tenia el sobrenombre de Quijada o Quesada, que en esto hay algu-
na diferencia en los autores que deste caso escriben; aunque por
conjeturas verosfmiles se deja entender que se llamaba Quejana».
(1.1:71). Las otras très personas que viven en la casa (el ama, la
sobrina y el mozo) no tienen nombres propios, funcionando como
meros atributos en la description del personaje. En el proceso de
convertirse en caballero andante, el personaje tropieza con una
dificultad importante al tener que asignarse un nombre a sf mismo

y a Rocinante: «Cuatro dfas se le pasaron en imaginar que nombre
lepodrfa [a Rocinante]»; «en este pensamiento [de ponerse nombre
a sf mismo] duré otro ochos dfas, y al cabo se vino a llamar don
Quijote» (1.1: 76)2.

La ambigüedad de los nombres responde a una clara intention
del personaje, que se nos révéla en el caso de Rocinante : «nombre,

2 Para el tema de los nombres en Don Quijote véase Alvarez-Altman, Grace.
«Cervantes' Expertise in Nominology: Technique in Synecdochism and
Polyanthroponism» - Book I, Chapter I of Don Quijote». Literary Onomastic Studies,
7 (1980): 285-295; Cabrera Medina, Luis. «Rocinante, Clavileno, Baciyelmo: Palabra

y realidad.» Revista de Estudios Hispânicos 17-18 (1990-1991): 115-27; Saldivâr,
Ramon. «Don Quijote's Metaphor and the Grammar of Proper Language». MLN
vol. 95 (1980): 253-278; Rey, Arsenio. «Onomastic perspectivism in Don Quijote».
Literary Onomastic Studies Vol. Vll, Brockport, N.Y. (1981): 257-67; Spitzer, Leo.

«Linguistic Perspectivism in the Don Quijote», Linguistics and Literary History.
Princeton University Press: 41-85.



a su parecer, musico y peregrino y significative, como todos los
demâs que a él y a sus cosas habfa pues to». (1.1:76). El nombre tiene

que designar dos cosas «quién habfa sido antes que fuese de
caballero andante, y lo que era enfonces» (1.1: 76) A la funcion
referencial de los nombres, se une una funcion semântica: el

significado de los nombres senala la dinâmica de la individuacion
del personaje. Dicho de otra forma, los nombres revelan el principio
de individuacion bajo el cual se desarrolla este proceso particular: esto es,
la relation entre el mundo de Alonso Quijano y el de don Quijote,
la tension entre realidad y fantasia que define el personaje, informa
la novela y proyeeta las aventuras en un orden simbölico. Los
nombres estân construidos de manera que contengan y reflejen
tanto lo que se busca como lo que se niega y abandona, la realidad
de origen y lo que se proyeeta y escribe sobre esta, asf como su
irreduccible tension.

El otro aspecto problemâtico en la constitution del personaje
cervantino concierne a la figura de la dama. El ûltimo atributo en
la description del imaginario caballero andante représenta un
elemento de indiscutible importancia: don Quijote «se dio a

entender que no le faltaba otra cosa sino buscar una dama de quien
enamorarse; porque el caballero andante sin amores era ârbol sin
hoja y sin fruto y cuerpo sin aima» (1.1:28). Dulcinea emerge como
«el aima» de la nueva identidad del personaje, y a la vez como un
elemento de alteridad, diferente de todos los anteriormente
mencionados, que representan su «cuerpo». En este momento del

proceso de individuacion, la dama es a la vez esencial y ausente,
frente a los demâs elementos individuantes que preexisten a la
metamorfosis del personaje y lo acompanan a través de ésta. Para
responder a esta necesidad, el personaje selecciona a «la labradora
Aldonza», la somete a unproceso de idealizationy transformation,
y acaba asignândole un nombre propio. El personaje femenino,
ausente en la descripciön del hidalgo, aparece como un atributo
esencial en la de don Quijote. Si la individuacion del ser humano
se realiza en la union del alma y el cuerpo, la existencia o inexistencia
de una Dulcinea definida como «aima» del caballero, se plantea
como elemento central en la problemâtica de la individuacion e

identidad del caballero.
El primer modelo de individuacion que la novela emplea es,

tanto para don Quijote como para Dulcinea, unmodelo de imitation

3 Grace Âlvarez-Altman senalaba ya que la tarea de poner nombres ocupa
quince dias entre los treinta que corresponden a la primera parte de la novela (1980:
285).



4
ecléctica, basado en la émulation de modelos clâsicos Al crear su
identidad caballeresca, don Quijote sigue una heterogeneidad de
modelos (Baldovinos, el moro Abindarrâez, Roldân, Amadfs etc.)

que va paralela a su incapacidad de distinguir entre personajes
ficticios e histöricos, entre modelos laicos y sagrados. La diversidad
de recursos, medios e intenciones que estas figuras evocan se
funde en una actitud de emulaciön que se pierde en la abstraction
y la exaltation : «sé que puedo ser no solo los que he dicho, sino
todos los doce Pares de Francia, y aun todos los nueve de la Fama»
-le dice don Quijote al labrador que lo recoge molido después de
haber sido apaleado por primera vez- «pues a todas las hazanas

que ellos todos juntos y cada uno por sfhicieron, se aventajarân las
mfas».

Como observé Frederick de Armas, en el capftulo 25 don
Quijote construye el retrato de Dulcinea en base a un modelo
ecléctico de perfection: «...y ptntola en mi imagination como la
deseo, asf en la belleza como en la principalidad, y ni la llega Elena,
ni la alcanza Lucrecia, ni otra alguna de las famosas mujeres de las
edades pretéritas, griega, bârbara o latina» (1.25:314). La imagen
interior que don Quijote se ha hecho de Dulcinea es producta de

un arte combinatorio, un modelo abstracto de belleza, compuesto
de excelencias particulares. Las caracterfsticas constitutivas de la
dama son ilustradas por personajes histöricos y mitolögicos,
referencias incuestionables, seres que supuestamente han existido
anteriormente en el mundo, y que la imagination del personaje
encuentra en la memoria y actualiza para dar vida a su amada.

Sin embargo, la individualidad se ha entendido comünmente
como una especie de indivisibilidad, como sugiere la etimologfa
misma de la palabra. «Individual»significa «indivisible», aquello
que no puede dividirse en individuos pertenecientes a la misma
especie o género (Gracia 1984:22-26). Esta exigencia se refleja en la
decision que toma don Quijote de elegir a Amadfs como modelo
ûnico en el episodio de Sierra Morena. Contrariamente, Dulcinea
es una imagen compuesta, una proyecciön heterogénea, cuyo
principio unificador le es ajeno, porque dériva de su busqueda
misma a través de significantes enganosos. A lo largo de la novela
aparece como una figura elusiva, desprovista de una realidad bien
definida, entre la figura idealizada que don Quijote no deja de

proyectar, y la grotesca que résulta de la mirada de Sancho y de los

4 de Armas, Frederick A. «Painting Dulcinea. Italian Art and the Art of Memory
in Cervantes' Don Quijote», Yearbook of Comparative and General Literature: 4.



demâs. Es una imagen inconsistente, cambiante, cuya realidad es
cada vez mas diffcil de captar e incluso de percibir: para ella no
puede describirse ningûnproceso de individuaciön. HenriSullivan
ha formulado claramente esta condiciön del personaje al afirmar
que en la primera parte de la novela Dulcinea es unpuro significante
al que se le atribuyen varios significados, mientras que en la

segunda es prâcticamente inexistente
Tanto don Quijote como Dulcinea aparecen asfcomo respuestas

a la exigencia mimética de un modelo ideal, de una imagen interior
destinada a actualizarse a medida que las aventuras se desarrollan.
Por consiguiente, la individuaciön de la pareja caballero/su dama
plantea la cuestiön de los limites de la écfrasis, entendida aquf
como capacidad del lenguaje para manifestar esta imagen interior
Don Quijote despliega su propia imagen en el mundo mediante un
juego sin fin entre palabras e imâgenes, solamente para descubrir
su irreducible conflicto en la acciön y el significado. Sin embargo,
es Dulcinea la que ilustra plenamente la condiciön ecfrâstica en
cuanto negatividad, puesto que emerge como una imagen para la
cual todos los significantes son inapropiados.

Es don Quijote el que da voz a esta idea de la imposible
representaciön que define a Dulcinea, en la conversaciön con los
duques: «Si yo pudiera sacar mi corazön y ponerle ante los ojos de
vuestra grandeza, aquf, sobre esta mesa y en un plato, quitara el

trabajo a mi lengua de decir lo que apenas se puede pensar, porque
vuestra excelencia la viera en él toda retratada..». (II: 32) Sin
embargo, el personaje sugiere también que la dificultad de
describirla no es exclusivamente verbal, sino que refleja otra, la de

representarla mentalmente («apenas se puede pensar»). Al duque
la actitud de don Quijote le aparece como un ejemplo de
«indiferencia ecfrâstica» entendida como actitud de desconfianza
ante la posibilidad de realizar una écfrasis, ante la idea de que las

palabras pueden hacer présente una imagen, captar su efecto

5 «Dulcinea del Toboso is at best a signifier, for which/whom a variety of
signifieds are supplied in the course of Part II... in Part II, ontologically speaking,
Dulcinea does not exist as such» (Sullivan. 1996:120).

6 Parto del concepto de écfrasis de Heffernan en suMiiseum ofivords. The Poetics

ofEkphrasisfrom Homer to Asbery. Chicago and London: The University of Chicago
Press, 1993. La écfrasis aparece aquf definida como la representaciön verbal de la

representaciön visual («the verbal representation of visual representation»),
subrayando la importancia de, por un lado, la idea de una relaciön entre lo verbal

y lo visual, y de la representaciön, por el otro.
7Mitchell, J. T. «Ekphrasis and the Other». Picture Theory. Chicago: University

of Chicago Press, 1994: 32.



visual. Por consiguiente, su intervention esta orientada a inducirle
la «esperanza ecfrästica», punto de partida necesario para que la

representationverbal pueda darse, para superar la «imposibilidad
de la écfrasis»: «Pero con todo esto nos darfa gran gusto el senor
don Quijote si nos la pintase; que a buen seguro que aunque sea en
rasguno y bosquejo, que ella saiga tal, que la tengan individia las

mas hermosas». (II, 32: 289) Para ser una écfrasis y tener efecto
sobre los présentes, sugiere él, la description no debe representar
perfectamente la imagen interior que don Quijote tiene de ella.

Pero la frustration de don Quijote no dériva de su
incapacidad de ofrecer una description verbal de Dulcinea, sino
de una dificultad anterior a la verbalization :

Si hiciera, por cierto, si no me la hubiera borrado de la idea la
desgracia que poco ha que le sucediö... ; yendo los dfas pasados a
besarle las manos... hallé otra de la quebuscaba : halléla encantada

y convertida de princesa en labradora, de hermosa en fea, de ângel
en diablo, de olorosa en pestffera, de bien hablada en rûstica, de
reposada en brincadora, de luz en tinieblas y, finalmente, de
Dulcinea del Toboso en una villana de Sayago.

Por medio de una serie de caracterfsticas antitéticas, él describe
la degradada realidad de Dulcinea, construyendo indirectamente
en el discurso su imagen como pura negation de la «idea» interna
que él tiene de ella, ahora «borrada» de su mente. La imposibilidad
de representar a Dulcinea no es ûnicamente verbal, sino también
nocional. Dulcinea le aparece como simplemente irrepresentable.

El diâlogo desemboca en el mismo conflicto insoluble entre la
imagen retörica e idealizada que propone don Quijote y la ironfa
de los que la identifican sin réservas con la campesina Aldonza.
Pero la escena senala un cambio profundo dentro del tema de la

representation, la idea de la irrepresentabilidad de Dulcinea.
A través de la novela don Quijote mobiliza varios töpicos para

realizar la description de Dulcinea. En esta conversation con los
duques, su punto de partida es otra vez un töpico retörico, el de la
humildad (II, 32: 288-9). Pero mientras que se déclara indigno de
realizar el retrato de Dulcinea, una «carga» mas apropiada para los

grandes pintores, escultores y retöricos clâsicos, solo consigue
descubrir la ignorancia de la duquesa, y su propia incapacidad de
utilizar adecuadamente los recursos retöricos. La ineficaz
actualization del töpico de la humildad senala la tension entre
intention y lenguaje, entre significado y forma, preparando el

terreno para el complejo retrato Dulcinea como irrepresentable.



La vacuidad del lugar retörico as! denunciada aparece como
condiciön de una nueva experiencia: la del lenguaje como lugar de
la negatividad. Mas alla de la imagen heterogénea de Dulcinea,
construida a partir de variadas fuentes visuales y verbales, yace
una verdad que es verbal y visualmente irrepresentable. Una
transiciön se da aqui desde el retrato e imagen de Dulcinea
construido retöricamente, hacia la realidad de Dulcinea como una
intuiciön en exceso, que hace aparecer la inadecuaciön de los
significantes (conceptuales y verbales) disponibles para expresarla.

Se ha afirmado que por medio del personaje Dulcinea, tal como
aparece presentado por Sancho, Cervantes realiza una parodia de
las très grandes tradiciones lfricas: «amar de ofdas», el «dolce stil
nuovo» y las convenciones petrarquistas (II: 9 y 10). Sancho

aparece como creador de ficcion poética, puesto que describe «el
fracaso del lenguaje codificado y de los modos formalistas de

pensar» Paralelamente a la parodia realizada por Sancho, el
episodio de la cueva de Montesinos articula de manera diferente
esta tension. La version del amor presentada aqufpor don Quijote
se desarrolla en un nuevo horizonte, el del amor sin ser, del amor
como duelo, integrador de la ausencia y de la muerte, reveladas en
la negatividad del lenguaje.

En su libro, El lenguaje y la muerte, Agamben contrasta las dos
visiones sobre el lenguaje poético, la retorica y la trovadoresca,
para senalar la relaciön esencial que se establece en esta ultima
entre el amor y el lenguaje. Por medio de este contraste, el autor
llega a définir el advenimiento del lenguaje poético como
experiencia amorosa, y el deseo amoroso como fuente de la
palabra poética A diferencia de la retorica clâsica, para la cual
inventio era actualizaciön en el discurso de töpicos preexistentes,
en la nueva vision del lenguaje que emerge con el cristianismo,
inventio aparece como descubrimiento, acto de creaciön. Agamben
rastrea el origen de esta vision en De Trinitate agustiniano, donde

8 «the failure ofcodified language and formalistic modes of thought». Tarpening,
Ronnie H. «Creation and Deformation in the Episode of Dulcinea: Sancho Panza as
Author». The American Hispanist, 3 (1978): 4-5.

9 Para este artfculo he consultado la traducciön inglesa: Agamben, Giorgio.
Language and Death. The Place of Negativity (translated by Karen E. Pinkus with
Michael Hardt. Minneapolis: University ofMinnesota Press, 1991). El acto creativo
de los trobadores no reside en poetizar un evento biogrâfico, sino en dar vida al

töpico en una experiencia que supera la inventio retorica: «For the troubadours, it
is not a question of psychological or biographical events that are successively
expressed in words, but rather, of the attempt to live the topos itself, the event of
the language as a fundamental amorous and poetic experience» (1991: 68).



a partir de su significado etimologico inventio esta interpretado ya
como evento (venio). El lenguaje esta definido como lugar adonde
se quiere venir la palabra nace de la union del deseo (apettitus)

y el conocimiento. El evento del lenguaje se révéla asf como una
experiencia esencialmente amorosa (Agamben. 1991: 68).

La experiencia de don Quijote evidencia el mismo modelo. La

représentation de Dulcinea a través de la novela se fundamenta en
una busqueda heterogénea, en la cual el protagonista esta asistido

por varios personajes. Los otros participantes en la creation de
Dulcinea (desde Sancho a los duques y sus criados) recurren a

elementos y registros variados -y a menudo contradictorios- que
senalan una dimension metamorfötica de lo real: ironfa, mentira
(las très labradoras, 11.10:107-8), disfraces (el paje, 11.35:315),
sfmbolos (la liebre, 11.73:581). Contrariamente, el medio predilecto
de representaciön que don Quijote emplea es el ecfrâstico, la

représentation verbal de un contenido visual o mental elusivo. El
lenguaje aparece as! como lugar donde el protagonista intenta dar
vida al objeto del deseo, el lugar donde Dulcinea puede nacer. El
fervor amoroso de don Quijote motiva la busqueda y a la vez da

origen a la palabra; el objeto del deseo procura tomar vida en el
discurso del personaje.

Sin embargo, don Quijote fracasa en su intento de realizar una
fidedigna représentation verbal de su dama. El fracaso ecfrâstico
senala su incapacidad de dar vida al objeto de su deseo en el lugar
del lenguaje. El significado revelado en el discurso es una
negatividad que da lugar a la représentation grotesca del objeto
deseado. El fracaso ecfrâstico pone asf de relieve la negatividad
inherente en la experiencia del lenguaje, y a la amada como
irrepresentable.

Esta transition a la irrepresentabilidad se realiza a rafz del
descenso de don Quijote a la Cueva de Montesinos, donde ve a

Dulcinea en forma de ruda paisana, y procura sin éxito hablar con
ella. En otros episodios que plantean el problema de la existencia
de Dulcinea hay siempre un mediador (Sancho, los duques, el
paje). Este episodio describe lo que parece ser su ünico encuentro
no mediado con Dulcinea.

En su descenso, don Quijote encuentra el mundo de la caballerfa
andante en forma grotesca y al mago Montesinos, que ofrece un

10 «unde et ipsa quae invenire est in id venire quod quaeritur» Augustine. De
Trinitate X 7.10 (Corpus Christianorum, Series Latina, Turnhout: Brepolis, 1953-, 50/
50A).



comentario verbal a la imagen que estân contemplando juntos. Al
volver entre sus amigos, don Quijote reproduce este diâlogo, por
lo cual tanto los personajes como los lectores solo tienen acceso a

la imagen del mundo subterrâneo a través del discurso directo de
don Quijote, y del indirecto de Montesinos. Este discurso y sus
tensiones subyacentes indican un doble enajenamiento de la
imagen-fuente, tal como la veria el personaje en su descenso. El
problema del lenguaje y de su relaciön con lo representado se

vuelve, otra vez, central. No solamente que le résulta imposible
captar en palabras la realidad de la Dulcinea encantada, sino que
ademâs la cuestiön misma de la realidad del episodio queda en
entredicho. E. C. Riley caracteriza la naturaleza de la experiencia
real del personaje en la cueva como imposible de conocer:
«unknowable» (Riley. 1982:111-2).

El episodio sigue una narrativa tfpica del «descensus ad inferos»
segün observaba ya Perças de Ponsetti al identificar en la cueva
«un infierno sin salida parecido al existencialista» (II, 1975: 428

ss.). El motivo del descenso, del viaje al otro mundo senala la

presencia de un proceso de initiation en los misterios de la muerte
y de la regeneration, como parece sugerir también A. Redondo al

interpretar el descenso iniciâtico en cuevas y grutas como una
forma de retorno al caos prenatal, regressus ad uterum (1981: 50-
51) A otro de sus intérpretes, don Quijote le aparece como una
figura örfica, con la correspondiente asociaciön de Dulcinea con
Eurfdice (Sullivan. 1996: 33).

No faltan tampoco alusiones textuales inequfvocas. Aunque
don Quijote empieza su relato negando la naturaleza infernal del
lugar, a Sancho y al primo esta se le présenta como una evidencia:
«^Infierno lo Harnais?... Pues no le llaméis ansf, porque no lo me-
rece, como luego vereis». (II, 210) La gente encantada que habita
el sitio présenta caracterfsticas comünmente asociadas con los
muertos: no duermen ni comen y les crecen las unas Montesinos

11 En su comentario sobre el artfculo de Redondo, Sullivan senala que una
dificultad importante en la demonstraciön de este es «his claim for having now
given the episode its 'true global meaning'... He skates over what would be the
more intriguing inversion: the highly particular or syntagmatic meaning of the
initiation episode in the epic of Don Quixote's personal transformation» (1996:47-
48). En mi interpretation parto de una idea similar, a fin de integrar el significado
iniciâtico del episodio en una lôgica evolutiva del personaje, la del proceso de
individuation. Para una sintesis de las variadas interpetaciones del episodio de la

cueva de Montesinos, véanse los libros citados de H. Perças de Ponsetti (1975:407-
447) y H. Sullivan (1996: 30-48).

12 Para otra interpretaciôn de este detalle, véase Perças de Ponsetti (1975:457).



aclara que la razön de su confusion es el hecho de saber que
Durandarte esta muerto: «Lo que a mt me admira es que sé, tan
cierto como ahora es de dta, que Durandarte acabö los de su vida
en mis brazos, y que después de muerto le saqué el corazön con
mis propias manos» (11.23:214). La realidad «histörica» de la
muerte de Durandarte esta ademâs consagrada por la procesiön y
los llantos de las doncellas y de Belerma. El encantamiento aparece
como forma de negar la realidad de la muerte.

Soberana de este mundo sombrto, Belerma lleva en sus manos
el «corazön de carne momia» de su esposo muerto. Su retrato esta
dominado por una lögica negativa a encontrar mas tarde en el de
Dulcinea: la representation verbal de don Quijote nos ofrece una
caracterizaciön positiva (bella, grave), que entra en conditio con
otra importante aclaraciön que Montesinos ofrece a una observation
no manifestada por el caballero: «y que si me habta parecido algo
tea o no tan hermosa..».. Montesinos también ofrece la explication
de que el mal aspecto de Belerma es resultado del duelo
constantemente puesto en escena y no del «mal mensil», dado que
la dama esta en edad postmenopâusica. La description retörica de
la hermosura femenina esconde lo grotesco y la fealdad, asociados
con el envejecimiento y la temporalidad Se ha remarcado también
la analogta que la description de la cueva présenta con el cuerpo
femenino, lo cual darta pie a que se viese aqut una alusiön al tema
de la generation en cuanto asociado al ciclo de la vida humana.
Sullivan interpretaba también el elemento grotesco dominante en
el episodio en relation con el miedo a la désintégration y a la
muerte, experiencia ésta patente en la imagen de Durandarte

El descenso del héroe aparece astcomo una experiencia initiatica
que enfrenta al protagonista cervantino con la realidad del
envejecimiento y de la muerte. La muerte que se représenta aqut
no es la de la amada, ni el espectâculo abstracto de la muerte en
cuanto destino humano inexorable: es la finitud del héroe, de la

13 Seri'a interesante senalar aquf la relaciön que la estética moderna establece
entre las dos categories («the uncanny, nonidentical resemblance between female
and grotesque»), y la idea de que lo grotesco femenino tiene una importancia
fundamental en la constituciön de la identidad: «the category of the female
grotesque is crucial to identity formation for both men and women as a space of risk
and abjection» (Russo, Mary. The Female grotesque. Risk, Excess and Modernity. New
York London: Routlege, 1995: 2,12.

14 Sullivan considéra que el terror experimentado ante la idea de la
desmembraeiön corporal es fuente de lo grotesco, lo que sugiere una relaciön
orgânica entre lo grotesco y el cuerpo: «the root of the grotesque is a subjective
experience of terror at bodily bounds being dissolved» (Sullivan. 1996:62).



personalidad excepcional que don Quijote aspira a ser. Durandarte
ilustra as! la antigua contradiction del héroe melancölico, que se
ha individuado a través de sus hazanas, sin lograrpor ello sus traerse
a la muerte como destino individual.

AI mismo tiempo, los personajes caballerescos encontrados en
la cueva, Durandarte y Belerma, representan un reflejo de don
Quijote y de Dulcinea : son encarnaciones de la pareja caballeresca,
el caballeroy su dama. Alparecido fi'sico existente entre Durandarte

y don Quijote (Perças de Ponsetti, 1975. II: 423-424) se anade la
explicita analogla que se establece entre las damas: Montesinos
compara a Belerma con Dulcinea, despertando as! la furia del
caballero andante De esta manera, la experiencia ajena que se

représenta en la cueva de Montesinos conlleva un significado
personal para don Qujote. «Frisando los cincuenta», ignorante de
los misterios de la generation biolögica y procurando verter su
creatividad ennobles aventuras caballerescas, «nuestro caballero»
se esta enfrentando a la sombra de la muerte corpörea, del inevitable
destino invidual. En la cueva se enfrenta a la perspectiva de la
muerte propia, de la muerte en «carne y huesos» al que no se le

pueden sustraer tampoco los que -como Durandarte- han
conseguido individuarse a través de sus aventuras y ganar la vida
de la fama.

El segundo evento que tendrla lugar en la cueva es el encuentro
de don Quijote con Ducinea, presentada como una anönima dama
encantada, acompanada por sus doncellas. Don Quijote no puede
acercârsele, ni hablar con ella. Con el silencio y la fuga de Dulcinea,
el primer piano de la escena queda libre para la intuition de la
experiencia de la muerte y de la temporalidad, tal como la habla
observado el personaje, contrariado, en los cuerpos afectados de
Durandarte y Belerma.

La imposibilidad de la écfrasis révéla la vacuidad de la imagen
misma de Dulcinea; la promesa de amor se desvanece sobre el
telön de fondo de un mundo dominado por la muerte. Mas alla de
la actualization de los töpicos retöricos de la hermosura femenina
yace lo grotesco y la fealdad, slntomas de la ineludible experiencia

15 Para Perças de Ponsetti la muerte representada en la cueva tiene otro
sentido: don Quijote esta presenciando «su propia muerte como idealista y la de
Dulcinea como fuente de vida espiritual» (426). «El encantamiento... es imagen de
una muerte sin esperanza (427)». Véase también todo el capitulo 'Fuentes de

inspiration de la cueva de Montesinos' (448-485).
16 Hughes, Gethin. «The Cave of Montesinos: Don Quixote's Interpretation

and Dulcinea's disenchantment». BHS, vol. LIV (1977): 110.



de la temporalidad. Lo que el lenguaje traduce inadecuadamente
lo reflejan claramente el cuerpo y la cara de la pareja caballeresca,
Durandarte y Belerma. Esta revelaciön desplaza la experiencia
desde el amor hacia la muerte, y la problemâtica del lenguaje hacia
la del cuerpo.

En la novela, la muerte aparece bajo una multiplicidad de
formas, pero aparentemente sin relation directa con el personaje.
Como muerte de otro en la aventura del cuerpo muerto (1.19),

como figura abstracta en una alegorfa que lo lleva a plantear el
tema de las apariencias y el desengano (II. 11, El Carro de la Muerte),
o bien como töpico retörico en el que desemboca el debate sobre las

armas y las letras (11.24), la muerte no lo interpela directamente,
sino que se le présenta como una posibilidad mas para llevar a
cabo una nueva aventura. El evento aparece como pretexto para la
afirmaciön del «yo», de su identidad de caballero andante, y a la
vez como negation de la muerte en cuanto destino personal. Su
obcecaciön convierte el miedo en curiosidad: «Quisiera Don Quijote
ver si el cuerpo que venia en litera eran huesos o no» (1.19: 236) y
lo hace verter sus dudas y confusion en una quaestio de redundante
forma aforfstica («respondiö [Julio César] que [la mejor muerte es]
la impensada, la de repente y no prevista» 11.24:228). Al topar con
los cadâveres de los bandoleros ahorcados deduce frfamente que
esta cerca de Barcelona (11.60:490).

Sin embargo, la muerte como muerte propia aparece
prefigurada en varias ocasiones en la novela, sobre todo por un
Sancho Panza mucho mas receptivo ante sus diferentes apariciones.
Representada por medio de sus «rüsticos términos», hasta la
figura alegörica de la muerte cobra dimensioneshumanas (11.21:194-

195). En una ocasiön le exige a don Quijote la clarification de su
situation salarial, llegando a utilizarla como argumento de peso
en la négociation. Al afirmar que su amo puede morir en todo
momento, Sancho senala la fragilidad de la autobiograffa quijotesca,
lo ilusorio de la empresa caballeresca Al final de la primera
parte, el descubrimiento de los textos de la caja de plomo pone en
escena la muerte del personaje, de su escudero y de su dama. Al
final de la novela, el diâgnostico médico enfrenta a Alonso Quijano
con la certidumbre de su cercana muerte, lo cual pone fin tanto a

las aventuras quijotescas como a la vida delbuenhidalgo. Sorpren-

17
«...porque la muerte es sorda, y cuando llega a llamar a las puertas de nuestra

vida, siempre va de priesa y no la harân detener ni ruegos ni fuerzas, ni ceptros ni
mitras, segün es publica voz y fama...» (11.7:87).



dentemente, la actitud del personaje ante su muerte anunciada
esta dominada por alegria y serenidad.

Lo visto en el episodio de la cueva de Montesinos desencadena
un proceso que altera profundamente la relaciön que el personaje
tiene con la realidad de la muerte. En la figura del caballero
muerto, Durandarte, don Quijote asiste a una drama tizaciön de la
aporfa de la muerte. El sujeto que muere y la muerte del sujeto son
fenömenos que se excluyen recfprocamente. Para el sujeto, el que
expérimenta el evento de la muerte, la muerte propia solo puede
ser futura, evento anticipado; no esta nunca présente. El evento de
la muerte solo puede testimoniarse en el otro, nunca como muerte
propia. Por consiguiente, toda representaciön de la muerte en
cuanto evento personal solo puede realizarse de una manera
inadecuada. Confuso ante la presencia de un Durandarte que sabe
estar muerto, pero que ve hablar y moverse como una persona
viva, Montesinos transmite indirectamente el mismo mensaje de

que una apropiada representaciön del evento de la muerte es

imposible, la muerte propia es irrepresentable. Pero la poderosa
imagen del héroe muerto y la de su contradictoria Dulcinea
vuelven la atenciön de don Quijote hacia su propia realidad
corporal. A través de la novela, ésta es una auténtica figura del
Otro: el cuerpo olvidado de Alonso Quijano.

Si la individuaciön se realiza en la union del alma y el cuerpo,
entonces el elemento necesario en la individuaciön de don Quijote
no es una Dulcinea real, sino la experiencia de su cuerpo en cuanto
carne propia. La büsqueda de una amada idealizada, garantizadora
de la individuaciön del caballero, desemboca en el descubrimiento
de su propia realidad corpörea como lugar donde se desarrolla la

experiencia individual, lugar de advenimiento de la individualidad.
Para Jean Luc Marion, la individuaciön o la apropiaciön de sf

mismo se realiza al experimentar la temporalidad en el cuerpo
propio Mas alla de la imagen de Dulcinea -el «aima» del
caballero como garantizadora de su individuaciön- la novela nos
présenta un personaje que evoluciona de la negaciön del cuerpo a

su apropiaciön ante el evento de la muerte. La realidad corporal
del otro no es representada aquf por una dama -la inexistente
Dulcinea—sino por el ipse carnal del personaje, el verdadero Otro
de don Quijote, el cuerpo olvidado de Alonso Quijano. Para el

18 Parto aquî del concepto de individuaciön expuesto por Marion en De
sûrcroit. Étude sur les phénomènes saturés. Paris: PUF, 2001. Para este articulo he
utilizado la traducciön inglesa In Excess. Studies ofSaturated Phenomena. New York:
Fordham University Press: 2002.



imaginario caballero, este cuerpo représenta, en palabras de Jean
Luc Marion «un suyo propio», «un mfo desde siempre realizado»
(«une mienneté toujours déjà accomplie»): siempre ahf, siempre
perteneciéndole, lo que le fue dado sinhaberlo elegido él (Marion,
2002:98).

Por consiguiente, la individuaciön del personaje no se cumple
en sus aventuras, ni en la bûsqueda de -y en el encuentro fallido
con- Dulcinea. Ocurre mas bien cuando, una vez en su casa, don
Quijote confronta finalmente su «sombra», el anuncio de su propia
muerte Después de recibir la noticias de que morirâ pronto, el

personaje se hunde en un sueno profundo de seis horas, para
manifestar un intenso sentimiento de alegria y gratitud al
despertarse : « jBendito sea el poderoso Dios, que tanto bien me ha
hecho!» La certeza de la muerte révéla la realidad del cuerpo como
cuerpo que siente, que muere, lugar de manifestaciön de la

temporalidad, de la alegria, del sufrimiento. Marion senala que la

apropriaciön del cuerpo no représenta una pérdida o un
enajenamiento del «ego», sino que permite tomar posesiön de uno
mismo, de si mismo

Mas tarde, en la presencia de sus amigos, el cura, Sanson
Carrasco y maese Pedro, révéla también la causa de su alegria :

«dadme albricias, buenos senores, de que ya yo no soy don Quijote
de la Mancha, sino Alonso Quijano, a quien mis costumbres me
dieron renombre de Bueno». El personaje afirma aquf conocer su
identidad, estar en posesiön de si mismo. La alegria del personaje
releva del autodescubrimiento, esto es, la asimilaciön del pasado
(«he sido Don Quijote») y la aceptaciön del présente («soy
Alonso Quijano»). Ser uno mismo significa para él afirmar su
vinculo con el otro (don Quijote), incorporado como pasado en su
identidad finalmente constituida.

19 Me alejo aquf de la interpretation que Perças de Ponsetti da al tema: «lo que
Don Quijote esta presenciando es su propia muerte, no la literal de «carne» y
«hueso», sino la espiritual» (424), mientras que «Dulcinea encantada es simbolo
espontâneo y revelatorio de la muerte espiritual de Don Quijote» (425). Sin

embargo, la lectura mistica de este episodio realizada por la autora apoya la

posibilidad de interpretarlo en relation con el evento de la muerte, esto es,
precisamente con la muerte literal de «carne y hueso» del personaje: «La afirmaciön
alegôrica del paralelo se ecuentra en estos cuervos y grajos, y en la evocation del
avestruz, cuyo sentido simbölico es el anuncio de la muerte, y el abandono del
padre...» (II: 485).

20 «Flesh assigns me to myself without any possible return flesh insomuch
as definitively given, without remorse or return (not refundable, without deposit,
disposable). In the taking of flesh, I am given without return to myself... » (Marion.
2002:96)



Si en el catâlogo ontolögico de don Quijote, Dulcinea aparece
como una caracterfstica de complejidad, representando a la otredad,
don Quijote cumple la misma funcion en la individuation de
Alonso Quijano. Aceptar la realidad de la muerte ilumina de golpe
la cuestiön tanto de la identidad como de la individuation del
personaje : el que muere su muerte en la novela es Alonso Quijano
el Bueno, el que ha sido don Quijote. Don Quijote aparece como
pasado acumulado, como temporalidad aceptada e incorporada
en el présente de Alonso Quijano. Ante la muerte, el personaje
asume la lögica dual de su ser, disimulada durante las aventuras:
el caballero andante aparece integrado en el ser de Alonso Quijano
el Bueno.

La alegrfa de donQuijote senala, entonces, elhecho de que sabe

quién es, de que reconoce su identidad, su individualidad. El

principio de individuation del personaje no depende de la
existencia de su dama, sino que représenta la tension entre las dos
dimensiones identitarias, la real e imaginaria, y sus correspondantes

mundos. Esta tension se soluciona mediante la apropiaciön
del cuerpo, del cuerpo en cuanto siente, capaz de experimentar
alegrfa y tristeza. Al revelârsele esta capacidad de sentir en el

cuerpo propio, el personaje es devuelto a su verdadera condition,
a la facticidad del aqiiiy ahora. Este evento représenta la verdadera
individuation del personaje. Absuelto de toda relation con el
exterior -Dulcinea, sus modelos heroicos, sus vecinos, su escudero

y todos los demâs- entregado a su cuerpo en cuanto «carne y
hueso», cuerpo «que siente», el personaje alcanza asi el punto final
de su individuation.

Conclusion

El amor de don Quijote por una irrepresentable Dulcinea
senala la inadecuaciön de las ficciones sobre el amor y el deseo en
la época, que desemboca en una crftica cultural radical. Pero el

proceso de individuation de don Quijote plan tea también el
problema de la negatividad y de la muerte en cuanto patrimonio
especifico del ser humano. El personaje intégra de esta forma el
simbolismo de la muerte revelado al principio en la experiencia de

^ la cueva de Montensinos como emergencia de lo irrepresentable
j3 de la muerte en el lenguaje.
5 Dulcinea représenta al principio la imposibilidad de la écfrasis,
.s esto es, la incapacidad del lenguaje para manifestar en el mundo
2 un ser imaginario encontrado en la memoria. Pero también révéla
U

112



lo que esta escondido y disimulado, lo que, en ultima instancia, es
indecible en la experiencia del lenguaje mismo. De esta forma, la
muerte se révéla en el lenguaje como negatividad, como grotesco;
pero a la vez hace posible el encuentro del personaje con su propia
finitud, y le permite individuarse. Después de una larga serie de
aventuras que no han hecho sino acrecentar sus dudas y el
sentimiento de fracaso, el personaje adquiere asf su irreducible
individualidad.

BIBLIOGRAFIA CONSULTADA

Agamben, Giorgio. Language and death: the place ofnegativity; translated by
Karen E. Pinkus with Michael Hardt. Minneapolis: University of
Minnesota Press, 1991.

Alvarez-Altman, Grace. «Cervantes' Expertise in Nominology: Technique
in Synecdochism and Polyanthroponism» - Book I, Chapter I of Don

Quijote». Literary Onomastic Studies, 7 (1980), 285-295.

Augustine. On the Trinity. Books 8-15, Edited by Gareth B. Matthews,
translated by Stephen McKenna, Cambridge University Press, 2002.

Barber, Kenneth F. and Gracia, Jorge J.E., eds. Individuation and Identity in
Early Modem Philosophy. Descartes to Kant. Albany: State University of
New York Press. 1994.

Bérard, Claude. Anodoi ; essai sur l'imagerie des passages chthoniens. Rome :

Institut suisse de Rome, 1974.
Cabrera Medina, Luis. «Rocinante, Clavileno, Baciyelmo: Palabra y

realidad». Revista de Estudios HispAnicos 17-18 (1990-1991): 115-27.
Cervantes, Miguel. 1991 [1978] El ingenioso hidalgo Don Quijote de la

Mancha. Ed. Luis Andrés Murillo. Madrid. Castalia. Trad. Don Quixote.
The Ormsby Translation, Revised Backgrounds And Sources Criticism,
New York London: Joseph R. Jones Kenneth Douglas Norton &
Company 1981.

de Armas, Frederick A. «Painting Dulcinea. Italian Art and the Art of
Memory in Cervantes' Don Quijote», Yearbook of Comparative and
General Literature. 49 (2001): 3-20.

Descartes, Renée. Passions of the Soul 1989. Translated and Annotated by
Stephen Voss. Indianapolis/Cambridge: Hackett Publishing
Company, 1989.

El Saffar, Ruth. Beyondfiction. The Recovery of the Feminine in the Novels of
Cervantes. Berkeley: Uof California Press, 1984.

El Saffar, Ruth Anthony. Rapture encaged. The Suppression of the Feminine
in Western Culture. Routledge: London and New York, 1994.

Hughes, Gethin «The Cave of Montesinos: Don Quixote's Interpretation
and Dulcinea's disenchantment» BHS, LIV, 1977:110.



Gracia, Jorge. Introduction to the problem of individuation in the

Early Middle Ages, München Wien: Philosophia Verlag,,
1988.

Heffernan, James A.W. Museum of Words. The Poetics of Ekphrasis from
Homer to Asbery, Chicago and London: The University of Chicago
Press, 1993.

Labarrière, Jean-Pierre. «Individu et individuation», Le problème de

Vindividuation Vrin: Pierre-Noel Mayaud, 1991.

Mancing, Howard: The Chivalric World ofDon Quijote. Style, Structure, and
Narrative Technique, Columbia and London: University of Missouri
Press, 1982: 215.

Marion, Jean-Luc. Le phénomène erotique. Six méditations. Paris: Bernard
Grasset. 2003.

Marion,Jean-Luc. Being Given. Towardaphenomenology ofgiveness. Stanford:
Stanford University Press, 2002.

Mitchell, J.T. Picture Theory, U. of Chicago Press, 1994.
Perças de Ponseti, Helena. Cervantes y su concepto del arte. Madrid: Gredos.

II. 1975.

Pike, David L.: Passage through Hell. Modernist Descents, Medieval
Underworlds. Ithaca and London: Cornell University Press. 1997.

Redondo, Augustin. 1981. «El proceso iniciâtico en el episodio de la
Cueva de Montesinos del 'Quijote' «. Iberoromania 13: 47-61.

Rey, Arsenio: «Onomastic perspectivem in Don Quijote». Literary Onomastic
Studies Vol. Vll, Brockport, N.Y. 1981.: 257-67

Riley, Edward C. Teorîa de la novela en Cervantes. Madrid: Taurus, 1966.

Saldivâr, Ramon. «Don Quijote's Metaphor and the Grammar of Proper
Language» MLN vol. 95,1980, 253-278.

Schechtman, Marya. The Constitution ofSelves. Ithaca and London: Cornell
University Press, 1996.

Sullivan, Henri. Grotesque Purgatory. A study of Cervantes's Don Quixote,
Part II. University Park: The Pennsylvania State University Press.
1996.

Spitzer, Leo: «Linguistic Perspectivism in the Don Quijote», Linguistics and

Literary History. Princeton University Press, pâgs. 41-85.

Tarpening, Ronnie H. «Creation and Deformation in the Episode of
Dulcinea: Sancho Panza as Author» in The American Hispanist, 3 [1978],
4-5.

Welles, Marcia L. Cervantes ; or, »The Body in Parts» 215-233 in Friedman,
Edward H. and Sturm, Harlam, «Never-ending Adventure»: Studies in
Medieval and Early Modern Spanish Literature in honor ofPeter N. Dunn.
Newark: Delaware, Juan de la Cuesta, 2002.


	Dulcinea o la imposible écfrasis : ensayo sobre la individuación en Don Quijote

