Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2005)

Heft: 5

Artikel: Cervantes, poeta : una lectura del Viaje del Parnaso
Autor: Ruiz Casanova, José Francisco

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047412

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047412
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Cervantes, poeta. Una lectura del Viaje del Parnaso.

José Francisco Ruiz Casanova Universitat Pompeu Fabra

PRESENTACION

En el capitulo IV del Viaje del Parnaso Cervantes hace decir a
Mercurio cudles son las calidades de la Poesia. Entre otras cosas,
en ese centenar de versos leemos:

Ella abre los secretos y los cierra,

toca y apunta de cualquier ciencia

la superficie y lo mejor que encierra.
(vv. 184-186)

(Puede ninguna ciencia compararse

con esta universal de la poesia,

que limites no tiene do encerrarse?
(vv. 250-252)

Quien esto escribe es autor ya por entonces sesentén, cuyas
obras, 0o mas exactamente, cuya primera parte del Quijote (1605) le
hareportado estima y cierta fama y que anda ahora metido en una
largarelaciondeméasde3.000 versos (estoes,lalongitud equivalente
a una comedia de su tiempo) sobre la Poesia y sobre la poesia y los
poetas de su tiempo.

Siempre ha llamado extraordinariamente la atencién, aun
cuando bien se justifica a tenor de su biografia, que Cervantes
desplegase tal prodigalidad literaria en la dltima década de su
vida: a la primera parte del Quijote (1605) siguieron las Novelas
ejemplares (1613), el Viaje del Parnaso (1614), la segunda parte de las
aventuras del hidalgo manchego (1615), las Ocho comedias y ocho
entremeses nuevos nunca representados (1615) y Los trabajos de Persiles

© Boletin Hispanico Helvético, volumen 5 (primavera 2005).

oseureJ [3p 3le1A jap vanyoa) vup) ‘viaod ‘sajuvaia))

o))
O



José Francisco Ruiz Casanova

~
o

y Sigismunda (1617), advirtiendo, ademads, su autor, tanto en la
«Dedicatoria al Conde de Lemos» de las Ocho comedias como en la
que incluye y firma cuatro dias antes de su muerte en el Persiles,
advirtiendo —decia— su intencion de escribir (o de culminar) Las
semanas del jardin, el Bernardo y una parte segunda de La Galatea con
la que, de algiin modo, cerraria su escritura en perfecta y simétrica
correspondencia con sus origenes literarios.

Aunque se especule con la cronologia relativa a la escritura de
todas estas obras cervantinas, y aunque sepamos, intuyamos o
probemos que Cervantes no abandond la pluma en momento
alguno de su vida (otra cosa es lo que él dice en el prélogo de las
Ocho comedias: «Tuve otras cosas en que ocuparme; dejé la pluma
y las comedias»; «Algunos afios ha que volvi yo a mi antigua
ociosidad»), lo cierto es que tal concentracién de obras (3 novelas,
12 novelas cortas, 16 obras escénicas y un poema en tercetos de
mas de 3.000 versos) no sélo puede interpretarse como sefial
inequivoca de unainnegable urgencia, vital oliteraria, sino también
como un despliegue creativo de cardcter estratégico que tenia que
darsedebrucesconaquel presente delasletras espafiolas: Cervantes
imprime prosa, poesia y teatro y, sin embargo, en todos los
prélogos y dedicatorias de esos libros se halla una insatisfaccién
artistica —y sobre todo personal- como constante.

Y es que si algo no acompaiié a Cervantes, o le acompafié de
extrafia forma, fue el sentido de la oportunidad literaria. Su obra
arranca con la impresién, en 1585, de La Galatea, una novela
pastoril que, aunque inserta en una fecunda tradicién cldsica e
italiana que recorre la primera mitad del siglo XVI espafiol, es
novela —como bien demostrara Juan Bautista Avalle-Arce—
«antipastoril» a su vez. Segun este ilustre cervantista y
remitiéndonos al «Prélogo» de La Galatea, su autor es consciente
de que sigue un género (el de los libros de pastores) pero que, al
igual que le ocurriera a Virgilio con algunas de sus églogas, puede
que le sea recriminado el estilo, asi como haberse apartado de los
cdnones del género, puesto que reconoce «aver mezclado las
razones de philosophia entre algunas amorosas de pastores, que
pocas vezes se levantan a mds que a tratar cosas del campo, y esto
con su acostumbrada llaneza».

Cervantes pretendia ser aclamado, en sentido etimoldgico y
aristotélico, como poeta. No lo consiguié con La Galatea y tampoco
con su teatro, género en el que sus obras mds que triunfar fueron
recibidas —segtin dice en el «Prélogo» de sus Ocho comedias y ocho
entremeses— «con general y gustoso aplauso de los oyentes» vy,



siempre segin él, «sin que se les ofreciese ofrenda de pepinos nide
otra cosa arrojadiza». Pero, también en este género, el escénico,
hallé dificultad insalvable; pues cuando abandon los corrales de
comedias, «entré el monstruo de naturaleza, el gran Lope de Vega,
y alzése con la monarquia comica».

De hecho, en el «Prélogo de la primera parte del Quijote tanto
selee un ejercicio de captatiobenevolentiae por parte de Cervantes
como, literalmente, los signos de la conciencia del lugar que ocupa
en la literatura de su tiempo: «;Qué podra engendrar el estéril y
mal cultivado ingenio mio sino la historia de un hijo seco,
avellanado, antojadizo y lleno de pensamientos varios y nunca
imaginados de otro alguno...?» Aqui, como en otros prélogos (el
de sus Novelas ejemplares, el de Ocho comedias y ocho entremeses o,
antes, el de La Galatea), se advierte esa dualidad tedrica, llevada al
terreno de lo personal, de Cervantes: un lamento acerca de sus
facultades como escritor y, a un mismo tiempo, el deseo de
trascender su época y que se le reconozcan las aportaciones de
cardcter poético (esto es, creativo e innovador) que contienen sus
obras. '

Si algo no acomparié a Cervantes, o le acompafié de extrana
forma, fue el sentido de la oportunidad literaria: ni con La Galatea
antes ni conlas Novelas ejemplares, el Viaje del Parnaso o las comedias
y entremeses después logré alcanzar el reconocimiento que caside
inmediato le brind6 la historia del hidalgo manchego. Y aun
cuando en el mismo prélogo, y como tantas vecesla critica literaria
ha explicado, la novela era a su vez novela de caballerias e
invectiva contra el género, quiza fuese, también, causa, motor y
acicate del empefio que Cervantes muestra en su tiltima década de
escritura y de vida: el anhelo de ser reconocido como poeta en el
sentido aristotélico del término. No deja de resultar interesante
que el prélogo més breve delos escritos por el autor en esta década
ultima sea el del Viaje del Parnaso, en el que escuetamente dice:

Si por ventura, lector curioso, eres poeta y llegare a tus manos
(aunque pecadoras) este VIAJE; si te hallares en él escrito y notado
entre los buenos poetas, da gracias a Apolo por la merced que te
hizo; y si no te hallares, también se las puedes dar. Y Dios te
guarde.

Antes de este prélogo, enla Dedicatoria a D. Rodrigo de Tapia
(una delas dianashumanas, dicho sea de paso, de la poesia satirica
del Conde de Villamediana, quien le llamo, entre otras cosas,
«tontivano»), escribe Cervantes:

oseure [op eI [ap v4ngda] vuy) ‘v3aod ‘sajuvaiad)

~
—



José Francisco Ruiz Casanova

N
N

Si vuesa merced le hace el acogimiento [al Viaje del Parnaso]
que yo espero de su condicién ilustre, él quedara famoso en el
mundo y mis deseos premiados.

Admira, en conclusién, que dos afios antes de su muerte,
cuando contaba Cervantes sesenta y siete de edad, y habia sido
testigo ya delrevuelo poético que enla Corte habian provocadolas
Soledades, albergue todavia esperanza de fama para su poemay de
premio para sus deseos, que no son otros que ser tenido por poeta.

I

El Viaje del Parnaso (1614) fue la tnica obra poética de
Cervantes que se imprimié exenta, pues la lirica cervantina
pertenecia hasta dicho libro a tres modalidades editoriales: o se
trataba de composiciones de circunstancias insertas en obras
ajenas, o bien de poemas que formaban parte de sus obras en prosa
o de sus piezas teatrales, o de otros poemas que fueron incluidos
en los florilegios titulados Cancionero (1580) de Gabriel Lopez
Maldonado y Jardin espiritual (1585) de Pedro de Padilla.

Del Viaje llaman la atencion varios aspectos que tiene que ver
con la circunstancia de su género y escritura, con el trasfondo
autobiografico, critico y satirico-burlesco que en el poema se
advierte, asi como la singular disposicion y estructura del libro. Se
trata de un largo poema, en tercetos encadenados, de 3.284
endecasilabos que concluye con un texto en prosa de unas 19
paginas en su edicién original y que se titula Adjunta al Parnaso,
texto que se firma el 22 de julio de 1614, esto es, s6lo cuatro meses
antes del tramite dltimo, el de la Tasa, que lleva fecha de 17 de
noviembre de 1614. La articulacién de este largo poema (casi el
doble deversos que la Fibulade Faeton de Villamediana, o algo mas
de 1.000 versos mas que las dos Soledades de Géngora juntas), a
partir de una estructura en ocho «capitulos» (307 versos el mas
corto, el VI; 565 el més largo, el IV), mas que ser el factor que
secuencie el contenido y los temas viene a ser —como veremos—
resultado estilistico de una pautada estrategia narrativa por parte
delautor. El Vigje tiene tanto que ver conlos géneros encomidsticos,
panegiricos y laudes como —asi se ha estudiado— con los modos
satirico-burlescos, la satira menipea, la parodia de los suefios
alegoricos 0 —cosa no tratada hasta el momento—- con una forma
poética barroca de relativo éxito durante el primer cuarto del siglo
y que podemos denominar relacién o procesion, y que en tantas



ocasiones exploté Villamediana como denuncia de la corrupcién
politica del entorno del Duque de Lerma.

Obviamente porsusingularidad dentrodelalirica de Cervantes,
y también debido al tema que trata (la poesia de su tiempo), el Viaje
es el poema del alcalaino que ha gozado de mayor atencion por
parte de la critica y desde fechas muy tempranas, pues ya uno de
los primeros biégrafos de Cervantes, el bibliotecario y bibliéfilo
Juan Antonio Pellicer y Saforcada (1738-1806) lo califica en 1778
como «ingenioso y satirico libro». Un siglo después, Menéndez
Pelayo lo considera «poema critico»; Américo Castro, por suparte,
lorebajaen El pensamiento de Cervantes (1925) ala categoria de mero
«inventario poético», y pareceres tan diversos como los de Ricardo
Rojas (que lo llama «epopeya bufa») y Francisco Marquez
Villanueva, para quiense tratade una «<sumareflexiva», sealternan,
como se verd, en la recepcién y lectura critica del poema durante
el siglo XX.

Otra cuestion de importancia, también notada y estudiada en
varios trabajos, es la relacion entre el «Canto de Caliope» de La
Galatea y el Viaje del Parnaso, enlo que pudiera entenderse como un
viaje cervantino de vuelta al tema presentado en sus origenes
literarios. Pudiera apliedrsele a esteretornolaintencién manifestada
por Juan de la Cueva en su Viagje de Sannio (1585, pero impreso en
1774), cuando, hacia el final del poema, anuncia esto:

Mas vendra tiempo en que mejore el canto
i con nueva labor se vea esculpido

entre los héroes qu’el purptireo manto

de Palas cobij6 contra el olvido;

i aora que dezir no puedo tanto

que no sea en suma, quede remitido

a la ocasién felice en que confio

que cumplido veré el afeto mio.

Advertia ya Vicente Gaos, hace treinta afios, en su edicion del
Viaje, que ésta ha sido obra por lo comtin muy mal entendida, y
gran parte de los caminos que la critica cervantina emprendio en
torno a esa época hanllevado -y estanllevando-a nuevas lecturas
y andlisis del poema que dejan a un lado o ignoran la escasa
tradicion critica sobre la lirica cervantina en la misma medida que
abandonan como tinico el discurso en torno a la calidad poética de
Cervantes.

oseuwreJ [9p alerA jap vingia) vup ‘vjaod ‘sajuvaia))

N
W



José Francisco Ruiz Casanova

~J
=

II

Antes de pasar aresumir brevemente la historia de la recepcién
critica de la poesia de Cervantes, debo referirme aunque de modo
sucinto al tema de las épocas poéticas o periodizacién de la lirica
de Cervantes. Fue José Manuel Blecua (bajo el seudénimo de
Joseph Claube) quien propuso en 1947 distinguir «dos épocas o
tres» en la poesia de Cervantes:

La primera, hasta 1585, aparicién de La Galatea, con marcadas
influencias de Garcilaso, Herrera y fray Luis; la segunda, de 1585
a 1605, época en que se produce la innovaciénbarroca, y la tercera,
de 1605 a 1616.

Tal planteamiento periodolégicono fue desarrollado por Blecua
en su trabajo ni tampoco ha sido seguido ni contestado por otros
autores posteriores, excepcién hecha de Jenaro Talens, quien
presenta sus dudas acerca de la utilidad critica de tales
delimitaciones, pues «son, de hecho, bastante similares y no
podria subrayarse mucho la divisién cuando vemos que, por
ejemplo, lo garcilasista es conscientemente utilizado, incluso como
citaenpoemasdelaterceraépoca». Después del estudio de Talens,
José Manuel Trabado Cabado, en el capitulo preliminar de sulibro
dedicado a La Galatea, capitulo en el que trata del tépico critico de
«Cervantes considerado como poeta», al hacer recuento de las
diversas aportaciones de la critica, sefala:

Enelanélisis de Blecua primalacronologia sobrela convencién
genérica. Me explico, Blecua estd mas pendiente de mostrar la
evolucién del petrarquismo de La Galatea hacia el Barroco del
Quijote, previa mediacién indudable de los sonetos burlescos
escritos a finales del siglo XVI, que de precisar en qué modo el
género al que pertenecia la obra condicionaba la esencia de la
poesia que incluia dentro de si.

Tanto Talens como Trabado tienen razén, parcialmente, en
manifestar sus objeciones a la tesis de Blecua, aunque podria irse
un poco mas alld, pues en realidad en Cervantes, como en los
poetas de la generacién o generaciones posteriores a la suya
(Gongora, Lope, Quevedo o Villamediana, por ejemplo), opera el
principio estético dela sintesis de géneros, modos, temas y métricas
tradicionales e italianistas y, en todos ellos, cuando se verifica un



giro estilistico -que puede denominarse barroco—éste toma o bien
la forma del adensamiento estilistico (semantico, sintactico,
retérico) al que de modo didactico damos el nombre de poesia
culta, obienadopta de unmodo global en el poema la totalidad de
recursos que, sumados, constituyenla parodia. Esa, creo,esunade
la diferencias fundamentales, por ejemplo, entre el «Canto de
Caliope» y el Viaje del Parnaso; y éste el sentido que debe darsele a
una apreciacion no desarrollada de Miguel Herrero Garcia:

Pudiéramos hasta decir que el Viaje del Parnaso es la Segunda
Parte del Canto de Caliope, en lo cual nos veriamos respaldados por
aquel apego que Cervantes manifesté siempre a rodar por los
mismos carriles, a no variar la punteria, a mantenerse en sus
posiciones tradicionales, cultivando los mismos temas, a la vez
que remozandolos y mejordndolos sucesivamente. Colocados en
esta posicion entrambos poemas, dirfamos que entre el Canto de
Caliope y el Viaje del Parnaso existe la misma homogeneidad del
asunto y la misma distancia de mérito que entre la Primera y la
Segunda partes del Quijote. Allihubosencillezde medios, candorosa
procesién de nombres de poetas, elemental artificio de engarce,
rutinaria sucesion de estrofas; es la sencillez de la Primera Parte
del Quijote. Esperad unos anos, salga a la luz el Viaje del Parnaso, y
aparecerd la invencion compleja; la accién movida; los rostros de
los poetas diferenciados y caracterizados; el cuadrosonsuslejanias
y sus primeros planos; el paisaje con su color y matiz, y sobre todo,
la intencién complicada, escurridiza, proteica: es la Segunda Parte
del Quijote.

CERVANTES: LA RECEPCION CRITICA DE SU OBRA POETICA

A pesar de que la poesia tuvo una presencia constante en la
vida como autor y como lector de Cervantes, y de que ademas de
sus composiciones liricas son multitud los pasajes de sus obras
(tanto enlasnovelas como enlas dramaticas) enlos que Cervantes,
por boca de algtin personaje, reflexiona acerca de la Poesia, los
poetas o las calidades de una y de otros, muy pronto la critica
cervantina repitié una y otra vez sus dudas respecto de la calidad
estética de la poesia del autor e incluso elevé dichas dudas a
categoria topica: sostener que dificilmente podia considerarse a
Cervantes poeta.

Quiza, como tantas veces se ha destacado —tanto para leerse de
modo literal como para entender en el texto la ironia cervantina o
el ejercicio de la captatio benevolentiae—, el terceto que aparece al

oseureJ [9p ale1A 1ap v4n323] vup) ‘vjaod ‘sajuvaiad)

q
a1



José Francisco Ruiz Casanova

~
(o))

comienzo del Viaje del Parnaso, descontextualizado y leido
literalmente, haya sido uno de los factores (casi una autocritica o
autoinculpacion) determinantes de tal parecer critico:

Yo, que siempre trabajo y me desvelo
por parecer que tengo de poeta
la gracia que no quiso darme el cielo.

La cuestion de si Cervantes fue o no fue poeta, abandonada ya
como motivo recurrente por la critica tras las apreciaciones de
Blecua en 1947 y Gaos en 1973, y la defensa —no sin algunos
reparos—que enunciara el argentino Ricardo Rojas en 1916 y 1935,
ha tenido una vida de, al menos, tres siglos. Y aunque en casi
ningun siglo ha sido opinién undnime (quiza cuando con mas
frecuencia se repitié fue en el XIX), lo cierto es que reparos —o
prejuicios—y elogios se han alternado desde 1591 hasta nuestros
dias.

El primer elogio de Cervantes poeta se halla en el poema «La
casa dela memoria», de Vicente Espinel, composicién recogida en
sus Diversas rimas (1591):

No pudo el hado inexorable avaro

por méas que usé de condicién proterva
arrojandote al mar sin propio amparo
entre la moral desleal caterva

hacer, Cervantes, que tu ingenio raro
del furor inspirado de Minerva

dejase de subir a la alta cumbre

dando altas muestras de divina lumbre.

Tras esta octava, el siguiente juicio —-no tan favorable— aparece
en una carta de Lope de Vega, fechada el 14 de agosto de 1604 y
dirigida «A un amigo de Valladolid», carta en la que, ademads, se
anuncia ya la proxima impresion de la primera parte del Quijote,
cuyos Privilegio, Tasa y Testimonio de Erratas estan datados entre
los meses de septiembre y diciembre de dicho afio. Escribe Lope de
Vega:

De poetas, no digo: buen siglo es éste. Muchos estan [en] cierne
para el afio que viene, pero ninguno hay tan malo como Cervantes
ni tan necio que alabe a Don Quijote.

Pudierareferirse el Fénix, al decir «estan en cierne», a la Primera



parte de las Flores de poetas ilustres de Esparia, recopilaciéon debida a
Pedro Espinosa y que se imprimi6 en la ciudad del Pisuerga en
1605. No obstante, tal parecer sincero o falso fue trocado por el
contrario—falso o sincero—afios después delamuerte de Cervantes
en El laurel de Apolo (1630), donde asegura que los «versos
diamantes» dieron a don Miguel «eternidad a su memoria», y en
La Dorotea (1632), donde lo sittia entre los grandes nombres de su
generacion (Figueroa, Herrera, Rufo, Ercilla, etc.). Otro puyazo
contra la vena lirica de Cervantes, esta vez pasado poco tiempo de
su muerte, es el que incluyé Esteban Manuel Villegas en sus
Erdticas o amatorias (1617), donde dejé dicho:

Iras del Helicon a la conquista
mejor que el mal poeta de Cervantes,
donde no le valdra ser quijotista.

En el siglo XVIII y, sobre todo, en el XIX, es el momento en el
que deljuego habitual de elogios y rivalidades entre poetas se pasa
a un juicio de factura critica, aunque casi siempre, por no decir
siempre, arbitrario y nada fundamentado en razones filolégicas o
poéticas. La critica contemporanea (desde Rojas hasta Trabado)
atribuyen gran parte de la responsabilidad del origen de las
objeciones de Cervantes como poeta a Manuel José Quintana, que
en 1805 sentencié «la incapacidad natural de Cervantes para
versificar» y a Manuel Fernandez Navarrete, en 1819, al tomar al
pie de la letra y descontextualizado el famoso terceto del Viaje del
Parnaso. A este recurso y parecer se sumardn Adolfo de Castro en
1857 (quien es autor de frases como «creo que Cervantes fue un
gran poeta [...] que ignoraba el modo de hacer buenos versos»);
Menéndez Pelayo, que en 1873 se limita a decir que los versos de
Cervantes «son inferiores a la prosa»; o Benedetto Croce, quien, en
un trabajo memorable y muy citado, se lamenta de que Cervantes
no hubiera escrito el Vigje en prosa. Algo del sustrato de este
asunto ya habfaadvertido eljovencisimo Menéndez Pelayo cuando
subrayaba el hecho de que el Quijote habia oscurecido «las demas
obras del autor», como asf ha sido en gran medida.

Si exceptuamos la defensa que de Cervantes poeta hace Rojas,
defensa no exenta de criticas negativas, por ejemplo, hacia el
«Canto de Caliope» (que considera «prosaico», de «versos
detestables» y detestable también «por su falta de melodia y de
color»), el grueso de los pareceres criticos de la primera mitad del
siglo XX (Américo Castro, Rodriguez Marin o Valbuena Prat,

oseure [9p aleIA jap vingoa) vup) ‘v3aod ‘sajuvalal)

7

~



José Francisco Ruiz Casanova

~
09]

principalmente) sostiene el axioma de Cervantes mal poeta, y sélo
Astrana Marin, en 1930, defiende mds con vehemencia que con
razoneslaalturalirica denuestroautor. Enestesentido,la verdadera
ruptura y cambio de orientacién, o su sugerencia, los aporta José
Manuel Blecua, en 1947, cuando plantea quela poesia de Cervantes
ha sido hasta entonces leida y analizada con prejuicio critico y que
merece la pena hacerlo con més detenimiento que el aplicado
hasta entonces. Blecua se alinea, de este modo, en la defensa de la
obra lirica cervantina, cual antes habia hecho Ricardo Rojas, y con
razones muy semejantes, lo cual no fue todavia suficiente, pues
s6lo un afio después, Gerardo Diego, en su trabajo «Cervantes y la
poesia», sostuvo que «Cervantes no fue el gran poeta que soné»,
principalmente por las dificultades manifiestas en el plano
prosoédico, y que, en definitiva, «es un poeta arcaico, retrasado, y
ésta es una de las causas de su fracaso». Quiza, en este orden de
cosas, cabria ampliar la advertencia y solicitud tedricas de
Menéndez Pelayo y no sélo no comparar las obras liricas de
Cervantes con el Quijote sino tampoco comparar al poeta que fue
con los autores nacidos en las décadas de 1560 6 1580. Incluso Luis
Cernuda, casi siempre fino y agudo lector y critico, en 1962, no
duda de la condicién de poeta de Cervantes, pero duda si el autor
fue o no poeta en verso o, en cambio, sélo fue poeta en su prosa; y
para ello retoma el terceto archicitado del Vigje y termina su
excurso asegurando que Cervantes aporté tan poco al lenguaje
poético y a la poesia de su tiempo como Lope de Vega, ya que ni
uno ni otro son poetas esenciales para entender la trayectoria dela
lirica espafiola, y si lo son, en cambio, Garcilaso, Géngora y
Bécquer.

Terminaré la revisién de este asunto critico sin necesidad de
agotar todas las muestras de argumentos repetidos o matizados
que han ido vertiéndose en los tltimos afios. Si los trabajos de
Blecua y de Rojas supusieron un cambio al tratar el tema, el de
Vicente Gaos titulado «Cervantes, poeta» (1971, en realidad
anterior), que habria de servir después como prélogo para su
edicion del Viaje del Parnaso (1973) y, sobre todo, ya en 1990, el
estudio que Marquez Villanueva realizé sobre el poema-libro
cervantino arrumban ya definitivamente del nivel de categoria
estética este asunto: en palabras de este tultimo, se trata de un
«problema artificial». Y asi los trabajos de Gracia, Schwartz,
Lokos, Rivers o Riley plantean ya nuevas vias de lectura e
interpretacion del poema.

Hay que decir, no obstante, que el Viaje del Parnaso ha gozado



de una presencia continuada, en lo que hace a ediciones, y que
desde la primera, de 1614, hasta la mds reciente, de 1997, suman
(entre ediciones exentas, integradas en voliimenes que recogen
otras obras cervantinas o en las diversas Obras completas) no
menos de cincuenta.

UNA LECTURA DEL VIAJE DEL PARNASO

I

El Viaje del Parnaso, largo poema en tercetos de 3.284 versos,
que Cervantes debié de concluir en 1612, y que imprimio dos afios
después, tras anadir la Adjunta en prosa, es dentro de la obra lirica
de este autor el texto que ha merecido mayor atencién por parte de
la critica,aun cuando muchos de tales discursos criticos, incluso en
fecha muy reciente, comienzan con el lamento acerca de la
desatencién que el poema ha sufrido a lo largo de los tiempos.

Esta obra cervantina, sin parangén dentro del corpus de sus
obras, es, de hecho, unarevisién-y una continuacién-de unmodo
lirico y tematico que presenta sus antecedentes mas inmediatos en
Juan de la Cueva y también en el Canto de Caliope del propio
Cervantes. El poema declara desde el comienzo su fuente mas
directa, que no es otra que el Viaggio in Parnaso (1582) de Cesare
Caporali. Y nosélo sefiala su fuente aqui, sino que también, un afio
antes, en el «Prélogo al lector» de sus Novelas ejemplares, y en la
linea de sus ulteriores autorretratos personales y literarios, habia
escrito:

Este digo que es el rostro del autor de La Galatea y de Don
Quijote de la Mancha, y del que hizo el Viaje del Parnaso, a imitacion
del de César Caporal Perusino, y otras obras que andan por ahi
descarriadas, y, quiza, sin el nombre de su duefio.

Como sefiala Rivers, la obra de Caporali —al que bien pudo
conocer Cervantes en Napolesen1574-1575—perteneceala tradiciéon
del capitolo satirico o burlesco, y su proyeccion literaria continta
en el siglo XVII en las obras de Giulio Cesare Cortese, Viaggio di
Parnaso (1621)—dedicado a Diego Hurtado de Mendoza-y Raggugli
di Parnaso (1612-1613), de Traiano Boccalino, tal y como ya ilustrara
Croce.

Respecto de los antecedentes espafioles inmediatos, y dejando
porahoraaunlado el Cantode Caliope, la critica ha sefialado el Viaje

oseure ] [ap alerp jap vinjgoa) vup) ‘vjaod ‘sajuvaial)

7

\O



José Francisco Ruiz Casanova

oo
)

de Sannio (1585), de Juan dela Cueva, que Cervantes pudiera haber
conocido a través de alguna copia manuscrita (no se imprimio
hasta 1774), aunque quizd el poema cervantino se halle mas
proximo del Exemplar poético (1606) del poeta sevillano, pues con
esta composicion y no con la anterior es con la que el Viaje
cervantino comparte dosrasgos comunes fundamentales:lamateria
delaquetrata el texto (la poesia y los poetas) y lamétrica (el terceto
encadenado, que es también la estrofa del poema de Caporali y no
asi del Viaje de Sannio, escrito, al igual que el Canto de Caliope cer-
vantino, en octavas). No perdamos de vista este tltimo rasgo —la
métrica del Viaje en tercetos—, pues a ello habra que volver, ya que
serevela como unelemento principalisimo del andlisis del poema.
Junto a las obras de Caporali y Cueva se citan también como
posibles antecedentes conocidos por Cervantes el «Canto de Turia»
en la Diana enamorada (1564) de Gil Polo, y la Jerusalén conquistada
(1609) de Lope de Vega.

Es parecer aceptado undnimemente por la critica que sélo de
forma muy prudente puede considerarse el Canto de Caliope como
explicacién filogenética del Viaje del Parnaso. Aunque ambos
poemas traten del mismo asunto, casi treinta afios separan la
escrituradeunoy otro; y asi, mientras que el «Canto» es considerado
sin mds un poema encomidstico o laudatorio, con vocacién lirica
de ser inscrito dentro de un estilo sublime o elevado (de ahi su
métrica, en octavas, que también utiliza Cueva en el Viaje de Sannio
y la poesia durea en general para materias de cardcter histérico o
mitolégico, cual es el caso de las fabulas mitolégicas), del Viaje se
extraen otros perfiles estéticos y liricos que hacen del poema una
sintesis de géneros, formas, modos y temas. Cuando Miguel
Herrero, al prologar su edicion, ya en los afios sesenta, diga que
uno y otro poema cervantino guardan entre si la misma relacion
que la primera con la segunda parte del Quijote y considere el Viaje
«segunda parte del Canto de Caliope», en absoluto esta insinuando
el autor que el poema cervantino sea «mera» continuacién de las
octavasinsertas en La Galatea, de igual modo que la segunda parte
de la historia del hidalgo manchego sélo en algunos términos
puede ser considerada continuacién de la primera. Como ya
zanjara Jenaro Talens en 1987, «su finalidad no fue, sin lugar a
dudas, duplicar en época diferente el intento llevado a cabo con el
Canto de Caliope». También Ellen D. Lokos, autora del estudio mas
exhaustivo y reciente (de 1991) sobre el Vigje, se muestra reticente
con la tendencia critica que ha querido identificar ambos poemas
cervantinos. Por ultimo, partiendo en este caso de La Galatea y del



Canto de Caliope pues, Trabado Cabado insiste en su libro en que
«las tradiciones en las que se insertan uno y otro [poema] son muy
distintas». Y no sélo las tradiciones temaéticas, hay que enfatizar,
sino también la correlacién entre asunto, tono y métrica de los dos
poemas cervantinos.

IT

Veamos ahora, a modo de sintesis, cuales han sido los puntos
de vista adoptados y los temas tratados por la critica al leer y
estudiar el Viaje del Parnaso. Esquemdticamente podriamos cifrar
en tres las vias de analisis que la recepcién critica del Parnaso ha
desarrollado, como eje principal y como lectura global, desde el
siglo XVIII hasta la actualidad:

1) LA LECTURA DE LA TOTALIDAD DEL POEMA COMO OBRA SATIRICA.

Ya Pellicer y Saforcada, en 1778, considera el Viaje «libro sati-
rico». Desde tal apreciacién hasta los estudios mds recientes (los
escritosenladécada pasada) sehainsistido tantoenlasintenciones,
satirica, burlesca, parédica o irénica, como en la filiacién genérica
del poema. A comienzos del siglo XX, Rojas ya lo consideraba
«obra bufa», «poema satirico» y «epopeya burlesca»; sus califica-
ciones del poema, como las de tantos otros criticos posteriormente,
se apoyan en prioridades criticas cuales son el tema y el contenido
del texto o la incontestable ironia del autor alcalaino; en ese mismo
orden de cosas, esto es, el del comentario sobre la «intencién» o el
«tono» del Vigje, Blecua también destaca sus rasgos ironico y
burlesco, al igual que Herrero Garcia, quien lo asocia a «la moda
de las fabulas en forma burlesca».

Es a partir de las sucesivas lecturas de Rivers (es decir, desde
1970) cuando la critica cervantina, sin abandonar totalmente las
difusas o no siempre fundamentales categorias del «tono» y de la
«intenciéon», comienza a fundamentar la tesis de la parodia, la
burla y la satira en la adscripciéon genérica del Viaje. Asi, por
ejemplo, Rivers lo considerara en un principio «poema épico-
burlesco», al igual que Gaos, quien lo define como «epopeya
burlesca de las ilusiones y vanidades del hombre». El progreso
hacia una mayor precision critica de esta corriente tiene, en sendos
trabajos de Marquez Villanueva y Schwartz, ambos de 1990, un
tercer escalon: la consideracién del Vigje como satira menipea o

oseureJ [9p 3leIA jap vanyoa) vup) ‘v1aod ‘sapuvaia)

0 o]
—



José Francisco Ruiz Casanova

Q0
N

poema de ascendencia lucianesca, asunto éste sobre el que han
insistido muchos otros trabajos después de dicha fecha,
principalmente Lokos (1991); denuevoRivers (1991); Close (1993),
que lo asocia con la satira horaciana; asi como también, en la
vertiente lucianesca, Ruiz Pérez (1997) y Socrate (1998), entre
otros.

2) LECTURA DEL POEMA COMO OBRA DE CRITICA LITERARIA, CRONICA O
INVENTARIO.

Menéndez Pelayo, en su breve y juvenil trabajo «Cervantes
considerado como poeta» (1873), aunque no comenta el Viaje, lo
define como «elegante poema critico»; Américo Castro, por su
parte, sélo lo considera «inventario poético». Estos, podriamos
decir, son los dos extremos de toda una serie de pareceres criticos
que entienden el Viaje como una recensio critica de la poesia de la
segunda mitad del siglo XVI y primeros afios del XVII; incluso
Martin de Riquer (1970) abunda en el cardcter puramente critico e
informativo del texto cuando se refiere a él:

El poema de Cervantes, que dista mucho de tener un valor
literario intrinseco, es interesante por la informacién y juicios que
nos da de los escritores de la época.

Y asi, con matices o insistiendo mas en el caracter deictico (de
catdlogo) o critico del Viaje, las apreciaciones de Talens, Gracia,
Rosa Mussons o Schmidt abundan en esta lectura.

3) LECTURA DEL POEMA COMO AUTOBIOGRAFIA.,

Desde el trabajo de Croce, de 1899, viene insistiéndose tanto en
la motivacién como en el cardcter autobiograficos del Viaje del
Parnaso. El episodio histérico concreto es el del nombramiento de
D. Pedro Ferndndez de Castro, Conde de Lemos, como Virrey de
Napoles, quienasu vez distinguié como secretario suyoa Lupercio
Leonardo de Argensola. Algunos poetas como Cristébal de Mesa
o Gdngora se hicieron eco en sus composiciones dela partida hacia
Italia del Conde en 1610; y bajo la proteccién de este mecenas (tal
y como han estudiado Croce, Green, Sanchez y King) se desarroll6
durante aquellos afios (hasta la caida de Lemos en 1617), la
actividad de la Academia de los Ociosos, por ejemplo. Como ya
recogiera en su trabajo Green, Lupercio Leonardo eligid, para la



corte poética napolitana de Lemos, a Antonio Mira de Amescua,
Gabriel de Barrionuevo, Antonio de Laredo, Francisco de Ortigosa
y al hijo de su hermano Bartolomé, llamado Gabriel Leonardo de
Albidn, ademas, obviamente, de Bartolomé Leonardo. Mds tarde
se uniria a dicha corte el Conde de Villamediana, que también
perteneceria—junto a Guillén de Castro y Diego Saavedra Fajardo-
a la Academia de los Ociosos. Fruto de la actividad lidica y
literaria de tal Academia fue el «Cartel de untorneo», que firmaria,
entre otros, el autor dela Fibula de Faeton y que edité en el apéndice
de su Poesia inédita completa (1994).En el capitulo III del Viaje (vv.
175-180 y 184-189), siéndole solicitado a Cervantes que dé un
recado a los «Lupercios», recado de Mercurio, aquél responde que
mejor vaya otro «mds grato a los hermanos», pues:

— Que no me han de escuchar estoy temiendo,
le repliqué, y asi el ir yo no importa,

puesto que en todo obedecer pretendo.

Que no sé quién me dice y quién me exhorta
que tienen para mi, a lo que imagino,

la voluntad, como la vista, corta.

Y sigue:

Pues si alguna promesa se cumpliera

de aquellas muchas que al partir me hicieron,
lléveme Dios si entrara en tu galera.

Mucho esperé, si mucho prometieron,

mas podia ser que ocupaciones nuevas

les obligue a olvidar lo que dijeron.

Sobre esta lectura autobiogréfica, que entiende con mayor o
menos intensidad el Viaje como una respuesta al hecho de que los
Argensola ignorasen a Cervantes para el viaje a Napoles —o no
cumpliesen su palabra o promesas— han incidido los trabajos de
Rodriguez Marin (1935), Azorin (1944), Rivers (1970 y 1991),
Canavaggio (1981), Stagg (1988), Gracia (1989) y Riley (1994), y, en
menor medida, otros muchos.

I

Como ya he dicho, el Viaje del Parnaso se estructura en 8
capitulos y un total de 3.284 versos endecasilabos, a los que se
suma una Adjunta del Parnaso, al final y en prosa. La critica ha
estudiado comparativamente el Vigje y el Canto de Caliope tanto

osewreJ [9p ale1A 1ap vangoa) vup) ‘vjaod ‘sajuvaia’)

Qo
(O8]



José Francisco Ruiz Casanova

0
H~

desde el punto de vista del tema y contenido de ambos poemas (la
poesiay poetas en tiempos de Cervantes) como, para distinguirlos,
a partir de la muy diversa adscripcién genérica que de uno y otro,
respectivamente, puede hacerse: esto es, mientras que el Canto es
considerado dentro de la ortodoxia de la tradicién encomiastico-
laudatoria o panegirica, el Viaje se relaciona con géneros y formas
de la sétira, lo irénico y lo burlesco, analisis —en este caso— que se
deriva tanto del contenido y tono del poema como de las muchas
vecesatribuidas «amargura intelectual» o «desilusién» cervantinas
respecto del mundillo literario y de sus contempordneos.

Ni una ni otra lectura han tenido en cuenta que mientras
Cervantes emplea la octava real para su Cantfo, compone, sin
embargo, el Vigje en tercetos encadenados. Algunos, incluso,
como Croce o Gerardo Diego —y antes Quintana o Rodriguez
Marin- llegarian a preguntarse por qué Cervantes no escribi6 el
Viaje en prosa. Gaos fue uno de los pocos comentaristas del Vigje,
sino el inico, que se detuvo en la métrica del poema, y aunque su
argumento critico principal fue que Cervantes reducia —con el uso
del terceto encadenado— «a comtn denominador» a todos los
poetas citados y que, por lo tanto, el terceto cumplia con la funcién
satirica de ser «traduccién expresiva de la mediania de tales
autores», no obstante no echaba en falta (de hecho, nicita) la octava
y desestimo el uso de la silva, que, en cambio, empleé Lope de
Vega en su Laurel de Apolo. En el extremo opuesto, Inamoto
presentaba, hace diez afios, su propuesta de trabajo, basada en el
«analisis formal de la versificaciéon de Cervantes», desde una
perspectiva ortoldgica; y, desde un punto de vista tedrico y
estadistico, el reciente y espléndido libro de Dominguez Caparrés,
(2002) ha contribuido mucho a compensar una desatencion critica
de la que ya se quejara (y que no abordd) Rojas. Pero el libro de
Dominguez Caparrds tampoco trata de la métrica cervantina en
tercetos encadenados, que utilizé en varias partes de La Galatea, en
el «Elegia al Cardenal Diego de Espinosa» y en la atribuida
«Epistola a Mateo Vazquez», amén del Vigje. S6lo Marquez
Villanueva (1990) y, con él, Sevilla y Rey Hazas en su edicién del
Viaje (1997), ensayanla tesis de quela elecciéon del terceto tiene que
ver con un sentido ético ultimo del poema. Aquél considera el
terceto «propio dela poesia mas reflexiva», en detrimento de «la
octava rima que venia prefiriendo la literatura académica sobre
estos temas».

Quizd, en este particular, deberian tenerse en cuenta un
observacion que ya he hecho y otra nueva que presento ahora:



1) Puesto que Cervantes habia escrito en octavas el «Canto de
Caliope», mas que para evitar la repeticion formal o el recuerdo de
este poema, parece que la determinacién de utilizar ahora el
terceto encadenado pueda tener que ver —y asi habria que
estudiarlo— bien con el ajuste del poema al modo poético de la
procesion o relacion, bien con un propdsito narrativo no exento, por
otra parte, decomponenteirénico. Dehecho, ese «xempleo mecénico
del terceto», que ya desmiente Gaos, propicia otro mecanicismo
que no puede considerarse de modo negativo, y que no es otro que
la alternancia, el uso de las estructuras binarias (tan propio de la
poesiadeaquellos afios) y, sobre todo, el esquema formal mas apto
y que mejor se ajusta a la relacion.

2) Laotra via de una futura investigacion deberia apuntar en
dos direcciones: por una parte, el posible caracter de Epistola que
puede (y creo debe) atribuirse al Viaje del Parnaso; por otra, existe
enlaestructura del poema en capitulos o partes—exceptoenlas dos
ultimas—una concepcidonnarrativo-escénica muy marcada, puesto
que los cinco primeros capitulos terminan con férmulas deicticas
o de apelacién con las que se anuncia o introduce el capitulo
siguiente: «yo dije desta suerte», en el primero; «mas oigan lo que
dijo», en el segundo; «le dije lo que oira el que gusta/ saber, pues
la tercera es acabada,/ la cuarta parte desta empresa justa», en la
tercera; «mas no se espere que yo aqui la escriba,/ sino en la parte
quinta...», en la cuarta; y «mil cosas/ que de contallas mi palabra
empeno», en la quinta. El capitulo sexto, que introduce el suefio
del séptimo, no ofrece indicacién alguna, pues es al comienzo de
éste cuando Cervantes invoca a la Musa, lo cual, por otra parte, le
exime de cerrar del modo habitual dicha parte, a la que se enlaza
como ultimo episodio el capitulo octavo.

IV

La otra cuestién, de suma importancia para el andlisis y nueva
lectura que del Viaje propongo, eslarelativa a la estructura de este
poema o epistola-libro. Me refiero, principalmente, al hecho de
que el libro presente texto en versos (los mas de 3.000 del Viaje) y
un texto en prosa, la Adjunta del Parnaso, que consta, a su vez, de
tres partes: el didlogo de Cervantes y Pancracio de Roncesvalles,
la carta de «Apolo Délfico a Miguel de Cervantes Saavedra» vy,
como se dice, «en papel aparte», los «Privilegios, ordenanzas y
advertencias que Apoloenviaalos poetas espafioles». Ya Valbuena
Prat consideraba la Adjunta, en su Historia de la literatura espariola

osewreJ [9p 3le1p jap vianyoa) vup ‘vjaod ‘sajuvaia))

0]
(6]



X José Francisco Ruiz Casanova

de 1937, texto «de sabrosa prosa, de excelente estilo y de
extraordinario valor personal», sin detenerse mas en ella; Gracia
leatribuia una «funcién recopiladora», mientras que Rivers (1991)
sefialaba su ambigiliedad e intertextualidad genérica y
autobiografica; Close (1994), el que sea estrategia cervantina de
«autoproyeccion». Para Riley (1994), la Adjunta supone una cierta
dimisién o abandono, por parte de Cervantes, de su proyecto de
ser reconocido como poeta; Rivers (1994) cree que el texto es un
«epilogo» ylo considera «novelita o entremés, narracién y didlogo»;
del mismo parecer (la Adjunta como epilogo) son Sevilla y Rey
Hazas en su edicién. Por 1ltimo, Profeti cree que la Adjunta
responde al ejemplo de «ruptura barroca de las formas clasicas»,
pues pasa del verso a la prosa en el final del libro. De todas las
interpretaciones dela Adjunta quiza la iinica que realmente aporta
una lectura critica de su totalidad sea la de Finello, aun cuando
practique dicha lectura sobre el texto mismo y no respecto de su
relacion con el verso o de su insercion al final del libro. Este autor
lee la Adjunta como arte poética de sesgo horaciano, cuestién ésta
a la que volveré enseguida.

No deja de extrafiar que nadie, al referirse o comentar la
Adjunta, ni Rodriguez Marin ni Herrero Garcia en sus minuciosas
y muy anotadas ediciones criticas, haya sefialado lo que paso a
destacar. Basta con consultar copia de la primera edicién del Viaje
del Parnaso (Madrid, Viuda de Alonso Martin, 1614), de donde
parten casi todas las ediciones modernas, para comprobar que la
esmerada impresiéon de los 80 folios que componen el texto
cervantino tienen siempre, en el margen superior del verso o
pégina izquierda la leyenda Viage del Parnaso, mientras que en el
recto (o paginaderecha), laindicaciéndel capitulo correspondiente.
Pues bien, el poema en endecasilabos (el Vigje) concluye en el folio
70v. y, en ese mismo folio, bajo titulo en mayuscula, se inicia la
Adjunta: de aqui en adelante (fols. 71r-80r.), todos los rectos, a
excepcion del 78, que contiene errata al repetir Viage del Parnaso,
presentan la leyenda Capitulo octavo. Es claro que la preocupacion
tipografica de Cervantes no llegd, en absoluto y en ninguna de sus
obras, a la obsesion de su bienamado Herrera; pero ;no se
desprendera de esto que la Adjunta, a pesar de ser escrita dos afios
después y en prosa, fue concebida por Cervantes como texto
integrado en el octavo capitulo no ya del poema sino del libro?

Si aceptamos la Adjunta como parte del capitulo octavo del
libro y si, ademds, comprobamos cémo el didlogo narrativo entre
Cervantes y Pancracio de Roncesvalles supone una ruptura en



cuanto al género (del verso ala prosa) perono enlo que haceal hilo
narrativo, pues es al cabo de unos dias del fin del viaje cuando don
Miguel se encuentra con dicho poeta; si, en definitiva, la prosa no
es mas, aqui, que férmula de transicién que introduce la prosa de
la carta de Apolo y su papel aparte con los «Privilegios», podria
entenderse, endefinitiva, y deberiainvestigarse con detenimiento,
que la parte en verso del libro es, también, epistola: la invocacién
de Apoloenel v.77 del primer capitulo, el uso del terceto e incluso
estos versos, que siguen al famoso terceto en el que Cervantes se
pone en duda como poeta, pueden ser algunas nuevas vias para el
estudio del Vigje. Leemos en dichos versos:

quisiera despachar a la estafeta
mi alma, o por los aires, y ponella
sobre las cumbres del nombrado Oeta.

Todas las ediciones que he consultado (Rodriguez Marin,
Herrero Garcia, Gaos y Sevilla y Rey Hazas) toman «despachar a
la estafeta» en su sentido figurado, esto es, sinénima de «a toda
prisa»;ninguno de estos editores admitenicontempla la posibilidad
de que deba interpretarse rectamente el sentido de la citada
expresion. Segun Garcia Berrio y Huerta Calvo, en Los géneros
literarios: sistema e historia (1992):

La comunicacioén cefiida de un yo-tii (vosotros) supone que se
puede transmitir, en forma intima, un pensamiento o una serie de
pensamientos acerca de alguna cuestion. La forma ha servido
desde sus origenes para la exposicién de alguna materia de indole
didactica o doctrinal; piénsese en la Epistola ad Pisones, de Horacio.

Claudio Guillén, por su parte, al analizar la «Epistola a Boscan»
de Garcilaso, establecié que enel poema se conjugan tres estructuras
genéricas: la epistolar, la elegiaca y la satirica. Segtin Guillén, que
haestudiado en varias ocasiones este texto y los géneros epistolares
en general:

Lo propio de la epistola en verso es que se manifiesta e
introduce a simisma como escritura, como correspondencia escrita,
indicando al final, por ejemplo, la fecha en que se redacta, o al
principio el nombre del destinatario, o declardndose como carta.

Subrayo, pues, que éstaes unainvestigacion que deberallevarse
a cabo: no s6lo —como ya ha hecho Finello (1987)- asociar la

osewreJ [9p ale1A jap vanjoa) vup) ‘v3eod ‘sajuvaia)

o]
~



José Francisco Ruiz Casanova

0
o]

Adjunta con el Arte Poética de Horacio, sino también ésta con la
totalidad del Viaje cervantino.

\Y%

La debatida cuestion referente al género del Viaje del Parnaso,
sise tiene en cuentaal menos provisionalmente su caracter epistolar,
debe abordarse, pues, mas bien en la direcciéon que los ultimos
trabajos sobre el poema han ido sefialando. Es decir, frente a
quienes consideraron el Vigje de un modo univoco como catdlogo
encomidstico, poesia laudatoria o composicién de cardcter critico,
diversas aportaciones recientes —como las de Gracia, aunque
cefiidas méas bien a la «intencién del poema»—, o las de Lokos, Roca
Mussons, Rivers, Socrate y Gutiérrez, principalmente, han
ensayado una lectura de la obra cervantina como sintesis de
formas, modos, temas y géneros. Y asi, al género encomidstico o
laudatorio selesumanahoralas modalidades del satirico-burlesco
(tanto en el tema épico como en el mitolégico), los procedimientos
del poema alegérico, de la tradicién onirica (estudiada
recientemente por Gémez Trueba, aunque no incluye en su libro
el Viaje del Parnaso) y la satira menipea (tesis sobre la que se ha
insistido mucho a partir del articulo de Schwartz), a los que cabria
anadir la técnica epistolar, el modo poético de la relacion o procesion
y la concepcién narrativa que informa de la estructura externa del
texto.

De la adscripciéon puramente garcilasista de la poesia de
Cervantes ha ido pasandose, progresivamente, al reconocimiento
de rasgos manieristas o barrocos, sobre todo en sus composiciones
ultimas —entre las que hay que contar el Vigje—y que llevaron, por
ejemplo, a Herrero Garcia a sentenciar lo siguiente:

Estas audacias del espiritu critico de Cervantes dan a su obra
un cardcter innovador tan grande, que bien puede asegurarse que
la poesia del siglo XVI parte lindes con la del XVII en el Viaje del
Parnaso. Aquise cierra el ciclo del garcilasismo y se declara abierto
el ciclo del barroquismo en todo su dominio.

No debe olvidarse, no obstante, que una cosa es que se cierre
un ciclo poético, como dice Herrero, y otra distinta que nazca uno
nuevo a partir de un autor o de una obra. Y, en este sentido, por
mucho que queramos encarecer el mérito del Viaje del Parnaso,
quien dota a la lengua espafiola de una expresion lirica moderna
es, sin ningtin género de dudas, Géngora y, sobre todo, con las



Soledades. Ahora bien, en cuanto al sentido de la composicién,
como acertadamente estudian Sevilla y Rey Hazas en su edicién
del Viaje, es obvio que Cervantes dota el poema de «un sentido
barroco de la unidad, esto es, de la unidad en la complejidad».

De hecho, la labor de sintesis cervantina de corrientes poéticas
y de herencias del pasado es, también, una sintesis que alcanza su
teoria —ademas de su practica— poética. Gaos incluye en apéndice
de su edicién del Vigje una seleccién amplia de pasajes de las
diferentes obras cervantinas en los que su autor define o trata de
la poesia: aparecen en los pasajes de La Galatea o del Quijote
apreciaciones tedricas sobre la bucélica y el idealismo amoroso
neoplaténico; en sus péaginas se lee aquel famoso simil que
emparienta la Poesia con una doncella, y tanto en este famoso
discurso de la segunda parte del Quijote (II, xvi) como en La
Gitanilla o en Persiles se repite esta idea y otra: la del «poeta
nascitur»,que,junto conlodichoen Ellicenciado Vidriera («<admiraba
y reverenciaba la ciencia de la poesia, porque encerraba todas las
demads») representan lo maés significativo de su corpus tedrico.

Por lo que llevo dicho hasta ahora, y aunque no pueda
detenerme en tan relevante asunto, desarrollado en gran medida
por Porqueras Mayo (1991), Lokos (1991) y Finello (1987), podra
aceptarse sin incomodo que la teorfa y la practica poéticas de
Cervantes suponen una sintesis de corrientes liricas y tedricas
clasicas e italianas. Cervantes se nos muestra, en su practica
poética, virgiliano, neoplaténico, petrarquista, garcilasista,
horaciano y lucianesco; no obstante, su teoria tiene, basicamente,
dos veneros: el horacianismo de la Epistola ad Pisones y el
aristotelismo de la Poética y de los comentaristas que vivieron en
tiempos de Cervantes (Lépez Pinciano, sobre todo). Y es, como se
vera, su aristotelismo —estudiado por Riley en su ensayo clasico
Teoria de la novela en Cervantes (1962)— uno de los motores, si no el
principal, de ese tesén mantenido por Cervantes en todos y cada
uno de los prélogos de sus udltimas obras (Novelas Ejemplares,
Comedias y Entremeses y Persiles) y de, también, que se presente el
Viajedel Parnaso como uniltimo esfuerzo para que leseareconocida
su calidad de poeta: en este sentido, Close (1993) ha desarrollado
ya su tesis de la «autoproyeccién» cervantina.

CONCLUSIONES Y CODA

Partiendo de la presencia constante, en toda la obra literaria
cervantina, de la poesia, y dela determinacién que el autor mostré
a lo largo de toda su vida por alcanzar el reconocimiento como

oseure [9p ale1A jap vangoa) vun ‘viaod ‘sajuvaia))

o9}
O



José Francisco Ruiz Casanova

\O
-}

poeta (no solo el reconocimiento literario, que alcanzd y pudo
gozar tras laimpresion de la primera parte del Quijote), he preten-
dido, en lo que hace al Vigje del Parnaso, plantear dos asuntos:

1) La recepcion critica de Cervantes como poeta se inicia con
sus contemporaneos (Lope de Vega, Villegas, etc.) y los propios
pareceres del autor, y sigue con una tradicion critica que ocupa ya
tres siglos, del XVIII al XX. Probablemente si la tinica obra poética
larga impresa en vida del autor no hubiese sido el Viaje del Parnaso
sino, por ejemplo, una fabula mitolégica, probablemente —digo-
muchas de las cuestiones aqui presentadas nunca se hubieran
planteado; es mds, con toda seguridad, la lectura critica que
hariamos hoy en dia del «Canto de Caliope» estaria mas sujeta a la
circunstancia de que, perteneciente el poema a los inicios liricos
del autor, Cervantes no otra cosa pretendia con él que practicar un
elogio de la poesia de su tiempo y, como consecuencia, darse a
conocer como poeta. Peroelhecho de queal final desuvidaescriba
e imprima el Viaje del Parnaso obliga a una consideracién global
(una relectura) de toda la trayectoria poética de Miguel de
Cervantes, de su practica y de su teoria poéticas y del lugar que
ocupd —o que hubiera querido ocupar—en el panorama de la lirica
de su tiempo. Asimismo, dicho lugar es un espacio de transito
estético entre la herencia garcilasista y petrarquista de sus
comienzos, ala quesigue suestima por Herrera, Lainez y Figueroa
(sus verdaderos contemporaneos), y la ascensién de una nueva
poética culta, puesnodebe olvidarse que el Vigje es contempordneo
delairrupcionestética que enla Corte suponen el Polifenno y, sobre
todo, las Soledades de Géngora. De algtin modo, pues, la poesia de
Cervantes opera, a lo largo de sus mds de cuarenta afios de vida,
en una suerte de extraterritorialidad estética: demasiado tarde
para ser sdlo garcilasista, demasiado falto de recursos como para
seguir la senda de Algunas obras (1582) de Herrera, y demasiado
tarde también como para asumir o hacer suya la estética culterana
del XVIL

2) Granpartedelatradiciéncriticasobrelapoesiade Cervantes
ha partido de ciertos prejuicios estéticos —cuando no de inercias—
que s6lo desembocan en la reiteracion de interpretaciones que,
mas que lecturas criticas, son impresiones de lecturas urgentes. Al
igual que en el Quijote se presenta a su personaje, fundamental-
mente, como lector, del Viaje del Parnaso se infiere una imagen (o
personaje elidido) que es Cervantes poeta y Cervantes lector y
conocedor de la poesia de su tiempo. La sintesis de herencias
clasicas y modernas, tanto en su practica como ensu teoria poética,



y la pretension de la gloria aristotélica de que gozan los poetas
(desestimada ya dicha gloria en su vertiente dramética, como él
mismo reconoce, debido a la irrupcién de Lope de Vega), nos han
obligado a una nueva lectura del Viaje del Parnaso, tanto desde la
perspectiva horaciana o desde la hipétesis que nos llevaria a
aproximar el poema al género epistolar, como debido a su propia
estructura métrica (el terceto encadenado) y capitular, y al hecho
de que el libro se cierre con la Adjunta, texto en prosa que tradicio-
nalmente ha sido considerado como apéndice sin més del poema.
Nos quedarian por revisar algunos temas de no poca relevancia,
como porejemplolaconsideraciéndel Vigjenosélo como preceptiva
poética sino, también, como ejercicio critico, metapoético, y no
tanto para determinar los criterios de valor que aplica Cervantes
al elogiar e incluir a los poetas que retine como para determinar
con mas exactitud (no sélo desde la perspectiva de la sétira, como
hace Roca Mussons (1993) o dela autobiografia como hanilustrado
Canavaggio, Talens o Close, entre otros) la posicion del yo en
cuanto yo lirico del poema y trasunto del yo real. En este sentido,
el concepto de autoproyeccion, presentado por Close, o de
autoafirmacion, visible en casi todos los prélogos de sus obras
desde 1605 en adelante, debe facilitarnos la labor de insertar la
poesia tultima de Cervantes en el contexto de sus producciones,
justamente de aquellas por las que recibira mas elogios (Quijote y
Novelas Ejemplares) o en las que depositara sus tltimas esperanzas
(Persiles).

Un ultimo apunte: otra cuestion que la critica no ha tenido en
cuenta hasta el trabajo de Schmidt de 1996 (esto es, dos afios pos-
terior al Western Canon de Bloom, caprichos y signos de los tiem-
pos) es la relativa a la consciencia expresada por Cervantes acerca
de la seleccidon poética que opera en el Vigje: por dos veces en el
capitulo IV aparece el verbo canonizar (vv. 455y 491), lo cual, junto
con la adicién-correccion que supone la carta de Apolo, en la que
seincluyen por primera vez en el libro losnombres de Espinel y de
Quevedo (ausentes en el poema), puede suponer una nueva
revision y lectura del Viaje como ejercicio de critica literaria, punto
de vista éste que ha sido desestimado recientemente.

Todo este recorrido quiza se halle de la mejor de las formas
resumido en la Philosophia Antigua Poética (1596) de Alonso Lépez
Pinciano, aquel preceptista aristotélico cuya obra tan bien conocié
Cervantes:

Ninguna arte que la Poética es de las gentes més frecuentada

oseureJ [9p 3leIA jap vinyoa) vup) "vjaod ‘sajuvaia))

\O
e



José Francisco Ruiz Casanova

\O
N

y ninguna menos entendida por su dificultad. Esta alcanzaron los
filésofos antiguos y significaron, por la mucha solicitud que para
la aver pusierony por el grande premio que a ella depositaron, era
el trabajo subir al monte del Parnaso, y era el premio la corona del
laurel. [...]

La corona, sefior compariero, es la honra, a la cual muchas
vecessigue lainmortalidad delafama;ylasubida deste montealto
es el trabajo, ayuntado al natural ingenio.

BIBLIOGRAFIA

EDICIONES UTILIZADAS

Viajedel Parnaso,ed. de F. Rodriguez Marin, Madrid, C. Bermejo Impresor,
1935.

Viaje del Parnaso (Poesias completas, 1), ed. de V. Gaos, Madrid, Castalia,
1973.

Viaje del Parnaso, ed. de M. Herrero Garcia, Madrid, CSIC, 1983.

Viage del Parnaso. Poesia varias, ed. de E. L. Rivers, Madrid, Espasa Calpe,
1991.

Viaje del Parnaso, ed. de F. Sevilla y A. Rey Hazas, Madrid, Alianza, 1997.

OTRAS OBRAS DE CERVANTES (EDICIONES UTILIZADAS)

Poesias completas, 11, ed. de V. Gaos, Madrid, Castalia, 1981.

Canto de Caliope y otros poemas, ed. de ]. Talens, Madrid, Biblioteca Nueva,
2001.

La Galatea, ed. de ]. B. Avalle-Arce, Madrid, Espasa Calpe, 1987.

Novelas ejemplares, ed. de H. Sieber, Madrid, Catedra, 1988 (10" ed.), 2 vols.

Teatro completo, ed. de F. Sevillay A. Rey Hazas, Barcelona, Planeta, 1987.

Don Quijote de ln Mancha, ed. de F. Rico, Barcelona, Critica, 2001.

Los trabajos de Persiles y Sigismunda, ed. de J. B. Avalle-Arce, Madrid,
Castalia, 1969.

OTROS TEXTOS

CUEVA, ]. DE LA, Viaje de Sannio, ed. de J. Cebridn, Barcelona, Miraguano,
1990.

___ Exemplar poético, ed. de ]. M. Reyes Cano, Sevilla, Alfar, 1986.

GONGORA, L., Obras completas, ed. de ]J. Millé e I. Millé, Madrid, Aguilar,
1956 (4° ed).

Lorez PiNcIaNO, A., Philosophia antigua poética, ed. de A. Carballo Picazo,
Madrid, CSIC, 1973, 3 vols.

TassIs, ]. DE, CONDE DE VILLAMEDIANA, Poesia impresa completa, ed. de]. F. Ruiz
Casanova, Madrid, Catedra, 1990.
__, Poesia inédita completa, ed. de J. F. Ruiz Casanova, Madrid, Catedra
1994,

VEGA, L., Cartas, ed. de N. Marin, Madrid, Castalia, 1985.

ViLLegas, E. M., Erdticas o amatorias, ed. de N. Alonso Cortés, Madrid,
Espasa Calpe, 1969 (6 ed.).



EsTUDIOS (LIBROS Y ARTICULOS)

AsENSIO, |., «;Es Tirso ‘el otro” del Viaje del Parnaso de Cervantes?, Revista
Canadiense de Estudios Hispdnicos, X, 2, 1986, pags. 155-172.

AsTRANA MARIN, L., «Versos de Cervantes», en El cortejo de Minerva,
Madrid, Espasa Calpe, 1930, pags. 17-24.

AVALLE-ARCE, J. B., La novela pastoril espaiiola, Madrid, Istmo, 1974.

BLEcua, J. M., «Garcilaso y Cervantes», en Homenaje a Cervantes, Madrid,
Cuadernos Insula, 1947, pags. 141-150 (reed.: Sobre la poesia de la Edad
de Oro, Madrid, Gredos, 1970, pags. 151-160).

__, «La poesia lirica de Cervantes», en Ibidem (con el seudénimo de
JoserH CLAUBE), pags. 151-187 (reed.: Ibidem, pégs. 161-195).

CANAVAGGIO, ]., «La dimensién autobiografica del Viaje del Parnaso»,
Cervantes, 1-2, 1981, pags. 29-41 (reed.: Cervantes, entre vida y creacion,
Alcala de Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 2000, pags. 73-
83).

CastrO, A., El pensamiento de Cervantes (1925), ed. de]. Rodriguez-Puértolas,
Barcelona, Noguer, 1980.

CastrO, A. DE, «Cervantes, ;fue o no poeta?», en Poetas liricos de los siglos
XVIy XVII, ed. de A. de Castro, Madrid, BAE, 1857, pags. IX-XIIIL

CEerNUDA, L., «Cervantes, poeta» (1962), en Prosa completa, ed. de D. Harris
y L. Maristany, Barcelona, Seix Barral, 1975, pags. 973-983.

CiriLLo Sirri, T., «Topografia fantastica e topografia reale nel Viaje del
Parnaso», en C. Romero Muifioz, D. Pini y A. Cancellier, eds., Attidella
V Giornata Cervantina (Venecia, 1995), Padova, Unipress, 1998, pags.
73-84.

CLosi, A., «A Poet’s Vanity: Thoughts on the Friendly Ethos of Cervantine
Satire», Cervantes, XIII, 1993, pags. 31-63.

Crock, B., «Due illustrazioni al Viaje del Parnaso del Cervantes», en
Homenaje a Menéndez Pelayo en el vigésimo afio de su profesorado, Madrid,
Libreria General de Victoriano Suarez, 1899, pags. 161-193.

Dieco, G., «Cervantes y la poesia», RFE, XXXII, 1948, pags. 213-236 (reed.:
Critica y poesia, Madrid, Jticar, 1984, pags. 73-98).

Diez FERNANDEZ, J. I., «<El soneto del Rufidn Arrepentido (en dos series)»,
Cervantes, XVII, 1, 1997, pags. 87-108.

Diez DE ReEVENGa, F. J., «Del entusiasmo al desengafio: en torno a la
aventura poético-heroica de Cervantes», en Rubén Dario en la métrica
espariola y otros ensayos, Univ. de Murcia, 1985, pags. 105-119.

____, «Petrarquismo en la lirica cervantina», Ibid., pags. 121-131.

___, «Teatro cervantino y lirica tradicional», Ibidem, pags. 133-161.

__«Cervantes poeta y su recepcién por los poetas de nuestro siglo»,
Boletin de la Biblioteca Menéndez Pelayo, LXXI, 1995, pags. 25-47.

DoMINGUEZ CAPARROS, J., Métrica de Cervantes, Alcala de Henares, Centro
de Estudios Cervantinos, 2002.

Ecipo, A., «El sosegado y maravilloso silencio de La Galatea», Anthropos,
98-99 (dedicado a Cervantes), 1989, pags. 85-89.

FERNANDEZ DE LA TORRE, J. L., «Cervantes, poeta de festejos y certimenes»,
Anales cervantinos, XXII, 1984, pags. 1-41.

oseure [ap ale1A jap vingoa) vup] ‘v3a0d ‘sajuvia))

O
w



José Francisco Ruiz Casanova

\O
W

___, «Historia y poesia: algunos ejemplos de la lirica ‘ptiblica” en
Cervantes», Edad de Oro, VI, 1987, pags. 115-131.

FiNELLO, D., «Cervantes y su concepto de la fama del poeta», La Torre, 3-4
(nueva época), 1987, pags. 399-409.

Garcia BErrIO, A. Y HUERTA CALVO, ]., Los géneros literarios: sistema e historia,
Madrid, Catedra, 1992.

GoMmEez TrueBa, T., El suerio literario en Espafia. Consolidacion y desarrollo del
género, Madrid, Catedra, 1999.

GonzALEZ, A., «Cervantes y los temas del Romancero», Actas del Tercer
Coloquio Internacional de la Asociacion de Cervantistas (Alcala de Henares,
1990), Barcelona, Anthropos, 1993, pags. 609-616.

Gracia GARcia, J., «Intencién y critica del Viaje del Parnaso: en torno a la
adulacion y la vanagloria», Anthropos, 98-99 (dedicado a Cervantes),
1989, pags. 81-84.

__, «Viaje del Parnaso: un ensayo de interpretacién», Actas del Primer
Cologuio Internacional de la Asociacién de Cervantistas (Alcala de Henares,
1988), Barcelona, Anthropos, 1990, pags. 333-348.

GreeN, O. T., «Literary Courtof Conde de Lemos», Hispanic Review,1,1933,
pags. 290-308.

GuiLLEN, C., «Los géneros epistolares», en Teorias de la historia literaria,
Madrid, Espasa Calpe, 1989, pags. 294-304.

_,«Laescritura feliz: literatura y epistolaridad», en Miiltiples moradas.
Ensayo de Literatura Comparada, Barcelona, Tusquets, 1998, pags. 177-
233.

__, «Entre la amistad y el amor: la Epistola de Garcilaso», en Entre el
saber y el conocer. Moradas del estudio literario, Valladolid, Fundacién
Jorge Guillén, 2001, pags. 69-97.

GuTierrez, C. M., «Ironia, poeticidad y decorum en el Viaje del Parnaso», en
A. Bernat Vistarini, ed., Volver a Cervantes. Actas del IV Congreso
Internacional de la Asociacién de Cervantistas (Lepanto, 2000), Univ. de
les Illes Balears, 2001, II, pags. 1043-1049.

Hens Perez, L. E., «Aspectos arevisar enla poesia de Cervantes: las poesias
sueltas», Actas del Tercer Cologuio Internacional de la Asociacion de
Cervantistas (Alcala de Henares, 1990), Barcelona, Anthropos, 1993,
pags. 601-608.

Inamorto, K., «La ortologia y la critica textual (hacia una edicién critica del
Viaje del Parnaso)», Actas del Tercer Coloquio Internacional de la Asociacion
de Cervantistas (Alcala de Henares, 1990), Barcelona, Anthropos, 1993,
pags. 595-599.

KinG, W. E., Prosa novelistica y academias literarias en el siglo XVII, Madrid,
Anejo X de la RAE, 1963.

Lewis GaLANES, A., «Cervantes: el poeta en su tiempo», en M. Criado del
Val, ed., Cervantes. Su obray su mundo. Actas del I Congreso Internacional
sobre Cervantes, Madrid, EDI-6, 1981, pags. 159-178.

Lokos, E. D., «<Ellenguaje emblematico en el Viaje del Parnaso», Cervantes,
IX, 1, 1989, pags. 63-74.



__,TheSolitary Journey. Cervantes’s Voyage to Parnassus, New York, Peter
Lang, 1991.

MANERO SoRrOLLA, P., « Aproximaciones al estudio del petrarquismo en la
poesia de Cervantes», Actas del Sequndo Coloquio Internacional de la
Asociacion de Cervantistas (Alcala de Henares, 1989), Barcelona,
Anthropos, 1991, pags.755-779.

MariN, N., «Una nota al Viaje del Parnaso», Anales cervantinos, XXII, 1984,
pags. 201-206.

MARQUEZ VILLANUEVA, F., «El retorno del Parnaso», NRFH, XXXVIII, 1990,
pags. 693-732 (reed.: Trabajos y dias cervantinos, Alcala de Henares,
Centro de Estudios Cervantinos, 1995, pags. 191-240).

MARTINEZ Ruiz, J., AzoriN, Con Cervantes, Madrid, Espasa Calpe, 1947.

MENENDEZ PELAYO, M., «Cervantes considerado como poeta» (1873), en
Estudios y discursos de critica historica y literaria-1: Estudios generales.
Edad Media, influencias semiticas, cervantismo, Madrid, CSIC, 1941,
pags. 257-268.

MEeNENDEZ PIDAL, R., «Cervantes y la epopeya», en F. Sanchez Castanier,
ed., Homenaje a Cervantes, Madrid, Mediterraneo, 1950, II, pags. 419-
443.

PELLICER Y SAFORCADA, |. A., «Noticias para la vida de Miguel de Cervantes
Saavedra», en Ensayode una bibliotheca de traductores esparioles, Madrid,
Sancha, 1778 (reed. facsimil; Univ. de Extremadura, 2002), pags. 143-
198.

PorQuERAs Mavo, A., «Cervantes y la teorfa poética», Actas del Segundo
Cologuio Internacional de la Asociacion de Cervantistas (Alcala de Henares,
1989), Barcelona, Anthropos, 1991, pags. 83-98.

PRrIETO, A., La poesia espaiiola del siglo X V1, I1. Aquel valor que respeté el olvido,
Madrid, Catedra, 1987.

ProreTi, M. G., «Apolo, su Laurel y el Viaje del Parnaso», en A. Bernat
Vistarini, ed., Volver a Cervantes. Actas del 1V Congreso Internacional de
la Asociacion de Cervantistas (Lepanto, 2000), Univ. de les Illes Balears,
2001, II, pags. 1051-1061.

RiLey, E. O., Teoria de la novela en Cervantes (1962), Madrid, Taurus, 1966.

____, «El Viaje del Parnaso como narracién», Cervantes. Estudios en la
vispera de su centenario, II, Kassel, Reichenberger, 1994, pags. 491-
h0Z.

__, La rara invencion. Estudios sobre Cervantes y su posteridad literaria,
Barcelona, Critica, 2001.

RiQUER, M. DE, Aproximacion al Quijote, Navarra, Salvat, 1970.

Rivers, E. L., «Cervantes’ Journey to Parnassus», MLN, 85,1970, pags. 243-
248.

___, «Viaje del Parnaso y poesias sueltas», en J. B. Avalle-Arce y E. O.
Riley, eds,, Suma cervantina, London, Tamesis Books, 1973, pags. 119-
146.

___, «Viaje del Parnaso: una posible introduccién», Actas del Segundo
Coloquio Internacional de la Asociacién de Cervantistas (Alcala de
Henares, 1989), Barcelona, Anthropos, 1991, pags. 727-730.

oseureJ [9p a[e1A jap vin3oa] vup] vjaod ‘sajuvaia’)

O
(6]



José Francisco Ruiz Casanova

O
o)

__, «¢Cémo leer el Viaje del Parnaso?, Actas del Tercer Coloquio
Internacional de la Asociacion de Cervantistas (Alcala de Henares, 1990),
Barcelona, Anthropos, 1993, pags. 105-116.

____, «Cervantes, poeta serio y burlesco», en VVAA, Cervantes, Alcald de
Henares, Centro de Estudios Cervantinos, 1995, pags. 211-224.

Roca Mussons, M. A., «Antonio de Lo Frasso: un itinerario tipolégico en
el V iaje del Parnaso de Cervantes», Actas del Segundo Cologuio
Internacional de la Asociacién de Cervantistas (Alcala de Henares, 1989),
Barcelona, Anthropos, 1991, pags. 731-754.

__ «El yo autoral en el Viaje del Parnaso», Actas del Tercer Cologuio
Internacional de la Asociacion de Cervantistas (Alcala de Henares, 1990),
Barcelona, Anthropos, 1993, pags. 587-593.

Rojas, R., Cervantes, Buenos Aires, La Facultad-]. Roldan y Cia, 1935.

Romo Ferro, F., «Cervantes ante la palabra lirica», en A. Bernat Vistarini,
ed., Volvera Cervantes. Actas del IV Congreso Internacional de la Asociacion
de Cervantistas (Lepanto,2000), Univ. de lesIlles Balears, 2001, II, pags.
1063-1088.

Ruiz CasaNova, J. F., Aproximacion a una Historia de la Traduccion en Esparia,
Madrid, Catedra, 2000.

Ruiz PENa, J., « Al margen del Viaje del Parnaso», Anales cervantinos, XXV-
XXVI, 1987-1988, pags. 365-370.

Ruiz PErez, P., «<El manierismo en la poesia de Cervantes», Edad de Oro, IV,
1985, pags.165-177.

__, «Contexto critico de la poesia cervantina», Cervantes, XVII, 1, 1997,
pags. 62-86.

SANCHEZ, ., Academias literarias del Siglo de Oro espafiol, Madrid, Gredos,
1961.

ScumipT, R., «Maps, Figures and Canons in the Viaje del Parnaso»,
Cervantes, XCI, 2, 1996, pags. 29-46.

SCHWARTZ LERNER, L., «Golden Age: Transformations of Genre», MLN, 105,
1990, pags. 260-282.

SocrRATE, M., «Poesie e Viaje del Parnaso», en Il riso Maggiore di Cervantes.
Le opereeitempi, Firenze, La Nuova Italia Editrice, 1998, pags. 283-293.

STAGG, G., «Propaganda and Poetics on Parnassus: Cervantes’s Viaje del
Parnaso», Cervantes, VIII, 1, 1988, pags.23-38.

TaLEns, ]., «La escritura poética como autobiografia. Teoria y practica
poética en Cervantes» (1979, 1987), en El sujeto vacio. Cultura y poesia
en territorio Babel, Madrid, Catedra, 2000, pags. 54-77.

TraBaDOCABADO, J. M., Poéticay pragmitica del discurso literario. El cancionero
pastoril de «La Galatea», Madrid, CSIC, 2000.

VALBUENA PraT, A., Historia de la literatura espafiola. Tomo I1L Siglo XVII
(1937), ed. de A. Prieto, Barcelona, Gustavo Gili, 1982, pags. 36-41.

YNDURAIN, F., «La poesia de Cervantes: Aproximaciones», Edad de Oro, IV,
1985, pags.211-235.



	Cervantes, poeta : una lectura del Viaje del Parnaso

