Zeitschrift: Boletin hispanico helvético : historia, teoria(s), practicas culturales
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: - (2005)

Heft: 5

Artikel: El extrafio caso del film mutante : multiculturalismo e interpretacion
filmica

Autor: Zumalde, Imanol

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047411

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

El extrafio caso del film mutante. Multiculturalismo
e interpretacion filmica.

Imanol Zumalde Universidad del Pais Vasco

Los limites de la interpretacion coinciden con los derechos del texto.
Umberto Eco

Es menester que la obra de arte cree ella misma su posteridad.
Marcel Proust

En un programa televisivo, de cuyo nombre no quiero
acordarme, un atildado comentarista afirmé que una pelicula,
cuyo titulo no viene al caso, se mantiene «tan viva y actual como
el primer dia»!. Esta fldccida e insulsa aseveracion, al orden del
dia en las criticas encomidsticas de las viejas peliculas, no habria
captado mi interés disparando todas las alarmas, si al sujeto de
marras no le hubiese seguido otro que, con actitud atn mas
gallarda, se pronunci6 en sentido radicalmente contrario, cargando
las tintas en el presunto apego al clima politico del momento
histérico en el que fue producido que exhibiria idéntico film, sin
el cual -visto hoy en dia- buena parte de los comentarios
pretendidamente corrosivos de sus protagonistas y la pelicula en
su conjunto verian severamente mermadas la causticidad y el
sentido critico de antafio. No es gratuito insistir en la intrascen-
dencia del caso (del film) aludido, puesto que mas alla del acierto

© Boletin Hispanico Helvético, volumen 5 (primavera 2005).

! Al extremo de constituir, segtin el orador, toda una explicacién
practica «1til para las nuevas generaciones» acerca de ciertos fendmenos
supuestamente candentes como la satanizada globalizacion.

& aquvinuw wyif jap 0svo ouviixa g



Imanol Zumalde

N
=~

o desatino que entrafian a la luz de la realidad de la pelicula
concreta sobre la que fueron emitidos?, estos despreocupados y
rutinarios comentarios televisivos poseen valor en si mismos
toda vez que ponen el dedo en la llaga abierta de un problema
ciertamente peliagudo que, para mads inri, afecta con cardcter
general a todos los textos, sea cual fuere su fecha de nacimiento,
su condicion estética y su materialidad fisica. Por de pronto y
para ir aproximdndonos al epicentro del fenémeno con la debida
cautela, la inesperada disonancia en el veredicto critico desaté en
mi una catarata de interrogantes.

Concebidas asi las cosas, para empezar poniendo sobre la
mesa supuestos que desaten la discusion, el discurso filmico
podria equipararse a esos productos perecederos sobre cuya
vigencia pende la espada de Damocles de una fecha de caducidad.
O, ajustando mas la analogia e incurriendo en inocente disparate,
los textos filmicos podrian parecerse al vino (simil enolégico,
dicho sea de paso, muy del gusto, no por azar, de la critica que
tiene su foro catddico en el programa traido a colacién), en el
sentido de que a semejanza del noble caldo las peliculas podrian
tener momentos 6ptimos (y, en buenalégica, también inoportunos)
de consumo. Es mds, estirando (y frivolizando) el razonamiento,
cabria la posibilidad de trasladar las categorias empleadas para
clasificar los vinos en funcién de sus propiedades relacionadas
con esos consumos convenientes/pertinentes (en Espafia y para
el tinto, Joven, Crianza, Reserva y Gran Reserva) al terreno cinema-
tografico, de suerte que algunos films admitirfan un consumo
adecuado a sus potencialidades en un plazo muy préximo a su
produccion real o a su estreno en los cines, de manera similar a la
que otros, acreedores de distintas peculiaridades morfolégicas,
sacarian éstas a relucir en un plazo de tiempo mas largo. Creo que
no es necesario ajustar esas singularidades que, sospecho, caen
bajo jurisdiccion de la biologia, a las particularidades del ambito
semidtico (los films, a diferencia de los vinos, admitirian consumos
adecuados sine die, consumos Sptimos de carécter ciclico, etc.)
para alumbrar la ensefianza que podemos extraer de esta insensata
equiparacion: que la lectura de un texto filmico es un proceso en
el que de manera mas o menos subrepticia parecen intervenir una
serie de contingencias e imponderables de caracter (por el

2 Sepan los mds curiosos que esta irreconciliable disparidad de
opiniones tiene su origen en Uno, Dos, Tres (1963) de Billy Wilder. Dejo al
lector la valoracién de uno y otro comentario.



momento s6lo) temporal. Lo cual, formulado interrogativamente,
nos interpela en los siguientes términos: ;es pertinente, y si lo es
cudles y en qué medida, esgrimir criterios de oportunidad para
delimitar el significado de un film?

Pese a que todo el mundo, bien que sin entrar a la trastienda
del asunto, da por hecho que a esa pregunta no cabe otra respuesta
que la afirmativa, el sentido comtn nos advierte que las cosas no
pueden ser tan sencillas, que fuera del &mbito metaférico no hay
equiparacion facil entre los procesos semiéticos y los mecanismos
biolégicos. Es mads, me temo que lo que hoy en dia sabemos
acerca del funcionamiento de un sistema inanimado como el
discurso filmico diste mucho del conocimiento que la biologia ha
atesorado en torno al misterio de la vida. Pero no desbarremos y
volvamos, enlo posible, al redil argumentativo. Esta controversia
pone sobre el tapete de la interpretacién filmica el dilema del
modo en el que factores sometidos al albur del sistema de la
moda o los no tan volatiles criterios morales intervienen (si es que
lo hacen) en la significacién (y digo significacién, no valoracién)
de una pelicula. Pero, antes de entrar en ello, creo necesario dejar
sentado que esta incégnita es un asunto comparativamente menor
que emerge por influjo de uno de los rasgos constitutivos del
fenémeno de significacién: el hecho de que el significado de un
texto esta siempre abierto a las contingencias del futuro. Lo cual no
quiere decir que lo esté de par en par, ni que dependa con cardcter
preferente y exclusivo de lo venidero para significar, sino que, en
una medida y unos términos que habria que precisar (y ahi, no en
otro lugar, esta el quid de la cuestién), el sentido de un film parece
siempre estar de algiin modo sub judice, a la espera de nuevas
interpretaciones.

Esta peculiaridad ya ha sido expuesta conrigor y brillantez en
el ambito de la interpretacién de los hechos histéricos por, entre
otros, Hayden White o Arthur C. Danto, en el sentido de que,
contra lo que postula la Historia positivista, el pasado no es fijo e
inmutable, sino un objeto cuya descripciéon y comprensién queda
incoerciblemente sujeta al porvenir. Asilas cosas, y habida cuenta
que los nuevos sucesos histéricos reformulan ininterrumpida-
mente la lectura de los acontecimientos pasados, no ha lugar a
interpretaciones definitivas, o, como lo diria White, la descripcion
histdrica es siempre un reajuste retroactivo del pasado. Arrimando
esta idea a nuestra sardina, es perentorio que nos interroguemos
acerca de la medida en la que el anclaje semantico de un film es
un avatar que depende del futuro y, por extensién, en torno a la

& apupinu wiqif 12p 0Svo 0uvIXa 19



Imanol Zumalde

B
(@)

pertinencia de una propuesta (ciertamente arriesgada por lo que
supone de impugnacién directa de la rentabilidad del anélisis
filmico) que, ahi es nada, contemplaria la imposibilidad de
vaticinar o saber a ciencia cierta lo que significard un film en el
futuro.

Sino fuese suficientemente pantanosa tal cual, esta querella se
complica exponencialmente cuando a los ya aludidos factores
diacroénicos (los que tienen que ver con los cambios derivados del
paso del tiempo), se les afiaden los sincrénicos, aquellos
relacionados con los pardmetros de indole cultural, racial, nacional,
de clase, de género, de edad, y un largo etcétera que nos conduce
vertiginosamente hasta la caprichosa e irreconciliable singularidad
de la persona como ente interpretante.

Para ir al grano y plantear de una vez por todas el problema
de fondo al que apunta esta acrobdtica casuistica especulativa,
una reflexion seria sobre la ontologia de la interpretacion filmica
deberia, de entrada, esforzarse por delimitar con la mayor
precision a su alcance la divisoria que existe (porque en caso
contrario, apaga y vdmonos) entre esa suerte de empatia que la
entidad semadntica de los discursos filmicos parece demostrar
respecto a esa nebulosa de cambiantes circunstancias semidtico-
ambientales, y la defensa activa (asi como la denuncia implacable
alli donde las haya) de la existencia de interpretaciones o
«descodificaciones» aberrantes (aquellas, segin la cladsica
definicién de Umberto Eco, no contempladas o previstas en la
lectura modélica del discurso). Lo que, en otras palabras, implica
ni mds ni menos que buscar la manera teéricamente razonable de
conciliar el hecho de que los textos filmicos crecen (o se reducen)
semanticamente de forma imparable con cada nueva recepcién
en otro contexto, con la conviccion inspirada en el sentido comun
(y en la defensa de ciertos principios semi6ticos, por qué negarlo)
de que las propias peliculas intervienen de forma decidida en ese
proceso que desborda temporalmente el de su gestacion fisica
regulando la incorporacién de unos significados y rechazando la
de otros. Trazada esa bisectriz (aunque me temo que el asunto no
se somete tan facilmente a tratamientos topograficos), no estaria
de mds un esfuerzo similar para poner cierto orden entre los
factores que intervienen en esta especie de perenne aggiornamento
semdntico que padecen las peliculas dado que, contra lo que
postulan activamente ciertas corrientes de interpretacion filmica,
no pueden meterse en el mismo saco las determinaciones historicas
o culturales y las veleidades individuales. Habida cuenta de lo



mucho que queda por hacer, lo mejor sera coger el toro por los
cuernos.

II

Gérard Genette es con toda probabilidad quien mejor ha
tratado este fenédmeno; a saber, el hecho, en principio
incontrovertible, de que la lectura o la recepcion de los discursos
(categoria en la que, cualesquiera sea su materia de expresion,
tendrian acomodo todos, y por supuesto las peliculas) esta sujeta
a la variabilidad contextual. Ha visto como nadie, lo que quiere
decir que lo ha contemplado con lujo de detalles en todas sus
variantes y precisiones tedricas, la circunstancia de que, aun
siendo los mismos o manteniendo grosso modo intacta su identidad
individual (su entidad fisica y sus caracteristicas perceptibles),
los discursos rinden en términos semdanticos de manera dispar en
un contexto (en una época, en una cultura, etc.) u otro. Palabras,
como se ve, mayores que reclaman, ellas también, un contexto en
el que entenderlas en sus justos términos.

La obra del arte®, como su titulo indica, es un tratado de la
funcion estética, intrincada peculiaridad mediante la que, al decir
de Genette, es factible discriminar una obra de arte (también
referida como objeto o artefacto estético) del resto de los objetos del
mundo real. Esta segregacion, al alcance de cualquier intelecto,
da pie a una segunda mucho mas interesante que, en el seno de
los objetos estéticos, distingue dos modos de existencia o
manifestacion: el primero, bautizado por Genette como inmanencia,
que corresponde al artefacto estético en tanto que objeto fisico
(un cuadro, una escultura, un edificio, etc.) o acto (una actuacién,
una performance, etc.), y el segundo, al que conviene en llamar
transcendencia, que abarca todas las formas «como una obra puede
alterar o desbordar la relacién que guarda con el objeto material o
ideal en el que, fundamentalmente, ‘consiste’, todos los casos en
que se introduce un tipo u otro de ‘juego’ entre la obra y su objeto
de inmanencia»*. Habida cuenta de lo pantanoso del terreno que
pisa, el propio autor se apresura a neutralizar toda connotacion

3 Este estudio, colofén por el momento de una bibliografia cientifica
digna de encomio, se divide en dos partes: La obra del arte I. Inmanencia y
transcendencia (Barcelona, Lumen, 1997) y su prolongacion La obra del arte
I1. La relacién estética (Barcelona, Lumen, 2000).

4 La obra del arte I, pag. 187.

2qupInuL wj1f ]ap 0SYI OUVAIX |

N
ﬂ



Imanol Zumalde

W
Qo

«espiritual» o filoséfica del segundo término y abunda en su
acepcion etimoldgica (latina): «trascender es rebasar un limite,
desbordar un recinto; como veremos mas adelante, la obra con
trascendencia es en cierto modo como un rio salido de madre y
que, para bien o para mal, actiia con mayor fuerza»°.

Esta ultima metdfora fluvial nos otorga una imagen
iluminadora y comprensible del fenémeno de la trascendencia;
del hecho de que las obras de arte pueden exceder o existir mas
alla de su inmanencia® ora porque existen varias versiones (n
objetos de inmanencia) de una obra (una novela y sus traducciones,
un cuadro y su copia autoral, una melodia y sus variaciones, etc.),
ora porque ya sea por manifestacion fragmentaria/incompleta
(Genette aporta el ejemplo candnico de la Venus de Milo sin sus
brazos) o por su manifestacion indirecta (y aqui el de La Gioconda
y su reproduccién) algunos aspectos de la obra quedan fuera del
alcance del lector; u ora porque, segtin las circunstancias y las
situaciones, las obras revisten aspectos y significados diferentes.

Amén de indagar en los dos supuestos de inmanencia, el
primer y magnifico volumen del diptico de Genette aborda largo
y tendido estos tres modos de transcendencia, por lo que me
remito a él para mayores precisiones. Asi podremos dedicar toda
nuestra atencion a la variante de este fendmeno de la trascendencia
de las obras artisticas que puede arrojar mayor caudal de luz a un
problema como el que estamos tratando que, no hace falta ni
decirlo, tiene que ver de bruces con la tercera y tltima de sus
versiones (las dos anteriores sélo lo alumbran de forma oblicua),
precisamente la que, por su cualidad intangible, exige, por
desgracia, hilar mas fino.

La obra plural, denominacién que merece a Genette este tercer
supuesto de trascendencia, puede revestir dos formas. La primera,

> Opus cit., pag. 17.

6 Ambito que, para decirlo todo, abarca dos regimenes: el de las
obras cuyo objeto de inmanencia es un objeto fisico tinico o definido por
su identidad numérica (un lienzo, una escultura, etc.) y que corresponde
alas artes llamadas autogrificas; y el de las obras con objeto de inmanencia
ideal, es decir, aquellos que se definen por su identidad especifica y que
corresponden a las artes denominadas alogrificas en las que cada obra es
o puede ser un objeto multiple (una serie de objetos idénticos: ejemplares
de una novela, partituras de una pieza musical, copias en celuloide de un
film, etc.) Dicho mads claramente, las artes autograficas inmanan
(neologismo de cufio genettiano) en objetos tinicos, mientras que las
artes alograficas lo hacen en multitud de ellos.



de tipo fisico y propia del régimen autografico, queda fuera de la
casuistica que nos preocupa, pero bueno sera brindarle unas
lineas si con ello despejamos el perimetro de nuestra reflexién de
algunos fenémenos limitrofes: estas transformaciones fisicas son
las que, siguiendo con la fecunda y versatil terminologia de
Genette, tienen lugar en la identidad especifica de un objeto de
inmanencia que, como todo objeto tangible, no cesa de modificarse
(envejecer, degradarse, someterse, como diria un fisico, al principio
de la entropia) en el tiempo bien sea de forma progresiva (por
puro desgaste o transformacion de sus materiales), o bien sea de
forma brutal e instantanea (por obra de una agresién -mutilacion,
derrumbamiento, etc.— a su fisicidad). Asf las cosas, sin cambiar
su identidad numérica (la escultura, la pintura, etc. sigue siendo
una, la misma), la identidad especifica de la obra se ve transformada
en el curso del tiempo, de manera que por efecto de las incesantes
mutaciones derivadas del envejecimiento esa obra tnica se
convierte en temporalmente plural («esas obras tiinicas son plurales»
dira Genette).

Pese a que este fendmeno universal que contempla la
modificacién permanente de las identidades especificas abre otro
flanco de discusion nada desdenable (;esta variacion fisica tiene
su corolario en la «fisonomia semantica» de la obra? o, formulado
en terminologia méas apropiada, ;estas peculiares transformaciones
en la forma de expresion se ven correspondidas por alteraciones
analogas en la forma del contenido?’), el reto tedrico que nos
preocupa queda meridianamente expuesto en la segunda forma,
de tipo funcional més que fisica, que adquiere la obra plural o,
citando directamente a Genette (lo que casi siempre supone hablar
mas claro), en el hecho de que una obra «nunca produzca dos
veces el mismo efecto exactamente o —lo que equivale a lo mismo-
nunca revista el mismo sentido exactamente»®,

III

Asf es, la variabilidad funcional y la expansién seméntica que
las peliculas parecen mostrar bajo el influjo de ciertos factores
ambientales entra, aunque €l no lo cite expresamente, con pleno
derecho dentro de la fenomenologia de lo que Genette contempla
como recepciones plurales. Para observar con nitidez las condiciones

7Y el amplio catdlogo de ejemplos sacados a la palestra por Genette
da una rotunda y desasosegante respuesta afirmativa a este enigma.
8 Opus cit., pag. 270.

%S oquvinu wipf 1ap 0sv ouvaxa 13



Imanol Zumalde

a1
o

bajo las que eso ocurre puede sernos de gran ayuda traer a estas
pdginas las parcelaciones tedricas que el pensador francés
(haciendo acopio, todo sea dicho, de algunas aportaciones de
Nelson Goodman) efecttia sobre este accidentado terreno. Pienso,
en concreto, en la que separa el texto, al que equipara con el objeto
de inmanencia («una serie de letras impresas» en el caso de los
escritos o vertidos en la materia de expresion verbal escrita), y la
obra (la forma en la que actiia el texto o el texto que empieza a
funcionar, a ser objeto de una lectura y a tener sentido); de suerte
que si bien un texto debe mirarse (percibirse), una obra es lo que
debe comprenderse («La obra es la forma como actia el texto»).
Pienso, asimismo, y con caracter especial, en las tres acepciones
(mutuamente complementarias) que entrafia ese acto de
comprender o, si queremos concretar el asunto en el consumo de
textos verbales escritos, el ejercicio de leer.

En primer lugar, significa «identificar letra a letra la cadena
‘sintactica’ del texto», proceso, y asi lo apunta Genette, al alcance
incluso de una maquina o de aquellos individuos que desconozcan
el idioma en el que se expresa el escrito; ademads es «percibir,
palabra a palabra y frase a frase, su significado literal», tarea que
en buena légica exige una competencia lingiiistica de un orden
superior; y en tercer y ultimo lugar, leer o comprender un texto
escrito es «percibir, mds alld de su significado literal, muchas
otras cosas que corresponden a lo que se llama interpretaciéon».
Apoyédndonos en la terminologia lingiiistica, en el segundo
peldafio de esta escala interpretativa ven la luz los valores
denotativos, mientras que el tercero y definitivo es el ambito de la
connotacion.

Todo queda mucho mas claro si echamos mano de los
magnificos ejemplos ilustrativos esgrimidos por Genette, entre
los que destaca uno que parece concebido ex profeso para arrojar
luz sobre nuestras tinieblas. Me refiero al Don Quijote de Pierre
Ménard imaginado por Borges, milagroso calco, como se conoce,
del de Cervantes escrito tres siglos después®. La lucida y
estrambdtica imposibilidad de este caso de laboratorio nos ofrece,
en efecto, una oportunidad magnifica para especular acerca del
impacto que los cambios contextuales tienen sobre los valores

? Para ser rigurosos diremos que la voz narradora del cuento especifica
que el trabajo de reescritura del poeta simbolista de Nimes s6lo consta de
los capitulos noveno y trigésimo octavo de la primera parte del Don
Quijote y de un fragmento del capitulo veintidés.



denotativos y connotativos de las peliculas. Asi, las dos frases de
Cervantes y Ménard, idénticas en su literalidad pero separadas
por el abismo de tres siglos («... la verdad, cuya madre es la
historia, émula del tiempo, depdsito de las acciones, testigo de lo
pasado, ejemplo y aviso de lo presente, advertencia de lo por
venir»1?), denotan la misma cosa (tienen el mismo sentido literal
y hasta aqui son la misma frase, el mismo texto), pero no tienen la
misma connotacién (son obras distintas puesto que, inmersos en
dos contextos, funcionan de manera diferente) a causa de dos
razones aducidas por ese Borges enmascarado tras la anénima
voz narradora del cuento: porque idéntica opinién no tiene «la
misma resonancia en dos épocas diferentes», por un lado, y
porque el estilo de la frase, «normal en el siglo XVII es arcaico en
el siglo XX», por otro.

Sélo tras estos destilados sucesivos se nos manifiesta, al fin, en
estado puro el componente que nos urge analizar, el agente
responsable de las divergencias de interpretacién determinadas
por contextos histéricos diferentes. Es Genette quien lo aisla y
bautiza cuando, siguiendo con el ejemplo de las frases clénicas de
Cervantes y Ménard, el pensador francés puntualiza que si la
diferencia estilistica (la normalidad en Cervantes convertida en
arcaismo en Ménard) pertenece efectivamente al ambito de la
connotacién strictu sensu («ya que es la forma de denotar la que
desprende de cada frase un significado secundario —estilistico-
diferente»), la que concierne a las divergencias filoséficas
(resonancias dispares de una misma frase en diferentes épocas) es
de otra naturaleza y tipologia («estriba, no en la forma de denotar,

10 Redactada en el siglo XVII por el manco de Lepanto esa enumeracién
resulta «un mero elogio retérico de la historia», mientras que escrita de
puiio y letra del poeta simbolista francés, contempordaneo de William
James, define a la historia como madre y origen de la verdad (), con lo
que la anodina proclama cervantina se convierte en «idea asombrosa»
ademas de en un texto «infinitamente mds rico» por obra y gracia de los
tres siglos de sedimento cultural que abonan la tarea de reescritura de
Menard. No creo que haga falta desmenuzar sus implicaciones, de
dimensiones laberinticas segtin costumbre del escritor argentino, para
demostrar que la eleccién de esa frase particular a modo de ejemplo
probatorio del fenémeno de la friccién transnotativa esta profundamente
motivada (su sentido literal sefiala a la verdad como atalaya desde la que
se observa el pasado y, por consiguiente, abierto a las contingencias del
futuro).

9 apuvyniu wiif 19p 0SvI 0UBAIXI 1



Imanol Zumalde

Ul
N

sino en lo que la idea denota»), por lo que, dando fe de su prover-
bial capacidad y aficién para acufiar neologismos, conviene en
llamarla transnotacion.

En resumidas cuentas, y quedandonos con lo sustantivo,
convengamos en que los fextos (independientemente de los
avatares relacionados con el deterioro fisico de los objetos de
inmanencia que hemos dejado al margen) permanecen inmutables
en el curso de la Historia, en tanto que su puesta en funcionamiento
semidtico, y su consiguiente virtualidad como obras, esta sujeta a la
variabilidad contextual en los términos ya contemplados. Es decir,
que si el nticleo duro de la significacién integrado por los valores
denotativos permanece grosso modo estable y a resguardo de la
erosion semdntica de los agentes contextuales (lo que equivale a
decir, que no es poco, que las obras siempre tienen el mismo
sentido literal), los valores connotativos y, sobre todo, transno-
tativos, en la medida en que estdn en parte histéricamente determi-
nados y son categorias de obediencia cultural, van incorporando
nuevos significados secundarios (desactivando otros) al albur de
los cambios culturales producidos en el tiempo haciendo, de
paso, realidad esa aparente paradoja de la obra plural con un tinico
objeto de inmanencia. Veamos ahora la manera en la que algunos
analistas filmicos no muy afortunados han llevado a la practica
estos presupuestos tedricos.

IV

Si admitimos con Genette la disparidad funcional promovida
por la transnotacién, no es de recibo desterrar los criterios de
oportunidad a la hora de perfilar el significado de un film. Antes
al contrario, toda vez que la puesta en marcha semiética de un
texto cinematografico (su interpretacion y conversién en obra en
terminologia genettiana, su actualizacién en nomenclatura
semidtica) es un acto que se ejecuta incoerciblemente al abrigo de
unas coordenadas espacio-temporales y en un entorno cultural
concreto, la tarea del analisis filmico no deberia dar la espaldaala
descripcién de los valores transnotativos que esas determinaciones
contextuales imprimen sobre el sentido literal de la pelicula.
Ahora bien, uno de los mayores peligros que acechan a la
interpretacién ecuanime de los films, y el causante de que de un
tiempo a esta parte la empresa de analizar peliculas sea pasto de
los més desaforados excesos interpretativos, tiene su origen



precisamente en la malversacién de esta idea, en el hecho de que
para algunos analistas filmicos la descripcién del significado de
las peliculas se circunscriba al registro minucioso de esos
elementos casi intrascendentes en el sentido literal que, sin
embargo, adquieren relieve circunstancialmente por el influjo de
los agentes contextuales. Pero, antes de proseguir, mejor sera
acudir a los origenes y examinar los polvos que han traido estos
lodos.

Tras un tiempo imbuidas por el estructuralismo, en la década
de los afos setenta, las ciencias humanas, entre las que la
interpretacion de peliculas ocupa un modesto emplazamiento a
caballo entre la estética y la semidtica, experimentan una suerte
de revolucién kuhnianal! que situara en el centro de la escena
académica, preferentemente en el mundo anglosajon, a esa fronda
o amalgama multidisciplinar etiquetada como posestructuralismo,
que cobra impulso, entre otros, en los presupuestos del decons-
truccionismo derrideano. Derrida, de hecho, pone en tela de
juicio, con una capacidad de conviccién y sagacidad fuera de lo
comun todo sea dicho, algunos de los pilares conceptuales de la
lingiiistica saussureana de la que procede en linea directa el
estructuralismo, impugnaciones entre las que por su influencia
en el ambito de discusién en el que nos movemos, dos merecen
nuestra atencién: la puesta en cuarentena de la nocién de sentido
literal, en primer lugar; el rechazo, en el &mbito discursivo, del
emisor, del destinatario y del referente; asi como la traca final de
la negacion del fuera de texto.

A pesar de que el tedrico francés admitié la existencia de
criterios para verificar lo razonable que puede ser la interpretacién
textual y advirti6 a sus correligionarios que sin los instrumentos
de la critica tradicional la tarea critica corre el peligro de deparar
en la exégesis arbitraria, sus voluntariosos seguidores, mucho
menos precavidos que su mentor intelectual, incurrieron en todos
los errores a los que apuntaban peligrosamente las impugnaciones
de Derrida. Asi, escudada en la flexibilidad que lleva implicita la

11" Seguin la tesis de Thomas Kuhn (Estructura de las revoluciones
cientificas, Chicago, University of Chicago Press, 1962), la ciencia avanza
mediante revoluciones cientificas ocasionales, separadas por grandes
periodos de estabilidad epistemolégica, de manera que cuando tiene
lugar una de estas revoluciones cientificas, una disciplina adopta un
paradigma totalmente novedoso, que desde entonces domina el siguiente
periodo de ciencia normal.

O3 apuvInuL wiif jap oSy ouv3xa 14



Imanol Zumalde

(@]
B

negacion del significado univoco y en la orfandad seméntica que
sobreviene al sentido literal de un texto tras ser despojado de su
referente y de su autor, la praxis deconstruccionista se convirtio
en una suerte de patente de corso para las mds peregrinas
lucubraciones interpretativas, asi como en la coartada tedrica
para una muchedumbre de analistas advenedizos que han
convertido alos discursos enjuguetes infinitamente interpretables
que ahora dicen una cosa y mafiana la contraria.

No dispongo de espacio para refutar in extenso los
despropésitos enlos que incurren las lecturas deconstruccionistas.
Me centraré en la confusién de proporciones babélicas que provoco
en el ambito del andlisis filmico ese precepto derrideano que
tiene que ver con el asunto concreto sobre el que versan estas
péaginas. Me refiero a la peculiar manera en la que la negacion del
fuera de texto (Il n'y a pas de hors-texte) que proclama Derrida fue
instrumentalizada, entre otros, por ese enjambre de escuelas de
interpretacion conocido como Cultural Studies de tan pujante
presencia en el panorama académico actual que, pese a proceder
de idéntico ascendiente tedrico, enlo que hace a sus protocolos de
interpretacion marca distancias, como se verd, respecto a la
deconstruccion. Porque si uno quita el ingente polvo y la molesta
paja de la palabreria y se queda con el grano de las ideas axiales
del multiculturalismo apreciard que el germen conceptual que
florece en ese manojo de escuelas de interpretacién no es otro que
una lectura absolutista de la desactivacién tedrica del contexto
propuesta por Derrida. En otras palabras, difuminadas las
fronteras textuales y borrada la polaridad dentro/fuera, todo
queda dentro del discurso que abarcaria el universo entero del
sentido.

Todo este revuelo que pone del revés la situacion anterior,
dandole la vuelta como si fuera un guante como manda el canon
Kuhniano, es una virulenta reaccién de rechazo al modus operandi
analitico y a los presupuestos movilizados por el estructuralismo,
al que se le acusa de perpetrar andlisis en exceso asépticos, de
describir el funcionamiento de los discursos a espaldas de su
contexto empirico y de no prestar la atenciéon debida a los factores
pragmaticos que intervienen en el proceso real de lectura. El
posestructuralismo (y en este saco caben la deconstruccion y los
Cultural Studies) se opone al estructuralismo, en el que veia a un
miope e inane cartégrafo del sentido literal, describiendo con
pelos y sefiales, y no pocas florituras y fraudes intelectuales los
valores transnotativos que el nuevo contexto (la mayor de las



veces ideoldgico y/o metodoldgico) aporta presuntamente al
sentido de las obras. El caso es que la negacién del contexto ha
dado paraddjicamente pie al despotismo del contexto en el que
incurren los Cultural Studies, de forma paralela a que la puesta en
crisis del significado privilegiado ha desencadenado la anarquia de la
interpretacion que caracteriza a las lecturas de directa inspiracion
derrideana. Pero, aun a riesgo de caricaturizarla en exceso,
podemos generalizar diciendo que la herencia dejada por la
teorizacion derrideana en la préctica de analizar peliculas padece,
entre otras patologias menos confesables, una hipertrofia de lo
transnotativo.

Centrémonos, ya si, en los desmanes conceptuales del
multiculturalismo y dejemos para otra ocasién los imputables a
la deconstruccion. Tarea para la que la todavia reciente traduccion
al castellano de Unthinking Eurocentrism. Multiculturalism and the
Media (Multiculturalismo, cine y medios de comunicacion, Barcelona,
Paidés, 2002), obra de Ella Shohat y Robert Stam, posiblemente el
intento mas serio de posicionamiento epistemolégico, concep-
tualizacién y demarcacién de territorio emprendido en el seno de
la vertiente cinematografica del multiculturalismo, me viene como
anillo al dedo.

\%

A tenor de sus declaraciones de partida, el propdsito que guia
al tindem que firma este libro parece ser doble: fustigar y dejar al
desnudo las claves (consideradas histéricamente fraudulentas y
politicamente incorrectas) del hegemdnico discurso eurocéntrico,
por unlado, y copar el vacio resultante del desalojo de ese estadio
conceptual (presuntamente) obsoleto con la puesta en préctica de
los preceptos del denominado multiculturalismo policéntrico, por
otro. Lo que se concreta tanto en la reinterpretacion de la Historia
desde este nuevo prisma, cuanto en su reescritura retroactiva a
base de pujantes contranarrativas. Puesto en claro el itinerario a
recorrer, este correoso volumen echa a andar describiendo los
aviesos prejuicios y no menos perniciosas secuelas del
eurocentrismo contemporaneo asumido como residuo o sedimento
discursivo del colonialismo («El colonialismo es el etnocentrismo
armado, institucionalizado y hecho global») y desemboca en esa
suerte de celebracion de la diversidad del género humano que es
el multiculturalismo («Para nosotros, el multiculturalismo significa

Gt oquvinuu wiif 12p 0SVI OUVAIX |



Imanol Zumalde

U1
)}

ver la historia del mundo y la vida social contemporanea desde la
perspectiva de la igualdad radical de los pueblos en status,
potencial y derechos. El multiculturalismo descoloniza la repre-
sentacién no sélo en cuanto a artefactos culturales —cdnones
literarios, piezas de museo, tipos de cine-, sino también desde el
punto de vista de las relaciones de poder entre comunidades»).
Dicho en plata, hacer borrén y cuenta nueva, partir de cero,
cambiar de paradigma, crear ex novo un nuevo contexto conceptual
que permita a los viejos discursos (también, pero no sélo, peliculas)
manifestarse con una «nueva voz» y crear otros de nuevo cufio
que cedan la palabra a esas comunidades interpretativas sojuzgadas
por al status quo anterior, cajon de sastre en el que tienen cabida
todos aquellos grupos lesionados por las lacras del racismo, del
sexismo, de la homofobia, del clasismo, de la explotacién, y un
dicharachero etcétera del que, asi se dice, hace omnivora gala el
eurocentrismo rampante.

Sea como fuere, el capitulo mds conflictivo del volumen es el
que cierra plaza con el sonoro titulo de «Conclusiones: la politica
del multiculturalismo en la era posmoderna». Es, sin lugar a
dudas, el pasaje que mds explicitamente afronta la defensa tedrica
de los efectos que esta nueva perspectiva intelectual encarnada
en el multiculturalismo entrafaria en la practica de interpretar
peliculas. Tras una frase inicial en la que se destila el parti pris del
empefio posestructuralista («<En este nuevo contexto se nos
plantean nuevas cuestiones»), los firmantes contraponen lo que
denominan ficciones de sujeto producidas por el cine narrativo y,
por consiguiente, instancias discursivas, al espectador de carne y
hueso «situado histéricamente» y «atravesado por relaciones de
poder como la nacién, la raza, la clase y la sexualidad». Lo cual,
amén de no suponer ninguna novedad (por no ir muy lejos, esta
discriminacion es, entre otras, el cimiento de la teoria de la
enunciacion de la semidtica estructural), no conllevaria riesgo
alguno si los autores no entrasen en la camisa de once varas de
interpretar ese constructo discursivo (que en otros lugares ha
sido bautizado como lector modelo) con arreglo a las
determinaciones (que segtn la légica invocada no deberian ser
sOlo nacionales, raciales, etc., forjadas en definitiva al calor de
declinaciones comunitarias, sino también emocionales de
naturaleza singular e intransferible) del espectador empirico.
Esta morrocotuda confusién, que abre de par en par la puerta al
desbarajuste de las lecturas a la carta, es la madre de todos los
dislates interpretativos en los que incurre el multiculturalismo.



VI

Los autores propugnan que ni el texto ni el espectador son
«entidades preconstituidas, estaticas», sino que en el marco de un
«proceso dialégico incesante, los espectadores modelan y también
son modelados por la experiencia cinematogréfica». Lo cual les
lleva a sugerir la existencia de «modos sociolégicamente diferentes
de ser espectador» en virtud de los diversos lugares en los que se
recibe el cine, de las distancias temporales que hay cuando las
peliculas se ven en momentos histéricos distintos, y del
«posicionamiento conflictual» del sujeto acerca de un tema o la
afiliacion de los espectadores a una comunidad. Esta
«combinatoria de las posiciones del espectador», en la que a poco
que se aguce el oido resuenan los romos principios de la
segmentacion de mercados de la mds ramplona mercadotecnia
(esos modos sociolégicamente diferentes de ser espectador no
son sino targets o segmentos semidticos), se convierte
irreversiblemente en un pandemoénium cuando ante la evidencia
de la imprecision de las categorias generales resultantes (el
espectador negro, el espectador blanco, el espectador latino, el
espectador resistente,..), y en aras, asi se dice, a preservar la
«heteroglosia que hay dentro de los espectadores mismos», a
estas categorias socioldgicas generales se les incorporan las
multiples «identificaciones» en las que estan involucrados los
espectadores, tales como las que tienen que ver con la clase
sociopolitica, la raza, el género, la preferencia sexual, la religién y
la edad. Y asi arribamos a la conclusién de que las «posiciones del
espectador son multiformes, fragmentadas e incluso esquizofrénicas»,
lo que viene a sugerir que este espantajo de segmentacién semidtica
habria de llevarse hasta sus tltimas consecuencias; a saber, hasta
la escala del individuo atendiendo a la alquimica combinatoria
de sus especificidades.

Asientendido, interpretar un film se convierte en un sucedaneo
de la transferencia psicoanalitica: un proceso mediante el cual los
deseos del individuo se actualizan en el film en el catértico acto
de lectura. De ahi que el problema de la identificacién de los
espectadores pase a ser un asunto cardinal y el garbanzo en el
zapato del multiculturalismo. Si el derrotero del razonamiento
de Shohat y Stam considera que la recepcién en un contexto
colonial altera el proceso mismo de identificacién, generando
una ansiedad que impide al espectador «disfrutar de los placeres

A aquvgnw wipf jap 0svo ouvizxa 13



Imanol Zumalde

U1
co

programados por la pelicula», los autores no pueden dejar de
consignar esa suerte de «esquizofrenia o contradiccion»
experimentada por aquellos espectadores africanos o asidticos
que se identifican con los héroes blancos de las peliculas de
Hollywood en las que sus comunidades son objeto de
representaciones ofensivas!2. Echando piedras contra su propio
tejado, los autores sacan incluso a la palestra las declaraciones de
Bertolt Brecht acerca de su reaccién como espectador de Gunga
Din (1939) de Georges Stevens, ante la que, cuando el indio cuyo
nombre da titulo al film traiciona y provoca la muerte a sus
compatriotas para beneficiar a los britdnicos invasores, el
dramaturgo comunista alemdn confiesa haberse conmovido
(«tenia ganas de aplaudir y de reir en los momentos adecuados. A
pesar de que sabia todo el rato que habia algo que no cuadraba
bien, que los indios no son un pueblo primitivo e inculto, sino
una cultura antiquisima y magnifica, y que al tal Gunga Din
también se le podia considerar un traidor a su gente»). De lo que
coligen que incluso el tedrico del distanciamiento no fue capaz de
«distanciarse emocionalmente de las poderosas maquinas
imperiales creadoras de mitos».

Claro que los autores no alcanzan a ver estos presuntos
desviacionismos interpretativos que contravienen los imperativos
identitarios del intérprete como lo que son, un ejemplo de lecturas
adecuadas que se cifien al espiritu y la letra del texto, cuya
concrecion psiquica es la asuncién del punto de vista del film y la
consiguiente identificaciéon con el héroe. En su defecto, dando
prueba del desafuero de sus planteamientos tedricos, los
consideran como modelo de la praxis interpretativa de esa
categoria de lectores que consideran «culturalmente ingenuos».
Porque no contentos con afirmar que el espacio del espectador se
convierte en un «lugar negociable de interaccién y lucha», los
autores reivindican las «lecturas resistentes y aberrantes» en las que

12 Los autores mencionan los testimonios vertidos por Frantz Fanon,
teérico revolucionario de Martinica, Haile Gerima, cineasta etiope-ame-
ricano, y por Edward Said, critico cultural palestino-americano, a
propésito del impacto que la saga de peliculas de Tarzin les produjo en
la juventud: «Gerima recuerda la ‘crisis de identidad” de los nifios
etiopes que aplaudian cuando Johnny Weissmuller limpiaba el ‘continente
oscuro’ de sus propios habitantes: ‘Siempre que un africano aparecia
amenazante detrds de Tarzdn gritAbamos con todas nuestras fuerzas,
intentando avisarle de que venian ‘ellos’».



la conciencia o la experiencia de un publico determinado
(preferiblemente de aquellos histéricamente vilipendiados por el
eurocentrismo) genere una «contrapresion a las representaciones
dominantes». Pero el dislate se hace verdaderamente patente
cuando aportan los ejemplos: «el hecho de que la aparicién de un
policia blanco en una pelicula, por ejemplo, puede provocar en
ciertas ‘comunidades interpretativas’ una sensacién de
tranquilidad y la seguridad que da saberse protegido, pero que
en otras comunidades puede traer amargos recuerdos y producir
sensacion de amenaza»; «Para el euroamericano, las tomas del
Mount Rushmore (en Con la muerte en los talones, por ejemplo)
podrian evocar entrafiables recuerdos de las figuras de los padres
de la patria; para los indigenas americanos, podrian hacerles
recordar el expolio y las injusticias que han sufrido», etc. En fin,
los despropdsitos se suceden sin solucién de continuidad.

VII

Expuestos a trazo grueso los principios tedricos del
multiculturalismo y los manejos analiticos a los que han dado
lugar importados a la interpretacién filmica, ahora toca discutir
su pertinencia a la luz de las propuestas con las que Genette
aborda ese fenémeno de la obra plural, que parece cobrar nuevos
brios con el pretendido cambio de paradigma patrocinado porlos
Cultural Studies. Asi pues, cuando, aparcados esos desvarios
ilustrados en el parrafo anterior (que, en honor a la verdad, van
mas alld de los margenes de la interpretaciéon filmica para
adentrarse en el de las soflamas ideoldgicas), Shohat y Stam
emprenden analisis propiamente dichos, incurren al menos en
los siguientes errores:

1) Escudados en la responsabilidad real que el espectador que
viste y calza asume en el proceso de lectura (para sacar provecho
a la teorizacién genettiana diré que el lector empirico es el tinico
capacitado para ese trasiego transnotativo que esta en el origen
de la obra plural), asi como en el hecho, en principio asumible, de
que las peliculas carecen de significado univoco (eso es, en esencia,
la obra plural) puesto que en la practica son leidos de forma dispar
en funcion de las circunstancias socio-culturales en las que tiene
lugar el proceso de interpretacién (véase las borgianas
divergencias Cervantes/Ménard), Shohat y Stam confunden
fatalmente el lector modelo previsto por todo discurso con la

2JuvINUL W] 1P 0SVI OUVAIX3 |

]
\O



Imanol Zumalde

(o)}
o

variedad de interpretaciones y usos que éste puede deparar en
manos del lector empirico.

Y dado el paso fatal de confundir el lector modelo previsto
por el discurso (que nada impide que sea plural) con las
singularidades del lector de carne y hueso, el desaguisado es
irreversible: al dar barra libre a la interpretacién subjetiva (en la
que afloraria esa heteroglosia que habita en todos nosotros) y hacer
apologia de las lecturas aberrantes que subviertan los placeres
programados por el film (suerte de lectura resistente que se opone a
las que consideran dominante y negociada), los cimientos
conceptuales del multiculturalismo son los mismos que han dado
pabulo a los delirios exegéticos en los que ha terminado por
incurrir la deconstruccién. Con todo, es preciso discriminar las
secuelas de ambas tendencias interpretativas: frente al onanismo
subjetivo de los derrideanos puros, la relectura que los Cultural
Studies llevan a cabo del patrimonio filmico occidental ha puesto
el acento, bien que con el mismo esquema conceptual, en aquellos
vectores de significacion de indole colectiva.

2) La préctica analitica del multiculturalismo incurre en el
error anadido, sobrevenido del anterior, de confundir el anélisis
de la recepcién con el escrutinio de la lectura modélica prevista
por los discursos filmicos. Porque, pese a que este tipo de analisis
se empefie en no verlo, las peliculas portan mas o menos explicitas
esas instrucciones de uso que han de servir de guia en el proceso
de lectura. Para el multiculturalismo, el modo de empleo (enten-
dido este en términos semidticos) con el que han sido concebidas
las peliculas presenta un interés subsidiario al lado de los efectos
concretos y circunstanciales que, con independencia de los
mandatos del texto (ahi reside el problema), las intenciones y la
competencia semidtica de sus lectores (tomados individual o
colectivamente), deparan en el proceso de interpretacion.

3) Por si fuera poco, al subrayar los valores transnotativos
puestos en juego con el cambio de paradigma tedrico-ideolégico
que auspician anteponiéndolos a los denotativos, se subvierten,
poniéndolas frivolamente patas arriba, las jerarquias de sentido
que gobiernan en unas obras cuyo niicleo seméntico basico, nunca
ha de olvidarse y menos a la hora de hacer un boceto de su
significado, radica en su sentido literal. Esto, que pdginas maés
arriba ha sido calificado de hipertrofia de los transnotativo, queda
mucho mas claro visto en un ejemplo. Cierro los ojos y cojo uno al
azar.

Shohat y Stam afirman que cuando uno relee los clasicos de



Hollywood «desde los méargenes, o sea, reconstruyendo las voces
culturales ahogadas o reducidas a un susurro, uno empieza a oir
voces», y como muestra ponen, entre otras, estas dos perlas: la
primera hace referencia a las «voces afroamericanas» que se
escuchan presuntamente en La ventana indiscreta, 1954 (la de Nat
King Cole recordada por el grupo que canta Mona Lisa, la de la
criada del detective Doyle que se oye por el teléfono, los ecos
jazzisticos que resuenan en la musica de Franz Waxman); mientras
que la segunda trae a cuento las «voces latinas» que a su decir se
reprimen en Vértigo (1958) so capa del trauma que embarga a la
pareja protagonista. El osado tdindem de autores sugiere que ese
trauma estd relacionado con la historia hispanoamericana
suprimida en la ciudad de San Francisco, omnipresente en el film,
mads en concreto en la presencia iconografica de la inequivocamente
hispana Carlotta Valdez. Tirando de ese hilo afiaden que los
estratos de la psique de Carlota pueden leerse como capas
escondidas de una identidad nacional sojuzgada («el hecho de
que no tenga ni riqueza ni hijos y el final desesperado de su
suicidio pueden considerarse una alegoria de las relaciones
estadounidenses/mexicanas; su mudez en el museo representa
la carencia de voz hispana») y, en idéntica clave arqueoldgica, el
viaje al bosque de sequoyas del Redwood State Park evocaria
esos estratos mds profundos que tienen que ver con la historia
indigena precolombina («Las fechas inscritas en los anillos del
tronco de la secoya pertenecen a la narrativa cristiana (Cristo,
Colén), pero el arbol evoca otras vidas de un pasado mas antiguo»).

Como salta a la vista, amén de los funambulismos exegéticos
que no dejan de tener su gracia pero pueden ser puestos en
cuestion facilmente, reducir el andlisis a la deteccion de los
significados reprimidos o sintomaticos ocultos bajo el sentido
explicito o literal de los films, aparte poco econdémico, es
escasamente aconsejable si, como en el caso que nos ocupa, no se
acompana de la descripcién de lo que la pelicula dice en primer
término. Los films, con toda seguridad, dicen méas de una cosa,
pero no a todas les conceden la misma relevancia. Describir lo que
efectivamente dice un film no es mds importante que poner en claro qué
es lo que dice primero.

4)Y paraaligerar el paso y consignar iinicamente las carencias
sustantivas de esta manera de concebir el andlisis filmico, yo
anadiria que, privilegiando injustificadamente esa patina seman-
tica que el entorno cultural (léase sus preceptos tedricos e
ideolégicos ahora en boga en el dmbito académico) estampa

dqupInuL w1 jap 0SYI OUPIIXa |9

o))
—



Imanol Zumalde

o)}
o)

sobre el sustrato denotativo de los films, el multiculturalismo
comete el despropdsito de equiparar en términos de significacion
todas las obras que se interpretan desde esa éptica (de ahi las
peligrosas generalizaciones que, aunque lo nieguen de palabra,
prodigan en la préactica como la que contempla al cine de
Hollywood bajo el estereotipo de estilisticamente conservador,
ideolégicamente reaccionario y producido en masa). O sea que,
con independencia de sus peculiaridades estéticas y diversidad
semantica, todos los films sometidos a su escalpelo acaban por
significar lo mismo. Como se ve, la monotransnotacion multicultu-
ralista llevada a la prictica resulta, a la postre, una forma invertida de
entender la obra plural. Dicho de forma mas polémica y haciendo
una caricatura de sus peores prestaciones, el artefacto del
multiculturalismo acaba por funcionar como un detector de
mentiras, un poligrafo que, establecido de antemano lo que ha de
decirse (de ahi el cardcter intrinsecamente ideol6gico y maniqueo
de esta corriente académica), sélo reacciona a los estimulos que
afirman o niegan esa verdad preconcebida. Un impertinente
Geiger, en suma, s6lo sensible a las hostiles radiaciones
politicamente incorrectas.

Esta tendencia a proyectar en lo que ponen en su punto de
mira las expectativas que sustentan su paradigma tedrico (cuando
no a torcer los viejos textos hacia nuevos y prefigurados
significados), empuja, para ir acabando, a la préctica
multiculturalista a incurrir (salvando las enormes distancias) en
la circularidad de las argumentaciones que Gombrich censuraba a
esas interpretaciones expresionistas de las obras de arte en las
que el historiador lee en ellas lo que ya sabe por otros caminos, o
lo que cree saber y que le interesa «demostrar».

VIII

Si algo ha probado el estructuralismo, contribucién que la
ciencia de los signos nunca agradecera lo suficiente, es que el
sentido no es algo inefable, sino materia perfectamente vertebrada
que se manifiesta al mundo de los sentidos en unas formas (de
expresion) concretas describibles empiricamente. Es mas, el
sinntiimero de ejercicios de andlisis que los estructuralistas han
ejecutado sobre toda suerte de discursos ha dado fe, con la tozudez
de los datos, de que los mecanismos de produccion de sentido
son tan cabalmente escrutables como las formas que le dan
testimonio perceptible. Lo que quiere decir que la significacion



no es algo a lo que los humanos accedemos por ciencia infusa tras
un trance en el que intervienen factores aleatorios y, como tal,
materia de la metafisica, sino el resultado de un proceso
perfectamente reglado de interaccion entre una obra y su lector, en el que
este ultimo baila al son que toca el primero.

Aunque sonroje invocar estas obviedades de perugrullo que
son el pan nuestro de cada dia, ningtin argumento resulta baldio
frente a los abusos que vienen cometiéndose en nombre de la
interpretacién filmica al socaire de las tltimas modas
epistemolégicas. A uno se le viene a la cabeza el esfuerzo de
contriccién de Umberto Eco, tedrico de la obra abierta, apélogo
del lector activo y valedor del concepto peirciano de semidsis
ilimitada, que en respuesta al ataque frontal a los principios mds
elementales de la semidtica perpetrado por la aventura
deconstruccionistas se ve en el trance de salir en defensa de esa
suerte de grado cero de la significacion que es el sentido literal (o
denotativo). Haciendo gala de su habitual clarividencia, el profesor
italiano contraargumenta la deriva posetructuralista de inspiracién
derrideana con la defensa de dos principios insobornables: el
hecho de que el signo no esta vacio (la denotacién es el nicleo
genomatico de la significacion) y la certeza de que hay cosas que el
texto no dice (o de que no todos los elementos contextuales
funcionan transnotativamente). Las peliculas, por consiguiente,
dicen cosas, con toda probabilidad mas de una, pero no cualquier
cosa (y menos lo que a uno le plazca en un momento dado que
digan), y 1o hacen de una determinada manera y sélo de una'>.

Pasando de la exposicién de los principios elementales a su
concrecion préctica, ha llegado el momento de reafirmar que el
texto filmico (esa singular combinacién de imagenes y sonidos) es
quien, al ponerse en funcionamiento y convertirse en obra
(proyectando una serie de mandatos semiéticos a sus espectadores
para que éstos actiien interpretativamente de una determinada
manera y no de otras), apunta explicitamente su significado
literal y dirige el trafico de valores connotativos y transnotativos.
Pero, sila inmediatez de su significacién denotativa es facilmente

13 Manthia Diawara, CinemAction, N° 46, 1988. Aparte los efectos
semanticos colaterales derivados de la usura del tiempo y de aquellos
producidos por fenémenos incontrolados como el doblaje, el coloreado
de peliculas en blanco y negro, los cambios de formato original al orden
del dia en el &mbito del cine, etc., que quedarian fuera de la jurisdiccién
del fenémeno que hemos puesto en nuestro punto de mira.

apuvnuu wjif 1ap 0svI ouvaixa |9

o))
W



Imanol Zumalde

o))
S

comprensible, ;de qué manera puede un texto anticiparse y prever
los cambios culturales que en un futuro le hardn a buen seguro
decir nuevas cosas?

Mas que ante un dilema irresoluble, estamos ante una pregunta
mal formulada. El fenémeno del crecimiento semantico de los
discursos al abrigo de los valores transnotativos poco tiene que
ver con el funcionamiento de los relatos de intriga en los que el
tramo final de la peripecia (espacio que candnicamente acoge al
descubrimiento del enigma) confiere retrospectivamente un nuevo
sentido (el tnico 6ptimo) a la cadena de acontecimientos que
enhebra la peripecia. El fenémeno de la semidsis, en efecto, no se
apropia (haciéndolo perenne) de ese reajuste semdntico retroactivo
(que en la mecanica narrativa de intriga es tinico y concluyente),
sino que funciona en otro orden de cosas bien distinto al protegerse
contra los agentes ambientales (incluidos los caprichos exegéticos
del lector) que pudieran conculcar su significacion. Los textos, en
fin, no son ordculos que vaticinan las transnotaciones venideras
que incorporaran cuando sean actualizados y puestos en marcha
(convertidos en obras) en el futuro, sino artilugios cuya tinica
capacidad de prediccién (semdntica, se entiende) dimana de /o
que no dirdn nunca bajo ningiin contexto.

Cuando amparados en el giro conceptual promovido por el
multiculturalismo ciertos analistas sacan a la luz los resortes
maestros del imaginario eurocéntrico con el que funcionan buena
parte de las peliculas producidas en occidente, han hecho hincapié
en los prejuicios ideoldgicos caracteristicos del mundo posible que
erige ese descomunal corpus filmico. Y pese a que lo hagan con
alharaca y derroche de entusiasmo dignos del descubrimiento de
una nueva galaxia interestelar, no alcanzan sino a consignar
algunos aspectos que forman parte del sentido literal de unas
peliculas; efectos de sentido que, para colmo de males, se mani-
fiestan de forma espontdnea, sin el necesario concurso de esos
cambios epistemoldgicos que, con el oportunismo de la lucha por
los pulpitos universitarios, han sido vendidos como transno-
taciones de ultimisima hora.

Por ejemplo, que un género genuinamente americano como el
western incorpora, trasladdndolo al espacio de la frontera del Far
West, todos los prejuicios raciales del universo diegético (tanto
fillmico como novelesco) de la aventura colonial africana o asiatica
de los paises europeos tradicionalmente imperialistas, es un efecto
de sentido que se revela de inmediato, sin parafernalias
transnotativas. Ahora bien, cuando, no contento con hacer apolo-



gia, el multiculturalismo mads aguerrido perpetra esas lecturas
aberrantes o resistentes encaminadas a yugular el disfrute de los
placeres programados por las peliculas, nos da el gato de lo poli-
ticamente correcto por la liebre de la interpretacion (ecudnime de
los nuevos valores transnotativos). Asi, para ceflirnos a un caso
ya citado, que el espectador de Con la muerte en los talones sea
blanco, negro o amerindio, haya visitado o no personalmente el
monumento sito en Dakota del Sur, y vea con satisfaccién, rencor
o indiferencia los resultados con los que se saldé la politica real
de los cuatro padres de la patria inmortalizados en Mount Rush-
more, son cuestiones que no sélo no afectan de ninguna manera
al sentido literal de la dltima y trepidante escena del film de
Hitchcock, sino que no se refractan en ella transnotativamente, ni
incumben de forma alguna al lector modelo disefiado por la
pelicula. Estas circunstancias, en todo caso, afectarian a la manera
en la que cada espectador de carne y hueso cataloga la escena y la
pelicula en su conjunto en el marco de su visién particular del
mundo, pero en ningtin caso, insisto, al significado de un film que
no da péabulo (ninguno del resto de los elementos audiovisuales
que aparecen junto a esa localizacién ni el consabido desinterés
de Hitchcock por las justificaciones argumentales de sus peliculas,
apuntan en ese sentido) a las susceptibilidades raciales de los
espectadores.

Haciendo bueno el vaticinio borgiano («si se me ofreciera
cualquier pagina de hoy -ésta por ejemplo- como se la leerd en el
afno 2000, conoceria la literatura del afio 2000») la ingente papeleria
del multiculturalismo, incapaz de cartografiar el sentido recubierto
por ciertas formulaciones audiovisuales, nos previene incons-
cientemente acerca del clima intelectual que se respira en algunos
departamentos universitarios en los que la interpretacion viene
siendo prostituida al dictado de ciertos oportunismos ideolégicos.
Son, en efecto, malos tiempos para la exégesis filmica. Pero ya
vendran mejores.

& apuvgnu wyyf jop 0svd ouvIxa 19






	El extraño caso del film mutante : multiculturalismo e interpretación fílmica

