
Zeitschrift: Boletín hispánico helvético : historia, teoría(s), prácticas culturales

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: - (2003)

Heft: 1

Artikel: "Ajedrez" de Jorge Luis Borges : Jaque al rey

Autor: Monnier, Claire

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Ajedrez» de Jorge Luis Borges: Jaque al rey1.

Claire Monnier SSEH, Genève

Se conoce la fascinaciön de Borges por los espejos y la duda que
crean en quien que se mira en ellos : ^quién mira a quién?, ^dön-
de esta el verdadero yo? El juego del ajedrez, por la perfecta
simetrfa de su estructura, no podfa sino atraer a Borges (y lo hi-
zo), como lo demuestra la frecuente aparicion de este juego en la

obra en prosa. Mas en este estudio vamos a tratar de poesfa, del

texto titulado «Ajedrez» en El Hacedor, poemario que Borges tan-

to valoraba.
En estos dos sonetos, Borges juega hasta el vértigo metaffsico

con las simetrfas y metâforas que permite tan rico y complejo
juego. El objeto de este trabajo es precisar los recursos de la

implacable mecânica textual y lögica que nos lleva hacia el vértigo

que decfamos, asf como la presencia de una extrana «escoria» en
tan espléndido y hierâtico edificio.

I

En su grave rincôn, los jugadores

Rigen las lentas piezas. El tablero

Los demora hasta el alba en su severo

Âmbito en que se odian dos colores.

© Boletîn Hispânico Helvético, volumen 1 (primavera 2003).

1 Me complace agradecerles a la profesora Elena Barroso, al escritor Ramôn
Jiménez Pérez y a Alfonso Fuentes su atentfsima y pacientîsima ayuda a la hora de
traducir al espanol y revisar el texto original francés.



Adentro irradian mâgicos rigores
Las formas: torre homérica, ligero
Càballo, armada reina, rey postrero,
Oblicuo alfil y peones agresores.

Cuando los jugadores se hayan ido,
Cuando el tiempo los haya consumido,
Ciertamente no habrâ cesado el rito.

En el Oriente se encendiô esta guerra
Cuyo anfiteatro es hoy toda la tierra.
Como el otro, este juego es infinito.

II

Tenue rey, sesgo alfil, encarnizada

Reina, torre directa y peôn ladino
Sobre lo negro y bianco del Camino

Buscan y libran su batalla armada.

No saben que la mano senalada

Del jugador gobierna su destino,
No saben que un rigor adamantino

Sujeta su albedrio y su jornada.

También el jugador es prisionero
(La sentencia es de Omar) de otro tablero

De negras noches y de blancos dîas.

Dios mueve al jugador, y éste, la pieza.

I Que dios detrâs de Dios la trama empieza
De polvo y tiempo y sueno y agonîas?

A primera vista se repoduce el cara a cara que caracteriza al

juego del ajedrez: no uno, sino dos sonetos. Hay un efecto de

vértigo: dos poemas que son uno solo; un lector, una mirada
frente a algo que se présenta como doble. Todo es por partida
doble en el ajedrez: dos jugadores, distintos por la identidad e

idénticos por la funcion; dos grupos de piezas que les representan
en el espacio bicolor del tablero; piezas que se oponen en simetria
perfecta en un campo y el otro, pero también dentro de la misma



banda (con la excepciön de los reyes y de las reinas que forman
una pareja real en cada campo -simetria retiproca-, es decir, dos

reyes y dos reinas en el tablero); quedan los peones que no
forman sino un ejército, la carne sin identidad de toda batalla, y
su unicidad se confunde con la de sus respectivos duenos. Nos
encontramos otra vez con im problema de adaptation focal: ^son
dos, o a caso son el mismo? A lo largo del poema, Borges juega
sin parar con esta duda. Cada elemento de la ecuacion ajedrecfstica
aparece y reaparece ensenando cada vez una cara distinta de su
prisma en una mecânica de un rigor diamantino.

Soneto primero

El primer soneto présenta un tejido extremadamente denso,
algo hierâtico: primer cuarteto o exposition del tema (el juego
del ajedrez) y de las condiciones de realization de éste (dos
jugadores, un tablero, piezas); segundo cuarteto o el jugar mismo
(el tablero y sus piezas, con breve esbozo de sus caracterfsticas);
primer terceto o meditation sobre el tiempo; segundo terceto o
meditation sobre el espacio. Asi pues, toda la apariencia de una
gran sencillez. Pero al observar mejor el texto y sus contornos, se
desvelan tanto su gran complejidad como su ambigüedad.

El primer cuarteto pone en escena las condiciones externas de
la practica del juego: dos jugadores, un rincön tranquilo en que
sea posible la concentration, un tablero, piezas. Lo mas banal del
mundo. Pero ya turban algunos elementos estas aguas tan
tranquilas. El ambiente del lugar: descrito no tanto como tranquilo
sino como grave. Los jugadores: no mueven las piezas, sino que
las rigen. Estas son lentas. Adjetivo que les atribuye una lentitud
que no es de ellas, sino de los jugadores. Encontramos aqui por
primera vez un intercambio de competencias entre jugadores y
piezas, un desplazamiento metonfmico que sera un elemento
clave del segundo cuarteto. Ya viene la mention de un tablero

que demora a los jugadores. Que el juego del ajedrez sea algo que
lleva a perder la notion del paso del tiempo no es nada nuevo,
pero el uso de demorar da a la idea un relieve mas fuerte. Como
muchas veces ciertos objetos, en la obra de Borges, tienen poderes,
remiten a otra dimension, otro mundo2. En este texto, lo vamos a

2 Cf. los «objets capteurs» [objetos-captadores] in Serge Champeau, Borges et la

métaphysique, Paris, Vrin, 1990, pâg.41.



ver, el tablero va a funcionar como lugar de paso entre el mundo
fîsico y el universo metafisico, y esa carga, ahora esbozada, 11e-

garâ a su mayor potencia en el segundo soneto. De momento, el
tablero encierra a los jugadores en su severo/âmbito. Pareceria
normal que, en el mundo real que parece ser el universo referencial
en este primer cuarteto, el tablero apareciera como el campo
(cerrado) de la batalla que sostienen las piezas; pero no tanto que
encierre a los propios jugadores. Es comun decir que la partida
retiene a los jugadores; ya lo es menos decir que el tablero los
encierra. Parece que Borges, poco a poco, sin pretenderlo, nos
aproxima a la radical identification entre jugadores y piezas de
II4b3 El final del ultimo verso alude (es la primera vez) a lo que
va a ser el tema principal de I3b y, mas aûn, de II4a: el juego del
ajedrez como metâfora de la guerra. En este momento del
desarrollo del texto, esta referencia parece comun y hasta töpica:
como bien se sabe, el juego del ajedrez naciö como figuration del
arte de gobernar, arte en el que la guerra es un elemento mayor;
las fichas son enfonces figuras de sus gobernantes. Asi pues,
Borges saca el mâximo rendimiento de una inversion retorica
minima al caracterizar las piezas por la evocation de sus dos
colores y la personalization de su enfrentamiento. Pero cuando
llegamos al segundo soneto, a su problemâtica y a sus recursos,
estos elementos «tenues» alcanzan su mayor y entera potencia.

El segundo cuarteto se centra en las condiciones internas de
realization del juego: en el piano de lo que pasa dentro del severe

âmbito del tablero. Encontramos, pues, un espacio fuertemente
cerrado del tablero y, dentro de este espacio, un orden: adentro
irradian mâgicos rigores[las formas 4

Présenta las fichas (formas) como sometidas a reglas estrictas
(mâgicos rigores). Los términos empleados por Borges llaman la

3 Con el proposito de aligerar algo el texto, se senalarân desde entonces los
sonetos por I y II ; los cuartetos por 4, a o b ; los tercetos por 3, a o b.

4 Al contrario de Caillois (L'auteur et autres textes, éd. bilingue, Gallimard, Paris,
1971), que traduce adentro por "du centre", es decir "desde el centro" hacia el
exterior, pues pensamos que el movimiento aludido por adentro es unmovimiento
hacia el centro : "caminar tierra adentro" implica el penetrar en el interior de las

tierras, asi como "maradentro" implica un alejamiento de la Costa y un movimiento
hacia el centro (metaförico) de la superficie de las aguas. Aqui, entonces, vemos un
movimiento que se produce de la periferia del tablero hacia el centro, creando un
efecto de aspiraciön hacia este. Piezas y jugadores se encuentran fascinados por el
tablero como por un pozo, nos encontramos frente a una situation vertiginosa.
Falta senalar que el pozo es precisamente uno de los "objets-capteurs" analizados

por Serge Champeau, op.cit.



atenciön por su alto nivel de abstracciön: las piezas (que vamos a

encontrar tan humanas dentro de poco, en II4a) son formas; las
convenciones que regulan sus movimientos y sus poderes son
rigores mâgicos. Parece como si Borges estuviese estableciendo
una relaciön entre rigor de las formas, de las reglas, y encanta-
miento, poder de fascinaciön. Una geometria Quna cosmogonia,
quizâs?) esta deteniendo a los jugadores en sus redes hasta
hacerles olvidar el paso del tiempo. Volveremos mas tarde sobre
este aspecto y sus posibles ramificaciones.

En cuanto a los tercetos, aseguran, deciamos, el puente entre
la etapa «descriptiva» de los cuartetos y el nivel interpretativo o
piano metafisico. Asi llega Borges a una division clara del soneto
en estrofa de ocho versos y de seis aunque siga respetando, gracias

a la unidad temâtica dentro de cada estrofa, la division dos
cuartetos-dos tercetos. Llega asf a mantener ambas estructuras,
la del binario estricto (dos cuartetos-dos tercetos) y la de un
binario fingido: una octava-un sexteto, o sea dos estrofas, pero
esas no son de la misma naturaleza.

La amplificaciôn metafôrica en el primer terceto se cumple en
el axis temporal: al tiempo medido de los jugadores se opone la
eternidad del juego como forma. Por este aspecto de repeticiön
eterna a lo idéntico se aproxima el juego del ajedrez al rito. Si los
jugadores, servidores del rito, pueden cambiar, las formas del
juego, como tal rito, son necesarias e inmutables.

El segundo terceto asegura la amplificaciôn del tema en el

espacio: nacido en Oriente, el juego del ajedrez ha invadido poco
a poco el espacio del planeta. A esa extension espacial se anade la
extension simbôlica de un juego de ajedrez como figura de la

guerra, pero también como teatro, como lugar de figuraciôn.
Estas dos huellas afloraban ya en los primeros versos del

poema: en el tablero se odiaban dos colores, la reina se encontraba
armada y el peön agresor. Pero solo al final del soneto adquieren
estas dos dimensiones su verdadera amplitud y llevan a una
retro-lectura. El texto acaba pues de cerrarse sobre sf mismo y
acaba siendo, él mismo, un recinto mâgico5 En fin, y como se

verâ también en el segundo soneto, el texto acaba tanto en un
movimiento de cierre como en una situaciôn de vértigo:

5 A propôsito de la circularidad del texto, vease infra "La forma y las formas",
pâg. 7.



En el Oriente se encendiô esta guerra
Cuyo anfiteatro es hoy toda la tierra.
Como el otro, este juego es infinito.

iQué es este otro Interrogation borgesiana por antonomasia:
no se puede concluir si este otro es la guerra o el juego del aje-
drez... Encontramos por primera vez cierta forma de «aplasta-
miento» que impone Borges a la metâfora o a la comparaciön
para reducirlas a una pura igualdad, una (con)fusiön. Este mismo
procedimiento permitirâ el salto metafisico a finales del segundo
soneto.

Segundo soneto

Si el primer cuarteto de I trataba de los jugadores y el segundo
de la piezas, el orden parece ser el inverso en el segundo soneto.
Pero de hecho, esta simetrfa no es ni tan simple ni tan inocente
como parece6. El primer cuarteto de II responde al primer cuarteto
de I en cuanto ilustra el odio que se profesan los dos colores e,

implicitamente, la guerra que los opone. Escenifica el combate.
Lo hace, otro punto comun que tiene con I4a, situândose al nivel
de sus héroes (en este caso, las fichas): describe personajes-piezas
que buscan y libran su batalla armada (II, v.4). La personalizacion,
que eleva las piezas al piano de individuaciön de los jugadores,
parece no hacer sino explicitar la relaciön simbolica que identifica,
en el juego del ajedrez, al jugador con los trebejos que lo repre-
sentan en el tablero. Pero de hecho, Borges no esta tanto elevando
las piezas como humillando a los presumidos jugadores que, al
fin y al cabo, no son mas que piezas en el tablero divino (II3b).

El segundo cuartéto de II parece confirmar que Borges esté

jugando con la cuestiön de la identificaciön piezas-jugadores de
una manera casi tragi-comica: subrayarfa que, en este teatro

guerrero, los sirvientes son (muy logicamente) servidores de sus
duenos que, a su vez, «juegan» con ellos y los manejan con un
rigor diamantino. ]Pobrecillas piezas ignorantes de que su dueno
es un dios todopoderoso!

Pero los jugadores que nos ensenaron los cuartetos de I no

6 Encontramos aqui una estructura en quiasmo, como ya senalö Michel Mourey
en "L'échiquier de Borges", Europe, 637,1982, pâgs. 34-39. Sobre la presencia de los
quiasmos en este poema, vease infra, "Quiasmos", pâg.ll.



parecfan dioses todopoderosos, sino jugadores fascinados por
los rigores de las formas... A la postre, el ünico poder bien pudie-
ra ser el de la régla que rige el juego.

El primer terceto de II pone a cada uno en su sitio: si las piezas
son prisioneras del tablero, los jugadores lo son del suyo, es decir
de la vida, con sus blancos dfas y sus negras noches. Y en este

tablero, es Dios quien manda y rige. Pero incluso El no es mas
que un dueno transitorio y enganado. Al final manda la Forma,
el rigor diamantino y mâgico de la Regia que impone que le estén
sometidos los trebejos en el tablero, los hombres y su vida en el
mundo, Dios en el cielo. Los mâgicos rigores que rigen el tablero
no son otra cosa que el reflejo de los que rigen el Cosmos: el
tablero es un microcosmos, cuya magia consiste en abrirse en el
macrocosmos. Espacio cuadrado, con aparencia terrestre, el
tablero disimula de hecho una imagen del universo, un cfrculo,
como lo desvelaba el empleo de la palabra adentro, la referenda
a toda la tierra (I3b, v.13) -«orbis terrarum»-, o la evocaciôn del
anfiteatro (I3b,v.l3), semi-circular.

Poder de la Forma pues, y poder de la forma poética.

La Forma y las formas

Formas y reglas mantienen los jugadores y las piezas atados
al tablero e imponen al razonamiento lögico su salto hacia lo mas
abstracto y vertiginoso: la hipôtesis de un dios detrâs de Dios.
Como vamos a ver ahora, hay otras formas en Ajedrez que cons-
trinen: las formas poéticas7. El libro, como el tablero, es un espacio
en que irradian formas y fuerzas. Leer esas formas, observarlas,
nos lleva al descubrimiento de su red y a la conclusion de que,
tenues o poderosas, duplican, en la carne misma del texto, la
temâtica de éste y ejercen el poder mismo del cual se habla.
Poniéndose en abismo, el texto créa otro espejismo, otro vértigo.

Eligiendo el soneto, Borges elige una forma que ofrece un
efecto de simetrfa, de espejo (dos cuartetos, dos tercetos), y que,
tratândose de una forma fija, propone un espacio cercado a la vez
mas fuerte y mâs frâgil. Estas dos caracterfsticas lo emparentan

7 El juego literario, como el juego del ajedrez, conoce condiciones de realizaciön
externas e internas: al igual que el jugador, el lector busca lugares tranquilos a fin
de que el libro ejerza todo su poder de fascinaciôn y le conduzca a otro tiempo, otra
dimension. Se oponen ahi también el tiempo medido del que practica y la
eternidad de la practica misma. La lectura es un rito. Tanto como lo es la escritura...



tanto con el juego del ajedrez, de reglas fijas él también, como con
el tablero, lugar cerrado8. Asi como el juego real, el soneto tiene
un lugar determinado de origen (en su caso, no Oriente sino
Italia) y luego se extiende al mundo entero, por lo menos al de
cultura europea.

En la realizacion del soneto, es interesante notar que Borges
elige un esquema de rimas que le permite intensificar el efecto-
espejo entre los dos cuartetos y los dos tercetos. El esquema
ABBA-ABBA es el mâs clâsico. Su forma en quiasmo créa un
efecto de espejo en que cada estrofa se encuentra cerrada sobre si
misma, lo que densifica su tejido. El esquema de los tercetos,
CCD-EED, por el contrario, es un esquema de rimas que no
aparece en la poesia espanola antes del Modernismo9. Su perfecta
simetria contribuye a reforzar la idea del doble asi como el

aspecto hierâtico y de eternidad de lo mismo que conlleva la idea
de rito.

En cuanto al endecasilabo, es el metro comünmente usado en
el soneto. Borges saca partido de la anchura del verso para
desarrollar los elementos de su pensamiento en un ritmo largo
que le autoriza, una vez mâs, la emblematizaciön del aspecto
ceremonial y eterno de su tema; por otra parte, impone poderosos
encabalgamientos al verso cuyo anâlisis lleva a conclusiones de
lo mâs interesante.

Curiosamente, no aparecen sino en los cuartetos y en clara
mayoria en el primer soneto, en los versos 1, 2, 3, 5 y 6; en el
segundo texto, no afectan sino al primer verso de cada cuarteto.
El primer encabalgamiento es muy fuerte: sépara sujeto y verbo
(jugadores/rigen). Impone una fuerte coacciön a nivel sintâctico,
asi como una fuerte consecuencia a nivel semântico. Tras la
enunciaciön del complemento circunstancial de lugar y, a fin de

verso, del sujeto de la frase, el lector se encuentra tensamente
suspendido esperando la enunciaciön del verbo. Cuando aparez-
ca, sorprenderâ por su contenido semântico (régir no es desplazar)
y por su forma ritmica: acentuado en la primera silaba, parece
figurar la violencia del esfuerzo muscular impuesto por la

8 Ademâs el soneto, como el ajedrez, otorga, dentro de un marco de reglas fijas,
• Si un numéro inmenso de combinaciones posibles de acuerdo con reglas estrictas y
§ persiguiendo una resoluciôn siempre idéntica.

*2 9 Si los tercetos de rimas ccd-eed aparecen en el soneto francés desde el origen,
Tomas Navarro Tomas (in Métrica espanola, New York, Las Americas, 1966, pâg.

h 388) no encuentra ningün ejemplo en la poesia espanola anterior al de Unamuno

0 en Rosario de Sonetos, y no antes de los anos 1910-1911.

12



recepciön tras tan largo «salto» sintâctico, asf como la fuerza del
concepto mismo de /regir/.

Los versos 2 y 3 se encuentran también encadenados por un
enca-balgamiento, aunque menos marcado por el hecho de que 3

es un endecasflabo melodico.
Los versos 3 y 4 cierran el cuarteto con una estructura similar

a las de los dos primeros versos: Borges sépara el adjetivo y el
sustantivo (severo/ âmbito), creando un fuerte sentimiento de

expectativa en el lector; como en el caso anterior, âmbito, esdrûjula,
recibe al lector con una primera sflaba acentuada10.

El segundo cuarteto présenta dos encabalgamientos muy
diferentes de los que acabamos de analizar. El primero se parece
a los del primer cuarteto en cuanto que desplaza un elemento

mayor de la trama tanto gramatical como temâtica: el propio
sujeto de la frase, las formas. El segundo encabalgamiento aparece
dentro de una enumeraciôn, es decir, en un elemento de densidad
sintâctica muy débil. Considerado desde el punto de vista del
estilo, este rasgo tiene mucha gracia, puesto que ilustra de manera
muy mimética el paso ligero y como de baile del caballo (dos
casillas adelante, una de lado), pero no tiene nada en comün con
la potencia semântica de los primeros, de la cual vamos a tratar
mas en detalle ahora.

El encabalgamiento implica un fuerte duelo entre voluntad
de la frase y voluntad del verso. Una forma superior, la poética,
constrine a la lengua a plegarse a sus ördenes; la estructura
sintâctica sigue existiendo, pero sometida a los «mâgicos rigores»
del verso. La relacion de fuerza que ahf se establece se asemeja
mucho tanto al poder de las formas sobre el tablero -que fascinan

y entonces someten la libertad de los jugadores (I4a y b)—, como al
dictado de la logica y de su forma, el silogismo que conduce a

poner en duda la propia identidad de Dios. Dentro de los lugares
de mayor expresiön y pertinencia del poder de la forma poética
sobre el significado (en este caso, la falta de libertad), encontramos
el encabalgamiento. Es interesante notar que la mayoria de sus
ocurrencias se encuentran precisamente concentradas en la parte

10 Estos primeros versos que, forzosamente, establecen el clima de la obra, crean,
gracias al encuentro del encabalgamiento seguido de una palabra acentuada en
primera sflaba (endecasflabo enfâtico), un esquema ritmico que hace pensar en una
marcha procesional : al encabalgamiento corresponde el elevar la batuta que
anuncia el toque del tiempo; el acento en primera sflaba lo hace sonar y pisamos
el "parquet" del sentido en el momento mismo en que golpea la batuta.



de Ajedrez que establece los elementos bâsicos del desarrollo de
este tema. En el segundo soneto también senalan los dos
encabalgamientos la presencia de una fuerza, una potencia: la de

una encarnizada/ reina que encuentra evocada la ferocidad de su
combate antes incluso de su apariciön (adjetivo antepuesto)11 ; o
ésa de una mano ilustre cuya amenaza ronda sobre el final del
verso: la del jugador que rige el destino de las piezas.

El tablero de Borges

Ajedrez parece ser un juego, una variacion sobre la potencia
de la forma, de la geometria, de las simetrfas. Implacable
construcciön, teorema, el poema pone en escena un universo en

que todos los niveles se corresponden dentro de un vertiginoso
juego de simetrfas, en que el estatuto de la humilde pieza ilustra
y se confunde incluso con la triste esclavitud de un Dios manejado
en la sombra. Discurso sobre el poder de la Forma y de las reglas
que la constituyen, el poema se présenta como la puesta en
escena de ese poder de cuya forma trata, como acabamos de
senalar. Visto asf, llegamos a juzgar al autor mismo como un
dios, un hacedor, el que hace, créa, rige. Siendo su punto de

partida el tablero, perfecto microcosmos, nos proponemos volver
a este nivel y observar como, en un ultimo movimiento irönico,
se descubre la posibilidad de considerar ciertas piezas como
pequenos dioses listos que se burlan del Autor.

Los peones son descritos como agresores (I, v.8) o ladinos (II,
v.2). El peön, pues, se encuentra primero presentado como
miembro de un grupo cuya funciön es el ataque, lo que respeta
su estatuto en la ecuaciön ajedrecfstica (tema de I4b). Después
viene marcado por un rasgo de carâcter tfpico del «valet» o del
pfcaro: la astucia. Ha pasado del rango de forma al de personaje,
adquiere una identidad12. A la torre como forma se la califica de
homérica (I, v.6). Es seguro que el adjetivo suena algo raro en el
contexto del juego del ajedrez, pero no tanto en el contexto
borgiano: aparte del sentido que lleva este calificativo en la
lengua moderna, en que véhicula la idea de enormidad, la
referenda a Homero por parte de Borges no puede sino llevarnos

11 Sobre este encabalgamiento, vease también infra "Quiasmos", pâg.ll.
12 Hay que notar que se pasa de una forma plural, peones agresores, a una forma

en singular, peôn ladino.



a pensar que alude al inmenso nümero de textos que la obra del
griego engendrö. El encuentro entre una torre, habitualmente
circular como tal pieza del juego del ajedrez, y la evocaciön de

una obra de tal posteridad induce a sospechar en esa torre homé-

rica la evocaciön de una biblioteca de Babel en miniatura. El
juego del ajedrez borgiano, metäfora del mundo y de la existencia,
no puede ser concebido sin una biblioteca, siendo ella misma,
como bien se sabe, imagen del universo... Cuando reaparece la
torre, en el segundo soneto, se encuentra implicada en el cuerpo
a cuerpo guerrero de las piezas. Se caracteriza entonces por la
rectitud de su Camino (torre directa, dice Borges). Como tal ele-
mento, en relaciön con el andar de las piezas, séria mas lögico
encontrarlo en I, pero en el primer soneto son los aspectos de
eternidad y de rito (de la lectura, del eterno diâlogo de los textos
los unos con los otros, temas fundamentales del autor) que retuvo
Borges.

El caballo solo aparece en el primer soneto, caracterizado por
su paso: ligero. El alfil, en sus dos apariciones, se encuentra tam-
bién definido por su marcha: es oblicuo (I4b), sesgo (II4a)13. Llega-
mos a la pareja central, el rey y la reina, sin duda las piezas mas
emblemâticas del tablero de Borges junto a la torre homérica. El

rey se encuentra siempre caracterizado por la debilidad de su
situaciön: es postrero (I, v.7), tenue (II, v.l). No se sabe bien si se

trata de una evocaciön de esa debilidad situacional suya en el
tablero, o de otra mucho mas profunda. El Diccionario de la Real

Academia senala el sentido fisico que tiene la palabra tenue
(delicado, delgado, débil), y su sentido figurativo: de poca
substancia, valor o importancia. No se tematiza el valor simbölico
del rey, muy fuerte dado que sin él desaparece el juego en la
misma proporciön en que lo haria el Estado al perecer el monarca.
Solo se evocan sus debilidades frente a una reina impresionante,
armada (I, v.7), encarnizada (II, v.1-2)14, que siempre aparece en el
texto precedida por sus atributos. El estudio de la manera en que
las piezas se hallan situadas en el texto-tablero va a confirmar,
entre otras cosas, la turbia importancia dada a la Reina.

13 No cabe duda que esta cualificaciön puede también llevar una conotaciön
clâsica de la figura del chambellan o primer ministro: la duplicidad.

14 Sobre la cualificaciön de la reina, vease infra "Jaque al Rey", pâg. 13.



Quiasmos

Son muchos los elementos construidos en quiasmo, lo que,
dada la capacidad de aludir al espejo de tal construction, no
extrana. El primero se situa en las octavas de cada soneto: I
empieza por un cuarteto que trata de los jugadores, seguido de
otro que alude a las fichas; el primer cuarteto de II trata de la

guerra de las piezas, precisamente, y el segundo, de los jugadores
jugados. Mas aün: cada uno de los cuartetos que tratan de las

piezas hace una descripciôn de ellas en forma de quiasmo. En el

primer soneto (vv. 3-5), toca la relaciön entre sustantivo (S) y
adjetivo (A). El esquema de la situation es el siguiente:

[SA, A / S,] [AS, SA] / [AS, SA]

Estos très quiasmos acoplan por el adjetivo la torre y el
caballo y, por el sustantivo, el rey y la reina, el alfil y los peones.
Asf encontramos en el centro de la estructura ternaria la pareja
rey-reina (mejor dicho: reina-rey), ella cubriéndole con sus armas,
tanto literalmente como estructuralmente. Asistimos a una
duplication de lo que es la funciön de la ficha en el juego: defender
al rey.

Otra estructura en quiasmo aparece en el primer cuarteto del
segundo soneto, en los versos 1 y 2; se hace mâs compleja en el
piano del sentido por la presencia de un fuerte encabalgamiento
que afecta al elemento eje (en cursiva) alrededor del cual se

construye el quiasmo. El esquema es el siguiente:

[(AS, AS), A / S, (SA, SA)]

Los dos mödulos que componen el quiasmo son: por un lado
el Palacio, el rey y su alfil; por otro lado, los actores del combate,
la torre y los peones. En cuanto a la reina, participa de los dos
espacios y, formalmente, acerca la guerra al Palacio (el adjetivo -
encarnizada- pertenece al primer hemistiquio) y représenta el
Palacio en la guerra: la enunciation de su real funciön aparece en
el segundo hemistiquio. Una vez mâs: la reina se encuentra
precedida por su reputation y la cesura viene a darle mâs peso
aün a su caracterfstica (encarnizada / reina). El propio ritmo del
verso lo subraya: el rey y el alfil juntos apenas llenan medio verso
con sus personas y sus caracterfsticas y la sola evocation de la
cualidad de la reina rellena el otro hemistiquio. Hay mâs: ambos



parecen como devorados por el miedo, al ser rofdos por el dipton-
go y la sinalefa (te-nue-rey /ses-goal-fil), mientras el carâcter
feroz de la reina se extiende a toda luz e invade el espacio: una
sola palabra que la define ocupa medio verso. La cualidad de los
sonidos, por fin, lo denuncia: todos los que «hablan» el rey y el
alfil son sonidos de superficie, por asf decirlo, lo que da una
tonalidad aérea, fragil, desencarnada a la frase; al contrario,
articular el aspecto encarnizado (piano denotativo) de la reina,
exige articulaciones fuertes y constrictivas, de fuerte connotation
carnal (piano connotativo). La articulation del significante implica
la propia came del locutor: nasalizaciôn de /en(g)/, seguido de

plosiva sorda /k/, la /a/ apenas pronunciada, que nos abre la
boca, viene la pareja /r/-/n/ que nos cierra los dientes mientras
la /n/ resuena; la /i/ estridente nos lleva al silbido reptiliano de
la zeta y, harta su maldad, la reina se suaviza al bostezar /a(d)a.
/Reina/ no tardarâ en lanzar otra vez la mandfbula hacia adelante

para un ültimo mordisco. El auténtico combate, el que vierte la

sangre, lo asume la reina. Ella sola parece verdaderamente buscar
una batalla para la cual unicamente ella misma esta armada. Pero
describirla como encarnizada, casi sangrienta, después de haberlo
hecho como armada denuncia una verdadera intention, consciente
o no. El término encarnizada puede entenderse de dos maneras: o

como participio pasado de encarnizarse, y entonces se habla de la
obstination de la reina en la batalla, o como adjetivo, y entonces
la reina se encuentra descrita como fiera que acaba cubierta con
la sangre de sus vfctimas. La figura de la reina nunca tiene tan
extrema importancia como para justificar tal hipertrofia de su
potencia en la representation. Entonces, ^de dönde vienen estos

rasgos de furor y crueldad que nos alejan del universo hierâtico,
casi algebraico, de este poema que nos conduce, por otra parte, a
las mas altas y abstractas esteras de la metaffsica? En el tablero de

Borges, espejo del mundo, la presencia de esa reina roja llama la
atenciön, y vamos a observarla mas de cerca.

Jaque al rey

Dos axis connotativos marcan a la reina: uno, inducido por
los términos que la definen, evoca la sangre, la capacidad y la
inclination por el combate, el furor y la crueldad; otro, nacido de
la situation de la reina en la red de fuerzas textuales, lleva a
considerarla como una figura desmesurada. Desmesurada, ella



lo es estructuralmente: es una ficha sin par por su potencia
(puede «comerse» todas las otras piezas) y su total libertad de
movimiento. En el poema, lo es ante todo estiltsticamente. Hemos
subrayado ya la violencia fonética del adjetivo que la define y su
situaciön de fuerza como eje del quiasmo del segundo soneto.
Quedarta por subrayar que el encabalgamiento que asume
pertenece a ésos que nos parecen destacar un lugar de poder:
ésos que recaen en un endecastlabo enfâtico. El verso 2 de II que
nos précipita en los brazos asesinos de la reina, les pertenece...

Tal desmesura merece dos comentarios: ^Serâ por sus
potencias «ftsicas» respectivas en el juego por lo que el rey y la
reina estén presentados de manera tan desproporcionada en el
tablero de Borges? Pensamos que no. Otra pregunta: ^habrta que
establecer una relaciön entre las dos figuras femeninas del tablero,
la reina y la torre? Pensamos que si, y por ahf vamos a empezar.

La torre esta, ella también, marcada por la desmesura: es
homérica. Por este rasgo, asf como por su probable redondez, la
asociamos con el motivo de la biblioteca. Esta, lugar femenino y
protector, cerrado y separado del mundo, no es mas que una
imagen del vientre materno. Un lugar que ignora la necesidad
del combate, tanto como lo ignora el mundo de los libros, que no
exige ni audacia ffsica ni valentfa. La reina encarnizada, al
contrario, présenta todas las caracterfsticas del macho: esta
armada, y la espada es arma del varön, combativa hasta mas no
poder, y el combate es masculino también. Asume, pues, todos
los rasgos definitorios que al rey, como varön, le corresponderfan
y de los que la régla del juego le priva. Borges mismo vefa en la
lucha y la valentfa rasgos viriles15, rasgos de los que lamentaba
encontrarse privado: con los compadritos, dice haber encontrado
«des choses qui manquaient à ma vie: la hardiesse physique, la
bravoure, tout cela... Mes ancêtres militaires ont aussi quelque
chose à voir avec cette sorte de nostalgie»16. Comparte otros
rasgos con el rey de su tablero. Como él, es tenue y fragil. Lo fue
de nino, lo que justified su réclusion en la casa, entre patio y
biblioteca, bajo la custodia de su madré; lo fue de adulto, que la

K 15 Cf. Histoire du tango: «le mot homme, dans toutes les langues que je connais,
>§ veutdire à la fois force sexuelle et force belliqueuse, et que le motvirtus, qui en la tin

veut dire courage, vient de vir, qui signifie le mâle».

g
16 Mario Mactas, citado porJulio Woscoboinik, El secreto de Borges, Buenos Aires,

Q Ed. Trieb, 1988, pâg. 113.

18



ceguera mantuvo postrero, dependiente de una madré cuya mirada
sustituyo la suya. El valor, en el mundo de Borges, es de las

mujeres: de nino, le protegiö su hermana y, mas tarde, la envidiô
(durante toda su adolescencia, dice él) por, al encontrarse atrapada
en un tiroteo en tiempo de eleciones, haber atravesado la Plaza
de Androgué corriendo entre las balas 17. El valor es de las mujeres

por la sangre, precisamente: estos gloriosos antepasados que
combatieron, estos guerreros a los cuales hubiera querido
pertenecer, son sus antepasados por parte de madré. En la
biografia de Borges, as! como en su tablero, la virilidad es

femenina/cosa de mujer. En La otra Muerte, encontramos esta
frase: «la guerra, como las mujeres, permitfa poner a pruebas a
los hombres». Ni el rey del tablero, ni el hacedor conocen la
prueba de la guerra; ^tenemos que concluir, en un silogismo de

un rigor muy borgiano que, por eso, no conocen la prueba de la
mujer? ^Debemos concluir que la reina no es tan roja y sanguinaria
sino por ser el reflejo de una potencia femenina, la de su madré,
que no dejo sitio ni para el nino-rey que habia dado a luz, ni para
el rey-guerrero que no acababa de matar, y tan violenta por el

rencor (otra transferencia metommica...) que por eso sentia
Borges? «Vida y muerte le han faltado a mi vida». Vértigo...

17 «[...]atravesö la Plaza de Androgué corriendo entre las balas». Citado por J.

Woscoboiruk, opâg. cit., pâg.172.




	"Ajedrez" de Jorge Luis Borges : Jaque al rey

