
Zeitschrift: Bulletin du Glossaire des patois de la Suisse romande

Herausgeber: Glossaire des patois de la Suisse romande

Band: 13 (1914)

Heft: 4

Artikel: La trilogie de la vie [4ème partie]

Autor: Gauchat, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-241620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-241620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA TRILOGIE DE LA VIE
(Suite.)

—fr-

III
mona ', s. f. mort.

mouâr (Vd Pays-d'Enhaut), mouâ ou moud (Vd Lavaux, Blonay,

Vaulion ; F Gruyère, Glane ; N Côte-aux-Fées), moue (Vd
Vallorbe, Vallée de Joux), m°"Ôr (V Liddes), motto (N Montagnes),

mou" (B Malleray), mòr (voyelle ordinairement longue,
Vd Ouest, Est, Leysin ; V Salvan, Lens, Anniviers ; G Bernex ;

N Val-de-Travers ; B Piagne), nid (Vd Centre ; Bas-Valais,

Hérens), mor (G Aire-la-Ville, Hermance; N Val-de-Ruz,
Vignoble; B Montagne de Diesse), mo (G Vernier ; F Broyé), moi

(V Saillon ; B Delémont, Franches-Montagnes), moût (N Cer-

neux-Péq. ; B Ajoie). Plusieurs de ces formes trahisssent
l'influence du français, moer, mouer, mor, Bridel, Gloss., la
première et la troisième forme sont des additions de Favrat. Mouâ,
Dumur. Moârt, Bornet. M'ôe, Guélat. Homonymes patois:
mort, adj. et s., mors, mord(s). Synonymes: dicès,fin, tripas,
voir ces mots.

i. mort subie ou donnée ; 2. cas de décès ; 8.
personnification de la mort; A. autrefois: épidémie mortifère;
5. dans des composés: substance ou plante pernicieuse.

1 Depuis la publication de l'arlicle-spécimen précédent, en 1911, la
Rédaction du Glossaire a décidé de donner en français les mots d'entêté

pour lesquels la langue littéraire possède un correspondant exact de

formation et de sens. Ce serait le cas ici, ainsi que pour les mots
suivants. Si nous conservons l'ancien système, c'est pour ne pas changer
de méthode au milieu de la série. Pour la même raison, nous n'introduisons

pas encore les sigles destinés à abréger sensiblement la nomenclature

géographique qui ont été dernièrement soumis à l'approbation
de la Commission philologique.



66 L. gauchat

i. La pouaira de la mouer, il a peur de... (Bridel, Gloss.

ms.). A-n on lyi di mouâ, sur un lit de... (Vd Blonay). La
mòr è b rai dé-z ipouvintèmin, est le roi des épouvante-
ments (Vd Orm). La mô nivâili ta, nivelle tout (Vd Pen-

thalaz). Kt_ Dyu nò prijèrvai... De la mouctr dou traitao,
que Dieu nous préserve... de 1. m. du traître, c'est-à-dire de

Judas Iscariot, ancienne prière (Lambelet, Croy. pop., Arch.
s. d. trad. pop. XII, 117). Mo sibifau-na,m. subite (Vd) ; mouri
di mo chouhita, mourir de m. s. (V Nendaz). MÔ vyolinta,
m. violente (Vd), mono frapinta, « frappante » (N Brévine).
Nò fo tui pasâ pi la moue, [il] nous faut tous... (Vd Chenit).
Mouri di sa baia mòr, de sa mort naturelle, ou : sans trop
souffrir, ou: innocent, jeune (on dit aussi « de sa bonne m. »,

ou : di sa pdan-na mor, Leysin ; plyan-na moud, Gruyère). / det

meri d'sa baia mono (N Michelin-Bert, Dimanche aux
Planchettes, éd. Jeanjaquet, p. 49, d'un vieux cheval qu'on ne veut

pas tuer). Fér on-na baia mouâ, mourir sans souffrances (F); na
brdvâ mot- (G). Lntn la vya i la moue, entre la vie et... (Vd
Vallorbe). Ave la moue di l'ama, avoir la m. dans l'âme (ib.).
Konba a m., combat à m. (ib.). S'innouyi a la m., s'ennuyer...

(ib.). On-n i tô parai divan la m., on est tous égaux... (Vd
Bière). Si balyi la mê, se donner... (Vd). La mòr n'a pâ fan,
la m. n'a pas faim (Vd et ailleurs, se dit en voyant une personne
misérable qui est à la charge d'autrui). — Lâché i fin, %lœu-z

inpt, i varan prœu an mô %lin k'é d'aï pâ fi adrai, laissez-les

faire, ces impies, ils verront bien à la mort ce que c'est de ne

s'être pas bien conduits (V Bagnes, Courthion). Mimamin h
vèrmi lan pouirt di la mor, même les vers ont peur de la m.

(V Anniviers). Mouri de la mor dura, mourir vieux garçon
(V Salvan). On vi toui tank a la mô, on vit tous jusqu'à la m.

(V Vérossaz). A la mô noun prin tsàja apre chi, à la m. on [ne^

prend rien avec soi (V Evolène). Ona mo dœu%li,... douce (V
Bagnes). — A fin di moud, in extremis (F Gruyère, aussi Vd).
Avi la moud chu li bòtsi, avoir... sur les lèvres, même sens (ib.);
din li /'yi, dans les yeux (ib.). Chi balyi la m. ou koua, « se



LA TRILOGIE DE LA VIE 67

donner la m. au corps », gâter sa santé (ib.). Idr' a doti de di
la m., être à deux doigts..., bien malade (ib.). Sis grahès, ses

vert-us triomphont de la mouart, ses grâces, ses vertus,
triomphent:.. (Python, Egl. s, p. 130 de l'éd. Moratel). Adeisivo,petit
volâdzott, Ne vo revéri djiamé; Schondzidé adi koqué yadzou

Que vo m'ey caoufa la moâ, adieu, petit volage, je ne vous
reverrai jamais; songez bien quelquefois que vous m'avez
causé la m. (Etrennes frib. XXVI, p. 122). Aid tsirtchi la moud.

« aller chercher la m. » marcher très lentement (F Romont) ;

cf. etr bon par kru (chercher) la mòr, être lent, mettre beaucoup

de temps pour faire une course (B Piagne). É vél s kéyi
djuk a la mor, ils se haïront à... (N Noiraigue). É pyé a mor,
« il pleut à mort » à torrents (ib.). Resta unis, fidèles, d'janqua
la muau, restez unis, f., jusqu'à la m. (Huguenin, Chansonnier,

n° 1). — Evolti li moni antr lé dan, avoir la m. entre les dents

(B Ajoie). L in-vtrô mè s&fri mil moi, j'aimerais mieux souffrir
mille morts (B Mettemberg). Malet an lè m., malade à m. (ib

Byisi i m., blessé... '^ib.). Rondane i m., condamné... (ib.). La
pin-n di m., la peine... (ib.). Li m. d' l'âm, la m. de l'âme (ib.).
Èl éfe in bit i bouin-n moi, il a fait une belle et bonne m., il
est mort dans de beaux sentiments de religion (ib.). Enne bin

helle moue, titre d'une historiette (Pays du dimanche, 1898,n° 15).

Tôt! f'cyi la pciti n'è pi li moi â tyu, toute fille qui pète n'a pas
la m. au c. (Rossât, Chants pat., n° 61). Li moni d'ïnôjeld, la

mort d'un oiselet (ib., n° 104, chanson de A. Biétrix, devenue

très populaire en Ajoie). — 2. Ai vô la mô tsi vô, avez-vous
la m. chez vous, une personne décédée dans votre parenté

(Vd). « Quand on abordait autrefois quelqu'un en entrant dans

une maison mortuaire, on lui disait : vo-z éi (avez) la motta »

(Vd Blonay). È y é iyu moi d'a-n, il y a eu mort d'homme (B).

— 3. On se représente la mort comme un squelette, voilé ou

non d'un suaire, et armé d'une faux, aussi tenant un sablier.

La moi pòrti la fô su l'épôla pò siyi li vyi di dzin, ...pour
faucher les vies des gens (V Saillon). La phrase po sauva lo mondo

dai grappii de la moo, ...des griffes de... (Po recafâ, p. 382)



68 L. GAUCHAT

semble montrer sous un autre aspect cette personnification.
Dans nos légendes, elle apparaît sous des formes diverses.

Maison à l'enseigne de la mort, Bulle, plan de 1731, 3 ; ancien

nom, jusqu'en 1838, de l'Hôtel de l'Union. Dans une pétition
de 1838, il est fait mention de la Porte de la mort, ancienne

porte Sud, détruite à cette époque (Ruffieux). — \. « La
fameuse peste dite la mort noire», en 1349 (Courthion, Veillées
des Mayens, p. 172). « Dans la première moitié du dix-septième
siècle, une peste appelée tmort noire' ravagea non seulement
les populations de la plaine, mais même celle de nos Alpes »

(Ceresole, Légendes des Alpes vaud., p. 321); cf.la désignation
allemande de la peste « Der schwarze Tod ». La mort de Me-

nières, nom fribourgeois de la même épidémie, d'après un
village où elle fit de grands ravages (Kuenlin, Dict. II, 121). —
5. mor è ra, arsenic (Vd Leysin); cf. mori-au-rat (Duret, Gloss.,

p. 151), mòr di ra (V), moi é rè (B); môr dei rate, Euphorbia
Peplus, mélangé avec des aliments, sert à détruire les souris

(V Evolène). L'est de clliâo que sont coumeint dâi tireboutchons,

qu'on lâi dit pè Paris dâi s'« accroche-tieu », que l'est la moo ai
rate dâi valets, il y en a (des mèches de cheveux dont se

parent les jeunes filles) qui sont comme des tire-bouchons,
auxquelles on dit à Paris des «accroche-cœurs», qui sont le

poison des jeunes gens (Cont. vaud. iS8o, n° 3). Moi i motch,

mort aux mouches (B). Mouér é vil, mort aux vers, vermifuge

qu'on donne aux enfants (B Boncourt). Môr i tsin, m. aux

chiens, colchique (Vd Villeneuve). Mor u dyablyo, petite sca-

bieuse, etc., ne contient pas notre mot, voir sous mouâ, mors.
Cf. d'autres composés sous trompe-la-mort, morbleu.

Comparaisons: frai kimin la mono, froid comme... (Vd
Blonay); pâle, blanc c. la m.; byèv c. la m., pâle (B).

Proverbes ou dictons ' : Apri la mouâ, lou maidzo, après
la mort, le médecin (Dumur, Voc); cf. aprì la mòr, li mëdj
(B Piagne). A la moud, rin dé rémâido, à la m. pas de remède

(Vd Blonay) ; cf. y a parto de rèmyèdzo k'an mo (V Bagnes) ;

' Il y en a qui ont déjà été cités sous mariage, voir partie II.



LA TRILOGIE DE LA VIE 69

a la mÔ min di rimâido (V Vouvry); i y i ïn rmedi an tô si
s' n'a an lì moûi, il y a un remède à tout si ce n'est à... (B

Rossât, Prov., Arch. s. d. trad. pop. XII, p. 263). Oou ma-

ryddzo é a la moud, li dyâblyo fa sé-z éfouâ, au mariage et à

la mort,le diable fait ses efforts (Vd Blonay); ailleurs : //(tous)
sé-z éfoua: forme bernoise: â mèryedji è an lè moi, V dyèl fè
sé-z efoi (Rossât, Arch. s. d. trad. pop. XIII, 40, cf. XII, 267).

Mouâ é vindisyon ronpon tôt am'odiyasyon, mort et vente rompent

toute amodiation (Vd Blonay) ; varié à Villeneuve : mòr,

partâdzè è veindisyon kâson tòt amòdiachon. Lou dzouvino kl
vélyi è lou vilyo kt doua, san ti dou bin prî de la mouâ, le jeune
homme qui veille et le vieillard qui dort, sont tous deux bien

près de la m. (Dumur, Revi). Moueir de fenna et via de tsévo,

Le la tsevauce de l'otto, mort de femme et vie de cheval, c'est
la prospérité de la maison (Corbaz, p. 142; Chenaux et Cornu,
Pan., n° 125), cf. la corruption de ce proverbe, qui en fait

encore mieux ressortir le cruel'matérialisme, notée par M. Gilliéron

à Vissoie (V): Mòr de fèna, ritchisi. d'omo. Crouia via et

bouna mor, djamé ne furan d'accord, mauvaise vie... (Corbaz,

p. 193), cf. Quinche, Prov., p. 4; Le Patois neuch., p. 129. La
Vallée de Joux dit: bouna via fa (fait) bouna moue. La Gruyère,

plus brièvement : loia ya, tola mouâ, telle vie... ; forme plus

archaïque notée à Lessoc : lo ya to mouâ. Toi' é la mor d'oun

omo, toi' é la mor d'oun ano, telle... d'un âne (Corbaz, p. 136)

variante du prov. plus polie : TôV è la moo d'on sadzo (sage), tôl'
è la moo d'on fou (Po recafâ, p. 456). Si kl dèzirè la mo de

son viziti, la sin-na n'è pâ lyin, celui qui désire..., la sienne

n'est pas loin (Vd Pailly). La mô on sa pâ kan vïn,... on jnej
sait pas quand [elle] vient (V Val Ferret). La mò ràdè rinyó
prin,... ne regarde pas où felle, prend (ib.). A la mouâ nò chirin
ti para,... nous serons tous égaux (F Châtel-St-Denis). La mouâ

n'èpârnyè nyon,... personne (F Gruyère). A la mÔ fô tò pèrduta
(F Broyé). An toi ouïr (heure) la niouir â prât (prête, B Clos

du Doubs). La vi n'a k'en pòrt, la mòr ôn a san, la vie n'a

qu'une porte, la m. en a cent (B Piagne).
On entend dire à l'occasion d'un décès: Lè bon s'in von, lè



70 L. GAUCHAT

krouyo riston, les bons s'en vont, les mauvais restent (Vd
Villeneuve). Adjdé â déne, dmt'n dïn l v°e, aujourd'hui au dîner,
demain dans le cercueil (B), ce qui correspond à l'allemand :

heute rot, morgen tot.
Noms de lieux : à la Mort du Day (Vd Renens, fiches

Millioud) ; Praz la Mort (Vd Lucens, ib.) ; En Longe Mort
(Vd Ollon, 1834, 65, prés, pron. pat. in londzi mòr); ce lieu-dit

se rencontre ailleurs: F HauteviUe, F Villarvolard, où il se

prononce en patois londzimâ, cn3 mort mouâ, cf. mâr-né

mort-né, à Lessoc, Gruyère; La Mort (B Les Bois, 1857, 23),

nom d'une partie des gorges du Doubs ; autrefois moulins,
dans un site très sauvage. Moulins de la Mort, ib., 1875, 8;

pron. pat. (i li moi); Clos la Mort (B Montsevelier, 1S46, S,

prés, Meylan) ; Pré de la Mort (B Souboz, 1850, 5, prés, Mey-
lan).

Etym. du latin mortem.
Encyclt1. 1. En Suisse romande, la peine de mort n'existe

que dans les cantons du Valais et de Fribourg. Ce dernier

canton l'avait déjà abolie en 1848, Neuchâtel en 1854, Genève

en 1871. La Constitution de 1874 proclama l'abolition pour
tout le domaine de la Confédération, ce qui engagea Berne et

le Valais à supprimer l'exécution capitale — car il ne s'agit

que de cette peine depuis les temps de la République Helvétique

— dans leurs codes pénaux cantonaux. Vaud suivit

en 1875. Cependant, par un arrêté fédéral de 1879, l'abolition

fut limitée aux crimes politiques, ce qui permit de

réintroduire la peine de mort au Valais (1883), à Fribourg (1894),
ici sous l'impression d'un crime monstrueux. Le nouveau projet

d'unification du droit pénal en Suisse ne la contient plus :

les cantons seront néanmoins libres de la conserver par des

lois d'introduction. Ch. Soldan et C. Decoppet, La peine de

mort dans le canton de Vaud, Berne 1892, et M. Schewardnadse,

Die Todesstrafe in Europa, Munich 1914.

1 Tout ce qui concerne le deuil et les fune;ailles figure sous ente

renient, voir plus loin.



LA TRILOGIE DE LA VIE 71

2. Présages de la mort. La crainte de la mort, qui accompagne

l'homme presque du berceau au tombeau, a fait naître

une foule de croyances superstitieuses, en partie encore fortement

enracinées dans le peuple. Les progrès de la civilisation
tendent à les faire disparaître, mais elles renaissent grâce aux
forces mystérieuses qui enveloppent notre vie. Nos correspondants

ne manquent pas d'affirmer qu'on ne croit plus à ceci

ou à cela, mais il y aura toujours des êtres faibles, des âmes

timorées ou éprouvées par le malheur, qui s'inquiéteront à

l'apparition d'une comète ou éclipse, qui éviteront d'être
treize à table, qui écouteront avec angoisse le vent qui
s'engouffre dans une cheminée, ou la tempête qui rugit à l'angle
de la maison, qui seront impressionnés par les étoiles filantes,
les feux-follets ou les figures formées par les nuages. Nous ne

nous arrêterons pas à ces sentiments généraux et ne citerons

que les signes ou marques ou avertissements (chini Vd Leysin,
aloutzo V) qu'on considérait ou que l'on considère encore —

impossible de faire le départ — comme étant de mauvais

augure. Nous commençons par les traits les plus tenaces,

par l'interprétation occultiste de la nature.
Animaux. On interprète de façon fâcheuse la présence,

surtout de nuit, des animaux de couleur noire : corbeaux, pies,

strygiens, araignées noires, taupes." La chouette qui, dit-on,
flaire le cadavre avant la mort, annonce le malheur en venant

pleurer sous votre toit. Le hibou et la chouette portent le nom
d'oiseaux de la mort. Les pies qui jacassent à proximité d'une
maison où il y a un malade, ou qui viennent frapper du bec

contre la fenêtre, les corbeaux qui se placent avec persistance

sur certains arbres du verger ou qui croassent sur le toit ont
une mauvaise réputation. De même les poules qui frappent aux
vitres (Vd Sassel), celles qui imitent le chant du coq, celui-ci
s'il chante avant minuit ou le soir. Les grosses araignées noires

sont parfois messagères d'une nouvelle fatale (Vd, G). Lorsque
les taupes font leurs taupinières dans l'enceinte de la maison,
dans les caves ou cuisines, ou qu'elles sortent d( terre près des

habitations, c'est un mauvais signe. La mort de souris, sur-



72 L. GAUCHAT

venue sans qu'on pût en découvrir la cause naturelle, avait
averti les ouvriers d'une carrière d'un éboulement qui arriva

peu après (V Bagnes). Il ne faut pas que les souris rongent les

habits (B Piagne). Si une brebis fait un agneau tacheté, c'est

signe de désaccord ou de mort dans la famille (V Isérables).
Les papillons de nuit appelés ârmèti («petites âmes») sont
néfastes (F). Il est mauvais de trouver une colonie d'abeilles

morte au printemps (F) ; on est anxieux lorsque les bêtes se

détachent d'elles-mêmes, la nuit (V Grône). Les petits coups
de marteau produits dans les parois vermoulues par l'insecte
nommé « horloge de la mort » (voir sous ce mot les nombreux

termes patois: c'est Y Anobium pertinax, le Totenhâmmerli de la

Suisse allemande) continuent à effrayer les malades qui
cherchent vainement le sommeil. On attribue le pressentiment d'un
décès au chien de la maison, qui le manifeste en poussant des

hurlements plaintifs dans la nuit. Si en hurlant (lulâ Vd) il
baisse la tête, le fossoyeur aura bientôt de l'ouvrage ; s'il la

lève, c'est pour un incendie (Vd, G). Le cri nocturne du renard

a une signification analogue (V Evolène).
Plantes. Si les choux fleurissent («montent»), c'est un indice

de mort (Vd F B). Il n'est pas bon que les choux ou les haricots

aient des feuilles blanches (B Piagne). Lorsqu'un arbre
fleurit pour la deuxième fois la même année, un membre de la

famille doit se préparer à mourir (Vd Longirod). Beaucoup de

fleurs d'arrière-automne indiquent une grande mortalité parmi
la jeunesse (V Bagnes). Des fleurs blanches à un arbre, en

automne, annoncent un décès dans la famille durant l'année, des

fleurs rouges un mariage (V Isérables).
Bruits. Tous les bruits insolites, craquements de planchers

ou de meubles, frôlements inexplicables, chute d'un corps qui
tombe lourdement, etc. qui interrompent le silence de la nuit,
sont des « avertissements » pour les gens peureux. Ils ne sont

pas toujours interprétés comme présages de mort pour ceux
qui les entendent ou les leurs. A Genève (Bernex), des coups
frappés annonceraient qu'un mort demande des messes pour



LA TRILOGIE DE LA VIE 73

le repos de son âme. Dans le Jura bernois, on y voit un effet

de télépathie, par laquelle un parent ou ami fait connaître

qu'il a cessé de vivre, Même en plein jour, lorsqu'on entend a

côté de soi comme un bruit de gouttière, c'est un présage de

mort pour un membre de la famille (V Evolène). D'autres veulent

avoir eu des visions de défunts ou avoir entendu des soupirs

ou même des voix qui les appelaient par leurs noms. Si

cela se répète, c'est encore bien plus grave.
Kèves. Rêver de fruits en une saison où ils ne mûrissent pas

(B Piagne), surtout de fruits noirs : cerises, prunes, cassis, de

fleurs ou de bouquets blancs, est un signe de deuil prochain.
De même si l'on rêve qu'on étend du linge, qu'on assiste'à un
convoi funèbre interminable, à une noce (B), qu'on parle à des

défunts. Au contraire, lorsqu'on rêve qu'une personne vivante
est morte, cela lui prolonge l'existence (de 10 ans, B). Rêver
d'un décès signifie noces prochaines d'un parent (B Char-

moille). Les oiseaux, les œufs, les moissons qu'on voit en

songe, sont funestes. Si le blé est sur pied, cela désigne la

mort d'une jeune personne, s'il est en gerbes, d'une personne
âgée (G Bernex). Rêver qu'on arrose où il y a trop d'eau, ou
de moutons qu'on voit dans l'eau, mort certaine d'un proche

parent (V Anniviers).
Présages divers. Sont de mauvais augure le bris de verres,

de vitres, d'un miroir qui se casse ou qui tombe sans cause

apparente, d'un encrier qui se fend tout seul (B Boncourtj,
l'arrêt subit ou 1 râle » d'une horloge, deux horloges de

villages rapprochés qui frappent l'heure ensemble (Vd Chex-

bres), des couteaux et fourchettes mis en croix sur la table ou

autre chose se présentant sous cette forme (G, B), une porte
qu'on ne peut tenir fermée, des chandelles vues par une

personne alitée (cf. Ceresole, Légendes des A. v., p. 331). On peut
en dire autant des taches noires sur le linge qu'on lessive, d'un

drap qui gardera des places sèches et qui deviendra votre
linceul, d'une lessive «fleurie». Faire la lessive pendant les

Rogations amène la mort du chef de la maison (V Bagnes) :



74 L- GAUCHAT

quand on la fait en la semaine sainte, on blanchit un linceul

pour la parenté (Arch. s. des trad. pop. XII, p. 169);... la
semaine de la Toussaint, il meurt un parent dans l'année (ib.

p. 172); la faire pendant qu'on a un malade, en détermine la
fin (G Hermance). Des cendres qui restent en paquets ou gros

grumeaux sont un mauvais signe. On s'inquiète d'une salière

renversée ou de taches bleues sur la peau (Vd) ; elles s'appellent

blyò de moue à la Vallée de Joux, cf. les Totenblümchen de

la -Suisse allemande. Qui constate deux samedis dans l'année
où le soleil ne brille pas, aura un décès dans la famille (Vd
Vallée de Joux). Si un enfant au berceau se frottait le nez avec

persistance, c'était le présage d'un décès prochain dans le

voisinage ou la parenté (V Bagnes). Nous n'avons pas retrouvé en
Suisse les rites, connus ailleurs, qu'on emploie en construisant

une maison pour empêcher que la mort n'y entre. Mais autrefois,

dans le Jura bernois, la tête de la bête tuée pour fêter
la levée d'une maison était clouée au faîte et y restait, ce

qui indique peut-être un ancien usage de ce genre. A
Hermance (G), pour exprimer que celui qui fait consti uire meurt

souvent quand la maison est prête, on emploie le dicton : Kan
la kaj i fêt, Vizi s'an va, quand la cage est faite, l'oiseau s'en

va. Il ne faut jamais compter les étoiles, car si l'on venait à

compter la sienne, on serait frappé de mort (V).
On observe avec une attention particulière ce qui se passe

pendant les cérémonies ou l'êtes, pour en tirer des conclusions

sur la vie des participants. Lorsqu'un mariage est célébré

par le vent, le mari mourra le premier; par la bise, ce sera la

femme (voir sous mariage, Encycl. 14). Un cierge qui brûle

plus vite que les autres, pendant la bénédiction nuptiale,

annonce la mort de celui des conjoints qui est le plus

rapproché (V Bagnes). S'il y a un cercueil déposé à l'église où

entre la noce, l'un des époux mourra dans les six mois (ib.). Si

un cadavre était « sur la planche » le dimanche, on croyait
qu'il y aurait sous peu un autre décès dans la maison. Même

croyance, si les membres d'un mort ne se raidissaient pas, si



LA TRILOGIE DE LA VIE 75

les bras qu'on lui avait croisés se déplaçaient, ou si on ne
réussissait pas à lui fermer les yeux. Quand un convoi funèbre se

désagrège pendant l'enterrement, un deuxième ne tardera pas
à suivre (B). Si on voyait les gens revenir du sermon en se

tenant ensemble au lieu de se disperser par groupes ou

isolément, cela faisait dire : il va y avoir un enterrement dans peu
de jours.

A certains signes on croyait reconnaître si un nouveau-né
vivrait. S'il ne pleurait pas à la naissance, s'il venait au monde

un Vendredi Saint (Vd), s'il avait un front fortement proémi-
nant (F) ou des veines saillantes aux tempes, au front (B), savie
était censée être de courte durée. Enfants et animaux nés en

février n'ont pas longue vie, reste d'astrologie (V St-Maurice).
Une femme enceinte qui assistait à un enterrement, nuisait à

la vie de son enfant (V Bagnes) ; de même si elle présentait un

enfant au baptême (Arch. s. d. trad. pop. XII, 119). Si elle

allait visiter un moribond, l'enfant naissait avec la couleur

cadavérique de l'agonisant (ib.).
Une grande partie des « signes » mentionnés se retrouvent

en Savoie (voir A. van Gennep, Du berceau à la tombe,p. 226 ss.),

Voir d'autres présages sous nombre, vendredi, gauche, iternuer;
les moyens de se préserver contre la mort sous amulette.

'.i. On a malheureusement trop laissé se perdre la plupart
des belles légendes que se racontaient nos aïeux. Celles qui

ont été recueillies montrent le rôle important que la mort

y jouait. Nous ne pouvons en entreprendre ici une étude

collective faute de matériaux un peu complets, et nous nous

contentons de rappeler l'influence sur la fin de notre destinée

attribuée au chasseur nocturne ou cavalier.(V), à la procession
des morts (ib.), aux revenants, au mauvais œil, aux sorcières,

aux lutins, aux esprits inventés pour personnifier de grandes

épidémies. Nous donnerons quelques détails sous les mots

chasseur, procession, etc. Notons en attendant la légende de

fean de la Bolliita, mise en poésie par Bussard voir Bi-
bliogr. ling. I, n° 558), où un lutin fâché cause la perte d'un



76 L. GAUCHAT

troupeau de vaches, le récit Un servant cause de mort donné

par Ceresole, Lig. des Alpes vaud., p. 35, et la croyance que
la rencontre des fenettes des îles du Rhône, espèce de nymphes,

était funeste (ib. p. 79). Quant aux personnifications de

maladies contagieuses, nous renvoyons à l'histoire de la

Dépopulation de Champs-Jumeaux dans les Veillées des Mayens, de

M. Courthion, p. 176, et au conte sur la Peste à Nenda~,

publié par M. Jeanjaquet dans le Bull, du Glossaire, VII, p. 46.

i. Passant aux coutumes observées pendant et immédiatement

après un décès, il y a lieu de mentionner les rites

pratiqués par les catholiques pendant l'agonie. Le malade reçoit
les sacrements de pénitence et d'Eucharistie; le danger devenu

plus imminent, le prêtre lui donne encore le sacrement
d'extrême-onction. Il l'assiste de ses prières, auxquelles le

mourant prend part dans la mesure de ses forces. Le prêtre

peut être remplacé par des laïques. On appelle cela «récrier»
le mourant (B). A Bagnes, le curé est appelé par un parent ou

ami, muni du voile de pénitent (voir plus loin). Le départ du

presbytère est accompagné d'une petite sonnerie de cloches.

Le nombre des coups est différent selon les villages où l'on

porte le viatique. On allume aussi une bougie (jaune") à l'église
devant un autel, persuadé que la vie s'éteindra avec le cierge.
Pour les agonisants qui ont occupé une fonction à l'église, on

y joint un cierge blanc (Bagnes). Lorsqu'un enfant est agonisant,

on appelle les parrains, qui viennent 1' «étrenner», c'est-

à-dire placer sur sa poitrine une pièce d'argent qui sera

ensuite remise au curé pour dire un office. Cet usage est considéré

comme devant hâter la «délivrance» de l'enfant [F Broyé).
Chez les protestants on a recours, pour adoucir les derniers

moments, à des prières ou lectures de textes bibliques. On

enlevait le lit de plumes («couatre») sous le mourant (Vd).
On croyait qu'un coussin de plumes prolongeait l'agonie
(V Bagnes).

Pour exprimer que le malade est in extremis, les patois

emploient quelques périphrases, dont voici les principales



LA TRILOGIE DE LA VIE 77

(nous francisons où l'expression n'y perd rien) : être à (toute)

extrémité, au bout (de la perché) (Vd VFB); eu tsavon dì
l'orna, au bout de la rangée (V) ; a kâro, au coin
tournant, V); être .bien in-nan, avancé (Vd); inyjon, au bout (V) ;

u sondzon, item (V); a totì restì, aux derniers restes (V); à la

dirairi, dernière (Vd V G), sur ses derniers moments (Vd), à

(sur) la fin, à fin de mort (voir ci-dessus p. 66 [tirage à part 49],
Vd FB); ariva fini, «arriver fini» (Vd), «?7 a fait» (Y): filer
du mauvais coton (en parlant du râle) ; être pris du pertuis
(tombe, F). Quelques-unes de ces tournures, cela va sans dire,
sont humoristiques. Les mots pour râle, râler seront donnés

sous rankô, rankâ.

A propos des signes extérieurs de la mort, nos
correspondants citent toutes sortes de détails physiques, parmi.les¬

quels nous ne relevons que ce qui présente un intérêt
philologique : avoir les yeux kalyé, « caillants» (Vd, Chenit), inkrotâ,
enfoncés (Vd F), ingârâ, égarés (F), ékondu, « éconduits » (V),
étartsa, grands-ouverts (V Vollèges), mach, morts (V Evolène),

fondu (V), anvariyii, vitreux? (B Vicques), trévirii, tournés

(B), la toile devant les yeux (F), la mousse (la toile) au nez

(V), des firniir (toiles d'araignée) dans le nez (B). L'agitation
fébrile des mains, occupées à froisser le drap de lit, s'appelle
ramasser (B), faire des pon-ni, poupées (G).

5. Usages pratiqués après le trépas. Aussitôt que le

malade a fini de souffrir, on a l'habitude de lui fermer les yeux et

de donner h ses mains l'attitude de la prière. En pays catholique,

on les entoure d'un chapelet, de préférence à grains de

bois. Quelquefois on donne au mort un scapulaire, s'il ne le

porte pas déjà autour du cou (V Bagnes). Un crucifix est placé

près de la tête. Une tasse ou assiette remplie d'eau bénite,

avec une branche de buis, permet aux visiteurs de se signer et

d'asperger le défunt en signe de croix. On allume une petite

lampe ou un lumignon. Certaines personnes, par dévotion, ou

en vertu d'un vœu, venaient offrir du pétrole ou de l'huile pour
l'alimenter (V Bagnes). La lampe se met sur un meuble ou sur



78 L. GAUCHAT

la tablette de la fenêtre, près du chevet ou au pied du lit. Au

lieu d'une lampe, on allume aussi un cierge qui brûle jusqu'à
l'enterrement. Mais cela est assez rare, à cause des frais. Dans

plusieurs villages du Jura bernois, on se sert d'une pivatte
(mince bougie de cire enroulée en peloton creux). Le soir,

quatre ou six bougies, disposées autour du lit, brûlent pendant

que les parents et les voisins récitent le chapelet (F). A Evolène,

il est d'usage de faire sur le front du 'défunt une croix au

moyen de neuf gouttes de cire. La « sonnerie de l'agonie », ou

«¦du trépas» (B) avertit le village de l'événement. Cela se

faisait autrefois même au milieu de la nuit. Depuis quelque

temps, cet usage est renvoyé à l'aube, si le décès a lieu
pendant le sommeil des habitants. Dans le canton de Genève, le

glas est sonné à midi et le soir. La manière de sonner fait
reconnaître s'il s'agit d'un homme, d'une femme ou d'un
enfant. Ainsi on sonne pendant environ dix minutes toutes les

cloches pour les adultes, une seule pour un enfant (B Roggen-
bourg). On peut aussi distinguer la sonnerie pour les hommes

et pour les femmes en prenant une cloche grande ou moyenne.
On commence par tinter, puis on sonne à toute volée et on

finit par un second tintement. Naturellement, toutes ces

pratiques religieuses varient légèrement de lieu en lieu. A Cham-

péry (V), par exemple, on sonne d'abord trois coups, puis la

deuxième cloche à grande volée; trois coups qui suivent signifient

que c'est un homme qui est mort.
La coutume d'ouvrir la fenêtre, immédiatement après le

décès, est un reste inavoué de paganisme; cela avait à l'origine

pour but de laisser sortir l'âme (voir van Gennep, op. cit., Le
sort de l'âme, p. 199; le même, Revue de l'histoire des

religions, 1910, p. 65). On considère aujourd'hui la chose comme

une mesure d'hygiène, et l'on n'a pas tort. Quelques-uns arrêtent

la pendule dans la chambre mortuaire, symbole de l'arrêt de la

vie. Assez généralement on couvre d'un linge ou d'un voile le

miroir, ou on le retourne. Il y en a qui masquent aussi les

tableaux. On explique cette pratique en disant que c'est pour



LA TRILOGIE DE LA VIE 79

écarter tout objet de vanité. Mais c'est plutôt un reste de

croyance aux mauvais esprits. Il y a des pays où l'on masque
le miroir également lors des naissances et des mariages; on

prétend que dans ces moments on y voit le diable (voir
Samter, Geburt, Hochzeit, Tod, p. 134, et Fïazer, The golden
bottgh, I, p. 294). Selon une très belle croyance — la superstition

est pleine de poésie — on jugeait les bêtes capables de

prendre leur part du deuil de la maison. C'est pourquoi on
ôtait les clochettes du bétail, usage dont la trace s'est à peu

près perdue. Mais il y a encore des personnes qui croient
fermement que les abeilles dépérissent et s'envolent après la mort
de leur propriétaire ou d'un membre de la famille. Ce

sentiment touchant de solidarité se manifeste de différentes

manières, soit en mettant un crêpe au rucher (Vd Alpes, G),
soit en soulevant ou retournant les ruches (Vd Centre, B), soit

en envoyant quelqu'un pour annoncer formellement aux
abeilles, en frappant sur le rucher : Votre maître (ou tel

autre de la maison) est mort (B) (voir van Gennep, op. cil.,
p. 225). A Bernex (G), on met même un crêpe aux chaises de

la chambre mortuaire. Une survivance curieuse de coutumes

païennes nous est relatée pour un village du canton de Berne :

On vide l'eau de la seule, car «l'âme du mort s'y est lavée en

partant» ; on frappe contre la tonne à choucroute, afin que le

contenu ne se gâte pas, et contre le tonneau à vin, sans quoi ce

dernier tournerait. Autrefois on brûlait, sur un grand chemin,
la paillasse du mort, coutume en train de disparaître depuis
l'introduction de sommiers et de matelas coûteux (voir Dau-

court, Arch. s. d. trad. pop., XVII, p. 226). Dans la région de

Chaumont (N), habitée par des fermiers d'origine allemande, on

découpait jadis dans le drap sur lequel avait été couché le défunt

un morceau de toile qu'on enroulait à hauteur d'homme autour
du tronc d'un arbre fruitier de son verger. Quand ce morceau
était pourri et tombé de l'arbre, on disait que le propriétaire
avait fini son temps de purgatoire et était entré en paradis
(cf. A. van Gennep dans le Folk-Lore suisse 1915, p. 6). Cette



So L. GAUCHAT

observance vient de la Suisse allemande, où elle est encore
très usitée ; on emploie à cet effet surtout les linges avec
lesquels on a essuyé la sueur du malade ou lavé le cadavre

(cf. Totentiicher, Arch. s. d. trad. pop., I, p. 218, et surtout
E. Hoffmann-Krayer, Feste und Brauche des Schweizervolkes'

1913, p. 44, auquel nous renvoyons une fois pour toutes au

sujet des traditions populaires dont nous parlons ici et sous

enterrement).
6. Les pleureuses (ou pleureurs) ont fait leur temps.

C'étaient des personnes qu'on engageait pour manifester,

publiquement, surtout en suivant le cercueil, le deuil en se

répandant en lamentations bruyantes. On les employait aussi

pour inviter à l'enterrement. Cet usage ancien et païen n'existe

plus nulle part chez nous, mais s'est faiblement conservé en

Savoie (voir van Gennep, op. cit., p. 201). D'après un article

non signé du Conteur Vaudois 1898, n° 13, sur les Anciennes

coutumes, des vieillards se souviendraient encore, dans le canton

de Vaud, d'avoir vu les pleureurs ou pleureuses. A
Neuchâtel, cette tradition aurait cessé vers 1870. Il n'est pas

impossible que le rôle des prieuses du Val de Bagnes soit en

rapport avec les anciennes pleureuses. Ce sont des femmes du

village qui ont pour office de se rendre aussitôt après le trépas
dans la maison mortuaire, si elles n'y sont pas allées dès

l'agonie. Elles récitent de longues prières des morts. D'autres

personnes, mues par des motifs de piété, leur viennent tenir

compagnie.
7. Toilette du mort. A Bagnes, c'est aux prieuses

qu'incombe le soin de faire la toilette du mort. Il y a environ une

cinquantaine d'années, on cousait encore le défunt dans son

suaire ou drap de lit. La pratique en a survécu dans certains

hôpitaux, ainsi que dans quelques villages, comme aux

Ormonts. Quelques points ou épingles avec nœuds de crêpe de

tulle suffisent à joindre le linceul surla poitrine. Maintes familles

le remplacent par un peu de toile blanche, achetée ad hoc.

De plus en plus la coutume prévaut d'habiller complètement



LA TRILOGIE DE LA VIE Si

les morts, après les avoir dûment lavés, peignés, même rasés.

On leur donne un vêtement convenable ou celui qu'ils
préféraient ou leurs habits de cérémonie (deuil ou noce). Aux
jeunes mariées, on aime à mettre leur robe de noce. Les
fillettes sont souvent habillées de blanc. On ne met généralement

pas de souliers aux défunts, mais la coutume naïve s'est
conservée dans quelques villages du Jura bernois, situés près de la

frontière allemande, de mettre des souliers à une femme morte
en couches, afin qu'elle puisse revenir allaiter son enfant. Si le

bébé est mort, il est enseveli avec la maman. Aux vieilles
femmes on met l'ancien bonnet (B). En Valais, où les adultes

font ordinairement partie de la confrérie du Saint-Sacrement,
les morts sont revêtus de leur habit de pénitent, nommé abi

habit), espèce de domino blanc, recouvrant tout le corps.
Dans les soins donnés ainsi au cadavre, la famille se fait

volontiers remplacer par des amis ou voisins, par des gens

pauvres ou par des «spécialistes». On les rétribue d'une
chemise ou d'un vêtement du défunt, quelquefois d'une gratification

en argent.
Ainsi vêtu ou enveloppé de son linceul, le mort était autrefois

ou est encore étendu sur une planche placée sur des

tabourets, ou sur un banc, en attendant que le cercueil soit
fait. Cette planche, le Leichenbrett de la Suisse allemande, est

surtout usitée dans les cantons de Fribourg et de Berne. Mais

elle l'était partout, témoin la locution être sur la planche, ou

sur le lan ou sur le banc, connue dans toute la Suisse romande
dans le sens de être mort. On laissait aussi le corps dans son

lit, tout en ayant soin de mettre une planche dessous. Comme

raison, on indique que la tiédeur du lit développe la décomposition.

Sous la tête d'un mort couché sur la planche on mettait

un coussin ou simplement des copeaux. Les mains étaient
croisées sur la poitrine, enveloppées d'un chapelet ou munies

d'un petit crucifix, dans les contrées catholiques. Un bouquet,
de romarin par exemple, mis dans la main du défunt, embellissait

l'aspect triste, surtout quand c'était une jeune personne.



82 L. GAUCHAT

Dans les Alpes vaudoises, et sans doute aussi ailleurs, une
personne âgée tenait un petit psautier. On mettait aussi une Bible

sous le menton, pour empêcher la bouche de s'ouvrir. A
Piagne (B) on attache les mains d'un ruban de deuil. A Cham-

péry (V) on signale l'habitude de mettre une image de saints

ou une prière écrite entre les mains du mort. On dit à Bagnes

qu'il ne faut pas lier les jambes avec le suaire. Le corps étendu

sur un banc est souvent recouvert d'un linceul. Un prêtre
décédé est revêtu des ornements sacerdotaux qu'il employait
à la messe. La planche, mentionnée ci-dessus, servait aussi à

y placer le cercueil pour la descente dans la tombe.
Plusieurs termes techniques se sont développés à cette occasion

dans nos patois. Revêtir prend en Valais et dans les

Alpes vaudoises le sens spécial d'habiller un mort. Ailleurs on
dit (r)habiller, èfti (N Landeron), sans signification spéciale.
Tous les soins qui précèdent la mise en bière s'appellent
mettre (bouta) adrai (convenablement, Vd), insivili, « ensevelir

» (F, B), infachotd F Châtel-Saint-Denis), mantr an biir
«mettre en bière» (B). On remarque la déviation curieuse

du sens propre de quelques-uns de ces termes. Pour « être sur

la planche», on disait concurremment: être exposé, être en

corps (F Gruyère). Au lieu de lan, planche, on rencontre
tsavanton (F environs de Romont).

8. L'ancien messager (aussi invitare, exprès Vd), chargé
d'annoncer la mort aux parents et amis, et de les convoquer
à l'enterrement (verbes employés : mander, demander,

commander, inviter,prévenir, prier, «faire à savoir»), est de plus

en plus remplacé par les lettres de faire part et les avis dans

les journaux. Les premières s'appellent aussi lettres de deuil

(F), de mort (N), d'enterrement. Pour le Chenit, Vallée de

Joux, on nous indique l'année 1870 comme époque où l'on
cessa de communiquer verbalement la triste nouvelle au

moyen d'un jeune homme muni d'une liste. A cet effet, on
choisissait généralement un voisin, ami ou parent du trépassé.

Il portait des habits de deuil. Comme on lui offrait beaucoup à



LA TRILOGIE DE LA VIE 83

boire, il se trouvait quelquefois, à la fin de sa tournée, dans un
état contrastant singulièrement avec sa mission. La coutume
de faire inscrire chaque décès, ce qui se faisait anciennement

par les curés et pasteurs, a eu quelque peine à entrer dans nos

mœurs. Nos archives contiennent des plaintes à ce sujet. On lit
par exemple dans le Registre des décès de Gingins : « Depuis
ce jour 22 juillet 1777, ensuite des plaintes que j'ai portées

contre l'abus d'enterrer les morts ou trop tôt ou s'en [sic]
m'en aviser comme pasteur pour les inscrire ; ou enfin dans

des fosses qui n'étaient pas à la profondeur exigée par la loi,
on a établi des enterreurs, auxquels on a alloué 20 batz pour
chaque mort au-dessus de l'âge de dix ans, et 12 pour les

morts d'un âge au-dessous, payables par les parents du défunt

ou la commune s'ils n'ont pas de quoi payer, etc. » (Millioud,
Anciennetés du Pays de Vaud, 1901, p. 105). L'institution de

l'état civil (1874), avec l'obligation de se procurer un
certificat du médecin, un acte de décès, appelé mortuêro en

patois, et un permis d'enterrer, a mis fin à ces désordres.

9. De grands changements se sont accomplis dans la façon
de veiller les morts. Jadis, tous les parents, voisins et amis y
prenaient part. Cette collectivité a fait place à un petit nombre

et, dans beaucoup de localités protestantes, on ne veille plus
du tout, tandis que chez les catholiques, il y a, jour et nuit,

quelqu'un qui prie à côté du défunt. La raison de la diminution
des participants est que ces réunions nocturnes où l'on buvait,
se gobergeait même de friandises, où l'on caquetait et se

disputait, causaient souvent du scandale et des rixes, sans compter
les frais inutiles. Actuellement, en Valais, on laisse le soin de

veiller ordinairement à des pauvres, qui reçoivent, de droit, un

habillement du défunt. Certaines personnes s'en font une
spécialité, on les appelle vilyi-mbr au Val d'Anniviers. Dans le

canton de Genève, plusieurs personnes, parents et amis,
veillaient dans la cuisine, près de la chambre mortuaire. A minuit,
les veilleurs faisaient, une petite collation et déjeunaient le

matin avant de partir. Vaud a à peu près aboli la coutume.



84 L. GAUCHAT

Mais on fait souvent veiller la première nuit par une seule

personne, à laquelle une autre peut offrir de tenir compagnie ou

d'alterner avec elle. Si la mort survient après minuit, les assistants

finissent la nuit sans aller se coucher. Dans le canton de

Fribourg, ce sont, la plupart du temps, des personnes de bonne

volonté, deux à quatre, qui passent auprès du cadavre les deux

ou trois nuits qui précèdent l'enterrement, en priant à voix
basse. Par intermittences, on récite à haute voix le chapelet.
On leur offre pendant la nuit du thé et du café, avec du pain
et quelquefois du fromage. A la montagne neuchâteloise,
c'étaient les voisins qui veillaient la première nuit, les parents
la seconde. Voici quelques détails pour le canton de Berne : à

la nuit, des voisins et amis viennent, plus ou moins nombreux,
veiller jusqu'au jour. D'heure en heure on récite le chapelet à

haute voix. Une personne « dit devant » et les autres répondent
en chœur, en ajoutant à chaque salutation angélique : « Délivrez

les âmes du Purgatoire», et aux litanies: « Priez pour lui

ou pour elle. » Aio heures et à 2 et 4 heures, on va à la
cuisine boire un « petit verre » et manger du pain : à minuit, on
sert du café au lait avec pain. Dans d'autres villages, les gens
de la localité venus le soir pour prier se retirent vers 10 heures,
à l'exception des « veilleurs » qui passeront la nuit en prière.

Les termes patois pour veiller sont : vìlyi, (sé) vouardâ,

tsôoujik « choisir » au sens ancien de « regarder », Hérens).
Voir la suite de ces indications encyclopédiques (cercueil,

porteurs, fossoyeur, etc.) sous enterrement.


	La trilogie de la vie [4ème partie]

