Zeitschrift: Bulletin du Glossaire des patois de la Suisse romande
Herausgeber: Glossaire des patois de la Suisse romande

Band: 10 (1911)

Heft: 1

Artikel: La trilogie de la vie [3éme patrtie]
Autor: Gauchat, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-240999

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-240999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA TRILOGIE DE LA VIE

(Suite)
—_——

maryadzo, s. m. mariage.

maryddzo (Vd, V, F), maryddzo (F Gruytre, et ailleurs), ma-
rydzo (V, & I'Est de Sion), mérygdzou (Vd Vallorbe), ma- -
ryd0o(G), marydds (N Val-de-Ruz), maryéd; (N Montagnes
et Val-de-Travers), méryédzou (N Cote-aux-Fées), maryddjo»
(N Cerneux-Péquignot), mdrydd; (B). On entend aussi pro-
noncer mariyddzo, etc. | '

1. dot; 2. unionlégitime d’'un homme et d'une femme;
3. jeu de cartes connu sous le nom de mariage.

1. mariagium — biens apportés en dot, 1227 (Mém. Doc.
S. rom. VI, 172; fausse latinisation habituelle au moyen 4ge,
voir Du Cange, Gloss., sous cette forme). Mariage — dot,
Xve sigcle (Mém. Doc. S. rom. 2¢ série, V, 231). cet luy donna
des paires en mariage », 1619 (Arch. cant. vaud. Procés déta-
chés, Glérolles). I m’'an rakré mon mariddzo D'ouna tséna
dé-j-inyon, lls m'ont augmenté ma dot D’une chaine d’oignons
(Mé nothé, chans. pop. comique, Gruy. i/. IV-V, p. 76). Txé
meriédy { béyari-vo, Dita-lo, An 1¢é béla Margarita, quelle dot -
lui donnerez-vous, Dites-le, A la belle Marguerite? (Rossat,
Chants pat. jur., Arck. s. trad. pop.IV,p. 161,n° 68; la-dessus
sont énumérées les parties de la dot). C’est de ce sens que
dérive probablement I’emploi de notre mot comme lieu-dit,
dont voici quelques exemples: Ouz Mariajoz, 1461, vigne a
Corsier s/Lutry (Fiches Millioud), es Mariages, Epesses (ib.);
aux Mariages, Vionnaz (ib.); au Mariage, Jongny, Aclens,
Chatillens, Eclépens (Fiches Burnet); ax Mariagoz, Corseaux

(ib.).



4 L. GAUCHAT

2. Por lo bin fita, S'ti bi mariadzo, Pour le bien féter, Ce .
beau mariage (début d’une chanson composée pour la féte des
vignerons de 1819). Ve crayd ty que scrraf on mariddzo, Yé ne
manguérai pas pan, buro né fromddzo, Nous croyions tous que

[ce] serait un m. oli ne manquerait pas pain, beurre ni fro-
mage (Conte du Craizu, Rec. Corbaz, p. 2). Féré on byd [krou-
you] m., faire un beau [mauvais) m. (Vd.). Low mariadze» é
on.nd lotéri, tsakon rumi.n apri son numérd,le m. est une loterie,
chacun soupire aprés son numéro (Vd Sassel). Mor ¢ mariddzo
bradon to konvanan, mort et mariage annulent toute convention
(VA Leysin). L2 maryadzs ¢ on dind k2 kamin)é pér 1 désér,
...qui commence par le dessert (Vd Ormont). A/iuta, Dorothée,
t'as su medsi du pan blian avoué di z'aulagnes, te sd se cein
est bon? Quai, lé rudamein bon. Ek bin! le mariadzo, lé encd
bin meillau, écoute, D., tu as mangé du pain blanc avec des
noisettes, tu sais si cela est bon? Oui, c’est rudement bon.
Eh bien, etc. (Lien vaud. 1901, 2). Fabrakd on m., faire un m.
(Vd Blonay). On m. é boutsalyon, ...qui va mal (litt. & copeaux;
ib.). Lyé maryddzo dé nublio, la mdr vd mé tyé l par, c’est un
m. d'épervier, la femelle vaut mieux que le mile (F Gruyere;
chez les oiseaux de proie, le mile est généralement plus petit
que la femelle). L2 m. #'¢ pa f¢ onkora (F). Ché fa mé dé ma-
ryddzou chu lou tsamin tyé 6 morodi, [il] se fait plus de m. sur
le chemin qu'a l'église (F Chéitel-St-Denis). Bon m. pays to,
..paye (arrange) tout (V Champéry). Apri o maryado on sa
sén kyé kot i s6, apres le m. on sait ce que cofite le sel (V Isé-
rables). Y a-#2 zu dé m.,y a-t-il eu des m., c’est-a-dire: le curé
a-t-il publié des m. (V Bagnes)? £/ @ vni @ mond [& di mi-
ridydy, il est venu au monde hors du m. (B). 3. Dsze&f « m.;
jouer au «mariage » (V Champéry). Ce jeu aura contribué i
faire appeler un bon ou mauvais mariage, une bonne (mauvaise)
levée, « plie »: lévdy?, plyaya (Vd Vallée de Joux).

Autres termes ironiques: /2 f@ on.na bala paisa, elle fait un
bon marché (occasionné par les contrats de m. ; pactus pour
contrat de m. se rencontre dés la Lex Alem.). La fan é la cha,
la faim et la soif — mariage (G Bernex).



LA TRILOGIE DE LA VIE 5

Provevbes : Au mariadzo et a la moud, lou diabllo fi ti sé-
z-¢ffoua, au m. et i la mort, le diable fait tous ses efforts
(Dumur, Prov. Forme bernoise dans Rossat, Adrch. s. trad. pop.
XII, p. 267, n° 214). Ce proverbe, qui-se dit partout, apparait
aussi sous d'autres formes: & mariaso ¢ a la mo to la zyéblo
cha datatson, ... tous les diables se détachent (V Mage); a
la mor ¢ u mariédse lo dyabe s’¢ mgtyé, ... le diable s’en méle
(N Noiraigue). Lé maryadze, lé partadze ggton 1¢ bauné mézon
les Iﬁ., les partages gitent les bonnes maisons (par la division
des biens, VA). ! mdryid; a kman in djernis : t)in lé djrin
son f&, él bakan poy antri; échid Kél son dadin, él bakan po
rpétchi, le mariage est comme un poulailler : quand les poules
sont dehors, elles frappent du bec pour y entrer; aussitdt
qu’elles sont dedans, elles frappent du bec pour en ressortir
(Rossat, Arch. s. trad. pop. XIII, p. 43. n° 398. Dicton trés
répandu et quelque peu varié). .

Korta patss, londz atatss, court marché, longue attache
(VA). Jamé on ns f@ da mouindras patss X'ao moti, jamais on ne
fait de moindre marché qu'a 1'église (Vd). Je vé gro mi sé
bourld & l'otd ki2 au moti, il vaut beaucoup mieux se briler
la cuisine qu'a I'église (Lien vaud. 1904, 11). Dé bon pllan
pliania ta vegne, Dé bouna mire prein la fellie, de bon plant
etc. (Po recafi, p. 400). L'hommo I'é d'étopa, la fénna dé rita,
le mari est d’étoupe, la femme de «rite» (= premiére qualité
“de filasse;ib.). Lé fénné,lé fau preindre poucete. Quan san balé,
vignan pouceté; quan san poucté, restan poueté, les femmes, [il]
faut les prendre laides, etc. (ib., p. 401). On galé vesadzo ne
ballie pa @ medzi, un joli visage ne donne pas 3 manger (ib.).
Avoué 1¢ 2’ anchan,on medze lo pan bllan, avec les vieux [maris],
etc. (ib.). Avoué la pi d'on villio, on a la pi d'on dzouveno,
avec la peau d’'un vieux, on ala peau d’un jeune (ib.). Lis a pa
dé chouma que ne trové son bourrisco, il n'y a pas d’dnesse qui
ne trouve son ane (ib.). Zo¢¢ /¢ mermité l'an lau couvicllio,
toutes les marmites ont.leur couvercle, toute fille trouve 4 se
marier (ib.). Ld promisr an.nd, $'a béjia-béja; li sgond an.nd,
§'@ brasis-brasa; ld trajiom annd, s'a bati-bata, la 17¢ année,



6 | L. GAUCHAT

c’est baisi-baisa ; la 2¢, c’est berci-berca; la 3¢, c’est batti-batta
(B, passim). ‘

Voir d’autres proverbes sous marya, féna, épao.

Hist. Tiré de maritare, 4 l'aide du suffixe-aticum, quia
servi, au haut moyen 4ge, 2 désignér une quantité d'impdts ou
taxes, voir Meyer-Lubke, Gr. rom. I, § 482. Le dict. vieux-
francais de Godefroy enregistre deux exemples du sens de
« donation matrimoniale, bien de I'époux». Cfr. Du Cange:
mariagium et maritagium. Les matériaux nous manquent pour
élucider le rapport qui existe entre les sens 1 et 2. Sous 2, on
pourrait distinguer les acceptions suivantes : action de se marier,
noce, état qui en résulte, que 'allemand rend par trois mots:
Heirat, Hochseit, Ehe. Nos patois posseédent aussi zoce(s), qui
cependant nous parait étre d'un emploi plus rare qu’en francais.

Eneyel. 1. Avant 1874, les bans se publiaiént du haut de
la chaire, avant le_culte, pendant trois dimanches consécutifs,
comme cela se pratique encore en pays catholique. La formule
était: il y a promesse de mariage entre.... Généralement, ni
les contractants ni leurs parents n'assistent a la publication.
Moyennant la dispinsal, qui consiste en une certaine somme
d'argent, on peut obtenir qu'elle n’ait lieu que deux ou qu'une
fois. L'obtention d'une dispnsa, procurée par 1'évéque ou par
le curé, est également nécessaire, lorsque les époux sont trop
proches parents. En patois, les bans s’appellent Zes annonces, ou
les cries (Valais); pour publier, on se sert des expressions (nous
francisons) publier, crier, lire les annonces, annoncer.

2. La nouvelle constitution fédérale (1874) a institué 'obli-
gation de se présenter devant un fonctionnaire civil, qui prend
I'inscription, devant deux témoins, et qui l'affiche dans un lieu
public: pilier, tableau exposé 4 la mairie ou maison d’école, etc.
La bénédiction du mariage par le pasteur ou curé n'est plus
obligatoire, mais elle est trés rarement supprimée. On nomme
en Valais Jes sourds ceux qui ne se marient pas a 1'église. Bien
qu'il soit d'introduction récente, les patois se sont approprié le

1 Les variantes dialectales sont données sous dispiusa.



LA TRILOGIE DE LA VIE vi

nom de l'officier d’état-civil, Ils le déforment souvent en
disant : officier civil, du civil,l'état-civil, ou le civil tout court;
officier de mariage (B Malleray). L'hostilité que toute nouvelle
loi rencontre souvent parmi le peuple s'est traduite en toute
sorte de sobriquets donnés au nouveau fonctionnaire: magui-
gnon des demoiselles, soudeur denfant, colleur d'amour (ape-
zdgré d'amour, Alpes vaud.); maryvé, marieur (Vd Longirod);
maryatsé, dim. de mari (F Lessoc); #ssv2ly, cheville (V Verna-
miege); curé civil, curé de Berne (V) ; pontife (F Montbovon),
rabbin (pron. »3bi, N Cerneux-Péq.). Mais le nom ironique qui
a fait le plus fortune est celui de pétaboson, que Dénéréaz a
inventé pour 'un des premiers officiers d’état-civil du canton
de Vaud dans 'anecdote publiée dans le n® 9 du Conteur vau-
dois de 1876. Il y est question de fiancés qui se chamaillent
pour savoir s’ils donneront la préférence au pasteur de l'en-
droit, surnommé pét'en-l'air, ou a D'officier d’état-civil, affligé
du sobriquet de péfa-boson (boson — buisson, I'explication de
créve-buisson, donnée par Mme Odin, est erronée). Ce nom s’est
tres répandu dans le Gros-de-Vaud et jusqu'aux frontieres du
canton, pas au dela. Il a été employé par des personnes qui
n'en connaissaient pas l'origine, et est devenu un vrai appel-
latif, voir sous pétaboson. M™e Odin le cite comme tel, sans en
noter le sens humoristique. Il se peut, en effet, qu’il ait été
employ€é sans malice. Ce cas, assez rare, ot I'on assiste 2 la
création et A la propagation d'un terme patois, mérite qu’on
s'y arréte.

Pour « étre affiché » au pilier public, les patois se servent
aussi de tournures comiques, comme é/re pendus (a Leysin:
2ddold), étre dans la boite, dans la cage, le treillis (4 cause du
treillis de fil de fer dont I'affiche est protégée dans certains
endroits). :

3. Autrefois, du temps des trois bans, le second ban était
souvent célébré, chez les gens aisés, par une petite féte orga-
nisée par la jeunesse du village. Le fiancé versait quelque
finance, et la fiancée préparait un café avec force giteaux et
friandises (Vaud).



8 L. GAUCHAT

4. Adieux du pére. Selon le Conteur vaudois 19oz, n° 14,
au moment ol la jeune fille quittait le toit paternel, son pere,
ou quelque autre parent, aurait eu coutume de lui adresser

le couplet:

Pliiora! plliora! pourra ball’ Pleure! pleure! pauvre belle
épdosa! épouse ! _
T"as bin dé quie tant pliiord. Tu as bien de quoi tant pleurer.

La maisson dé ton pére La maison de ton ptre,

T¢ faut la quitii! [11] te faut la quitter!
Bézé lo coumacilio, Baise la crémaillere,
Polo premi [!] iadzo, Pour la premiere fois ;
Bézé lo tin ddo pot Baise le fond du pot,
Po lo derrai dzo! Pour le dernier jour!

Le Recueil Corbaz, p. 204, donne une version plus authen-

tique :

Pliaura poura épausa, Po lo dérai pas,

Poura malkhirausa, Jamé dé ta via

Bese lo coumachlio Te ne chai revindri (Tu ne re-
Po lo dérai iadzo. Tant a ton prevai. viendras ici
Passa lo lindai (seuil) jusqu'a ton  9)

Dans son bel article De guelques rites de passage (Rev. de
Dlhist. des religions, 1910), auquel nous aurons encore 'occa-
sion de renvoyer, M. van Gennep mentionne une vieille chan-
son que jouait en Savoie le ménétrier, en téte du cortege nup-
tial, et qui commencait d’'une facon analogue : Pleura, pleura,
ma poura {Epeusa, etc. (la suite différente). Notre chanson
pourrait avoir quelque r:ipport éloigné avec ce couplet. Voir
la litt. indiquée en note, p. 37, n. 4. Le souvenir de cette litanie
du ménétrier ne s'est pas perdu dans les campagnes gene-
voises, et I'on nous cite ce début de sa chanson: zasz (viens),
vain, maltr&¥sa, vain.

5. Le costume des époux ne présentait autrefois rien de
particulier. Voile blanc (de tulle ou de mousseline) et couronne
de fleurs d’oranger sont d'introduction récente. Comme on les
considére comme un symbole de virginité, ils ne sont pas
portés par une veuve qui se remarie ni par une fille qui ne s’en



LA TRILOGIE DE LA VIE ' 9

juge plus digne. La virginité est aussi annoncée par une cein-
ture (B). On se faisait faire des habits neufs pour la circons-
tance, 4 la mode du pays. La couleur préférée était le noir.
Actuellement, 1’épouse s’habille souvent tout en blanc. Voici
quelques détails, par cantons. Vaud : au XVIII® siecle, et méme
jusque vers 1840, I'époux s’habillait volontiers en militaire,
pour se marier — c'était autorisé et de bon ton. Aujourd'hui:
chapeau haut de forme, cravate en soie, habit de fin drap noir,
parfois gilet de satin brodé de fleurs. L’épouse portait ancien-
nement le bonnet vaudois, de velours, soie, & dentelles larges,
ajourées et retombantes, « mites » & 1'avant-bras, robe noire de
la meilleure étoffe, bas noirs, tablier et fichu de soie, ou large
chale-tapis. Fribourg : 7’épaja, avi (avait) ouna balu roba deé
nanjou (nansouk), on fourdd a bdveri (lablier a bavette)
d'épine (?) ¢ on motchd dé chéya (mouchoir de soie)...., ouna
kouéthe a ldrdzé pointé (une coiffe 2 larges dentelles ; Ruffieux,
Fourdéra, p. 280, ot une noce est décrite avec beaucoup de
détail). Quelquefois la fiancée avait sa robe de la méme étoffe
que I'habit du fiancé. Aujourd’hui couronne de fleurs artifi-
cielles sur la téte de 1'épouse et bouquet de fleurs, également
artificielles, avec ruban, sur le chapeau ou au revers de ’habit
de I'époux. Cette mode, qui vient des villes, se répand partout.
Valais : Couronnes, nommées Zsapélé(t), et bouquets sont aussi
portés par les amis et amies de noce, souvent méme le di-
manche suivant. Neuchatel : La mariée portait une robe de soie
ou de laine noire, cadeau de 1'époux. L'épouse lui donnait la
chemise de noce, ordinairement cousue par elle. Berne : Jusque
vers 1830, le marié portait 'épée et le manté (manteau de céré-
monie, Plagne). L'épouse avait une couronne de buis ornée
de fleurs naturelles (ib.).

6. Le role des garcons et demoiselles d’honneur, jadis
important, a bien diminué. Ils s’appellent /¢ ou f¢y d'en.nir
(fils ou fille d’honneur) ou encore #chrou 4 fan, « chercheur de
femme» dans le Jura bernois. Seul, le canton de Vaud (en partie)
a conservé un terme original: fsérmaldi, tsérmalgira, voir ce
mot. Un ami de noce non accompagné d'une demoiselle s'ap-



10 L. GAUCHAT

pelle a Leysin /4 maustse, d'apres le jeu de- cartes moutse, voir
ce mot. Bridel définit encore les #sérmaldi comme ceux qui
devaient détourner des jeunes époux les mauvaises influences.
Peut-étre par des incantations; car il est probable que le mot
dérive de carmen, cfr. fsérmaléri, s. f. — sorcellerie. Jadis,
le tsérmalai et la tsermaldirs offraient aux mariés la soupe
nommée 9/4, voir le § 13. Le Zsérmalai avait aussi le droit de
couper la jarretitre de I'épouse. Cet usage ne se pratique plus
que dans certains villages du canton de Berne. La mariée
attache son bas avec un ruban de couleur rose. Pendant le
diner de noces, le garcon d’honneur se glisse sous la table et
lui enléve ce ruban, le coupe en morceaux et en décore toute
'assemblée en commencant par le couple. M™ Odin décrit la
scéne autrement : Autrefois les gens qui se mariaient allaient &
cheval. La jarretiere de ruban rouge de I'épouse dépassait la
robe. Le #sérmalai la coupait et la mettait 2 son chapeau. Le
matin de la noce, le garcon et la demoiselle d’honneur appor-
taient & 1’épouse l'offrande de bénédiction, voir bousalé (Blo-
nay). De nos jours, I’ami et I'’amie de noces, s'il y en a, orga-
nisent la féte, habillent 1'épouse, et lui font ou donnent cou-
ronne et voile.

7. Pour le cortége qui accompagne les époux a I'église, 1l
n'y a pas d'ordre bien déterminé, L'épouse est souvent con-
duite par le garcon d’honneur (en ce cas, I'époux suit avec la
demoiselle d’honneur), ou par son peére, son tuteur, sa mar-
raine. Quelquefois ce n'est qu'avant la cérémonie méme que
le pere remet sa fille & I'époux, et que les anneaux sont échan-
gés. Au retour de 1'église, les mariés se donnent le bras. Pen-
dant le trajet, il est beaucoup d’usage de tirer des salves en
I'honneur du couple. On se sert de pistolets, de fusils ou de
mortiers, < pour annoncer l'ouverture des hostilités », dit mali-
cieusement 'un de nos correspondants. A l'origine, tout ce
bruit devait servir & épouvanter les mauvais esprits, voir
E. Samter, Geburt, Hochzeit und Tod, 1911, p. 39Sss.

8. Rien de 'spécial & dire sur la eérémonie elle-méme.
Avant de recevoir la bénédiction officielle, les époux sont sou-



LA TRILOGIE DE LA VIE . II

vent bénis par leurs pere et mere (B). Quelques-uns font bénir
le lit nuptial. La superstition ne manquait pas autrefois de
troubler la solennité du moment. Pendant le mariage, les époux
se tiennent par la main devant la table de la céne. On croyait
qu'il fallait en cet instant emprisonner la main de son conjoint
pour étre maitre dans le ménage. Cette croyance populaire
donnait lieu jadis & des luttes trés comiques (Vd).

9. Dans la Plaine du Rhone, partie vaudoise, et les Or-
monts, s’est conservée une trés vieille coutume, celle de jeter
des grains de céréales, ou 4 défaut de riz, sur la téte de
I’épouse. et sur tout le cortége de noce. Traces de ce rite
dans d’autres parties du canton: Savigny, Penthalaz, et dans
les cantons de Fribourg (Gruyere), et Genéve (Dardagny).
Cela se fait & présent durant le pa:rcours de I'église a la maison
nuptiale (de ’époux) par toutes les femmes qui s’y prétent.
Dans le temps, cette coutume ne concernait que ’épouse et
se pratiquait au moment ol elle arrivait devant sa nouvelle
demeure. La (vieille) femme désignée pour accomplir cette
fonction était une parente ou une amie intime de la famille et
portait le nom de éérndda. L’opération méme s’appelait éérna-
klyo (non &érndgdzo, comme le dit M™¢ Odin, voir ces mots).
Ce rite existait déja chez les vieux Grecs (zeraylouara), ot
l'on couvrait I’épouse, au moment méme du mariage, dune
pluie de dattes, figues, noix, menues monnaies. M. E. Samter,
Familienfeste der Griechen und Rimer, 1901, y voit un sacri-
fice pour concilier les démons, M. van Gennep (0. ¢. au § 4)
un rite de fécondation. C'est bien en ce dernier sens que le
berngklyo est interprété par nos populations. Bridel ajoute (sous
bernada) qu’apres cette cérémonie une autre femme (a l'origine
sans doute la belle-mé&re) présente & 1’épouse les clefs, embleme
de son nouveau pouvoir; ailleurs il est parlé d’une louche (cfr.
van Gennep, 0. ¢. p. 49 ss, rife d’entre’é).

A présent, ce sont au contraire les enfants et les pauvres
assistant au défilé du cdrtége qui sont aspergés de dragées, de
pieces de monnaies, etc., nommés Zsérpplys (Vallorbe), nay
(Berne), sourts (Geneve). La dépendance de cette coutume de



12 . L. GAUCHAT

celle que nous venons de nommer est démontrée surtout par
le nom qu'on lui donne dans le canton de Geneéve, ol les
enfants crient: /¢ p7r a barnd, comp. 2 Messery (Savoie): #ri
la pirra @ Barnada = tirer la pierre & Bernarde (van Gennep,
0.¢. p. 39).

A Longirod (Vd) les enfants du village se rendent apreés le
mariage religieux chez 1'époux et chez 1I'épouse ensuite en

chantant:
La matsét, la matsét, lo krotson,

Po lo bon bovairon!

La michette, le morceau de pain, pour le bon petit bouvier!
La-dessus la cuisiniére sort avec un paillasson plein de « bri-
celets » qu’elle distribue aux enfants. Quelquefois elle ajoute un
morceau de pain et de jarnbo'n et un verre de vin.

10. Lorsqu’'un jeune homme sort de la compagnie des gar-
cons de son village pour se marier, il est ranconné par la
société, & laquelle il doit payer une somme trés variable, qui
dépend de sa position sociale et de celle de sa future, du
nombre des sociétaires et des traditions locales. La hauteur de
la somme est souvent longuement débattue, comme dans une
foire. Les abus n'ont pas manqué. « A Dombresson (N) la so-
ciété des garcons exigea d’une fille Fallet, riche de 22 ooco écus,
un louis d’or par 1000 écus (509 fr.) » (Musée neuckh. XXVII,
214). Plusieurs de nos correspondants indiquent la somme
qu'’ils ont da verser: 5o, 100 fr.! Si le fiancé refuse de payer,
il était de coutume autrefois de lui faire un charivari, appelé
tsérivari (Isarvari, tsavaléri, tchéribéri, etc., voir sous fséri-
~war{) pendant la nuit de noce et les quinze jours suivants,
méme au dela. Il est arrivé que la jeunesse, frustrée par un
époux trop avare ou trop fortement taxé, se soit laissé entrainer
a dévaster ses biens. Malgré les ordonnances de police tres
séveres & 1'égard des charivaris, ceux-ci se produisent encore
de temps & autre. La rancon se nomme sortie, sémgsé (F et Vd?

On trouve plusieurs mentions de ces sommes dans le Cont. vaud.
no 40 de 1900, article Les Jeunesses.



LA TRILOGIE DE LA VIE 13

proprement < vin d’honneur »), bow.n indaldye (F, litt. « bonne
en-allée »), pi7 de bus (B, litt. < pieds de boeuf »). Nous n’avons
pas réussi a éclaircir le mystére de cette derniére appellation.
Elle se rattache probablement & un rite disparu, comp. celui
du ferrement mentionné par Scheffler (Franz. Volksdichtung
u. Sage, I, 194) d’aprés Champfleury pour le Poitou, et qui
consiste a ferrer le pied d'un léger coup de marteau, aux époux
et aux conviés, le lendemain de la noce.

C’est en Valais que les choses se passent le plus simplement:
I'époux paye & boire 4 la jeunesse jusqu'a un litre par téte.
Dans le canton de Vaud, on y met plus de formes. Voici
comme notre correspondant du Vully décrit la coutume :
« Quelque temps avant le mariage, la compagnie des garcons
fait annoncer i 1'époux qu'une délégation de la Société ira le
trouver. Au soir convenu, celui-ci la recoit ordinairement chez
sa fiancée ; deux ou trois garcons arrivent, apportant deux ou
trois bouteilles, qu'ils offriront & la société. L'un des délégués

" débite un petit compliment 2 I'adresse des époux et indique en
méme temps le motif de sa visite, etc. »

L'époux est surtout taxé s’il choisit sa femme dans un autre
endroit que celui qu'il habite. Au temps out chaque village for-
mait un microcosme, hostile 2 son entourage, emmener une '
jeune fille hors de la commune était considéré comme une
espeéce de rapt.

Le paiement de la rancon donne ou donnait lieu au rite du
barrage, en patois darddzo (Vd et F), érat (B, litt. une arréte),
verbes : bard, (¢)ratd. Si I'épouse est d'un autre village, c’est
lorsqu’elle est emmenée qu’elle trouve sa route barrée; si les
conjoints habitent le méme endroit, c’est ordinairement 4 la
sortie de 1'église qu’on les arréte. On emploie a cet effet des
perches, des chaines, des cordes, plus récemment des rubans
ou méme une guirlande en papier (F Broye). Anciennement, on
allait jusqu'a former de véritables barricades, en plusieurs en-
droits ol1 le cortége devait passer, ce qui provoqua des inter-
dictions de la part des gouvernements; voir Jeanjaquet, Man-
dement neuchdtelois de 1596 interdisant de « barrer » les époux,



14 : L. GAUCHAT

dans les Arch. s. trad. pop. VIII, p. 225. Dans ses détails,
l'usage, abandonné dans beaucoup de contrées, varie de lieu
en lieu. A Leysin (Vd), 'époux saute la chaine tendue devant
la porte de I’église, paye la rancon ou offre du vin aux garcons
pour leur faire enlever la chaine et laisser passer 1'épouse.
Dans cet endroit, cha*/@ la tséna est devenu synonyme de se
marier. Souvent les garcons offrent une petite collation et
adressent quelques paroles de félicitation aux époux en
échange du cadeau d’argent qu'ils vont recevoir. (Ce sont eux
aussi qui se chargent des coups de feu mentionnés au § 7). La
rancon payée, le ruban est coupé ou enlevé, 'obstacle 6té, et
le cortége continue son chemin.

Le rite du barrage a dans beaucoup de contrées dégénéré
en jeu d’'enfants, qui tendent un ruban pour avoir leurs bon-
bons, cfr. § 9.

Par confusion, les termes désignant la rancon et le barrage
sont souvent pris les uns pour les autres. Pieds de bauf est
aussi le nom d’une chanson que les garcons de I'Ajoie (B) vont
encore chanter devant le domicile de I'époux, la veille de la
noce ou le soir du mariage. C’est un petit dialogue d’amour
dont on trouve le texte dans les Clants patois jurassiens de
M. Rossat, Arck. s. trad. pop. V, p. 222 ss. Dans les Alpes
vaudoises, la jeunesse donne souvent une sérénade & I'époux,
ce qu'on appelle dsui lé-7 sbgradé (« aubade »). Sur le barrage
comp. Daucourt, drch. s. irad. pop. 1, p. 97; E. Hoffmann-
Krayer, Knabenschaften und Volksjustiz in der Schweiz,ib. VIII,
p.- 97 ss.; van Gennep, 0. ¢. p. 43 ss., oll sont rapportées les
réponses de différents correspondants savoyards & un ques-
tionnaire ad hoc; Blavignac, Zmpro gen., p. 168 ; E. Samter,
Geburt, Hochzeit u. Tod, p. 162 ss., ol il est question de cou-
tumes analogues dans les divers pays d’Europe, I'Inde, etc.

11. Il ne reste pas grand’chose chez nous du rite de rapt
anciennement irés répandu chez tous les peuples. Le doyen
Bridel raconte que quelques jeunes gens cachés dans une
grange située sur le parcours du cortége nuptial s’efforcaient
d’enlever 1'épouse, défendue par les #sérmaldi. M. Gabbud



LA TRILOGIE DE LA VIE 15

cite de sa contrée (V Bagnes) la coutume de cacher la mariée,
qui se préte de bonne grice a ce jeu, mais qui est toute con-
tente d'étre retrouvée par son conjoint (4rck. s. trad. pop. V,
49). Pour le Jura bernois, M. Daucourt relate le remplacement
de I’épouse par une vieille femme postée dans la demeure de
I’époux et qu'il faut enlever de force (¢4. I, '97). Comp. la-
dessus Samter, o. ¢. p. 98 ss. (la fausse épouse doit tromper les
mauvais esprits qui se rabattent sur elle). '

12. Au banquet de noce, on sert les mets les plus friands
du pays: jambon fleureté et enrubanné, merveilles, crotelles,
etc. Le beurre était souvent faconné en forme d'église. La raZya
(« rétie ») était un potage légérement capiteux ol leau était
remplacée par du vin blanc, mets spécial du matin d’un jour
de noces (Vd Ormonts). On a conservé le souvenir de repas
extraordinairement plantureux, entre autres d’un qui dura trois
jours, en Gruyere (1695, cfr. Valais romand, 15 févr. 1897); le
premier jour fut pour les vieux, qui banquettrent pendant huit
heures, le second pour les jeunes, le troisieme pour les pau-
vres, au nombre de 75! Dans le canton de Neuchitel, I'épouse
offrait une collation, appelée trya-feéér (litt. «tirée-dehors »)
a ses parents et amis avant de se rendre A 1'église.

13. Pendant le repas et aprés qu'ils se sont retirés, les ma-
riés étaient souvent en butte & toutes sortes de taquineries:
allusions & leur premier enfant, on démonte leur lit, coud les
draps, et autres grossiéretés du « bon vieux temps », mais ce
qui pouvait leur arriver de pis, c’était qu’on les forcit & manger
'ofa ou la saupa forays. Les fsérmaldi pénétraient de force
dans la chambre nuptiale et leur offraient un potage au vin,
tres épicé. Malheur & ceux qui essayaient de se soustraire a
cette épreuve. La coutume ne nous est attestée que pour le
canton de Vaud, oli elle doit encore se pratiquer secrétement,
malgré les interdictions réitérées, sur lesquelles cfr. J. Olivier,
Cant. de Vaud, p. 356-357; Cérésole, Nos fétes de jadis (Au
Soyer rom. 1899, p. 147; il y est aussi ‘question des ckarivaris,
p. 153 ss.). M. van Gennep, ¢.¢., y voit un rite fécondateur. La
coutume existe aussi dans les pays allemands (Brautsuppe).



16 L. GAUCHAT

14. Croyanceé et usages divers. Cadeaux: En Valais,
I’épouse paye quelquefois la rancon & ses compagnes de jeu-
nesse en leur donnant un mouchoir. Parmi les dons que faisait
'époux 4 sa conjointe & Neuchétel mentionnons l’ancienne
boite de senteurs appelée civette. Aprés la cérémonie, la ma-
riée mettait mystérieusement dans la main de ses amies un ou
deux quarterons d'épingles, en retour de quoti elles lui don-
naient une pitce d'argent (J. Olivier, Canton de Vaud, 1, 357).
Les époux donnent deux épingles 4 tous leurs amis, en outre
un mouchoir a leurs parrains et marraines (V Champéry).
Le Zour de noce, avant la construction des chemins de fer,
était une rareté. Depuis, 1l devient de plus en plus commun.
Les couples catholiques se rendent de préférence 4 Einsiedeln.
Au diner de noces, on présentait le gowzanyon (entamure du
pain) a celui qu'on présumait étre I'époux suivant, et le papé ¢
Xindrt (bouillie mélée de cendres) & ceux qu'on estimait trop
jeunes pour faire I'amour (F). Il ne faut pas se marier au mois
des chats (février, Vd Blonay). Revenir sur ses pas, c’est-a-dire
revenir de I'Eglise par le méme chemin, porte malheur (ib.),
de méme de rencontrer un enterrement en route ou un cercueil
a D'église (passim). Pour s’assurer le bonheur, il faut casser
quelque chose dans la maison, le jour du mariage (Blonay). Si
I'épouse chante, si on entend des pleurs d’enfants, il n'y aura
pas de progéniture. La bise annonce que le mari mourra
d’abord, le vent que ce sera la femme, ou vice-versa. La bise
assure en outre le pouvoir & monsieur, le vent & madame. La
pluie indique la prospérité du nouveau ménage: il aura des
enfants, de bonnes vaches laitieres, etc. Si I'un des cierges
brfile plus vite que 'autre & la messe nuptiale, la vie du conjoint
le plus rapproché de ce cierge est menacée. Il est néfaste d’es-
sayer le voile et la couronne avant la noce, I'époux doit se
garder de cracher dans le cendrier avant de se marier. Mar-
cher sur la traine d'une dame signifie qu'on sera invité a sa
noce (G, N).

Pour ce qui concerne le #roussean, voir frosi; pour les ex-
pressions par lesquelles mari et femme se désignent mutuelle-
ment, voir mari ; pour mégére, voir féna; pour V'épouse de mai,
voir mé. L. GAUCHAT.



	La trilogie de la vie [3ème partie]

