
Zeitschrift: Beiträge zur Geschichte Nidwaldens

Herausgeber: Historischer Verein Nidwalden

Band: 38 (1979)

Artikel: Die Katakombenheiligen und ihre Translationen in der schweizerischen
Quart des Bistums Konstanz

Autor: Achermann, Hansjakob

Kapitel: Zum Schluss

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-698274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-698274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUM SCHLUSS

Schon seit frühchristlicher Zeit ist in der katholischen Kirche der Glaube ver-
breitet, dass die ganze Schöpfung letztlich eine Einheit darstellt, in der nichts

völlig getrennt und unbeeinflussbar voneinander existiert. Folglich bestehen
auch zwischen den Heiligen im Himmel und ihren leiblichen Überresten auf
Erden enge Beziehungen. Ihren Gebeinen und dem Ort, wo sie aufbewahrt
werden, kommt daher eine eigene Bedeutung zu. Hier nämlich glaubt man
sich ihrer himmlischen Fürbitte besonders sicher.
Unter den verschiedenen Gruppen von Heiligen nehmen die Märtyrer von
alters her eine hohe Stellung ein. Das grosse Ansehen liegt wohl in ihrer be-

sonderen Zeugenschaft für Christus begründet; sie haben für ihn ja ihr Le-
ben geopfert. Ihre Treue zum Glauben und ihre Standhaftigkeit gegen alle

Anfechtungen erhalten zu einer Zeit, in der Religionsstreitigkeiten keine Sei-

tenheit sind und in der Epidemien und Seuchen das Leben des Einzelnen
dauernd verunsichern, ein stärkeres Gewicht. Jeder kann auf seine Weise ihr
beispielhaftes Handeln nachvollziehen. Die grosse Beliebtheit der Katakom-
benheiligen, die damals, von Ausnahmen abgesehen, als Märtyrer anerkannt
sind, findet in diesen Vorstellungen eine Erklärung.
Die Vision vom Himmel, das Heiligenbild und die Formen der Heiligen-
Verehrung sind wie vieles andere in der Kirche einem ständigen Wechsel unter-
worfen; sie passen sich dem jeweiligen Zeitgeist an, der sich dann auch in
ihnen wiederspiegelt. Es erstaunt darum nicht, wenn in der Epoche des Ba-
rocks und des Absolutismus allgemein verbreitete Denkschemen und Daseins-
formen auf den Himmel übertragen werden. Er wird jetzt als grosser Hof-
Staat gedacht. Die Märtyrer nehmen darin die Stelle von Mitgliedern eines
Kronrates ein und folgen dem Range nach unmittelbar den Apostelfürsten.
Zu ihren Aufgaben gehört es denn auch, für das Wohl der Erdenbürger zu
sorgen. Daneben vertreten sie, irdischen Hofleuten entsprechend, die An-
liegen ihrer «Klienten» vor dem Throne Gottes ^.

In gleicher Weise ist auch die Reliquienverehrung von zeitgemässen Einflüs-
sen durchsetzt. Das Ausstellen der Gebeine in Körperform kommt zwar
schon im Mittelalter vor. Doch kann eine solche Häufung von ausgezierten
Reliquienleibern erst in der barocken Epoche festgestellt werden — offen-
sichtlich ein Zugeständnis an den Zeitgeschmack. Als spezifisch barock darf
ebenfalls die Art der Fassung angesehen werden. Das Schmücken der Knochen
mit Pretiosen will dabei ein Zeichen sein, das den Glanz des verklärten Hei-
ligen durchschimmern lassen soll.

' [P. Columban Brendle], Einleitung, unpag., im Sacrarium S. Galli IV., in: Sti. B.
St. Gallen: Codex 1721.

22 295



Die Illationen und zu einem schönen Teil auch die Translationsfeste sind,
wie wir gesehen haben, nach dem Muster von Fürsteneinzügen gestaltet. Die
späteren Translationen und vor allem die Zentenarfeiern zeigen die Römer
Heiligen in Triumph und Glorie. Dabei wird eine reale Gegenwart der Mar-

tyrer vorgespielt. Solche Fiktionen werden auf dem Hintergrund von Über-
legungen möglich, die im irdischen Sein ohnehin nur einen Schein, ein Spiegel-

bild, einen Widerhall des ewigen Ordos sehen — Überlegungen, die zwar
an sich nicht erst im 17. und 18. Jahrhundert angestellt werden, die aber

in ihrer extremen Formulierung die barocke Aera entscheidend prägen. Solche

Gedankengänge, die sich übrigens in allen Kunstgattungen jener Zeit mani-
festieren, ermöglichen es letztlich, dass etwas Abstraktes nahtlos ins Bild-
hafte übersetzt, beziehungsweise ein imaginär-himmlischer Vorgang auf Erden
sichtbar vorgeführt werden kann. Das Denken in Analogien, Allegorien,
Emblemen und Symbolen hilft mit, solches zu illustrieren. Der Einsatz sinn-
licher Mittel macht eine weitere Verdeutlichung leicht: prächtige Gewänder
und Staffagen, aufwendige Theaterspiele, festliche Musik, Böllerschüsse und
Feuerwerk, ausladende Predigten, feierliche Liturgien und höfisches Zere-
monieil, all das zielt darauf ab, den ganzen Menschen anzusprechen und ihn
in das Ereignis miteinzubeziehen. Wie gut dies in den Translationen gelingt,
zeigt die Beliebtheit solcher Festlichkeiten, die sich an den grossen Teilneh-
merzahlen messen lässt, und an der weiten Verbreitung, die der Kult der
Römischen Märtyrer während mehr als zwei Jahrhunderten findet.
Die Translationen werden selbstverständlich nicht überall mit der gleichen
Raffinesse inszeniert. Es ist klar, dass die grossartigsten Übertragungsfeste
dort anzutreffen sind, wo einer allein oder doch nur ein paar wenige über die
Art der Durchführung entscheiden und genügend finanzielle Mittel vorhan-
den sind, also bei Kollegiatsstiften, Männerklöstern oder gar Fürstabteien.
Etwas bescheidener werden sie in den Städten und Frauenklöstern gestaltet.
Am wenigsten Aufwand treibt man in den Landpfarreien der Innerschweiz.
Doch auch die bescheidenste Festlichkeit lässt ahnen, dass sie von barockem
Geist geprägt ist.
Uns heutigen Menschen mag daran manches recht sonderbar vorkommen.
Doch sollten wir uns bei der Urteilsbildung jenes Satzes erinnern, der dem
Leser der Translationsrelationen im Gebiete von St. Gallen mitgegeben wird:
Keine Person solle «sich stossen ab den zerschiedenen Särklen, Sinnbilderen,
Aufzügen, Verkleidungen und mit in der Procession herumgehenden vorge-
stellten Personen, welche da vorkommen, wann sie sich erinnert, dass dieses

bey dergleichen Umständen bis gegen das letzt Viertel unseres achtzehenden
Jahrhundertes ein allgemeiner Brauch gewesen, und man ohne dergleichen
Vorstellungen nicht geglaubt hätte, eine Translation feyerlich begangen zu
haben» L

* [P. Columban Brendle], Einleitung, unpag., in Sacrarium S. Galli IV., in: Sti. B.
St. Gallen: Codex 1721.

296



Dieses Zitat manifestiert zugleich das nahende Ende der grossen Übertragungs-
feste und der Märtyrer-Verehrung überhaupt. Das Phänomen Katakomben-
heilige ist typischer Ausdruck einer Epoche — die Translationen sind Feste
des Barocks.

297




	Zum Schluss

