Zeitschrift: Beitrage zur Geschichte Nidwaldens
Herausgeber: Historischer Verein Nidwalden

Band: 38 (1979)

Artikel: Die Katakombenheiligen und ihre Translationen in der schweizerischen
Quart des Bistums Konstanz

Autor: Achermann, Hansjakob

Kapitel: Zum Schluss

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-698274

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-698274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUM SCHLUSS

Schon seit frithchristlicher Zeit ist in der katholischen Kirche der Glaube ver-
breitet, dass die ganze Schopfung letztlich eine Einheit darstellt, in der nichts
vollig getrennt und unbeeinflussbar voneinander existiert. Folglich bestehen
auch zwischen den Heiligen im Himmel und ihren leiblichen Uberresten auf
Erden enge Bezichungen. Thren Gebeinen und dem Ort, wo sie aufbewahrt
werden, kommt daher eine eigene Bedeutung zu. Hier nimlich glaubt man
sich ihrer himmlischen Fiirbitte besonders sicher.

Unter den verschiedenen Gruppen von Heiligen nehmen die Mirtyrer von
alters her eine hohe Stellung ein. Das grosse Ansehen liegt wohl in ihrer be-
sonderen Zeugenschaft fiir Christus begriindet; sie haben fiir ihn ja ihr Le-
ben geopfert. Thre Treue zum Glauben und ihre Standhaftigkeit gegen alle
Anfechtungen erhalten zu einer Zeit, in der Religionsstreitigkeiten keine Sel-
tenheit sind und in der Epidemien und Seuchen das Leben des Einzelnen
dauernd verunsichern, ein stirkeres Gewicht. Jeder kann auf seine Weise ihr
beispielhaftes Handeln nachvollzichen. Die grosse Beliebtheit der Katakom-
benheiligen, die damals, von Ausnahmen abgesehen, als Mirtyrer anerkannt
sind, findet in diesen Vorstellungen eine Erklirung.

Die Vision vom Himmel, das Heiligenbild und die Formen der Heiligen-
verehrung sind wie vieles andere in der Kirche einem stindigen Wechsel unter-
worfen; sie passen sich dem jeweiligen Zeitgeist an, der sich dann auch in
ihnen wiederspiegelt. Es erstaunt darum nicht, wenn in der Epoche des Ba-
rocks und des Absolutismus allgemein verbreitete Denkschemen und Daseins-
formen auf den Himmel iibertragen werden. Er wird jetzt als grosser Hof-
staat gedacht. Die Mirtyrer nehmen darin die Stelle von Mitgliedern eines
Kronrates ein und folgen dem Range nach unmittelbar den Apostelfiirsten.
Zu ihren Aufgaben gehort es denn auch, fiir das Wohl der Erdenbiirger zu
sorgen. Daneben vertreten sie, irdischen Hofleuten entsprechend, die An-
liegen ihrer «Klienten» vor dem Throne Gottes 1.

In gleicher Weise ist auch die Reliquienverehrung von zeitgemissen Einfliis-
sen durchsetzt. Das Ausstellen der Gebeine in Korperform kommt zwar
schon im Mittelalter vor. Doch kann eine solche Haufung von ausgezierten
Reliquienleibern erst in der barocken Epoche festgestellt werden — offen-
sichtlich ein Zugestindnis an den Zeitgeschmack. Als spezifisch barock darf
ebenfalls die Art der Fassung angesehen werden. Das Schmiicken der Knochen
mit Pretiosen will dabei ein Zeichen sein, das den Glanz des verklirten Hei-
ligen durchschimmern lassen soll.

1 [P. Columban Brendle], Einleitung, unpag., im Sacrarium S. Galli IV., in: Sti. B.
St. Gallen: Codex 1721.

22 295



Die Illationen und zu einem schonen Teil auch die Translationsfeste sind,
wie wir gesehen haben, nach dem Muster von Fiirsteneinziigen gestaltet. Die
spiteren Translationen und vor allem die Zentenarfeiern zeigen die Romer
Heiligen in Triumph und Glorie. Dabei wird eine reale Gegenwart der Mar-
tyrer vorgespielt. Solche Fiktionen werden auf dem Hintergrund von Uber-
legungen moglich, die im irdischen Sein ohnehin nur einen Schein, ein Spiegel-
bild, einen Widerhall des ewigen Ordos sehen — Uberlegungen, die zwar
an sich nicht erst im 17. und 18. Jahrhundert angestellt werden, die aber
in ihrer extremen Formulierung die barocke Aera entscheidend priagen. Solche
Gedankenginge, die sich tibrigens in allen Kunstgattungen jener Zeit mani-
festieren, ermdglichen es letztlich, dass etwas Abstraktes nahtlos ins Bild-
hafte {ibersetzt, beziehungsweise ein imaginir-himmlischer Vorgang auf Erden
sichtbar vorgefithrt werden kann. Das Denken in Analogien, Allegorien,
Emblemen und Symbolen hilft mit, solches zu illustrieren. Der Einsatz sinn-
licher Mittel macht eine weitere Verdeutlichung leicht: prichtige Gewinder
und Staffagen, aufwendige Theaterspiele, festliche Musik, Bollerschiisse und
Feuerwerk, ausladende Predigten, feierliche Liturgien und hofisches Zere-
moniell, all das zielt darauf ab, den ganzen Menschen anzusprechen und ihn
in das Ereignis miteinzubeziechen. Wie gut dies in den Translationen gelingt,
zeigt die Beliebtheit solcher Festlichkeiten, die sich an den grossen Teilneh-
merzahlen messen ldsst, und an der weiten Verbreitung, die der Kult der
Romischen Martyrer wihrend mehr als zwei Jahrhunderten findet.

Die Translationen werden selbstverstindlich nicht tiberall mit der gleichen
Raffinesse inszeniert. Es ist klar, dass die grossartigsten Ubertragungsfeste
dort anzutreffen sind, wo einer allein oder doch nur ein paar wenige iiber die
Art der Durchfithrung entscheiden und geniigend finanzielle Mittel vorhan-
den sind, also bei Kollegiatsstiften, Mannerklostern oder gar Fiirstabteien.
Etwas bescheidener werden sie in den Stidten und Frauenklostern gestaltet.
Am wenigsten Aufwand treibt man in den Landpfarreien der Innerschweiz.
Doch auch die bescheidenste Festlichkeit ldsst ahnen, dass sie von barockem
Geist geprigt ist.

Uns heutigen Menschen mag daran manches recht sonderbar vorkommen.
Doch sollten wir uns bei der Urteilsbildung jenes Satzes erinnern, der dem
Leser der Translationsrelationen im Gebiete von St. Gallen mitgegeben wird:
Keine Person solle «sich stossen ab den zerschiedenen Sirklen, Sinnbilderen,
Aufziigen, Verkleidungen und mit in der Procession herumgehenden vorge-
stellten Personen, welche da vorkommen, wann sie sich erinnert, dass dieses
bey dergleichen Umstinden bis gegen das letzt Viertel unseres achtzehenden
Jahrhundertes ein allgemeiner Brauch gewesen, und man ohne dergleichen

Vorstellungen nicht geglaubt hitte, eine Translation feyerlich begangen zu
haben» 2.

2 [P. Columban Brendle], Einleitung, unpag., in Sacrarium S. Galli IV., in: Sti.B.
St. Gallen: Codex 1721.

296



Dieses Zitat manifestiert zugleich das nahende Ende der grossen Ubertragungs-
feste und der Martyrer-Verehrung iiberhaupt. Das Phinomen Katakomben-
heilige ist typischer Ausdruck einer Epoche — die Translationen sind Feste
des Barocks.

297






	Zum Schluss

