
Zeitschrift: Beiträge zur Geschichte Nidwaldens

Herausgeber: Historischer Verein Nidwalden

Band: 38 (1979)

Artikel: Die Katakombenheiligen und ihre Translationen in der schweizerischen
Quart des Bistums Konstanz

Autor: Achermann, Hansjakob

Kapitel: Die Aufnahme des Kultes durch die Gläubigen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-698274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-698274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II.
DIE AUFNAHME DES KULTES DURCH DIE

GLÄUBIGEN

1. DIE KATAKOMBENHEILIGEN ALS PATRONE

Bis zu einem weiten Grade darf wohl die Erwählung eines Heiligen zum
Namenspatron im 17. und 18. Jahrhundert als Ausdruck seiner Beliebtheit
angesehen werden, insbesonders dann, wenn er nicht nur sporadisch als Klo-
ster- oder Taufname auftaucht, sondern eher häufig oder gar innerhalb einer
Familie in ununterbrochener Folge.
Ein bezeichnendes Beispiel dafür bietet das Professbuch des Klosters Rheinau.
Am 25. September 1650 nahm Franz Iten den Klosternamen Basilius an. Diese
Profess war die erste nach der Translation des Märtyrers Basilius Vor
Iten gab es keinen Kleriker in Rheinau, der diesen Namen trug, etwa in Erin-
nerung an den griechischen Kirchenvater Basilius den Grossen, so dass mit
dem erwählten Patron nur der Katakombenheilige gemeint sein kann, dessen

Schutzengel der Scholare Franz ja bekanntlich im Basilius-Spiel dargestellt
hatte "®.
Nach dem Hinschied von Abt Basilius Iten nahm sein Nachfolger Gerold
Zurlauben bei der ersten Profess, der er als Prälat vorstand, Franz Anton von
Greuth als Fr. Basilius in die Klostergemeinschaft auf"'. Und so wurde der
Name des Katakombenheiligen durch das ganze 18. Jahrhundert nach dem
Ableben des jeweiligen Namensträgers in der ersten darauffolgenden Profess
wieder vergeben^". Vergleicht man im gleichen Zeitraum Namen, wie jene
des Ordensvaters Benedikt oder eines Gallus, stellt man fest, dass sie zwar
auch immer wieder auftauchen; zwischen dem Tod eines Namensträgers und
der Neuverleihung verstrichen jedoch immer mehrere Professen. Beispiels-
weise wurden nach dem Hinschied von P. Benedikt Bessler ^ zuerst die
Namen Basilius, Leontius, Aegidius verteilt, bis Franz Dominik Ledergerber
den hl. Benedikt zum neuen Namenspatron erhielt Einzig der Name des

Mönchs Fintan, der bekanntlich als Gründer von Rheinau verehrt wurde, ist
ebenfalls fast ohne Unterbruch immer sofort wieder vergeben worden. Ganz

"" Über P. Basilius Iten, von 1678 bis 1697 Abt des Klosters Rheinau, s. S. 195, Anm. 303." Hierzu, s. S. 195.
P. Basilius von Greuth (1681—1746) war verwandt mit Maria Agnes von Greuth,
Gemahlin des Gardehauptmanns Joh. Rud. Pfyffer. Profess am 2. September 1698.
Über P. Basilius von Greuth, vgl.: Henggeier, a.a.O., Bd. 2, S. 305 f.;
Die Namensträger hiessen: P. Basilius Germann (1727—1794), Profess: 21. März
1747; vgl.: Henggeier, ebenda, S. 337 ff.; P. Basilius Gyr (1779—1828), Profess: 13.
November 1796; vgl.: Henggeier, ebenda, S. 365 f.;
Über P. Benedikt Bessler (1643—1697), vgl. Henggeier, ebenda, S. 296.
Vgl. hierzu: Henggeier, ebenda, S. 305 ff.; beim Namen Gallus lagen sogar elf Pro-
fessen dazwischen: Henggeier, ebenda, S. 303—311.

265



wurde diese Kontinuität bei der langen Tradition von einigen hundert Jahren
freilich nicht erreicht.
Die Abtei Rheinau stand mit solchem Brauchtum keineswegs allein da. Eine
gleiche Regelmässigkeit last sich in Muri, Engelberg, Fischingen oder Wettin-
gen festhalten. Hier waren es die Katakombenheiligen Leontius, Eugenius,
Peregrinus, Demetrius, Marianus und Getulius, die bald nach den Übertra-
gungsfeiern in den entsprechenden Klöstern als Namenspatrone eines jungen
Fraters auftauchten und die später in ununterbrochener Folge wieder an
Neueintretende vergeben wurden "L Allerdings wurde diese Gewohnheit

gegen Ende des 18. Jahrhunderts in den Abteien etwas lässiger gehandhabt,
indem mehrere Professen nach dem Tod des Namensträgers vorbeigehen
konnten, bis wieder ein Frater nach einem Römischen Märtyrer benannt
wurde. Darin scheint sich möglicherweise der Beginn einer abnehmenden
Verehrung abzuzeichnen. Fischingen, wo einmal über 40 Jahre kein Mönch
als P. Peregrinus lebte, bildete in dieser Hinsicht die grosse Ausnahme. In
den anderen Klöstern blieben die jeweiligen Namen höchstens zwischen zwei
Jahren in Muri oder Wettingen und acht Jahren in Engelberg unbesetzt.
In St. Gallen / Neu-St.Johann und in Einsiedeln können dagegen keine
solchen Traditionen festgestellt werden. Zwar tauchen auch hier bald nach
den Translationen Patres mit den entsprechenden Martyrernamen auf'"'*.
Doch wird keiner in ununterbrochener Folge vergeben. Dies gilt auch für die
später transferierten Katakombenheiligen der vorher erwähnten Abteien. So

verstrichen 20 Jahre bis der Name Deodatus in Rheinau wieder einem jungen
Frater verliehen wurde
Vereinzelt kamen in Klöstern auch fremde Katakombenheilige bei der Na-
mensgebung zu Ehren. In Wettingen hiessen mit einiger Regelmässigkeit
Konversbrüder Leontius In der Abtei Rheinau fehlte der Name des

Murenser Wundertäters natürlich auch nicht. P. Leontius Kienberger legte
sogar zusammen mit P. Basilius von Greuth am 2. September 1698 die Gelüb-
de ab, also am Festtag der beiden Märtyrer **L
In einigen Fällen haben die Fratres die Namen der Katakombenheiligen aus

113 y»], hierzu für: Muri: Kiem, Muri, a.a.O., Bd. 2, S. 495—500.
Engelberg: Album Engelbergense, a.a.O., S. 115, 118, 127, 137.
Fischingen: Henggeier, a.a.O., Bd. 2, S. 447 f., 485, 487, 492 f., 499. In diesem Klo-
ster wurde der Name zuerst einem Konversen gegeben: Br. Peregrinus Muos (f 1676),
erst darnach erhielten ihn zukünftige Kleriker.
Wettingen: Willi, Album Wettingense, a.a.O., S. 80, 82 f., 91, 110, 114, 1196, 126.

"* In St. Gallen sind es die Katakombenheiligen: Honoratus, Antoninus und Hiacynthus.
Bacchus erscheint nur als Name für einen Konversbruder. Vgl.: Henggeier, a.a.O.,
Bd. 1, Register der Klosternamen, S. 450—455.
In Einsiedeln lässt sich mit Sicherheit nur Dionysius als Martyrernamen nachweisen.

Vgl.: Henggeier, a.a.O., Bd. 3, Register der Klosternamen, S. 647—654.
Henggeier, a.a.O., Bd. 2, S. 301, 324 ff., 364 f.;
Willi, Album Wettingense, a.a.O., S. né, 120 f., 131; in den Jahren zwischen 1731 —
18ié.
Henggeier, a.a.O., Bd. 2, S. 305 ff.;

266



ihrem Heimatort erhalten: Etwa P. Peregrinus Schwager aus Fischingen, der

in Einsiedeln ins Kloster eintrat, P. Prosper Helbling von Rapperswil in der
Zisterze Wettingen oder Br. Irenaeus Achermann aus Sursee in Muri
Bei den Kapuzinern, die nicht an ein Kloster gebunden sind, war es besonders

beliebt, als Klostermann jenen des heimatlichen Märtyrers zu wählen. Johann
Trinkler aus Menzingen Hess sich 1677 den Namen Clemens geben, nachdem

ein Jahr zuvor S. Clemens in sein Heimatort überführt worden war. Bernhard
Schicker von Baar nannte sich als erster gleich dem dortigen S. Silvanus
Ihrem Vorbild folgten weitere Kapuziner
Die weiblichen Katakombenheiligen hatten in den Männerklöstern natur-
gemäss keine Namensträger gefunden. Anders war dies in den Frauenorden.
Hier wurden auch männliche Märtyrer nach der Umformung ihres Namens
auf -a zu Patronen für die Klosterfrauen "A Die bei den Männerorden ge-
machten Feststellungen lassen sich im übrigen auch auf die Frauenklöster
übertragen. Bald nach der Translation des ersten Märtyrers wurde sein Name
einer Gelübde ablegenden Chorfrau oder Schwester beigegeben. In der folgen-
den Zeit blieb er im Kloster heimisch.
Im Kapuzinerinnenkloster St. Anna in Luzern trug Schwester Simplicia Hart-
mann als erste den Namen des neueingeführten Katakombenheiligen "A Chor-
frau Maria Prospéra Schmid war in der Zisterzienserinnenabtei Wurmsbach die

erste, die nach dem dortigen Märtyrer genannt wurde "A Wenn später noch
andere Römer Heilige in ein Frauenkloster übertragen wurden, blieben diese
bei der Namensgebung unberücksichtigt "A
Namenspatrone vergab man aber nicht nur bei Professen, vielmehr und in
erster Linie bei der Taufe "A Gerade hier konnte es sich offen zeigen, ob die

"* Vgl. hierzu: Henggeier, a.a.O., Bd. 3, S. 390; Willi, Album Wettingense, a.a.O., S.

115 (S. Prosper war ins Frauenkloster Wurmsbach übertragen worden unter grosser
Beteiligung aus der Stadt Rapperswil); Kiem, Muri, a.a.O., Bd. 2, S. 499.
P. Klemens Trinkler (1656—1717), vgl.: Iten, Tugium Sacrum, a.a.O., Bd. 2, S. 129;
P. Silvan Schicker (1694—1750), vgl.: ebenda S. 127.
Vgl.: Professbuch der Schweizerischen Kapuzinerprovinz, in: Kl. Wesemlin, Provinz-
archiv: t. 150.
Dieser Usus war natürlich nicht neu und nicht nur auf die Katakombenheiligen be-
schränkt. Die Klosterfrauen hatten ihn schon früher gepflegt und nun auf die Mar-
tyrer übertragen.
Schwester Simplicia Hartmann (f 1691), vgl.: Chronik von dem Ursprung und Er-
bauwung St. Anna Gottshauß Ihme Steinbruch zuo Lucern, in: Kl. A. St. Anna,
Gerlisberg: o. Sign., S. 635; hier auch die anderen Namensträgerinnen.
Frau Maria Prospéra Schmied (1655—1716)' vgl.: M. A. Marschall, Blätter aus der
Geschichte des Cisterzienserinnenklosters Wurmsbach, Rapperswil 1928. Weitere
Chorfrauen dieses Namens, ebenda, S. 129 f.; ferner: Das Gotteshaus zu U. L. Frau
und St. Katharina in Obereschenbach, a.a.O., Professliste.
Vgl. etwa die Liste der Professen im Frauenkloster St. Anna, Luzern: Quellenver-
weis s. oben, S. 638 ff.;
Erstmals wurde in der Schweiz wahrscheinlich in Rheinau ein Kind auf den Namen
eines Katakombenheiligen getauft, am 1. September 1647. Vgl.: P. Benedikt Oeder-
lin, Diarium Bd. 10, unpag., in: Sti. A. Rheinau, Rh A.: R 175.10: zum 1. September
1647.

267



Katakombenheiligen auch beim Laienstand Anklang gefunden hatten, indem
sie in den traditionsbewussten Katalog der zu vergebenden Namen einer
Familie aufgenommen wurden. Die folgenden Ausführungen sind beispielhaft
herausgegriffen, dürften aber allgemein Gültigkeit haben.

Im Jahre 1650 erhielt Ettiswil den Leib S. Maximinus Am 1. März 1651

finden wir den Namen des Märtyrers im Taufbuch der Pfarrei verzeichnet:
«Maximus Wüöst, des Batt und der Elisabeth Brun» "L Anno 1652 erhielten
drei weitere Täuflinge den Katakombenheiligen als Patron. Auch in den

folgenden Jahren und Jahrzehnten taucht sein Name öfters und mit Beharr-
lichkeit in den Pfarrbüchern auf; er war also ziemlich verbreitet "®. — In
Wattwil taufte der Pfarrer am Translationstag des Märtyrers Leander zwei
Kinder auf dessen Namen. Ein Auszug aus dem Taufregister dieser Pfarrei
nennt in der Zeit zwischen 1654 und 1700 23 Täuflinge, welche den Kata-
kombenheiligen des Frauenklosters Maria Angelorum bei Wattwil zum ersten
Namenspatron hatten, während weitere fünf ihn als Sekundärpatron verehr-
ten "®. — Über die ziemlich grosse Verbreitung der Namen Remigius, «Mei-
gi» oder Clemens, «Mänz» in Stans und Buochs geben die Nidwaldner
Stammbücher Auskunft^"; ebenso wie etwa S. Julian in Samen fanden
diese Katakombenheiligen bis in die jüngste Zeit ihre Namensträger.
Die Verehrung der Römischen Märtyrer beschränkte sich indessen nicht
bloss auf den Ort, an dem der Leib ruhte; sein Name konnte auch in der
näheren, seltener in der weiteren Umgebung als Taufname auftreten. Gerade
diese Verbreitung dürfte als Gradmesser der Verehrung angesehen werden.
Um zu schlüssigen Aussagen zu gelangen, wäre freilich eine Untersuchung
aller Pfarrbücher notwendig, was im Zusammenhang mit dieser Arbeit zu
weit geführt hätte. Es sei hier immerhin auf den Namen des Murenser
Leontius, «Leonz», «Leonti» hingewiesen, der sehr weit verbreitet war und

Ettiswil erhielt den Leib wohl durch Vermittlung von Jakob Meyer aus Luzern, der
seit dem 21. März 1648 daselbst Pfarrer war. Er starb auch hier am 14. April. 1658.
Vgl. hierzu: Seelsorger in Ettiswil, in: Pf. A. Ettiswil: B 30.1.

127 Vgl.: Taufbuch 1650—1714, unpag., in: Pf. A. Ettiswil: B 2.2.
128 ygj_ auch: Taufbuch 1714—1783, in: Pf. A. Ettiswil: B 2.3.
129 Vgl.: Loses Blatt in der Klosterchronik, in: Kl. A. Maria Angelorum, bei Wattwil:

o. Sign.; in Wattwil waren die Katholiken in der Minderheit, weshalb die Zahl als
recht hoch bezeichnet werden darf.
Kleines Stammenbüchlein von Joh. Melch. Leuw, erg. von Pfarrer Nikolaus Rot; Joh.
Laurenz Bünti, Stammbücher, 3 Bde.; David Zeiger, Stammbücher, 13 Bde.; alle in:
St. A. Nidwaiden, Stans: o. Sign.; zu weiteren Hinweisen, vgl.: F. Niederberger,
550 Jahre Odermatt in einem Abstammungsnachweis, in: Beiträge zur Geschichte
Nidwaiden, Heft 20 (1932), S. 22 ff., 31.
Selbst in Einsiedeln finden wir die Katakombenheiligen als Taufpatrone. Besonders
verbreitet bis in die Neuzeit war der Name Bemba. In Schwyz Hessen die Kinder Na-
zarius, in Engelberg Eugen.

268



erwiesenermassen auch grosse Verehrung genoss Ein in letzter Zeit
erschienenes Werk — Albert Iten, Tugium Sacrum — erlaubt, noch einige
weitere Aussagen zu machen "2. Hierzu ist jedoch vorauszuschicken, dass

Iten nur einen Teil aller Täuflinge des Standes Zug behandelt, nämlich jene
Personen, die später den geistlichen Stand ergriffen haben. Die Zahlen wären
demnach noch zu vervielfachen. Im 17. und 18. Jahrhundert trugen allein 31

Kleriker Leontius als Taufnamen. Davon verehrten ihn neun als ersten Patron,
während 22 den Märtyrer als zweiten oder dritten Namen führten. Alle Ge-

meinden, die vollberechtigt an den Regierungsgeschäften beteiligt waren,
hatten in ihren Grenzen einen oder mehrere Namensträger. Das gleiche gilt
für den Katakombenheiligen Clemens in Menzingen "3. Hier verbesserte sich
das Verhältnis von Erst- und Zweitnamen im Vergleich zu Leontius gar zu
Gunsten des ersteren, indem zwölf von 27 Täuflingen S. Clemens als Haupt-
patron erhielten. Weitaus der grösste Teil dieser Namensträger, nämlich 21,
waren in Menzingen selber geboren. Die restlichen verteilten sich auf die vier
übrigen Gemeinden — 19 Kleriker des Zugerlandes hatten in der Taufe
den Namen des Märtyrers von Baar erhalten, wovon zehn als Zweit- oder
Drittnamen. Besonders beliebt war dabei die Verbindung von Joseph Silvan,
die sich neun Mal belegen lässt. Wie schon in Menzingen stammten auch hier
die meisten Täuflinge aus dem Translationsort selbst. Doch war der Na-
me Silvan auch in den anderen Pfarreien gebräuchlich. — Der Katakomben-
heilige Bonifatius war dagegen mit seinem Namen nur in Neuheim und Men-
zingen vertreten, während Itens Werk jenen des hl. Pius aus dem Frauen-
kloster Mariae Opferung überhaupt nur für die Stadt Zug nachweist
Die zeitliche Aufteilung der gespendeten Taufen bringt eine bemerkenswerte
Konstanz der immer wieder neu vergebenen Martyrernamen zum Vorschein.
Von den 31 Personen, die den Namen Leontius trugen, erhielten ihn zwölf
im 17. und noch acht in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Von den
beiden behebtesten Zuger Katakombenheiligen wurde der Name Clemens in
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts sieben, Silvanus sogar 13 Mal ge-
wählt. Eine Untersuchung jener Täuflinge, die einen Katakombenheiligen als

E. Baumann, Die Wallfahrt zum Katakombenheiligen Leontius in Muri, in: Ver-
öffentlichungen des Oesterr. Museums für Volkskunde, Bd. j (1954), S. 25—51.
Iten, Tugium Sacrum, a.a.O., Bde. 1 und 2.

"3 Clemens ist zwar im 17. und 18. Jahrhundert auch Papstname. Auffällig ist jedoch,
dass vor 1676 dieser Name überhaupt nicht im Kt. Zug auftaucht, obwohl schon
seit 1667 ein Clemens als Papst regiert. Hingegen wird kurz nach der Translation
ein Clemens Zürcher in Menzingen getauft. Iten, Tugium Sacrum, a.a.O., Bd. 1,
S. 465.
Zwei auf die benachbarte Pfarrei Neuheim, zwei auf die Stadt Zug, je einer auf
Baar und Aegeri.
Bonifatius als Namenspatron hatten fünf, Pius nur zwei Kleriker. Die beiden Kata-
kombenheiligen Theodor und Benignus von Unter- und Oberägeri fanden unter der
Priesterschaft entweder überhaupt keine Namensträger, oder ihr Name liess sich nicht
als Martyrername identifizieren, ebensowenig S. Christina von Zug.

269



Hauptpatron erhalten hattten, ergibt für den gleichen Zeitabschnitt je zwei
Mal die Namen Leontius und Clemens, fünf Mal den Namen Silvanus.
Die aufgezeigte Verwendung der Katakombenheiligen als Namenspatrone be-

weist einmal mehr, dass die Römischen Märtyrer beim Volke in hohem An-
sehen standen. Die Bemühungen der Priesterschaft, den Kult zu verbreiten,
hatten offenbar Erfolg. Vor allem die Verehrung jener Katakombenheiligen,
die schon im 17. Jahrhundert in die Eidgenossenschaft transferiert worden

waren, blieb selten nur auf den Übertragungsort beschränkt. Im Gegensatz
zu den Klöstern und Stiften scheint das Ansehen der Märtyrer beim Volk
auch gegen Ende des 18. Säkulums noch gar nichts an Ausstrahlungskraft ein-
gebüsst zu haben was deshalb zu betonen ist, weil die noch zu behandeln-
den Mirakelaufzeichnungen höchst selten über die erste Hälfte des 18. Jahrhun-
derts hinaus anzutreffen sind. Dieser Umstand könnte zur Annahme verleiten,
dass die Verehrung der Römer Heiligen zu diesem Zeitpunkt bei den Laien
immer mehr in Vergessenheit geraten sei.
Ausser als Namenspatrone wurden die Märtyrer auch zu Bruderschaftsheiligen
angenommen. Ich kann mich da freilich kurz fassen, weil schon Henggeier
darüber gearbeitet hat "L Oft wurden die Confraternitäten zu Ehren eines

Katakombenheiligen neu gegründet, manchmal erweiterte man eine bereits
bestehende, wie es in der Pfarrkirche Beromünster geschah mit der Lukas-
Franz Xaver-Clementia Bruderschaft "®.
Ein Hauptziel dieser Confraternitäten bestand darin, dem Kult des entspre-
chenden Märtyrers eine grössere Ausstrahlung zu verleihen, besonders an sei-

nem jährlichen Feste. Darum sollten die Mitglieder nach Möglichkeit an die-

sem Tag in der Kirche des Heiligen erscheinen und am Gottesdienst teilneh-
men. Unter den üblichen Bedingungen — Beichte, Kommunion und Gebet
für die Ausbreitung des Glaubens — konnten sie dabei einen vollkommenen

'2' Diese Annahme wird auch durch die Tatsache erhärtet, dass zwischen 1800 und

1900 noch über 50 Translationen von Katakombenheiligen in Landpfarreien statt-
fanden. Meines Wissens trug sich die letzte Translation eines Märtyrers direkt von
Rom in die Schweiz am 29. Juni 1896 in Ennetbürgen zu. Landammann Dr. Jakob
Wyrsch überbrachte dem neuen «Schutzpatron» Justinus die Grüsse der Landes-
regierung! Nidw. Volksblatt, Nr. 27, 30. Jg. (4. Juli 1896). Über die Fassung heisst

es später in der gleichen Zeitung: Sie «zeigt einen wunderschönen Knaben mit un-
schuldig himmlischem Blicke. Eine Wunde am Hals weisst auf sein Martyrium hin.»
Nidw. Volksblatt, Nr. 41, 30. Jg. (10. Okt. 1896). Diese Verletzung war nur vor-
getäuscht, da die Darstellung der eigentlichen «Wunde» am Kopfe der Fassung ab-

träglich gewesen wäre. Der Einsender erläutert: «Oben auf dem Haupt — etwas
links — ist eine scharfkantige Öffnung, wie von einem Dolche beigebracht, sichtbar.
Dies legt die Vermutung nahe, daß der hl. Knabe durch eine Kopfwunde gemartert
und getötet worden sei.»

or R. Henggeier, Die kirchlichen Bruderschaften und Zünfte der Innerschweiz, Ein-
siedeln [1955], besonders S. 119—124.

O» Im Gebiete des st. gallischen Offizialats sind überhaupt keine Bruderschaften zu
Ehren eines Römer Heiligen eingeführt worden. Vgl. hierüber: Duft, Glaubensfür-

sorge, a.a.O., S. 186 ff.;

270



Ablass gewinnen. Schon allein aus diesem Grunde mussten auswärtige Beicht-

väter herangezogen werden, die durch ihre Anwesenheit auch wieder zum
Glanz der liturgischen Feierlichkeiten beitrugen
Neben der Vergrösserung der Ehre des Katakombenheiligen und der Ver-
tiefung in die Geheimnisse des katholischen Glaubens — jedes Mitglied hatte
täglich bestimmte Glaubensübungen zu verrichten — konnte die Bruderschaft
auch noch andere Ziele verfolgen, wie etwa die besondere Andacht zum AI-
tarssakrament Die «St. Justi-Brüeder» von Ingenbohl mussten beispiels-
weise, wenn immer möglich, den Priester bei Versehgängen zu den Mitgliedern
begleiten; ebenso hatten sie an den Beerdigungen teilzunehmen. Wer daran
verhindert war, sollte wenigstens für das Seelenheil des Verstorbenen 15

Pater noster verrichten. Selbstverständlich wurde für jedes Mitglied bei sei-

nem Ableben ein Requiem auf dem Bruderschaftsaltar gehalten, wofür dem
Erwähnten neben anderen Gnaden ein vollkommener Ablass zufloss m. Am
Justus-Festtag vor dem Amt wurde zudem für alle Mitglieder eine «Seelmesse»

gesungen.
Durch ihre besonderen Ablässe und Privilegien erhielten die Bruderschaften

regen Zulauf So sah sich etwa der Nidwaldner Landrat gezwungen den
«Numerus clausus» der Clementiner-Bruderschaft in Buochs zu erhöhen, nach-
dem ihr Papst Benedikt XIV. Lambertini im Jahre 1747 verschiedene Ab-
lässe verliehen hatte. Wie sehr die Mitgliedschaft begehrt war, zeigt die Auf-
läge des Rates, zu «Römer Brüedern» ebensoviele Stanser wie Buochser als
Bruderschafter aufzunehmen

O» Vgl. etwa die Satzungen der St. Justus-Bruderschaft, in: Bruderschaft Buch S. Justi
deß unüberwindlichen Helden, in: Pf. A. Ingenbohl: o. Sign., S. n ff.;
Alpnach: Stund Büchel oder Zedel der Bruderschaft des hochwürdigsten,
Sakraments Zug 1721. Der Katakombenheilige Valentinus ist Patron der Bru-
derschaft. Buochs: Clementiner-Bruderschaft; Bruderschaftsbuch, unpag., in: Bru-
derschafts-A.: o. Sign.; noch heute begleiten acht Mitglieder das Sanctissimum beim
Fronleichnamsumgang. Früher waren sie bei allen theophorischen Prozessionen Leuch-
tenträger.
Altarprivilegien von Papst Innocens XII. Pignatelli vom 26. Mai 1696 für den
S. Justus-Altar, in: Bruderschaft Buch S. Justi deß unüberwindlichen Helden, in:
Pf. A. Ingenbohl: o. Sign., S. 16 f.;
Die St. Justus-Bruderschaft hatte folgende Ablässe erhalten:
Vollkommene Ablässe: 1. Bei der Aufnahme in die Bruderschaft.

2. In der Sterbestunde.

3. Am Fest S. Justus, bei Teilnahme an den Gottesdiensten.
Partikular-Ablässe : An vier Tagen beim Besuch der Bruderschaftskirche: am

Schutzengelfest (1. So im Juli), 1. Advent, Weihnachts-Heilig-
tag, 1. Fastensonntag: je ein Ablass von 7 Jahren und 7
Quadragenen. Bei jedem Besuch der Bruderschaftskirche und
Verrichtung der üblichen Gebete, sowie bei jedem Werk der
christlichen Barmherzigkeit einen Ablass der Sündenstrafen
von 60 Tagen.

Hierzu vgl.: Bruderschaft Buch, S. 7—10.
Vgl.: L. R. P. VI., zum 29. Okt. 1731, in: St. A. Nidwaiden, Stans, S. 388; L. R. P.
VII., zum 31. Mai 1747, in: St. A. Nidwaiden, Stans, S. 256.

271



Durch die Bruderschaftszugehörigkeit auswärtiger Personen wurde der Kult
des Märtyrers einmal mehr über die Grenzen des Ortes hinaus getragen. An-
gehörige der Bruderschaft gaben dabei ihren Kindern nicht selten den Namen
des Katakombenheiligen, wie dies etwa aus dem Mitgliederverzeichnis der

«Remigianer» hervorgeht. Einzelne Sippen versprachen sich von der Zuge-
hörigkeit zur Confraternität — ob aus geistlichen Gnaden oder weltlichem
Ansehen sei dahingestellt — soviel, dass sie die Mitgliedschaft in der Familie
zu halten versuchten
Schliesslich wurden die Römischen Märtyrer auch zu Dorf-, Stadt- oder gar
Landespatronen angenommen. Vor allem die Leiber, die im 17. Jahrhundert
als erste Römer Heilige in die Gotteshäuser eingetragen wurden, erhielten
solche Ehrbezeichnungen. So wurde S. Anseimus als Schutzherr der Graf-
schaft Uznach, S. Theodor als jener des Toggenburgs gefeiert, S. Eugenius
zum Patron des Klosters und der Talschaft Engelberg, S. Remigius gar zum
«Lants-Patron» von Nidwaiden genommen. Die Städte in den Freien Ämtern,
der Grafschaft Baden und in den st. gallischen Stiftslanden erhoben ihre Mar-

tyrer zu Schutzherren. Diesem Beispiel folgten später auch einzelne Pfarreien
für ihr Dorf
Solche Patronatschaften machten die Katakombenheiligen nicht nur allen Leu-
ten bekannt, sondern sie hielten auch die Verehrung wach. Darüber hinaus
zeigen sie, wie die Märtyrer auch in diesem Punkte den übrigen Heiligen
gleichgestellt wurden.

2. DIE KATAKOMBENHEILIGEN ALS WUNDERTÄTER

Neben den Translationsfeierlichkeiten hat wohl nichts den Kult der Römi-
sehen Märtyrer so stark gefördert, wie ihre Wundertätigkeit. Fast alle Kata-
kombenheiligen des 17. Jahrhunderts wurden in verschiedensten Nöten er-
folgreich als Fürbitter angerufen. Dass aber auch jene, die erst im 18. Säku-
lum übertragen worden waren, Mirakel wirken konnten, bezeugen die Votiv-
gaben im Schrein von S. Julianus in der Pfarrkirche Samen oder Aussagen, die
P. Iso Walser in seinen Predigten zu Martyrerfesten machte
Unter den Thaumaturgen war der hl. Leontius von Muri mit Abstand der
berühmteste. Zu ihm entwickelte sich rasch eine blühende Wallfahrt, die auch

141 Vgl. etwa das Mitgliederverzeichnis, in: Niederberger, Remigius, a.a.O., S. 40—
116.
In der barocken Epoche war die Annahme besonders der in jüngster Zeit heilig-
gesprochenen Personen zu neuen Patronen keine Seltenheit; vgl.: Franz Xaver,
Johann von Pomuk, usw.;
Zu den Predigten von P. Iso Walser, s. S. 224, Anm. 424.

272



im 18. Jahrhundert fortbestand Neben dem Murenser Katakombenheiligen
wären an wichtigen Wundertätern noch S. Basilius in Rheinau, S. Symphorosa
in Eschenbach LU, S. Castorius in Rohrdorf, S. Eugenius in Engelberg und
S. Pankratius in Wil zu nennen Von den übrigen Märtyrern sind ent-
weder nur Wunder über einen kleinen Zeitabschnitt oder überhaupt nur ein-
zelne Erhörungen überliefert ®. Manchmal hat sich gar nur eine summarische

Aufzählung, wie etwa für S. Nazarius in Schwyz oder ein blosser Hinweis
erhalten.
Von den überlieferten Mirakeln können hier selbstverständlich nicht alle auf-
gezählt und lokalisiert werden. Nach dem Nennen einiger Wunder, die im
Zusammenhang mit der Translation selber standen, gebe ich einen Überblick
über die Möglichkeiten der Erhörungen, von denen ich dann noch einige näher
beschreibe.
Zu den ersten Wundertaten eines Katakombenheiligen gehörte vielfach
das schöne Wetter, das wider Erwarten am Übertragungsfest die Teilnehmer
erfreute. Schon bei der Illation des hl. Basilius in Rheinau war das ganze
Kloster über den strahlenden Sonnenschein erstaunt, umso mehr als vorher
eine längere Regenperiode das «Emden» verunmöglicht hatte. Deshalb soll
eine Bäuerin, als sie das erste Mal vom hl. Leib reden hörte, den Ausspruch

Über die Wallfahrt zu S. Leontius gibt der fundierte Aufsatz von Ernst Baumann
Auskunft. Hier finden sich auch die Angaben über die Aufzeichnungen von Wunder-
taten des Märtyrers." Hauptsächliche Aufzeichnungen von Wundern:
des S. Basilius: Testimoniales, in Pf. A. Rheinau, Rh A.: C i, Nr. 57, 68, 69,

71. 77» 77b» 87, 88, 98, 99, 100, 101, 127, 148, 154, 178, 192,
223, 236, 247, 258, 262b, 320. Immerfliessende Gnadenquell,
welche aus deren H. Gebeinen des S. Fintani, Basiii, Deodati
und Theodorae hervorgestellet 1745, in: Pf. A. Rhein-
au, Rh A.: IV., 3.00 und 3.01.
Mirakull des heiligen und wundertätigen jungfreulein und
Martyrin Symphorosa, in: Kl. A. Eschenbach: P 262 pr.
Egloff, Castorius, a.a.O., S. 93—98.
Copia Summae miraculorum Sti. Eugenii, in Sti. A. Engel-
berg: Cista: Kloster Reliquien, Ablässe, 1621—19. Jh.;
Gut Ding muß Wyl haben, das ist gründtliche Relation welche
gestalten die Reliquien des Märtyrers Pancratii zu
Wyl empfangen worden, St. Gallen 1678, S. 51—92.

Als Beispiele seien erwähnt: S. Honoratus in St. Gallen: Beschreibung verschidlicher
Miracul sonderlich auf Fürpitt S. Honorati zuogetragen, in: Sti. A. St. Gallen:
B 314, S. 592—639. — S. Leander: Klosterchronik, in: Kl. A. Maria Angelorum, bei
Wattwil: o. Sign., S. 95 ff.; — S. Silvanus, Jesuiten, Luzern: Liber historiae Collegij
Societatis Jesu Lucernae, Bde. 1 und 2, in: St. A. Luzern: SJ 25/I., S. 257, 341 f.,
361, 375; SJ 2J/II., S. 31, 38; vgl.: Liber Benefactores Templi S. Francisci Xaverii,
in: St. A. Luzern: SJ 265. — SS. Theodora und Deodatus in Rheinau: Quellenver-
weis, s. oben. — S. Justinus in Gossau: Testimoniales, in: Pf. A. Gossau: Mappe:
S. Justinus.
Thomas Fassbind, Das christliche Schwitz, in: Pf. A. Schwyz: o. Sign., S. 236 f.;

der S. Symphorosa:

des S. Castorius:
des S. Eugenius:

des S. Pancratius:

273



getan haben: «Wenn es bei der Übertragung nicht regnet, so will ich diesen

Basilius gern für einen Heiligen halten». Tatsächlich konnte dann auch am

Illationstag die Ernte eingebracht werden, was, wie P. Benedikt Oederlin
vermerkt, selbst der gelehrte Pfarrer von Jestetten, Dr. Ulrich Rieger, für
ein Wunderzeichen gehalten habe "b
Regengüsse fielen auch vor den Translationen in St. Gallen, Muri, Rheinau
und Einsiedeln, so dass «manchem dz Hertz noch geschlotteret» Wunder-
barerweise — ein Verdienst, das man allgemein den Katakombenheiligen
zuschrieb — schien aber an den Festtagen die Sonne. «Allhier ware lieblich
anzusehen, was gestalten der lachende Himmel seinen blutroten Aufzug ab,
hingegen das Hell-blaue Freudenkleid angezogen und durch seinen in aller
Welt Durchlauchtigsten General Ambassador und größten Planeten (die Sonn)
ein sattsames Freuden complement erstattet» "b Dieser Wundertopos findet
sich immer wieder bis tief ins 18. Jahrhundert. Noch am Vorabend der Ju-
beltranslation in Wettingen war der ganze Konvent «in Sorgen, ob man
Morgens, wegen eingefallenen und fast die Nacht ausdaurenden Regen-Wet-
ters, die Solemnität werde halten können». Doch, obwohl der Himmel noch
finster verhangen war, haben die Mönche um zwei Uhr morgens die Feier-
lichkeiten mit dem Singen der Mette weitergeführt; tatsächlich heiterte sich
das Wetter zu aller Verwunderung immer mehr auf. Ähnliche Aussagen sind
auch von der Zentenarfeier in Neu-St Johann überliefert "b
Nun strahlte zwar die Sonne an den Translationen häufig, aber nicht immer.
Doch auch eine Wolkendecke rechneten die Teilnehmer den Märtyrern als

Verdienst zu. P. Joseph Dietrich schrieb beispielsweise von einem solchen
Fall: «Under disen allen ["*] ware das Wetter mit Jedermanns Verwunderung
gar gut; unnd wollte mann dis schier für ein Wunderwerkh halten. Dann
nach dennen vorgehenden Tag ein sehr warmer Sonnenblicken durchaus ge-

wesen, ist disem in der Nacht dergestalten abgeänderet worden, daß nit allein
der Himmel mit Wolken gantz bedekt gewesen, und auch der Föhn sehr
stark angefangen zu blasen, welcher auß langer Ehrfahrenheit auf das gute
Wetter starke Regen bringet ["']. Weßwegen die gantze Nacht mann in starker

Nach: P. Benedikt Oederlin, Diarium Bd. 10, unpag., in: Sti. A. Einsiedeln, Rh A.:
R 175.10, zum 10. Juli 1647.
Vgl.: Relation zur Translation von 1680 in St. Gallen, im Sacrarium S. Galli II., in:
Sti. B. St. Gallen: Codex 1719, S. 718.
Rorschach, bei der Übertragung von S. Constantius; vgl.: Demiietig-danckbares
Denckel-blüemle auf die freudenvolle Translation des Uberwinders S. Con-
standi von Rorschach beschehen, St. Gallen [1674], S. 25 f.;
Wettingen: Corpora Sanctorum in pace sepulta sunt Gründlicher Bericht hoch-
feyerlicher hundert-jähriger Ubersetzungs-Festivitet beyder heiligen Leiber Ma-
riani und Getulij Baden [1752], unpag.; ähnliche Aussagen sind auch von der
Jubeltranslation S. Theodors in Neu-St.Johann überliefert. Vgl.: Relation in: De
SS. Reliquiis et Processionibus, in: Sti. B. St. Gallen: Codex 1723, S. 585.
Sc. vorerzählten Begebenheiten.
Eine alte Wetterregel, die noch heute bei der Bauernsame beobachtet wird.

274



Sorge gestanden, es möchte die solennitet durch das erschwerte Wetter zu-
rükgestellt werden. Nunn aber gegen Morgen ist der Himmel bis wilen wider
in etwas erheiteret, iedoch mit gar viler Morgenröthe, welcher gemeinlich
ein Regen folget. Weßwegen mann immerdar in Sorge stunde, es möchte die
Intention Ihren Fortgang nit gewönnen. Nichts desto weniger hatt nit allein
der Regen ingehalten, sondern ist auch endtlich das Wetter so gut worden,
das alles mit Frewde verrichtet worden, obwohlen nit under Hellem Sonn-
schin, welcher sicherlich mehr Verdruß als Frewd verursachet hette, wegen
großer Hitz» Um keine zu grosse Wärme aufkommen zu lassen, hat sich

anno .1755 auch bei der Jubeltranslation in Neu-St. Johann am Mittag der
Himmel etwas überzogen.
Endlich wurde selbst bei Regenwetter ein Walten des Katakombenheiligen
bemerkt. Kleinere Unterbrüche der Niederschläge ermöglichten die Feier-
lichkeiten trotzdem, wenn auch in stark verkürztem Rahmen. In Freienbach
musste man aus diesem Grunde nach dem «Actiönlin» auf offener Feldbühne
ungeordnet in die Kirche zurückrennen, während alles, «was auf dem Theatro
stehen geblieben, zimmlich ernasset». In Einsiedeln hatte man deswegen eine
Prozession auf den Nachmittag verschieben müssen "®.
Das Ansehen der Römischen Märtyrer steigerte sich, wenn sie bereits bei
der Translation als beglaubigte Thaumaturgen ausgewiesen werden konnten.
So wurde Pfarrer Riegers Zeugnis, er sei auf der Heimreise aus Rom mit den
drei Leibern Basilius, Leontius und Lucina durch deren Fürbitt von einem
schweren Fieber geheilt worden, gebührend hervorgestrichen **'. Auch von
den beiden SS. Marianus und Getulius wusste man an der Translation von
Wundertaten zu berichten. Die Tafeln, auf welchen sie verzeichnet waren,
trugen vier Knaben den beiden Leibern voraus
Die eigentliche Wundertätigkeit begann aber meistens erst mit dem Trans-
lationstag. Dass es sich dabei oft um irgendwelche unerklärliche Gescheh-

P. Joseph Dietrich, Diarium Bd. 2, in: Sti. A. Einsiedeln: A HB 2, fol. 7ér. Der Be-
rieht handelt von der Translation des Theodor-Leibes in Feusisberg am 17. September
1679.

"• Zu Freienbach: P. Joseph Dietrich, Diarium Bd. 4, in: Sti. A. Einsiedeln: A HB 4,
S. 769. — Zu Einsiedeln: Translation der Leiber SS. Lucidus und Severus am 21.
September 1687: P. Joseph Dietrich, Diarium Bd. é: A HB 6, fol. 9jr.
Vgl.: P. Benedikt Oederlin, Diarium Bd. 10, unpag-, in: Sti. A. Einsiedeln, Rh A.:
R 175.10, zum 16. Juli 1647. Hier auch eine Notiz über die Übertragung des Leibes
S. Lucina ins Fürstl. Damenistift Säckingen.

160 Vgl.: Prozessionsordnung auf dem Translationsgemälde von 1652 in: Kl. Kirche
Wettingen, nördliches Seitenschiff. P. Edmund Schnider berichtet in einem Brief an
den Prior von St. Urban über ein solches Wunder. Nach ihm war der Abt von Wet-
ringen, Bernhard Keller, auf die Fürsprache der beiden Märtyrer «a gravi Capitis
dolore miraculose» befreit worden. P. Edmund scheint allerdings davon nicht recht
überzeugt gewesen zu sein; lakonisch fügte er nämlich noch bei: «Qui ce veut croire,
le croye». Brief vom 31. Januar 1652 nach St. Urban, in: St. A. Luzern: Codex 512F,
S. 327. — Ober P. Edmund Schnider, vgl.: Willi, Album Wettingense, a.a.O., S. 73 f.;

275



nisse handelte, die mit der Übertragung in Zusammenhang standen, dürfte
nicht erstaunen. Glück bei Schiessunfällen wurde in St. Gallen und Wurms-
bach der besonderen Fürsprache des transferierten Märtyrers zugeschrieben.
In Wurmsbach hatte ein Schütze vergessen die Pulvertasche zu schliessen.

Beim Schuss fiel etwas Zunder hinein und «hat also in einem Augenblik
selbiges enzündt, so ihme under der rechten Seiten der grauwe Rokch zimm-
lieh verbrennt, auch die Händ getrofen, das sie alligklich erschwartzet» —
In St. Gallen stiegen Männer scharenweise auf die Klosterdächer. Dabei
stiessen sie die Ziegel von ihrem Platz, die aber unten bei der Traufe auf
unerklärliche Weise aufgehalten wurden, «unnd dem unzalbaren dickh in ein-
anderen stehenden Volckh darunden kein einzigen Schaden zuogefüögt wor-
den, welches iedermännigklichen, so es gesehen, sehr wunderbarlich ist vor-
kommen» — In Muri hatte das grosse Gedränge dazu geführt, dass aus
einer Ewig-Licht-Ampel Oel über einen kostbaren Ornat ausgeschüttet wur-
de, was aber keine Flecken hinterliess. Um sicher zu gehen, hat der Sakristan
anderntags über einen Stoffresten ebenfalls Oel ausgegossen, «aber erfahren,
daß es ['"] die Färb verlohren und die masen behalten. Also hat der H. Marty-
rer Leontius nit wollen gestatten, das an den Kirchenornaten, welche man
zu seiner und zu der Ehr Gottes denselbigen Tag gebraucht, etwas solte
verderbt werden» — Die vielen Leute, die sich zur Übertragungsfeier
einfanden, konnten die Wasserversorgung selbst unter normalen Bedingungen
erschweren. Geradezu ein Problem wurde sie aber bei einer Hitzewelle wie
im Herbst 1690. Am Morgen des Translationstages von SS. Theodora und
Deodatus in Rheinau tropften die öffentlichen Brunnen nur noch. Wie erstaunt
aber war der Brunnenvogt, als er «under währender Translation des Mittags»
sie «vollröhrig» sprudelnd antraf, «gleich solches als ein Wunderthatt den
Heiligen zugeschrieben»
Neben Mirakeln solcher Art kamen am Übertragungsfest natürlich auch Hei-
lungen an Menschen vor, besonders Linderungen von Schmerzen, wie Kopf-
oder Zahnweh, das bei Berührung durch die Reliquie wunderbar verschwand.

P. Joseph Dietrich, Diarium Bd. 3, in: Sti. A. Einsiedeln: A HB 3, S. 326. — Eine
andere Begebenheit wurde als Sinnbild für seine Fürbitter-Tätigkeit gedeutet. Bei der
Seefahrt hatten sich zwei Vögelein vor einem Adler «by dem H. Leib S. Prosperi»
versteckt. «Diß machte by vilen wunderliche Gedancken, und wollten diß für ein
sonderlich gutes Omen ausdeuten, als wann der liebe Gott darmit andeuten Wolle,
das diser H. Prosper in diser Refier sein werde ein Zuflucht der Sünder und Vor-
Sprech und Vormünder vor Gott». Ebenda, S. 322.
Translationsrelation von 1680, in: Sacrarium S. Galli II., in: Sti. B. St. Gallen': Co-
dex 1719, S. 735.
Gemeint ist hier der Stoff.
Historischer und gründtlicher Bericht, was gestalt der Leib des heyl. Märtyrers' Leon-
tii in Muri transferiert worden, Konstanz 1648, unpag.;
Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 162. In Wildhaus löste der Abt
dieses Problem dadurch, dass er einen «brunnen von roten Win» laufen liess. Vgl.:
Abt Gallus Alt, Diarium Bd. 4, in: Sti. A. St. Gallen: B 266, S. 127.

276



Es handelt sich bei diesen Wundern meistens um Gebrechen, deren Heilung
auch von der Willenskraft des Betroffenen abhängig war. Sie wurde nun
durch den Glauben an die Macht des Katakombenheiligen unterstützt, was zu
zeitweiser oder bleibender Besserung des Übels führte. Wieviel der Glaube
und der Wille des einzelnen, bestärkt durch die Feierlichkeit der Translation,
bewirken konnten, sei hier an zwei Beispielen ausgeführt. Im Frauenkloster
St. Clara in Stans lag die Schwester Maria Paulina Löuw mit starkem Fieber
zu Bett. Während der Translation von S. Prosper — 19. Mai 1675 — wurde
sie geheilt. In Wil geschah bei der Übertragung von S. Pancratius folgendes
Mirakel: Eine Frau aus Züberwangen «wäre vor vierdthalb Jahren in Kinds-
nöthen also verderbt worden, daß, ob schon sie seithero zwey Kinder geboren,
es dannoch nit außtragen können, auch von selbiger Zeit hero (salva rev.)
ihr Wasser nit behalten könden, darumben sie ihrem Mann sehr beschwärlich
und molest. Nach dem sie aber an den Tag St. Pancratij Translation Morgen
Frühe bey Hauß schiessen hören und wol gewüßt, daß es zu Ehren St. Pan-

cratij geschähe und angestellt wäre, hätte sie auß Andacht und Anmuttung
weinend, disen heiligen Märtyrer umb Hilff und Besserung angeruffen und
darbey, zwar nur obenhin, gedacht, sie wolte jhme täglich ein Vatter unser
und Ave Maria zu Ehren betten, wann jhro geholffen wurde: sihe! So bald
hatte jhr Vorhaben, Bitt und gute Meinung nit könden thun, ware die Bes-

serung zu statt erfolget und also völlig wider zu ihrer Gesundheit kom-
men»
Nach diesen Wundern, die zum Translationstag in Beziehung standen, lasse
ich nun eine systematische Übersicht aller Heilungen und unerklärlichen Ge-
betserhörungen folgen. Die Katakombenheiligen wurden erfolgreich ange-
rufen bei:

1. schweren, zum Tod führenden Krankheiten, wie Herz- und Nierenleiden,
Rotsucht, Blut- und Schlagfluss, hohem Fieber, epidemischen Krankheiten.

2. Lähmungen, Blindheit, Stummheit und Taubheit.
3. «leichteren Krankheiten und Gebrechen», wie gutartige Geschwülste, Au-

genleiden, Kopf-, Zahn- oder Gelenkschmerzen, Fussleiden, Rheuma oder
Hexenschuss etc.

4. Kinderkrankheiten.
5. schweren Geburten und bei «ungefreuten» Kindern, d. h. bei Kindern,

die bei der Geburt bereits tot geglaubt, jedoch auf die Fürsprache eines

Katakombenheiligen wieder lebendig werden, um aber nach gespendeter
Taufe sogleich zu sterben

6. Errettung aus der Gefangenschaft, Befreiung von Irrsinn.

Gut Ding muß Wyl haben, das ist gründtliche Relation welche gestalten die Reliquien
des Märtyrers Pancratii zu Wyl empfangen worden, St. Gallen 1678,
S. 54 f.;
14-: Beispiele, in: Gedeonische Wunder-Fakel, auff ein newes entzündt in dem...
Blutzeugen Leontio Zug 1706, S. 122—145.

277



7. allerhand Unglück, wie Fall, Ertrinken, Erdrücken, Feuersbrunst etc.
8. Krankheiten des Viehs.
9. verschiedenen Anliegen.
Natürlich sind nicht alle Gebetserhörungen für jeden Märtyrer belegbar, was
aber zum Teil auch darauf zurückzuführen ist, dass eine systematische Zu-
sammenstellung der Wunder über Jahrzehnte hinweg nirgends angestrebt
wurde ausser vielleicht in Muri. Immerhin darf mit einiger Sicherheit anhand
der vorliegenden Mirakelbezeugungen auch den Heiligen Basilius, Sympho-

rosa, Castorius, Eugenius und Pancratius eine weitreichende Tätigkeit als

Thaumaturgen zuerkannt werden. Zum mindesten im 17. Jahrhundert sind
sie ebenso erfolgreich in den verschiedensten Anliegen angerufen worden wie
der Murenser Leontius. Von den übrigen Römischen Märtyrern sind dagegen
mit wenigen Ausnahmen nur Heilungen von Krankheiten und Gebresten
überliefert. Zu diesen Ausnahmen wäre die vollständige Genesung eines Kai-
bes auf die Fürsprache von S. Honoratus in St. Gallen zu rechnen S. Dio-
nysius in Einsiedeln verhalf einem Bauern, dem das Pferd durchgebrannt war,
wieder zu seinem Ross In Stans soll nach der Klosterüberlieferung eine
Schwester, die allerdings fieberkrank im Bette lag, den hl. Prosper gesehen
haben, wie er das Frauenkloster beim Dorfbrand von anno 1713 vor den
Flammen beschützte"". Bei Unglücksfällen wurde indessen der hl. Leontius
zweifellos am häufigsten als Fürbitter angerufen. Allein die «Gedeonische
Wunder-Fackel» weiss in diesem Zusammenhang von mehr als 40 Wundern
zu berichten. Darunter befindet sich eine Mirakelaufzeichnung, die es wegen
ihres kulturgeschichtlichen Wertes verdient, etwas ausführlicher besprochen
zu werden. In ihr wird nämlich erstmals schriftlich die Besteigung des Hah-
nens bei Engelberg bezeugt und diese gar als selbstverständliche Wanderung
dargestellt.
Im Sommer 1652 wollte sich P. Ignatius Betschart, später Abt von Engel-
berg "L etwas «erspatzieren» «per modum recreationis alicujus». Als Beglei-
ter nahm er P. Athanas a Castanea mit. Ihr «Zihl und End ware den Engel-
berg, so grad ob dem Kloster liegt, zu besteigen». Sie wählten aber dafür
nicht den gewöhnlichen Weg, sondern stiegen durch die Felsen, bis sie

Beschreibung verschidlicher Miracul sonderlich auf Fürpitt S. Honorati zuo-
getragen, in: Sti. A. St. Gallen: B 314, S. 609 f.;
Testimoniale von P. Columban Ochsner vom 3. März 1649, in: Sti. A. Einsiedeln:
A TD (2) 8.

Das Altarblatt des Prosper-Altars in der Klosterkirche St. Clara, Stans, hat dieses

Wunder zum Thema. Testimoniale, in: Kl. A. St. Clara, Stans: Mappe 22/I. Vgl.:
Parallele zu Bruder Klaus beim Brand von Samen. Ferner: S. Pancratius von Wil
hat das Kloster Notkersegg vor einem möglichen Brand bewahrt; vgl.: Gut Ding
muß Wyl haben, s. oben, S. 3 f.;
Abt Ignatius Betschart (1658—1681), Album Engelbergense, a.a.O., S. 4s, 112.
P. Athanas a Castanea (1632—1692), der berühmteste Klosterdichter Engelbergs des

Barocks. Er verfasste den Mirakelbericht. Über P. Athanas, vgl.: Album Engeiber-
gense, S. 112.

278



.» I "«PJIL
,^yasBF,>>



Tafel 18

Stans, Sieben silberne Votivgaben, welche dem Katakombenheiligen Prosper als Dank
für seine Hilfe in verschiedenen Anliegen verehrt wurden. Die Geschenke an den Marty-
rer bezeugen Gebetserhörungen bei Gelenk-, Augen- und Herzkrankheiten sowie bei «un-
gefreuten Kindern». Vgl. hierzu Text Seite 277 f. Eher selten ist bei silbernen Ex votos
das Bild des Oranten (unten links). Die Klosterfrau mit der Krücke (oben rechts) dürfte
wohl Schwester Maria Januaria Lussi darstellen, die am 30. April 1742 dank der Für-
bitte von S. Prosper von ihrer Lähmung geheilt wurde und seither ohne Stock gehen
konnte. Aus Dankbarkeit dem Märtyrer gegenüber nahm sie an ihrer Jubelprofess den
Namen Januaria Prospéra an. Sie starb 1779 hochbetagt. — Die Silberarbeiten stammen
wahrscheinlich von einheimischen Goldschmieden (Low, Obersteg, Trachsler, Zeiger).
Silberne Ex votos, Schwester: 7,7 cm Höhe; Orant: 10 cm Höhe.
Sammlung Frauenkloster St. Klara Stans
Photo: Weber Stans.



schliesslich oben «zu einem gähen, hählen und schleipfferigen Firn» gelang-

ten, den sie überqueren mussten. P. Ignatius nahm den beschwerlichen Auf-
stieg mutig unter die Füsse; nicht so P. Athanas: «ich aber entsetzte mich
darob; die Beschaffenheit und Gelegenheit des Orths jagten mir den Haasen

in den Buosen, das Zitteren in die Füss, welches je mehr geschehen, als ich in
die Mitte ohngefähr erreicht, ein Stacken in den Händen haltend, biß ich
endtlich entschlipfft, auff dem Bauch ligend, Händ und Füß von mir strek-
kend, die Gäche hinunder geschissen. In disem Zustand schruwe ich zum
drittenmahl «Jesus, Maria!», schösse doch immer fort. Ihr Gnaden, die hoch
ob mir war, erschracke ab disem Geschrey, sähe hindersich und merckte die
augenscheinliche Todts-Gefahr, welche ich nicht erkennte, dann ich nicht
sehen konnte, was hinder mir war. Der Ursachen erhebte Ihr Gnaden Ihre
Hand, willens mich zu absolvieren, als sollte das letzte Stündlein schon vor-
handen seyn, Der allmächtige Gott aber wendete alles zu größerer Ehr
seines H. Märtyrers Leontij; danne indeme ich fortschösse, zum drittenmahl
«Jesus, Maria» ruffte und nicht verfangen wollte, gedenchte ich an den H.
Märtyrer Leontium, dessen Bildlein, so seine H. Reliquien solle berührt ha-
ben, ich an dem Halß getragen und noch trage zu ewiger Gedachtnuß, sprach
mehr nicht als «Sancte Leonti». Auff dise außgesprochene Wort läge ich
gantz still ohne einige Bewegung, als hätte mich jemand in völligem Schuß
daher Fahrenden mit Gewalt auffgehalten, da es doch alles nidsich gieng und
gâcher als der obere Theil ware» "A
Neben den Mirakeln bei Unglücksfällen zeigte sich die Kraft der Katakom-
benheiligen den damaligen Menschen nicht weniger deutlich, wenn sie als

Fürsprecher bei Exorzismen angerufen wurden. Ausser Leontius und Basi-
lius galt besonders der hl. Dionysius in Einsiedeln als mächtiger Kämpfer
bei der Vertreibung von Teufeln und bösen Geistern. Mindestens vier er-
folgreich verlaufene Befreiungen von Besessenheit wurden seiner Fürbitte
zugeschrieben. So hatte er etwa am 21. Januar 1650 — St. Meinradstag —
eine gewisse Ursula Schedler von «3500 maleficiis cum principe eorum dictu
Hurlibub» erlöst Schon anderthalb Monate vorher war mit Hilfe seiner
Reliquien an einem Zuger Mädchen, Maria Barbara Villiger, eine Teufels-
austreibung vorgenommen worden. Bei diesem, wie auch bei den späteren
Exorzismen, hat P. Sigismund Bieler als Exorzist die bösen Geister über Fa-

Gedeonische Wunder-Fakel, auff ein newes entzündt in dem Blutzeugen Leon-
tio Zug 1706, S. 271 ff.; weitere Wunder bei Unglücksfällen: S. 248—319,
466 ff.; vgl. auch: P. Joseph Dietrich, Diarium Bd. 2, in: Sti. A. Einsiedeln, A HB 2,
fol. 72r.
S. Leontius: Gedeonische Wunder-Fakel, S. 375—401, 14 Erhörungen.
S. Basilius: Testimoniale in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 178.
Vgl.: P. Conrad Hunger, Historia Translationis SS. Dionysii et Bembae, 1658, unpag.,
in: Sti. A. Einsiedeln: A TD (2) 22, Pars I., Cap. 3.

21 279



milie, Leben und Tod des Märtyrers ausgefragt "A Maria Barbara Villigers
Geist sprach darauf: «Auß Zwange und trang des Allerhöchsten Gottes —
Schieß dich der donner! — zue Ehren der Allerseeligsten, Übergebendeiten,
Hochgelobeten Himmelskönigin, Mueter Gottes und alzeit Jungfrauwen in
Ihren Gnadensaal (sic semper vocitabat Sanctissimum Sacellum nostrum),
Zue Ehren deß großen Unüberwindtlichen Martyrerß und Jungfrawen ["']
Nissi (mox sua sponte Dionysij subjungens), o wee, wee, wee! der mich zwingt
mit der großen Frauwen! bekhenne ich, daß Er vom adelichen Geschlecht

zue Rom gebohren, sein Vatter hat geheissen Jacomettes Oxolon, sein Mueter
Salome Sana, sein leiblicher Bruder ist gesein der heilige große Märtyrer
Lontzli (mox Leontius corrigens), der zue Muri ist ["*]. Der heilige Dionysius
ist ein Scherer gesein, der heyl. Leontius ein doctor der Artzenei, haben aber

nur gelernet als ein freye Kunst und niemahlen gebraucht, alß den armen
gefangenen Chrysten Vierzehnhundert Jahr ist es jetztund, daß der
große Dionysius ist gemartert worden underen den Kayseren Diokletiano und
Maximiniano — rechne eß jetztund auß, du swarzer Ketzer! — sein Marter
hat fünf tag gewehrt»
Zusammen mit Aussagen aus späteren Exorzismen ergaben sich für die Ka-
takombenheiligen Leontius und Dionysius die folgenden Viten: Beide stamm-
ten aus vornehmem, römischem Geschlecht. Ihr Vater hiess Jacobono oder
nach anderer Aussage Jacometto Oxlon, ihre Mutter Cleophe oder Salome
Sana. Leontius war Arzt, sein Bruder Dionysius aber Chirurg oder Apotheker.
Diese Berufe führten sie nicht zu ihrem Auskommen aus, was sich für adelige
Leute auch gar nicht geziemt hätte Dafür halfen sie, wo sie nur konnten,

Solche Befragungen waren im 17. Jahrhundert keine Seltenheit. Vgl.: Hanß Michael
Moscherosch, Geschichte Philanders von Sittenwald, Augsburg 1650, S. 11 ff.;
In Einsiedeln begannen die Vorbereitungen der Austreibung in der Gnadenkapelle.
In einer Prozession zogen darauf die Beteiligten und die Zuschauer in die Sakristei.
Hier fing der Exorzist mit den eigentlichen Zeremonien an. Der Leib S. Dionysius
war in diesem Raum für die gewöhnlichen Tage verwahrt.
Versprechen oder Verschreibung: es sollte wohl eher «Blutzeugen» heissen.

Maria Barbara Villiger war zuerst auf Anraten des Kapuziner-Guardians von Zug
nach Muri geschickt worden. Erst als dort die bösen Geister nicht ausgetrieben wer-
den konnten, nahm sie Abt Placidus Reimann nach Einsiedeln mit, um es hier mit
Hilfe der Fürbitte von S. Dionysius zu versuchen. Vgl.: Testimoniale, in: Sti. A.
Einsiedeln: A TD (2) 9.

"* Ähnliches berichten die Legenden von den beiden Brüdern Cosmas und Damian.
P. Columban Ochsner, Bericht über die Teufelsaustreibung vom 9. Dezember 1649, in:
Sti. A. Einsiedeln: A TD (2) 6.

«Als aber der Exorcist oder geistliche Beschwehrer die Teuflen gescholten und gesagt,
daß dieses nit wahr könnte seyn, sonder gelogen zu seyn scheine, diewilen solche
Künsten denen so adelichen Römischen Geschlächteren unanständig und zu treiben
nit gezimet hätte, geben die bösen Geister zur Antwurt: Diese zweij heiligen Ge-
brüeder haben solche Künsten als freye Künsten gelehrnet und nicht zu ihrem Nut-
zen, sonder zu ander Leuten Wolfahrt». Geistliches Blumen Kräntzlein des Glor-
würdigen und Wunderthätigen Heil. Märtyrers Leontij Muri 1760, S. 16.

280



den verfolgten Christen. Schliesslich wurden sie selber gefangengenommen
und als Christen angeklagt. Leontius hatte damals das 40. Altersjahr erreicht.
Sein Martyrium dauerte zwei Tage; am ersten wurde er mit Ruten gestrichen,
am zweiten im Feuer geröstet. Dionysius, 37 Jahre alt, wurde am ersten Tag
ebenfalls mit Ruten geschlagen, darauf ins Gefängnis geworfen und dort «a
duobus impudiis mulieribus de castitate graviter tentatum gloriose victoriam
extitisse». Anderntags hängten ihn die Schergen an einen «Schnabelgalgen»
und strichen ihn wieder mit Ruten. Die Wunden haben sie mit Salz und
Essig begossen und mit rauhen Lappen gerieben. Am Abend unternahmen
die Frauen einen weiteren Angriff auf seine Keuschheit — ohne Erfolg. Im
Gegenteil, Dionysius bekehrte eine von beiden zum Christentum. Diese kam

später in den Himmel, jene andere aber «ad Orcum». In gleicher Art wie
Vortags wurde das Martyrium in den zwei folgenden Tagen fortgesetzt. In
der Nacht zum fünften Tag besuchte ein Engel den Heiligen, stärkte ihn und
kündigte ihm das Ende seiner Leidenszeit an Am Morgen erklärte ihn
dann das Gericht für schuldig, worauf er auf grausame Weise hingerichtet
wurde. Sein Tod fand am 14. Januar statt an einem Freitag zwischen der
sechsten und neunten Stunde Aufgrund dieser Aussagen setzte man in
Einsiedeln das Ende des Exorzismus auf die neunte Stunde fest, weil man zu
diesem Zeitpunkt die Kraft des Märtyrers am wirksamsten wähnte
Über die Glaubwürdigkeit solcher Aussprüche böser Geister schreibt ein Pa-

ter aus Muri, nachdem er die Vita des hl. Leontius aus obigen Quellen nach-
erzählt hat: «Ob nun diesem kurzem Lebens Begriff einigen Glauben bey
zumessen seye oder nit, vernimme aus nachfolgendem: Es ist zwar wahr,
daß der leydige Teufel ein Vatter der Lügen ist; es ist aber auch wahr, daß

er schon manchmal die Wahrheit gesagt hat und solche Zusagen durch geist-
liehe Mittel, absonderlich durch geistliche Exorcismos oder Beschwerungen,
kann gezwungen werden, wie dann eben infalls auch geschehen» "C Die Zu-
verlässigkeit solcher Reden wurden also nicht im geringsten angezweifelt.

Dasselbe wurde von den Märtyrern Marianus und Getulius erzählt; s. S. 221.
">? Leontius wäre demnach am 11. Januar gestorben.

Hinweis auf den Tod Jesu,
tes p Conrad Hunger, Instrument über die Austreibung der Dämonen, in: Sti. A. Ein-

siedeln: A TD (2) 9.
Geistliches Blumen Kräntzlein des Glorwürdigen und Wunderthätigen Heil. Märtyrers
Leontij Muri 1760, S. 18 f.; auf die Vita des hl. Leontius, wie sie aus der Teufels-
austreibung hervorging, nimmt ein Gemälde in der Leontiuskapelle in Muri Bezug,
wenn hier zwei Putti einen Menschen (Leontius) mit Fackeln brennen. Ebenso wurde
in der Litanei von S. Leontius auf die Vita in den folgenden Bitten angespielt: «H.
Leontius, von adelichen Elteren entsprossen. Bitt für uns, o H. Leontius. H. Leontius,
ein Zierd und Glory der berühmten Statt Rom. Bitt H. Leontius, ganz miltreich
gegen die gefangenen und betrüebten Christen. Bitt usw.; Litanei, ebenda, S.

75—81.
Vgl. auch die Litanei zu S. Pancratius in Wil, in: Kurze Tagzeiten und Litaney von
dem heiligen Märtyrer Pancratius St. Gallen [1777], S. 16—23. Die Anrufungen
sind hier ganz allgemein gehalten, meistens abgewandelte Zitate aus der Hl. Schrift.

281



Wenden wir uns nun noch den Wundern bei Krankheiten, Schmerzen und
schweren Geburten zu Wie bereits früher gesagt, hängt ihre Heilung
öfters auch von der Willenskraft des einzelnen Kranken ab. Diese kann durch
metaphysische Einwirkungen in kaum glaublichem Masse positiv beeinflusst
werden, was in der Tat zu ans wunderbare grenzenden Genesungen bzw.
Schmerzbefreiungen führen kann. Viele der aufgezeichneten Wunder können
auf diese Weise erklärt werden. Die Betroffenen fassten ein «steiffe Hoff-
nung» zu einem Katakombenheiligen und gelobten ihm eine Votivgabe, wenn
er sie von ihrem Leiden befreie. Durch das übernatürliche Vertrauen auf die
Hilfe des Märtyrers wurde ganz unbewusst der Lebenswille gestärkt und der
geistige Zustand des Kranken aufgerichtet, wodurch ideale Bedingungen für
seine Genesung erreicht wurden. Wieviel der Glaube an die heilende Kraft
der Katakombenheiligen zu bewirken vermochte, sei an zwei ausgesprochenen
Grenzfällen ^®® aufgezeigt.
In Luzern war im Jahre 1663 eine Lrau von heftigem Kopfweh geplagt, wes-
halb sie S. Silvanus in der Jesuitenkirche zwei Kronen als Votivgeschenk ver-
sprach. Kaum hatte sie das Gelöbnis getan, verschwanden die Schmerzen

gänzlich. Da sie nun geheilt war, reute sie das versprochene Opfer, und statt
der zwei schenkte sie dem Thaumaturgen nur eine Krone. Als aber die Frau
die Votivgabe beim Silvanus-Altar niederlegen wollte, befiel sie der Schmerz

von neuem, doch in viel heftigerer Stärke als vorher. Die «sündige» Frau
musste darauf gar drei Kronen schenken, bevor sie der Katakombenheilige
wieder von ihrem Leiden befreite '®'. Überzeugtes Vertrauen und Zweifel
zeigen sich hier, so scheint mir, besonders deutlich in der Auswirkung. Das
zweite Beispiel: Martha Tschudi, die Frau des Glarner Landammanns, lag
mehrere Tage in «Kindsnöthen». Ihr Mann pilgerte deshalb nach Rheinau,
um dort einen mit der Reliquie des Märtyrers Basilius berührten Gürtel zu
holen. Die «Basilius-Schnur» hatte nämlich schon vielen Frauen bei schweren
Geburten geholfen, was Verwandte der Landammannsfamilie zugetragen hat-
ten. In Abwesenheit des P. Kustos überreichte der Prior dem hohen Gast aus
Glarus in der Eile einen Gürtel aus dem Vorrat des Sakristans. Der Land-
ammann reiste ab. Als der Kustos später ins Kloster zurückkehrte, bemerkte

er, dass der Prior eine Schnur übergeben hatte, die noch gar nicht mit der
Reliquie berührt worden war. Der Landammann wusste davon natürlich nichts
und übergab daheim den ganz gewöhnlichen Gürtel seiner Frau als vermeint-

Man beachte bei diesen Mirakeln den häufigen Hinweis, dass vor der Anrufung des

Katakombenheiligen die Mittel und die Bemühungen eines Arztes nichts genützt
hätten. Vgl. etwa: Testimoniale in Rheinau, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C i, Nr. 77,
87, 98, 100, 223. Oder: Gut Ding muß Wyl haben, s. oben, S. 55, 63, 68, 73,
75, 80, 82.
Sie dürfen aber keineswegs als symptomatisch für alle Mirakelberichte aufgefasst wer-
den.
Liber Historiae Collegij Societatis Jesu Lucernae, Tom. 1, in: St. A. Luzern: SJ 25/I.,
S. 396. Ähnliches wird auch in Rheinau berichtet: Testimoniale, C 1, Nr. 57, 68;
ebenso in Muri: vgl.: Baumann, Leontius, a.a.O., S. 41 mit Quellenangabe.

282



liehe Reliquie «ex contactu». Die Frau legte ihn sich um und gebar keine

zwei Stunden später ohne grosse Schmerzen ein wohlgestaltetes Kind. Die
Nachricht von der glücklichen Geburt durch die Fürsprache des hl. Basilius
kommentierte man in Rheinau mit dem Christus-Wort: «Filia, Fides tua te
salvam fecit!»
Umgekehrt darf aber auch nicht verschwiegen werden, dass sich Berichte

von Fleilungen überliefert haben, die sich aufgrund eines Gelöbnisses einge-
stellt haben, das einem Römischen Märtyrer von Drittpersonen, ohne Wissen
des Kranken gemacht wurde. So war eine gewisse Eva Etter von Menzingen
nach einer schweren Krankheit vom Irrsinn befallen worden. Ihre Verwand-
ten unternahmen für sie eine Wallfahrt an das Grab des hl. Leontius und
brachten «ein dürres Kränzlein, so dessen Heiligthum berührt», nach Hause.
Daheim legten sie diese Reliquie auf Brust und Herz der Geisteskranken.
Da liess sich nach einer Viertelstunde in ihrem Leibe «ein Knall hören, nicht
änderst, als wann ein Stäcken entzwey gebrochen wurde». Die Umstehenden
deuteten ihn als «Zeichen der von Leontio empfangenen wunderbarlichen
Hilff». Tatsächlich wich der Irrsinn von ihr "h In Wil litt eine Frau an einem
seltsamen Fussschmerz. Solange sie herumlief, merkte sie nichts; sobald sie

sich aber hinlegte, bekam sie solche Schmerzen, «als wolte man jhro mit ei-

nem scharpfen Messer die Sollen abhauen.» Dieses Fussweh verschwand eines

Tages plötzlich. «Nach disem fragte obgedachte Magd nach wenig Tagen
lachend, da sie eben diser Person die Srümpf abgezogen, warumb sie sich nit
mehr behebte und ob sie annoch Schmertzen hette, antwortete die Person von
nein mit Verwunderung. Da erzelte die Magd, wie sie auß Erbärmnuß
einen Psalter vor St. Pancratii-Altar gebettet, eyfrig und einstendig begehrt,
daß doch der lieb heilige Pancratius durch sein vilvermögende Fürbitt ihro
der Person die Schmertzen benemen wolte; nach Verrichtung dessen sie mit
bestem Glauben widerumb darvon gangen und nit gezweiflet, daß sie nit
werde erhalten haben, was sie begert» In diesen Beispielen kann wohl
kaum eine besondere innere Bereitschaft zum Gesundwerden des Kranken
herangezogen werden, die durch das Gelöbnis entstanden wäre und eine Hei-
lung gefördert hätte "E
Damit sind die Grenzmöglichkeiten anvisiert, innerhalb deren alle Mirakel
von Katakombenheiligen einzureihen sind, wobei meiner Ansicht nach das

persönliche Engagement des Betroffenen unbewusst in den meisten Fällen
ausschlaggebend an der Wiederherstellung der Gesundheit beteiligt war. Für
das 17. und 18. Jahrhundert spielten jedoch solche Überlegungen keine Rolle.

Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C i, Nr. 71: 5. Wunderbericht. Vgl. auch:
C 1, Nr. 77b.
Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 444.
Gut Ding muß Wyl haben, s. oben, S. 81 f.; ähnliche Gebetserhörungen in Muri, vgl.:
Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 32 f., 68 f., 77 f., 199 f.;
Beide Mirakel Hessen sich wohl medizinisch erklären, wobei dann die Heilung zu-
fällig mit dem Gelöbnis zusammengefallen wäre.

283



Für jene Menschen war die Fürbitte des Angerufenen der alleinige Grund
für die wiedererlangte Gesundung. Die Retter aus grosser Not konnten darum
nicht genug gepriesen werden. So blieben die Römischen Märtyrer in aller
Leute Mund, und ihr Ansehen wuchs mehr und mehr Kleinere Wallfahrts-
Zentren begannen sich an ihren Ruhestätten zu entwickeln. Hilfesuchende
kamen aus der näheren und ferneren Umgebung in die Kirche dieses oder

jenes Märtyrers, um ihre Bitten vorzutragen. Für den Erhörungsfall gelobten
die einen eine einmalige Gebetsübung, über deren Grösse die Quellen Angaben
machen von «etwas Beten» über fünf Pater noster und Ave Maria bis zu
einem Psalter^". Andere versprachen ein tägliches Gebet, sofern sie gesund
würden oder, wenn sie in der Nähe des Märtyrers wohnten, ein Ave Maria
und den «Glauben» bei jedem Besuch "L Wieder andere, deren Behausung
von der Liegestatt des angerufenen Römer Heiligen weiter entfernt war, ge-
lobten eine Wallfahrt an das Grab des Märtyrers, verbunden mit Beicht- und
Kommunionempfang. Dabei machten sich einige noch mit ihrem Leiden be-

haftet auf die Pilgerfahrt, was oft mit allerhand Mühseligkeiten verbunden
war. Die meisten Hessen die Wallfahrt durch andere aus dem Kreis der Fa-
mibe oder des Gesindes unternehmen oder gelobten sie auszuführen, sobald
sie ihr Fürbitter erhört habe ^'®. — Darüberhinaus waren Opfer in Wachs,
an Oel, Geld, Silber oder Messen nicht selten

194 ygp hierzu die Formulierungen: «Da nun das Erhebungs-Fest deß H. Märtyrers
Leontius fürüber, und die große vilfältige Wunder, so hoch-ermelter Heiliger würckte,
hin und här ruchtbahr worden,» in: Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 33;
oder Anno 1683: «..., daß sie vil hörten erzellen und loben die vilfältige große
Mirackel und Gutthaten, mit welchen der H. Märtyrer Leontio ...», ebenda, S. 118;
oder: Da «sagte ein anderes Weib: Johannes, du sihest, daß alles umbsonst. Wann
ich in deiner statt wäre, wolte ich den Neuen Heiligen zu Wyl (vermeinte St. Pane-
ratium) umb Hilff anruffen. Ich höre, Er habe schon sovil in Nöthen erhört, vil-
leicht wird er aida auch helffen.» in: Gut Ding muß Wyl haben, s. oben, S. 68. Eine
Frau aus Pfullendorf schrieb: «Als aber sie von einem andern Menschen vernom-
men, daß St. Pancratius zu Wyl in dergleichen Fählen große Wunder würckte, habe
sie sich ihme alsbald auch verlobt.» ebenda, S. 73; vgl. auch S. 74, 83. Testimoniale,
in: Pf. A. Rheinau, Rh A.:Ci, Nr. 71, 98.

195 Vgl.; Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 191; Gut Ding muß Wyl haben, s. oben,
S. 64, 66, 75.
Gut Ding muß Wyl haben, s. oben, S. 53: täglich ein Pater noster, drei Ave Maria
und den Glauben. Ebenda, S. 56: täglich fünf Pater noster und fünf Ave Maria, so-
wie jeden Sonntag den Schmerzhaften Rosenkranz.
Ebenda, S. 54.
Wallfahrten nach Rheinau, vgl.: Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr.
57, 71, 88, 100, 148, 258. Wallfahrten nach Muri, vgl.: Baumann, Leontius, a.a.O.,
S- 34 ff-;
Wallfahrten nach Eschenbach, vgl.: Mirakull des heiligen und wundertätigen jung-
freulein und Martyrin Symphorosa, unpag., in: Kl. A. Eschenbach: P 262 pr.
Wallfahrten nach Wil, vgl.: Gut Ding muß Wyl haben, s. oben, S. 36, 37, 58, 39, 63,
68, 72, 76, 80, 84, 83, 90. S. 62: eine Frau gelobt, barfuß zu S. Pancratius zu pilgern.
Vgl.: Nach Muri wird vom Kaplan von Schänis soviel Wachs versprochen wie er
selber wiege; Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 176.

284



Vielfach genügten solche Versprechen bereits zur Heilung. Manchmal voll-
zog sie sich jedoch erst bei oder nach der Berührung des Hilfesuchenden mit
den Gebeinen des erwählten Römischen Märtyrers *°°. Diese Berührung konn-
te direkt durch Auflegen eines Reliquienpartikels und Kuss oder indirekt mit
Hilfe von Gegenständen, die ihrerseits mit Reliquien des betreffenden Kata-
kombenheiligen berührt worden waren, geschehen. Hierzu dienten Schnüre,
Gürtel oder Kränze ferner Wasser oder Wein, in die ein Gebein des

Märtyrers eingetaucht worden war oder ein mit einem Partikel berührtes

Wachs: Gut Ding muß Wyl haben, s. oben, S. 60, 86, 89. Benefactores Tempil S.

Francisci Xaverii, in: St. A. Luzern: SJ 265, S. 35, 54, 71, 100, 185.
Messen: Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 22, 35, 67, 101, 112.

Gut Ding muß Wyl haben, s. oben, S. 58, 67, 76, 83, 92.
Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 57, 71, 100, 148, 223, 320.

Geldopfer: Gut Ding muß Wyl haben, s. oben, S. 75, 77.
Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 57, 71, 154, 247, 258.

Votivgabe (Votivbild oder den geheilten Körperteil in Wachs bzw. Silber): Gedeoni-
sehe Wunder-Fakel, s. oben, S. 14, 42, 55, 79, 105, 150, 215.
Gut Ding muß Wyl haben, s. oben, S. 75, 78.
Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 77, 99.
Liber Historiae Collegij Societatis Jesu Lucernae, in: St. A. Luzern: SJ 25/I.,
S. 361 f., 375.

Oel: Benefactores Templi S. Francisci Xaverii, in: St. A. Luzern: SJ 263, S. 23, 27, 30.
*°° Solche Kontaktnahmen konnten mit Ablässen verbunden sein. So gewährte toties

quoties jede Berührung mit den Gebeinen des Märtyrers Pius im Frauenkloster Mariae
Opferung einen Nachlass der Sündenstrafen von 200 Tagen. Ablassbrief, in: Kl. A.
Mariae Opferung, Zug: M 32. 17 und 18. Die Reliquienpartikel wurden dann eben-
falls gefasst. Solche Zeigreliquiare haben sich etwa in Baden (S. Damianus) erhalten.
Freundl. Mitteilung von Herrn Werner-Konrad Jaggi.
Berühren von kranken Stellen: Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 148, 162

(Medizinalia mit Reliquien segnen, ebenda, S. 157); Gut Ding muß Wyl haben, s.

oben, S. 56, 59, 80; Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 57, 71, 77,
98, 100, 148, 154.
Vgl.: Basiliusgürtel: Testimoniale: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 57, 69, 71, 77,
77b, 87, 98, 100, 120, 148, 154.
Leontiusgürtel: Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 120, 224.
Diese Gürtel waren z. T. aus der Baumwolle hergestellt, in welcher die Reliquien von
Rom her transportiert worden waren; vgl.: Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.:
C 1, Nr. 87, 98.
In Muri wurde am Leontius-Fest die Kapelle mit frischen Blumenkränzen überreich
ausgeschmückt. Nach der Vesper am Oktavrag sind sie mit einer Leontius-Reliquie
berührt und an die Wallfahrer abgegeben worden. Was übrig blieb, hat man im
Verlaufe des Jahres den Pilgern geschenkt. Vgl.: Baumann, Leontius, a.a.O., S. 43.
Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, u. a. S. 21, 49, 73 f., 148, 180, 239. Als Bade-

zusatz, ebenda, S. 172.
Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 57, 71, 77, 98.
Eine Art der Zubereitung von Leontius-Wasser wird wie folgt berichtet: «... er nahm
demnach frisch Brunnen-Wasser, vermischte dasselbige mit dem H. Wey-Wasser, in
welches er sein Rosenkrantz dunckte, den er mit dem Heiligthum Leontij hat be-
rühren lassen». Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 32.
Wein: Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 71, 98.

285



Andachtsbild Selbstverständlich hielt man solche Kontaktreliquien eben-

falls in hohen Ehren.
Nachdem sich die Heilung eingestellt hatte, wurde sie persönlich — oft wäh-
rend der Beichte am Wallfahrtsort — oder brieflich angezeigt. Etwa ver-
sprochene Votivgaben legte man dem Katakombenheiligen auf das Reliquiar.
Später wurden diese bei den Gebeinen eingeschlossen oder an die Wand
gehängt
Da bei den Mirakelaufzeichnungen öfters auch der Wohnort des Hilfesuchen-
den angegeben ist, lässt sich das Einzugsgebiet der Wallfahrt erfassen. Bau-

mann schätzte jenes des hl. Leontius auf zehn Wegstunden Radius um Muri
herum, was ungefähr dem Gebiete der Freien Ämter, der Landgrafschaft Ba-

den, der Stände Zug und Luzern entsprach. Als am weitesten von Muri ent-
fernt sind einzelne Erhörungen aus dem Tirol, aus Vorarlberg, Bayern, Breis-

gau und Elsass erwähnt
Die übrigen Katakombenheiligen-Wallfahrtsorte weisen ein eher bescheidenes

Einzugsgebiet auf: S. Basilius wurde vor allem von den katholischen Bürgern
in Rheinau und der unmittelbaren Nachbarschaft in Lostetten, Jestetten und
Altenburg angerufen. Darüberhinaus finden sich Gebetserhörungen aus jenen
Gegenden, in denen die Mönche des Klosters hauptsächlich beheimatet waren,
also dem Flächendreieck Baden-Konstanz-Zug. Je ein Mirakel wird aus Loth-
ringen, Villingen im Schwarzwald und dem Tirol, als am weitesten von
Rheinau entfernt, gemeldet Der Kult von S. Symphorosa beschränkte sich
nach den Wunderaufzeichnungen vorzüglich auf das Untertanengebiet der
Stadt Luzern. Doch ist auch hier eine Erhörung aus dem Elsass bezeugt *°®.

Einen kaum erwarteten Zudrang erhielt der hl. Eugenius im entlegenen En-
gelberg. Neben vielen Nid- und Obwaldnern fanden auch öfters Luzerner
und Schwyzer den recht unbequemen Weg ins Hochtal. Seltener wurden auch
Erhörungen aus Zug und dem Wallis aufgezeichnet. Einmalig blieb eine Dan-
kesbezeugung an den Engelberger Thaumaturgen aus dem Salzburgerland
Von S. Pancratius wurden Mirakelberichte aus Wil und seiner Umgebung im
Toggenburg, Fürstenland und Thurgau aufgezeichnet. Allein aus dem Städt-
chen Wil sind 15 Erhörungen überliefert, fünf Wunder haben sich in der
Umgebung des Zisterzienserinnenklosters Tänikon auf seine Fürbitte hin zu-

Vgl.: Henggeier, Katakombenheilige, a.a.O., S. 162; Taf. 68, Ab. 7.
Vgl. hierzu: S. Dionysius: Inventar der Hofkirche, in: St. A. Luzern: Trucke 220,
Fach C, Pars 8, Gen 2, Sect 1, Art 2k.
Aufgehängte Votivgaben in der alten Silvanuskapelle in der Jesuitenkirche Luzern,
vgl.: Liber Historiae Collegij Societatis Jesu Lucernae, in: St. A.Luzern: SJ 25/1., S.

341 f., 361.
Vgl. auch Felix-Kapelle in Hergiswald, ferner: Votivgaben St. Prosper, Stans.
Baumann, Leontius, a.a.O., S. 48 f.;
Vgl.: Testimoniale, Immerfließende Gnadenquell, s. S. 273, Anm. 148.

20s Vgl.: Mirakuli, s. S. 273, Anm. 148.
Vgl.: Copia summae miraculorum, s. S. 273, Anm. 148.

286



getragen. Stans und Pfullendorf markieren hier die Ausnahmen als am weite-
sten vom Thaumaturgen entlegene Orte
Bei den übrigen Katakombenheiligen dürfte der Kreis der Hilfesuchenden in
der Regel noch enger gezogen werden. In vielen Fällen scheinen die Anrufen-
den aus dem Ort selber oder seiner nächsten Umgebung zu stammen; aus-

wärtige Erhörungen blieben Ausnahmen
Fassen wir zusammen: Nach den Translationen der Katakombenheiligen bil-
deten sich, vorab im 17. Jahrhundert, daselbst kleinere und manchmal auch

grössere Wallfahrtsorte. Die Römischen Märtyrer wurden dabei in den ver-
schiedensten Anliegen angerufen, ähnlich wie die übrigen Heiligen in ihren
alten und neuen Wallfahrtszentren Eine Spezialisierung auf eine beson-
dere Krankheit konnte zwar vorkommen — S. Synesius in Bremgarten bei-
spielsweise verlegte sich vorwiegend auf Augenleiden — war aber doch eher
selten. Bezeichnenderweise verteilten sich die grösseren Wallfahrtsorte der
Katakombenheiligen derart auf das Gebiet der Eidgenossenschaft, dass fast
alle katholischen Landstriche in das Einzugsgebiet irgend eines besonders
verehrten Römischen Märtyrers zu liegen kamen.
Im 18. Jahrhundert mochten zwar die Pilgerfahrten an die Gräber von hl.
Leibern etwas zurückgehen. Neue Wallfahrtszentren Hessen die älteren in den

Hintergrund treten. Wie etwa die häufige Wahl eines Römer HeiHgen zum
Namenspatron gezeigt hat, bedeutet der Rückgang der Mirakelaufzeichnungen
nicht, dass das Ansehen und die Beliebtheit der Märtyrer schon erloschen ist.
Im Gegenteil, die Vielzahl der in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts ein-
setzenden Zentenarfeierlichkeiten gab dem Kult neue Impulse Die Tat-
sache, dass im gleichen Zeitraum auch die Zahl der neu transferierten Leiber
wieder zunahm, dürfte darum keine zufällige Erscheinung darstellen, sondern
augenfälliger Ausdruck der vorhandenen Begeisterung für diese HeiHgen sein.

Vgl.: Gut Ding muß Wyl haben, s. S. 273, Anm. 148.
Vgl. etwa die Mirakelberichte von S. Justinus, in: Pf. A. Gossau: Mappe S. Justinus.
Die blühende Wallfahrt im 17. und 18. Jahrhundert an den verschiedensten Gnaden-
orten ist bekannt. Allein im Land Nidwaiden hatte es mehr als sechs Wallfahrtsorte.
Vgl.: H.v.Matt, Vergessene Gnadenbilder und Wallfahrtsorte in Nidwaiden, in:
Beiträge zur Geschichte Nidwaldens, Heft 28 (1963), S. 42—73.
Jubeltranslationen im 18. Jahrhundert:
Ort
Fahr
Rheinau
Muri
Sohwyz
Beromünster
Baden
St. Anna, Luzern
Wettingen
Wattwil
Bremgarten
Rapperswil

Märtyrer
Severinus
Basilius
Leontius
Polycarpus
Vitalis
Damianus
Simplicius
Marianus/Getulius
Leander
Synesius
Basilius

Datum
19. Juni 1746
2. / 4. Sept. 1747
2. / 4. Sept. 1747
28. Sept. 1749
29. Sept. 1749

8. Nov. 1750
2./4. Juli 1751
9. Juli 1752

27. Apr. 1753
22. Okt. 1753

5. Mai 1754

287



3. DIE KATAKOMBENEIEILIGEN ALS STREITOBJEKTE

Die Kritik der Mauriner an der römischen Erhebungspraxis von Katakomben-
heiligen hätte eigentlich den Reformierten einige triftige Argumente in die
Hände gespielt, um ihrerseits mit beissendem Spott über die Römischen

Märtyrer herzufallen. Wenigstens was die Schweiz betrifft, so haben sie davon
keinen Gebrauch gemacht. Im grossen und ganzen zog man auch auf prote-
stantischer Seite keinen Unterschied zwischen Gebeinen von Märtyrern und
Reliquien von anderen Heiligen. Ihr Glaubensbekenntnis lehnte den Reli-
quienkult überhaupt ab. Johann Heinrich Heidegger schrieb dazu: «Was die
Papisten mit ihren Reliquien für mehr als Heidnische Abgötterey treiben,
liegt am Tag. Wir thun aber den Gebeinen der Märtyrer also Ehre an,
daß wir denjenigen, dessen Märtyrer und Blutzeugen sie gewesen sind, an-
betten» P. Iso Walser nannte bei seiner Translationspredigt in St. Geor-

gen die gleichen Vorbehalte der Evangelischen. «Was stoßet denn die Her-
ren Reformierte an den Kopf, da wir die HH. Reliquien verehren? Sie wer-
fen uns vor: 1. Die Ehre gehöre Gott allein zu; folglich muß man die Heilig-
thümer nicht verehren. 2. Diese seyen nur todte Gebeiner; folglich nicht Ver-
ehrungswürdig. 3. Ja, solche Verehrung sey ein Aberglauben und Abgötte-
rey» Wie in allen Predigten, sofern Walser auf die Reliquienverehrung

Sursee Irenaeus 20. Okt. 1754
Eschenbach LU Symphorosa 2. Sept. 1755
Neu-St.Johann Theodor 28. Sept. 1755
Rohrdorf Castorius 13. Okt. 1755
Mellingen Hilaria 16. Mai 1756
Lichtensteig Marinus 18. Sept. 1757
Hermetschwil Donatus 9. Okt. 1757
Engelberg Eugenius 10. Aug. 1760
Stans Remigius 12. Okt. 1761

Magdenau Theodora 10. Okt. 1762
St. Clara, Stans Prosper 14. Mai 1775
Menzingen Clemens 28. Juli 1776
Wildhaus Laureatus 27. Apr. 1777
Eschenbach SG Vincentius 6. Juli 1777
Wil Pancratius 31. Aug. 1777
Bürglen Maximus 31. Aug. 1777
Schwyz Nazarius 11. Febr. 1779
Rapperswil Felix 5. Sept. 1780
Wurmsbach Prosper 17. Sept. 1780
Erstfeld Gregor 26. Sept. 1790
Baar Silvanus 13. Aug. 1797
Johann Heinrich Heidegger, Kampfplatz getreuer Blut-Zeugen Jesus Zürich,
1688, S. 166.

p. Iso Walser, Frage: Ob die Catholische Eidgnoßschaft wegen Verehrung der Heil.
Reliquien zu tadeln seye? Beantwortet in einer Streit-Rede an hoher Feyer der

Translation der... St. dementia... bey St. Georgen,.., St. Gallen [1769],
S. 26.

288



bei Martyrerfesten zu sprechen kommt, widerlegt er diese Kritik mit Stellen

aus der Bibel und aus den Schriften der Kirchenväter. Besonders hebt er dabei

hervor, wie sich bereits im Alten Testament die Reliquienverehrung nach-

weisen lasse, die in kontinuierlicher Folge von den ersten Christen bis heute
dokumentiert werden könne Die Katakombenheiligen fügen sich hier naht-
los in die Verteidigung des Reliquienkultes ein. Ein Beispiel aus P. Iso Wal-
sers Predigten mag zeigen, mit welcher Selbstverständlichkeit Römische Mar-

tyrer gleichwertig neben anderen Heiligen aufgezählt wurden: Heute, am
Translationstag der hl. dementia in St. Georgen folge der Fürstabt «den

Beyspiel unseres heiligen Vaters Gallus, welcher in dem ersten Eintritt dieser
Einöde die Heiltumer der seligsten Jungfrau Maria, der heiligen Mart. Mau-
ritius und Desiderius mit sich gebracht und verehrt hat; Er thuet, was unser
Abbt und Bischof Salomon, von dem der heilige Leib St. Constantius Bi-
schofs und Märtyrers nach St. Gallen ist übersetzt worden; er befolget das

Exempel unseres Abbts Ulrichs, durch dessen Bemühung wir den heiligen
Leib der Heil. Jungfrau und Martyrin Fides aus Frankreich empfangen
haben»
Waren die Reliquien der Katakombenheiligen keiner aussergewöhnlichen
Kriük durch die Reformierten ausgesetzt, so wurde doch zuweilen über die
Zeremonien bei den Translationen gespottet. In Rheinau soll bei der Über-

tragung des Basilius-Leibes von reformierter Seite der Ausspruch gefallen
sein: «Die Rheinauer hend aber gefätterlett unnd gedokterlet!» Andere glaub-
ten gar, die Mönche hätten einen Leib aus ihrem Friedhof ausgegraben
Solche ironischen und spöttischen Bemerkungen dürften auch an anderen
Translationen gemacht worden sein, wenngleich in den Relationen und Tage-
buchaufzeichnungen davon kaum etwas überliefert wurde. Immerhin ist eine

P. Iso führt in einer Predigt die häufigsten Bibelstellen an: Die Verehrung der Reli-
quien habe keinen Grund weder im alten weder im neuen Testament; «folglich seye sie
nicht von Gott, sondern wieder Gott. Wer nit blind ist, muß die Nichtigkeit dieses
Einwurfes sehen. Geliebter! wo ist in der Schrifft ein Anzeigen oder Grund, daß man
den Reliquien Schimpf und Unehre anthun könne oder solle? warum hat man dann
dieses ohne Schrifft vorgenohmen? Wo ist es geschrieben? Ich hab schon gemeldet,
das Moyses die Reliquien des Heil. Josephs nicht unter den Heyden gelassen, sondern
mit sich ehrenbietig davon getragen [Ex 13.]; Das Eliseus den Mantel des Elias in
Ehren gehabt und mit selbem Wunder gewürcket [4. Kg 2.] ; das der König Josias die
Gebein des Propheten ohnberührt wissen wolte [4. Kg 23.]; Was heißet dis? Ehr oder
Unehr? Was sagt ihr, Geliebter, zu den Ehrenreichen Begrabnuß des Heil. Stephanus
in der Geschichte der Apostlen [Apg 8.], was zu dem heylsamen Schatten Petri? was
zu den Wunderwürckenden Tücheren Pauli [Apg 5.]?» P. Iso Walser, Feyerliche
Übersetzung des heiligen Leibs St. Theodors..., vorgestellet in einer Streit- und
Sittenrede St. Gallen 1766, S. 25. Zu den weiteren Predigten, s. S. 224. Vgl. auch:
Predigten: De cultu Sanctorum, in: Sti. A. Einsiedeln, Rh A.: R 286, fol. 310—325.
Hier sind auch die entsprechenden Stellen aus den Kirchenvätern zusammengestellt.
P. Iso Walser, Frage: Ob die s. oben, S. 5 f.;
P. Benedikt Oederlin, Diarium Bde. 6 und 10, unpag., in: Sti. A. Einsiedeln, Rh A.:
R 175.6 und R 175.10, unter 2. Sept. 1647.

289



Aussage von P. Columban Brendle bezeichnend genug. Er meinte, dass

viele fremde Leute, Katholiken wie Protestanten an den Translationen des

späten 18. Jahrhunderts nur deshalb teilgenommen hätten, um «das, was sie

etwa daran tadelhaftes gefunden, mit Hohne durchzuziehen» Daneben fin-
den sich auch Hinweise über zustimmende Verwunderung der evangelischen
Zuschauer ^. Im allgemeinen stand die reformierte Bevölkerung doch den
Translationen eher reserviert gegenüber, wie etwa das folgende Beispiel aus
Neu-St. Johann zeigt: «Was zum meisten zu bewundern ware, seynd die Re-

formierte — die aller Orthen her häufen weis zu gelofen, die auch zuvor in
Ängsten gestanden, ja sogar ausgesprengt haben, es sey alles auf sie gemünzt,
man werde sie unvermuthet überrumpeln wollen — so stihl und eingezogen

gewesen, das man gar wohl hat können wahrnehmen, sie können sich selbsten

vor Verwunderung und erstaunung nit genueg fassen» ***. Um einen Anlass
zu Streitigkeiten zu vermeiden, wurde den Bürgern der Stadt St. Gallen die
Teilnahme an der Translation zuweilen verboten Aus dem gleichen Grunde
hat der fürstliche Hofmeister von St. Gallen vor der Translation des Mar-
tyrers Honoratus ein Schreiben an den protestantischen Stand Appenzell ge-
schickt: «Welches wir die Herren darumb nachparlich avisieren wollen, damit
sie uff vernemmung etlichs aufgemanten Volckhs und vermerckhung ein oder
des andern Salve schiessens kein ungleiche mainung old gedanckhen zuo ma-
chen, daß es zuo anderem als anjetzo vermeldt angesehen wäre» "L
Es wäre nun freilich falsch, die Kritik nur auf die protestantische Seite be-
schränken zu wollen. Auch unter den Katholiken gab es Leute, die den Trans-
lationen skeptisch gegenüberstanden. Der oben zitierte Ausspruch von P.
Columban Brendle bezieht sich ja auf Protestanten und Katholiken. Besonders
in aufgeklärten Kreisen scheint man im 18. Jahrhundert beim Kult mit Kata-
kombenheiligen Zurückhaltung gepflegt zu haben. Bezeichnend dafür ist das
Fehlen der Jubelübertragungen von Römischen Märtyrern in den beiden Be-

Zu P. Columban Brendle (1720—1780), vgl.: Henggeier, a.a.O., Bd. 1, S. 393.
[P. Columban Brendle], Einleitung, unpag., zum Sacrarium S. Galli IV., in: Sti. B.
St. Gallen: Codex 1721.
Vgl. etwa Abt Coelestins Notizen über die Jubeltranslation in Lichtensteig: auch die
Reformierten hätten sich «sehr reverential» aufgeführt. Abt Coelestin Gugger von
Staudach, Diarium Bd. 6, in: Sti. A. St. Gallen: B 278, S. 144.
Relation von der Jubelfeier Anno 1755 in Neu-St.Johann, in: De SS. Reliquiis et
Processionibus, in: Sti. B. ST. Gallen: Codex 1723, S. 587 f.;
Anno 1643 verbot der Rat der Stadt St. Gallen seinen Bürgern bei einer Geldstrafe
die Teilnahme an den Feierlichkeiten. Zu Vermeidung eines Tumultes stellte er zusätz-
lieh eine Wache auf. — Ein solches Verbot sprach der Rat wieder im Jahre 1769
für die Translation der hl. dementia in St. Georgen aus. P. Iso Walser nahm in der
Predigt darauf Bezug: Es wäre nicht nötig gewesen, «daß unseren lieben Nachbaren
die Gegenwarth bey dieser hohen Feyer bey dem vorhabenden Triumph der Heil,
dementia so scharf verbotten worden». P. Iso Walser, Frage: Ob..., s. oben, S. 23.
Schreiben vom 27. April 1643; Kopie im Sacrarium S. Galli II., in: Sti. B. St.
Gallen: Codex 1719, S. 399.

290



nediktinerstiften St. Gallen und Einsiedeln Der Kult wurde hier kaum
mehr gefördert, allerdings auch nicht eigentlich beschnitten. Eine ähnliche

Haltung scheinen auch die Chorherren im Hof zu Luzern und die Jesuiten
eingenommen zu haben. Bei den übrigen regulierten Männerorden begann der
Eifer für die Katakombenheiligen wohl erst in den letzten Dezennien des

18. Jahrhunderts zu erlahmen. Auf dem Lande aber, bei Obrigkeit und Volk,
blieben die Märtyrer unvermindert durch beide Jahrhunderte in grossem An-
sehen. Drei Streitfälle um Römische Märtyrer mögen dafür sprechen:
Als im Frühjahr 1676 der Leib S. Valentinus in Alpnach transferiert werden
sollte, da hat Hauptmann Hans Caspar Imfeid über diese Reliquien gespottet
und ihre Echtheit in Frage gestellt. Der Obwaldner Landrat lässt darauf über
die Aussagen Imfeids Kundschaft einziehen. Am 11. Januar 1676 wird dar-
über verhandelt. «Es zeigt sich, daß Hauptmann Hans Caspar Imfeid blas-
femisch geredet. Er solle sich vorm Rat verantworten» "C Mit drakonischer
Strenge wird darauf der Lästerer, der keine Beweise für seine Behauptungen
herbeibringen kann, zu einer Geldstrafe verurteilt. Zusätzlich muss er vor
versammeltem Rat «vor dem Crucifix» in der Ratsstube «niederknüen, den
Boden küssen und hiemit Gott und seine Heiligen um Verzeihung pitten».
Überdies hat er den Anwesenden das Sitzungsgeld zu entrichten "L Die Ve-
hemenz, mit der in Obwalden die Beleidigung gegen den hl. Valentinus durch
den Hauptmann geahndet wurde, liess keine Zweifel aufkommen, wie sehr
der Rat die Aussagen Imfeids missbilligte. Um ihrer Meinung auch gebührend
Ausdruck zu verleihen, schenkten die Ratsherren nachträglich der Pfarrei
Alpnach sämtliche Kosten für das Pulver, das an der Translation verschossen
worden war
In einen anderen Streitfall war der Märtyrer Urbanus in Rickenbach LU ver-
wickelt. Bei der Erneuerung der dortigen Pfarrkirche im Jahre 1740/41 kam
es mit dem Stift Beromünster zu einem grossen Zwist zwischen den Chor-
herren und den Pfarrkindern. Die Rickenbacher wollten nämlich den Leib
S. Urbanus, der bis dahin in einem Sargreliquiar über dem Tabernakel des

Hochaltars ausgestellt war, auf einen Seitenaltar transferieren. Dadurch wäre

Wie schon erwähnt, wurden die Katakombenheiligen in St. Gallen nach dem Neubau
der Stiftskirche nicht mehr auf die Altäre übertragen. Sie blieben in Schachteln
verpackt in der Sakristei aufbewahrt. Vgl.: Sakristeiinventar von 1785, in: De SS.

Reliquiis et Processionibus, in: Sti. B. St. Gallen: Codex 1723, S. 19. — Die Mönche
von Einsiedeln transferierten zwar die Märtyrer nach dem Neubau der Kirche auf
die Altäre, aber ohne dabei eine aussergewöhnliche Festlichkeit zu veranstalten. P.
Michael Schlageter bemerkte kurz: «Den 29. [August] ist der Heilige Lyb S. Vitalis zu
S. Meinrad dortigen Altar transferiert worden mit gewöhnlichen Ceremonien». P.
Michael Schlageter, Diarium Bd. 1, in: Sti. A. Einsiedeln: A HB 18, fol. 43r.
In beiden Abteien wurde aber das Offizium von den Katakombenheiligen durch das

ganze 18. Jahrhundert gefeiert.
Ratsprotokoll, Bd. 17, in: St. A. Obwalden, Sarnen: R. 17, S. 335, vgl. auch S. 253.
Ebenda, S. 360.
Ebenda, S. 354 ff.;

291



der Leib aus dem Besitze des Stiftes, dem die Kirche inkorporiert war, in
alleiniges Eigentum der Pfarrgenossen übergegangen Die Chorherren woll-
ten sich aber den kostbaren Besitz nicht einfach entgleiten lassen. Mit allen
Mitteln wehrten sie sich deshalb gegen einen Standortwechsel des Leibes, ob-

wohl die Reformierten spotteten: «Das ist artlich, daß ein beynhauß über dem

köstlichen brod, wie die catholischen sagen, stehn müösse!» Da sich auch

der Leutpriester für die Übertragung der Reliquien verwandte, verklagten
ihn die Stiftsherren beim Bischof von Konstanz. Später wurde auch die Nun-
tiatur eingeschaltet, aber schliesslich mussten die Chorherren nachgeben. Der
jetzt in Körperform gefasste Leib S. Urbanus wurde auf einen Seitenaltar im
Schiff der Kirche transferiert, womit im Jahre 1742 der Streit ein Ende
fand "1. Die Verbissenheit, mit der beide Seiten um den Besitz des Märtyrers
kämpften, zeigt den hohen Wert, den ihm die Pfarrkinder beimassen, wäh-
rend es den Stiftsherren mehr um die Verteidigung und Bewahrung eines

alten Rechts ging.
Der dritte Streit trug sich wenige Jahre später in Sarmenstorf zu. Allerdings
bildete hier der Katakombenheilige Firmanus eher den Vorwand als den

eigentlichen Hauptgrund, der dann zum sogenannten «Heigele-Handel» führ-
te. Letztlich ging es da um eine Auseinandersetzung zwischen dem neuen
Pfarrer von Sarmenstorf und dem früher von der Pfarrgemeinde als Wald-
bruder in der St. Wendelskapelle angenommenen Jakob Heigele. Ihn wollte
der Pfarrer aus dem Gemeindegebiet vertreiben, da der Lebenswandel des

Einsiedlers nicht immer ganz der Busse geweiht war. Nun hatte Heigele den
Leib S. Firmanus erhalten und wollte ihn in seiner Kapelle ausstellen. Der
Pfarrer, Alois Imfeid "L ein Vetter des damaligen Abtes von Einsiedeln,
hätte den Leib viel lieber in der Pfarrkirche gesehen. Als der Waldbruder
dazu seine Einwilligung nicht geben wollte, fing der Pfarrherr an, die Echt-
heit der Reliquien in Frage zu stellen "3. Im besonderen verbot er es, dem

Bei den inkorporierten Kirchen blieb das Schiff als Gemeinderaum im Besitze der
Pfarrgenossen, für dessen Unterhalt sie auch aufkommen mussten. Der Chor blieb
dagegen Eigentum jenes Trägers, der die Inkorporationsrechte besass.

Testimoniale vom 5. Juli 1741, in: St. A. Luzern: A 1 F9, Schachtel 1005. Vgl. auch:
A 1 F9, Schachtel 1028, Fasz. Rickenbach.
Uber diesen Handel, vgl.: Kapitelsprotokoll, in: Sti. A. Beromünster: Bd. 253,
S-379—514-
Uber Joseph Alois Imfeid (1700—1779), seit 1743 Pfarrer in Sarmenstorf, vgl.: M.
Baur, Geschichte von Sarmenstorf, Einsiedeln 1942, S. 92 f., 112 f.;
Vgl.: P. Michael Schlageter, Diarium Bd. 3, in: Sti. A. Einsiedeln: A HB 20, fol.
73V. Brief des Frauenklosters Zug nach Sarmenstorf vom 12. November 1748; Kopie,
in: Sti. A. Einsiedeln: TR 2 VII.;
Die Vorwürfe konnten umso leichter erhoben werden, als die Fasserinnen sie nicht
voll entkräften konnten. Denn die Schwestern vom Kloster Maria Opferung in Zug
hatten die Gebeine des Märtyrers für das Fassen des Leibes zu Pulver zerstampft.
Die also verkleinerten Reliquien warfen sie in eine Leimsuppe, die sie dann auf das
vorbereitete Holzmodell, das S. Firmanus darstellen sollte, auftrugen. Die Schwestern
erklärten diese Arbeitsmethode damit, «dieweilen gemeiniklich von altherthums wegen

292



Heiligen bei der Illation entgegenzugehen. Als trotzdem etwa 100 Pfarr-
kinder mit einem Rosenkranz-Fähnlein den ungefassten Martyrer-Leib zur
Kapelle begleiteten, «machte er ein Geschrei», als wären jene alle «in dem

grösten Irthumm verfallen». Die Pfarrei spaltete sich darauf in zwei Parteien,
wobei jene, welche gegen den Pfarrer Stellung nahm, ihm nachsagte: «Wann
es umb die Ankunfft deß schilten, schellen, Eichlen und Rosen Königs oder
aber wann es um die Ankunfft gewüsser döchteren von underwalden zu thun
gewesen, würde dem Hr. Pfarrer solche bewüllkommungs arth nit mißfallen
haben» "L Die negative Haltung des Pfarrers wurde durch den Lebenswan-
del des Waldbruders begünstigt. Auch kannte Heigele die kirchlichen Rechts-

gebräuche nicht besonders gut, was der Pfarrer voll auszunützen verstand.
Widerwillig führte dieser zwar die Translation durch, Hess den Leib jedoch
später bei Nacht und Nebel aus der Kapelle rauben, um ihn nochmals re-
kognoszieren zu lassen "s. Den Waldbruder führte man in Ketten nach Kon-
stanz und machte ihm dort den Prozess. Dabei konnte ihm wenig unstatt-
haftes nachgewiesen werden. Der hl. Leib hatte jedoch beim Transport von
Sarmenstorf nach Bremgarten, Konstanz und Luzern so stark gelitten, dass

nur mehr «Agnus Dei» daraus hergestellt werden konnten Die grosse
Teilnahme des Volkes bei der Translation und die darauf einsetzende Wall-
fahrt zu S. Firmanus wie auch die allgemeine Betrübnis über die Wegnahme
des Leibes deuten daraufhin, dass der Katakombenheilige ein grosse Ansehen

genossen hatte. Trotz Verdächtigungen des Pfarrers, der Waldbruder habe

mit den ReHquien geschwindelt, der Heüige «sey nit mehr werdt als ein
gültbrieff, der kein Siggel habe», und zahlreichen Schmähungen über den
Bruder, er sei «ein voll Säuffer, ein Lügner, ein dürge und Heide», Hieb die
Verehrung des hl. Firmanus ja, sie nahm in der Volksgunst eher noch zu.

solche heilthumb sehr zerfallet und bruchlich sind, deswgen wan man solche vor
lange zeit behalten und dauerhaft haben und machen will, ist nothwendig, daß man
die reliquien Pulverisiren muß, wie daß bey dissem Hl. auch geschehen ist». Die
Klosterfrauen bezeugten aber «bey unserem gewüssen», «daß alle hl. Gebeiner und
das hl. Haupt an dem [Holz-]Corpus des hl. Firmanus eingesetzt sind». Brief vom
12. November 1748; Quellenverweis, s. oben.
Brief des Untervogts von Sarmenstorf Johann Jakob Keller an den Abt von Einsie-
dein, Nikolaus Imfeid, vom 25. Oktober 1745, in: Sti. A. Einsiedeln: TR 2 IV.;

«s Der Abt hatte zwar den Leib bereits rechtsgültig rekognosziert; hierzu s. S. 64.
Quellen zu diesem Handel: Libell aussetzung des heil. Leibes S. Firmani Mart. Rom.
endstandenen sogenannten Waldbruder Handel zu Sarmenstorf, Acta annis 174J—
1753, in: Sti. A. Einsiedeln: TR 2. P. Michael Schlageter Diarium Bde. iff., in: Sti.
A. Einsiedeln: A HB 18 ff.; vgl.: Index zum Diarium: A HB 41.
Baur hat den Handel ausführlich beschrieben, doch zu Gunsten des Pfarrers. So
heisst es da: «Mißbilligung zeigte das vielleicht etwas einseitig unterrichtete Ordi-
nariat». Baur, Sarmenstorf, a.a.O., S. 100; das bischöfliche Ordinariat war aber nicht
nur einseitig, sondern grob falsch unterrichtet worden.
Brief des Untervogts Keller an den Abt von Einsiedeln vom 13. November 1748, in:
Sti. A. Einsiedeln: TR 2 XIII.;

293



Sicher aber wäre der «Heigele-Handel» ohne die allgemeine Hochschätzung
der Römischen Märtyrer nicht mit solcher Schärfe ausgetragen worden.
Die Verwurzelung des Katakombenheiligen-Kultes im Volk lässt sich anhand

von Streitfällen in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts nicht mehr wei-
ter verfolgen. Die annähernd 20 Zentenartranslationen in den Landstädten,
Flecken und Dörfern, die Einführung von zehn neuen Römischen Märtyrern
in Pfarrkirchen während dieser Zeit sowie der öftere Gebrauch der Kata-
kombenheiligen als Namenspatrone beweisen indessen, wie wenig die Marty-
rer-Leiber auf dem Lande an Beliebtheit eingebüsst haben. Hier wirkte, was
einst aus echt barockem Empfinden entstanden war, noch über 100 Jahre
nach, bis auch hier das Verständnis dafür zu schwinden begann. Die Wur-
zeln sind freilich bereits am Ende des 18. Jahrhunderts zu suchen, wenn
durch Fortschritt, Entdeckungen und neue Geisteshaltung die barocken Tra-
ditionen auch auf dem Lande nicht mehr voll verstanden wurden. «Erst jetzt,
da mann mehr aufgekläret zu seyn scheinet, fängt man dergleichen altmodi-
sehe Verkleidungen und Aufzüge mit Bedachte wegzulassen an, aus gegrün-
deter Besorgnisse, man möchte dadurch bey der heutig scharpfen Kritik nur
zum Gespötte unnd Gelächter werden, besonders da man es nicht läugnen
kan, daß öfters bey dergleichen umständlichen Verkleidungen zerschiedene
Mißbräuche und Ungereimtheiten unterloffen sind, die unser heiligen Religion
zur Ehre nicht sind, sondern sie nur bei vernünftigen Leuten unrächtlich
machen» Die Translationsfeierlichkeiten wurden einfacher, aber auch
konformer. Daß sich aber aus dieser Erstarrung kein Leben entwickeln konn-
te, bestehende Vitalität gar zusehendes verkümmern musste, liegt auf der
Hand.

V Hierzu s. S. 287, Anm. 212 und im Anhang. Sechs weitere Katakombenheiligen wurden
in Kirchen von Frauenklöstern transferiert.
[P. Columban Brendle], Einleitung, unpag., zum Sacrarium S. Galli IV., in: Sti. B.
St. Gallen: Codex 1721.

294





Tafel 19

Stans, Remigius-Altar. Eine Empire-Arbeit. Früher war der Märtyrer stehend, wie S.

Prosper im Frauenkloster, auf dem Kreuzaltar ausgestellt gewesen. Bei der Versetzung
dieses Altars wurde der Heilige zum «Schläfer» umgewandelt. Dabei musste das ge-
schnitzte Holzmodell arg in Mitleidenschaft gezogen werden. Die heutige Fassung ist aus
den Jahren 1932 und 1933. Bildhauer Hans von Matt entwarf dazu die Silberarbeiten
(Haupt), Kunstmaler Anton Flüeler und Sr. Augustina Flüeler gestalteten die übrige
Kleidung.
Remigius-Altar, um 1804.
Pfarrkirche Stans.
Photo: Weber Stans.


	Die Aufnahme des Kultes durch die Gläubigen

