Zeitschrift: Beitrage zur Geschichte Nidwaldens
Herausgeber: Historischer Verein Nidwalden

Band: 38 (1979)

Artikel: Die Katakombenheiligen und ihre Translationen in der schweizerischen
Quart des Bistums Konstanz

Autor: Achermann, Hansjakob

Kapitel: Die Aufnahme des Kultes durch die Glaubigen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-698274

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-698274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

: IIL.
DIE AUFNAHME DES KULTES DURCH DIE
GLAUBIGEN

1. DIE KATAKOMBENHEILIGEN ALS PATRONE

Bis zu einem weiten Grade darf wohl die Erwihlung eines Heiligen zum
Namenspatron im 17. und 18. Jahrhundert als Ausdruck seiner Beliebtheit
angesehen werden, insbesonders dann, wenn er nicht nur sporadisch als Klo-
ster- oder Taufname auftaucht, sondern eher hiufig oder gar innerhalb einer
Familie in ununterbrochener Folge.

Ein bezeichnendes Beispiel dafiir bietet das Professbuch des Klosters Rheinau.
Am 25. September 1650 nahm Franz Iten den Klosternamen Basilius an. Diese
Profess war die erste nach der Translation des Martyrers Basilius 197, Vor
Iten gab es keinen Kleriker in Rheinau, der diesen Namen trug, etwa in Erin-
nerung an den griechischen Kirchenvater Basilius den Grossen, so dass mit
dem erwihlten Patron nur der Katakombenheilige gemeint sein kann, dessen
Schutzengel der Scholare Franz ja bekanntlich im Basilius-Spiel dargestellt
hatte 198,

Nach dem Hinschied von Abt Basilius Iten nahm sein Nachfolger Gerold
Zurlauben bei der ersten Profess, der er als Prilat vorstand, Franz Anton von
Greuth als Fr. Basilius in die Klostergemeinschaft auf 1%°. Und so wurde der
Name des Katakombenheiligen durch das ganze 18. Jahrhundert nach dem
Ableben des jeweiligen Namenstrigers in der ersten darauffolgenden Profess
wieder vergeben 119, Vergleicht man im gleichen Zeitraum Namen, wie jene
des Ordensvaters Benedikt oder eines Gallus, stellt man fest, dass sie zwar
auch immer wieder auftauchen; zwischen dem Tod eines Namenstrigers und
der Neuverleihung verstrichen jedoch immer mehrere Professen. Beispiels-
weise wurden nach dem Hinschied von P. Benedikt Bessler 1! zuerst die
Namen Basilius, Leontius, Aegidius verteilt, bis Franz Dominik Ledergerber
den hl. Benedikt zum neuen Namenspatron erhielt 12, Einzig der Name des
Monchs Fintan, der bekanntlich als Griinder von Rheinau verehrt wurde, ist
ebenfalls fast ohne Unterbruch immer sofort wieder vergeben worden. Ganz

107 Uber P. Basilius Iten, von 1678 bis 1697 Abt des Klosters Rheinau, s. S. 195, Anm. 303.

198 Hierzu, s. S. 195.

109 P, Basilius von Greuth (1681—1746) war verwandt mit Maria Agnes von Greuth,
Gemahlin des Gardehauptmanns Joh. Rud. Pfyffer. Profess am 2. September 1698.
Uber P. Basilius von Greuth, vgl.: Henggeler, a.2.0., Bd. 2, S. 305 f.;

110 Die Namenstriger hiessen: P. Basilius Germann (1727—1794), Profess: 21. Mirz
1747; vgl.: Henggeler, ebenda, S. 337 ff.; P. Basilius Gyr (1779—1828), Profess: 15.
November 1796; vgl.: Henggeler, ebenda, S. 365 f.;

111 Uber P. Benedikt Bessler (1643—1697), vgl. Henggeler, ebenda, S. 296.

112 Vgl. hierzu: Henggeler, ebenda, S. 305 ff.; beim Namen Gallus lagen sogar elf Pro-
fessen dazwischen: Henggeler, ebenda, S. 303—311.

265



wurde diese Kontinuitit bei der langen Tradition von einigen hundert Jahren
freilich nicht erreicht.

Die Abtei Rheinau stand mit solchem Brauchtum keineswegs allein da. Eine
gleiche Regelmissigkeit ldst sich in Muri, Engelberg, Fischingen oder Wettin-
gen festhalten. Hier waren es die Katakombenheiligen Leontius, Eugenius,
Peregrinus, Demetrius, Marianus und Getulius, die bald nach den Ubertra-
gungsfeiern in den entsprechenden Klostern als Namenspatrone eines jungen
Fraters auftauchten und die spiter in ununterbrochener Folge wieder an
Neueintretende vergeben wurden 3. Allerdings wurde diese Gewohnheit
gegen Ende des 18. Jahrhunderts in den Abteien etwas ldssiger gehandhabt,
indem mehrere Professen nach dem Tod des Namenstrigers vorbeigehen
konnten, bis wieder ein Frater nach einem Romischen Martyrer benannt
wurde. Darin scheint sich moglicherweise der Beginn einer abnehmenden
Verehrung abzuzeichnen. Fischingen, wo einmal {iber 40 Jahre kein Ménch
als P. Peregrinus lebte, bildete in dieser Hinsicht die grosse Ausnahme. In
den anderen Klostern blieben die jeweiligen Namen hochstens zwischen zwei
Jahren in Muri oder Wettingen und acht Jahren in Engelberg unbesetzt.

In St. Gallen/Neu-St.Johann und in Einsiedeln konnen dagegen keine
solchen Traditionen festgestellt werden. Zwar tauchen auch hier bald nach
den Translationen Patres mit den entsprechenden Martyrernamen auf 114,
Doch wird keiner in ununterbrochener Folge vergeben. Dies gilt auch fiir die
spdter transferierten Katakombenheiligen der vorher erwihnten Abteien. So
verstrichen 20 Jahre bis der Name Deodatus in Rheinau wieder einem jungen
Frater verliehen wurde 115,

Vereinzelt kamen in Klostern auch fremde Katakombenheilige bei der Na-
mensgebung zu Ehren. In Wettingen hiessen mit einiger Regelmissigkeit
Konversbriider Leontius 116, In der Abtei Rheinau fehlte der Name des
Murenser Wundertiters natiirlich auch nicht. P. Leontius Kienberger legte
sogar zusammen mit P. Basilius von Greuth am 2. September 1698 die Geliib-
de ab, also am Festtag der beiden Martyrer 117,

In einigen Fillen haben die Fratres die Namen der Katakombenheiligen aus

113 Vgl. hierzu fiir: Muri: Kiem, Muri, a.a.0., Bd. 2, S. 495—s00.

Engelberg: Album Engelbergense, a.a.0., S. 115, 118, 127, 137.

Fischingen: Henggeler, a.a.0., Bd. 2, S. 447 f., 485, 487, 492 f., 499. In diesem Klo-

ster wurde der Name zuerst einem Konversen gegeben: Br. Peregrinus Muos (f 1676),

erst darnach erhielten ihn zukiinftige Kleriker.

Wettingen: Willi, Album Wettingense, a.2.0., S. 80, 82 f., 91, 110, 114, 119 f., 126.

In St. Gallen sind es die Katakombenheiligen: Honoratus, Antoninus und Hiacynthus.

Bacchus erscheint nur als Name fiir einen Konversbruder. Vgl.: Henggeler, a.a.0.,

Bd. 1, Register der Klosternamen, S. 450—455.

In Einsiedeln lisst sich mit Sicherheit nur Dionysius als Martyrernamen nachweisen.

Vgl.: Henggeler, a.a.0., Bd. 3, Register der Klosternamen, S. 647—654.

115 Henggeler, a.2.0., Bd. 2, S. 301, 324 ff., 364 f.;

116 Willi, Album Wettingense, 2.2.0., S. 116, 120 f., 131; in den Jahren zwischen 1731—
1816.

117 Henggeler, a.2.0., Bd. 2, S. 305 ff.;

114

266



ihrem Heimatort erhalten: Etwa P. Peregrinus Schwager aus Fischingen, der
in Einsiedeln ins Kloster eintrat, P. Prosper Helbling von Rapperswil in der
Zisterze Wettingen oder Br. Irenaeus Achermann aus Sursee in Muri 118,

Bei den Kapuzinern, die nicht an ein Kloster gebunden sind, war es besonders
beliebt, als Klostermann jenen des heimatlichen Martyrers zu wihlen. Johann
Trinkler aus Menzingen liess sich 1677 den Namen Clemens geben, nachdem
ein Jahr zuvor S. Clemens in sein Heimatort iiberfiihrt worden war. Bernhard
Schicker von Baar nannte sich als erster gleich dem dortigen S. Silvanus 9.
Ihrem Vorbild folgten weitere Kapuziner 12°.

Die weiblichen Katakombenheiligen hatten in den Minnerkldstern natur-
gemiss keine Namenstriger gefunden. Anders war dies in den Frauenorden.
Hier wurden auch minnliche Martyrer nach der Umformung ihres Namens
auf -a zu Patronen fiir die Klosterfrauen 12!, Die bei den Minnerorden ge-
machten Feststellungen lassen sich im iibrigen auch auf die Frauenkloster
iibertragen. Bald nach der Translation des ersten Martyrers wurde sein Name
einer Geliibde ablegenden Chorfrau oder Schwester beigegeben. In der folgen-
den Zeit blieb er im Kloster heimisch.

Im Kapuzinerinnenkloster St. Anna in Luzern trug Schwester Simplicia Hart-
mann als erste den Namen des neueingefithrten Katakombenheiligen 122, Chor-
frau Maria Prospera Schmid war in der Zisterzienserinnenabtei Wurmsbach die
erste, die nach dem dortigen Martyrer genannt wurde 123, Wenn spiter noch
andere Romer Heilige in ein Frauenkloster {ibertragen wurden, blieben diese
bei der Namensgebung unberiicksichtigt 124,

Namenspatrone vergab man aber nicht nur bei Professen, vielmehr und in
erster Linie bei der Taufe 125, Gerade hier konnte es sich offen zeigen, ob die

118 Vgl. hierzu: Henggeler, 2.a.0., Bd. 3, S. 390; Willi, Album Wettingense, a.a.0., S.
115 (S. Prosper war ins Frauenkloster Wurmsbach iibertragen worden unter grosser
Beteiligung aus der Stadt Rapperswil); Kiem, Muri, a.a.0., Bd. 2, S. 499.

P. Klemens Trinkler (1656—1717), vgl.: Iten, Tugium Sacrum, a.a.0., Bd. 2, S. 129;

P. Silvan Schicker (1694—1750), vgl.: ebenda S. 127.

Vgl.: Professbuch der Schweizerischen Kapuzinerprovinz, in: Kl. Wesemlin, Provinz-

archiv: t. 150.

Dieser Usus war natiirlich nicht neu und nicht nur auf die Katakombenheiligen be-

schrinkt. Die Klosterfrauen hatten ihn schon frither gepflegt und nun auf die Mar-

tyrer iibertragen.

Schwester Simplicia Hartmann (1 1691), vgl.: Chronik von dem Ursprung und Er-

bauwung St. Anna Gottshaufl Ihme Steinbruch zuo Lucern, in: KIl. A. St. Anna,

Gerlisberg: o. Sign., S. 635; hier auch die anderen Namenstriagerinnen.

Frau Maria Prospera Schmied (1655—1716), vgl.: M. A. Marschall, Blitter aus der

Geschichte des Cisterzienserinnenklosters Wurmsbach, Rapperswil 1928. Weitere

Chorfrauen dieses Namens, ebenda, S. 129 f.; ferner: Das Gotteshaus zu U.L. Frau

und St. Katharina in Obereschenbach, a.a.O., Professliste.

124 Vel. etwa die Liste der Professen im Frauenkloster St. Anna, Luzern: Quellenver-
weis s. oben, S. 638 ff.;

125 Erstmals wurde in der Schweiz wahrscheinlich in Rheinau ein Kind auf den Namen
eines Katakombenheiligen getauft, am 1. September 1647. Vgl.: P. Benedikt Oeder-
lin, Diarium Bd. 10, unpag., in: Sti. A. Rheinau, Rh A.: R 175.10: zum 1. September
1647.

119
120

121

122

267



Katakombenheiligen auch beim Laienstand Anklang gefunden hatten, indem
sie in den traditionsbewussten Katalog der zu vergebenden Namen einer
Familie aufgenommen wurden. Die folgenden Ausfithrungen sind belsplelhaft
herausgegriffen, diirften aber allgemein Giiltigkeit haben.

Im Jahre 1650 erhielt Ettiswil den Leib S. Maximinus 126, Am 1. Marz 1651
finden wir den Namen des Martyrers im Taufbuch der Pfarrei verzeichnet:
«Maximus Wiiost, des Batt und der Elisabeth Brun» 127. Anno 1652 erhielten
drei weitere Tiuflinge den Katakombenheiligen als Patron. Auch in den
folgenden Jahren und Jahrzehnten taucht sein Name ofters und mit Beharr-
lichkeit in den Pfarrbiichern auf; er war also ziemlich verbreitet 128, — In
Wattwil taufte der Pfarrer am Translationstag des Martyrers Leander zwei
Kinder auf dessen Namen. Ein Auszug aus dem Taufregister dieser Pfarrei
nennt in der Zeit zwischen 1654 und 1700 23 Tiuflinge, welche den Kata-
kombenheiligen des Frauenklosters Maria Angelorum bei Wattwil zum ersten
Namenspatron hatten, wihrend weitere fiinf ihn als Sekundirpatron vetrehr-
ten 129, — Uber die ziemlich grosse Verbreitung der Namen Remigius, «Mei-
gi» oder Clemens, «Minz» in Stans und Buochs geben die Nidwaldner
Stammbiicher Auskunft 13%; ebenso wie etwa S. Julian in Sarnen fanden
diese Katakombenheiligen bis in die jiingste Zeit ihre Namenstrager.

Die Verehrung der Romischen Martyrer beschrinkte sich indessen - nicht
bloss auf den Ort, an dem der Leib ruhte; sein Name konnte auch in der
niheren, seltener in der weiteren Umgebung als Taufname auftreten. Gerade
diese Verbreitung diirfte als Gradmesser der Verehrung angesehen werden.
Um zu schliissigen Aussagen zu gelangen, wire freilich eine Untersuchung
aller Pfarrbiicher notwendig, was im Zusammenhang mit dieser Arbeit zu
weit gefiihrt hitte. Es sei hier immerhin auf den Namen des Murenser
Leontius, «Leonz», «Leonti» hingewiesen, der sehr weit verbreitet war und

126 Ettiswil erhielt den Leib wohl durch Vermittlung von Jakob Meyer aus Luzern, der
seit dem 21. Mirz 1648 daselbst Pfarrer war. Er starb auch hier am 14. April .1658.
Vgl. hierzu: Seelsorger in Ettiswil, in: Pf. A. Ettiswil: B 30.1.

Vgl.: Taufbuch 1650—1714, unpag., in: Pf. A. Ettiswil: B 2.2.

128 Vgl. auch: Taufbuch 1714—1785, in: Pf. A. Ettiswil: B 2.3.

129 Vgl.: Loses Blatt in der Klosterchronik, in: KI. A. Maria Angelorum, bei Wattwﬂ
o. Sign.; in Warttwil waren die Katholiken in der Minderheit, weshalb die Zahl als
recht hoch bezeichnet werden darf.

130 Kleines Stammenbiichlein von Joh. Melch. Leuw, erg. von Pfarrer Nikolaus Rot; Joh.
Laurenz Biinti, Stammbiicher, 3 Bde.; David Zelger, Stammbiicher, 13 Bde.; alle in:
St. A. Nidwalden, Stans: o. Sign.; zu weiteren Hinweisen, vgl.: F. Niederberger,
sso Jahre Odermatt in einem Abstammungsnachweis, in: Beitrige zur Geschichte
Nidwalden, Heft 20 (1952), S. 22 ff., 31.

Selbst in Einsiedeln finden wir d1e Katakombenheiligen als Taufpatrone. Besonders

verbreitet bis in die Neuzeit war der Name Bemba. In Schwyz hiessen die Kinder Na-
zarius, in Engelberg Eugen.

127

268



erwiesenermassen auch grosse Verehrung genoss 3!, Ein in letzter Zeit
erschienenes Werk — Albert Iten, Tugium Sacrum — erlaubt, noch einige
weitere Aussagen zu machen 132, Hierzu ist jedoch vorauszuschicken, dass
Iten nur einen Teil aller T#uflinge des Standes Zug behandelt, nimlich jene
Personen, die spiter den geistlichen Stand ergriffen haben. Die Zahlen wiren
demnach noch zu vervielfachen. Im 17. und 18. Jahrhundert trugen allein 31
Kleriker Leontius als Taufnamen. Davon verehrten ihn neun als ersten Patron,
wihrend 22 den Martyrer als zweiten oder dritten Namen fiihrten. Alle Ge-
meinden, die vollberechtigt an den Regierungsgeschiften beteiligt waren,
hatten in ihren Grenzen einen oder mehrere Namenstriger. Das gleiche gilt
fiir den Katakombenheiligen Clemens in Menzingen '33. Hier verbesserte sich
das Verhiltnis von Erst- und Zweitnamen im Vergleich zu Leontius gar zu
Gunsten des ersteren, indem zwolf von 27 Tduflingen S. Clemens als Haupt-
patron erhielten. Weitaus der grosste Teil dieser Namenstriger, nimlich 21,
waren in Menzingen selber geboren. Die restlichen verteilten sich auf die vier
iibrigen Gemeinden 3¢, — 19 Kleriker des Zugerlandes hatten in der Taufe
den Namen des Martyrers von Baar erhalten, wovon zehn als Zweit- oder
Drittnamen. Besonders beliebt war dabei die Verbindung von Joseph Silvan,
die sich neun Mal belegen ldsst. Wie schon in Menzingen stammten auch hier
die meisten Tiuflinge aus dem Translationsort selbst. Doch war der Na-
me Silvan auch in den anderen Pfarreien gebriuchlich. — Der Katakomben-
heilige Bonifatius war dagegen mit seinem Namen nur in Neuheim und Men-
zingen vertreten, wihrend Itens Werk jenen des hl. Pius aus dem Frauen-
kloster Mariae Opferung tiberhaupt nur fiir die Stadt Zug nachweist 135,

Die zeitliche Aufteilung der gespendeten Taufen bringt eine bemerkenswerte
Konstanz der immer wieder neu vergebenen Martyrernamen zum Vorschein.
Von den 31 Personen, die den Namen Leontius trugen, erhielten ihn zwolf
im 17. und noch acht in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts. Von den
beiden beliebtesten Zuger Katakombenheiligen wurde der Name Clemens in
der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts sieben, Silvanus sogar 13 Mal ge-
wihlt. Eine Untersuchung jener Tiuflinge, die einen Katakombenheiligen als

131 E. Baumann, Die Wallfahrt zum Katakombenheiligen Leontius in Muri, in: Ver-
offentlichungen des Oesterr. Museums fiir Volkskunde, Bd s (1954), S. 25—s51.

132 Teen, Tugxum Sacrum, a.2.0., Bde. 1 und 2.

133 Clemens ist zwar im 17. und 18. Jahrhundert auch Papstname. Auffillig ist jedoch,
dass vor 1676 dieser Name itiberhaupt nicht im Kt. Zug auftaucht, obwohl schon
seit 1667 ein Clemens als Papst regiert. Hingegen wird kurz nach der Translation
ein Clemens Ziircher in Menzingen getauft. Iten, Tugium Sacrum, a.a.0., Bd. 1,
S. 465.

134 Zwei auf die benachbarte Pfarrei Neuheim, zwei auf die Stadt Zug, je einer auf
Baar und Aegeri.

135 Bonifatius als Namenspatron hatten fiinf, Pius nur zwei Kleriker. Die beiden Kata-
kombenheiligen Theodor und Benignus von Unter- und Oberigeri fanden unter der
Priesterschaft entweder iiberhaupt keine Namenstriger, oder ihr Name liess sich nicht
als Martyrername identifizieren, ebensowenig S. Christina von Zug.

269



Hauptpatron erhalten hattten, ergibt fiir den gleichen Zeitabschnitt je zwei
Mal die Namen Leontius und Clemens, fiinf Mal den Namen Silvanus.

Die aufgezeigte Verwendung der Katakombenheiligen als Namenspatrone be-
weist einmal mehr, dass die Romischen Martyrer beim Volke in hohem An-
sehen standen. Die Bemiihungen der Priesterschaft, den Kult zu verbreiten,
hatten offenbar Erfolg. Vor allem die Verehrung jener Katakombenheiligen,
die schon im 17. Jahrhundert in die Eidgenossenschaft transferiert worden
waren, blieb selten nur auf den Ubertragungsort beschrinkt. Im Gegensatz
zu den Klostern und Stiften scheint das Ansehen der Martyrer beim Volk
auch gegen Ende des 18. Sidkulums noch gar nichts an Ausstrahlungskraft ein-
gebiisst zu haben 136, was deshalb zu betonen ist, weil die noch zu behandeln-
den Mirakelaufzeichnungen hochst selten tiber die erste Hilfte des 18. Jahrhun-
derts hinaus anzutreffen sind. Dieser Umstand konnte zur Annahme verleiten,
dass die Verehrung der Romer Heiligen zu diesem Zeitpunkt bei den Laien
immer mehr in Vergessenheit geraten sei.

Ausser als Namenspatrone wurden die Martyrer auch zu Bruderschaftsheiligen
angenommen. Ich kann mich da freilich kurz fassen, weil schon Henggeler
dariiber gearbeitet hat '3, Oft wurden die Confraternititen zu Ehren eines
Katakombenheiligen neu gegriindet, manchmal erweiterte man eine bereits
bestehende, wie es in der Pfarrkirche Beromiinster geschah mit der Lukas-
Franz Xaver-Clementia Bruderschaft 138,

Ein Hauptziel dieser Confraternititen bestand darin, dem Kult des entspre-
chenden Martyrers eine grossere Ausstrahlung zu verleihen, besonders an sei-
nem jihrlichen Feste. Darum sollten die Mitglieder nach Mdoglichkeit an die-
sem Tag in der Kirche des Heiligen erscheinen und am Gottesdienst teilneh-
men. Unter den iiblichen Bedingungen — Beichte, Kommunion und Gebet
fiir die Ausbreitung des Glaubens — konnten sie dabei einen vollkommenen

136 Diese Annahme wird auch durch die Tatsache erhirtet, dass zwischen 1800 und
1900 noch iiber so Translationen von Katakombenheiligen in Landpfarreien statt-
fanden. Meines Wissens trug sich die letzte Translation eines Martyrers direkt von
Rom in die Schweiz am 29. Juni 1896 in Ennetbiirgen zu. Landammann Dr. Jakob
Wyrsch iiberbrachte dem neuen «Schutzpatron» Justinus die Griisse der Landes-
regierung! Nidw. Volksblatt, Nr. 27, 30. Jg. (4. Juli 1896). Uber die Fassung heisst
es spiter in der gleichen Zeitung: Sie «zeigt einen wunderschonen Knaben mit un-
schuldig himmlischem Blicke. Eine Wunde am Hals weisst auf sein Martyrium hin.»
Nidw. Volksblatt, Nr. 41, 30. Jg. (10. Okt. 1896). Diese Verletzung war nur vor-
getduscht, da die Darstellung der eigentlichen «Wunde» am Kopfe der Fassung ab-
triglich gewesen wire. Der Einsender erliutert: «Oben auf dem Haupt — etwas
links — ist eine scharfkantige Offnung, wie von einem Dolche beigebracht, sichtbar.
Dies legt die Vermutung nahe, dafl der hl. Knabe durch eine Kopfwunde gemartert
und getdtet worden sei.»

137 R. Henggeler, Die kirchlichen Bruderschaften und Ziinfte der Innerschweiz, Ein-
siedeln [1955], besonders S. 119—124.

138 Im Gebiete des st. gallischen Offizialats sind iiberhaupt keine Bruderschaften zu
Ehren eines Romer Heiligen eingefiihrt worden. Vgl. hieriiber: Duft, Glaubensfiir-
sorge, a.2.0., S. 186 ff.;

270



Ablass gewinnen. Schon allein aus diesem Grunde mussten auswirtige Beicht-
viter herangezogen werden, die durch ihre Anwesenheit auch wieder zum
Glanz der liturgischen Feierlichkeiten beitrugen 3.

Neben der Vergrosserung der Ehre des Katakombenheiligen und der Ver-
tiefung in die Geheimnisse des katholischen Glaubens — jedes Mitglied hatte
tiglich bestimmte Glaubensiibungen zu verrichten — konnte die Bruderschaft
auch noch andere Ziele verfolgen, wie etwa die besondere Andacht zum Al-
tarssakrament 4%, Die «St. Justi-Briieder» von Ingenbohl mussten beispiels-
weise, wenn immer moglich, den Priester bei Versehgingen zu den Mitgliedern
begleiten; ebenso hatten sie an den Beerdigungen teilzunehmen. Wer daran
verhindert war, sollte wenigstens fiir das Seelenheil des Verstorbenen 15
Pater noster verrichten. Selbstverstindlich wurde fiir jedes Mitglied bei sei-
nem Ableben ein Requiem auf dem Bruderschaftsaltar gehalten, wofiir dem
Erwihnten neben anderen Gnaden ein vollkommener Ablass zufloss 141, Am
Justus-Festtag vor dem Amt wurde zudem fiir alle Mitglieder eine «Seelmesse»
gesungen.

Durch ihre besonderen Abldsse und Privilegien erhielten die Bruderschaften
regen Zulauf 142, So sah sich etwa der Nidwaldner Landrat gezwungen den
«Numerus clausus» der Clementiner-Bruderschaft in Buochs zu erhdhen, nach-
dem ihr Papst Benedikt XIV. Lambertini im Jahre 1747 verschiedene Ab-
lisse verliechen hatte. Wie sehr die Mitgliedschaft begehrt war, zeigt die Auf-
lage des Rates, zu «RSmer Briiedern» ebensoviele Stanser wie Buochser als
Bruderschafter aufzunehmen 143.

139 Vgl. etwa die Satzungen der St. Justus-Bruderschaft, in: Bruderschaft Buch S. Justi
defl uniiberwindlichen Helden, in: Pf. A. Ingenbohl: o. Sign., S. 11 ff.;

140 Alpnach: Stund Biichel oder Zedel der Bruderschaft ... des hochwiirdigsten, ...,
Sakraments ..., Zug 1721. Der Katakombenheilige Valentinus ist Patron der Bru-
derschaft. Buochs: Clementiner-Bruderschaft; Bruderschaftsbuch, unpag., in: Bru-
derschafts-A.: o. Sign.; noch heute begleiten acht Mitglieder das Sanctissimum beim
Fronleichnamsumgang. Frither waren sie bei allen theophorischen Prozessionen Leuch-
tentriger.

141 Altarprivilegien von Papst Innocens XII. Pignatelli vom 26. Mai 1696 fiir den
S. Justus-Altar, in: Bruderschaft Buch S. Justi def8 uniiberwindlichen Helden, in:
Pf. A. Ingenbohl: o. Sign., S. 16 f.;

142 Die St. Justus-Bruderschaft hatte folgende Ablisse erhalten:

Vollkommene Ablisse: 1. Bei der Aufnahme in die Bruderschaft.
2. In der Sterbestunde.
3. Am Fest S. Justus, bei Teilnahme an den Gottesdiensten.

Partikular-Ablisse: An vier Tagen beim Besuch der Bruderschaftskirche: am
Schutzengelfest (1. So im Juli), 1. Advent, Weihnachts-Heilig-
tag, 1. Fastensonntag: je ein Ablass von 7 Jahren und 7
Quadragenen. Bei jedem Besuch der Bruderschaftskirche und
Verrichtung der {iblichen Gebete, sowie bei jedem Werk der
christlichen Barmherzigkeit einen Ablass der Siindenstrafen
von 6o Tagen.

Hierzu vgl.: Bruderschaft Buch, S. 7—1o0.

143 Vel.: L.R.P. VI, zum 29. Okt. 1731, in: St. A. Nidwalden, Stans, S. 388; L.R.P.
VIIL., zum 31. Mai 1747, in: St. A. Nidwalden, Stans, S. 256.

271



Durch die Bruderschaftszugehorigkeit auswirtiger Personen wurde der Kult
des Martyrers einmal mehr iiber die Grenzen des Ortes hinaus getragen. An-
gehorige der Bruderschaft gaben dabei ihren Kindern nicht selten den Namen
des Katakombenheiligen, wie dies etwa aus dem Mitgliederverzeichnis der
«Remigianer» hervorgeht. Einzelne Sippen versprachen sich von der Zuge-
horigkeit zur Confraternitit — ob aus geistlichen Gnaden oder weltlichem
Ansehen sei dahingestellt — soviel, dass sie die Mitgliedschaft in der Familie
zu halten versuchten 144,

Schliesslich wurden die Romischen Martyrer auch zu Dorf-, Stadt- oder gar
Landespatronen angenommen. Vor allem die Leiber, die im 17. Jahrhundert
als erste Romer Heilige in die Gotteshiuser eingetragen wurden, erhielten
solche Ehrbezeichnungen. So wurde S. Anselmus als Schutzherr der Graf-
schaft Uznach, S. Theodor als jener des Toggenburgs gefeiert, S.Eugenius
zum Patron des Klosters und der Talschaft Engelberg, S. Remigius gar zum
«Lants-Patron» von Nidwalden genommen. Die Stidte in den Freien Amtern,
der Grafschaft Baden und in den st. gallischen Stiftslanden erhoben ihre Mar-
tyrer zu Schutzherren. Diesem Beispiel folgten spiter auch einzelne Pfarreien
fiir ihr Dorf 145, ‘
Solche Patronatschaften machten die Katakombenheiligen nicht nur allen Leu-
ten bekannt, sondern sie hielten auch die Verehrung wach. Dariiber hinaus
zeigen sie, wie die Martyrer auch in diesem Punkte den tibrigen Heiligen
gleichgestellt wurden.

2. DIE KATAKOMBENHEILIGEN ALS WUNDERTATER

Neben den Translationsfeierlichkeiten hat wohl nichts den Kult der Romi-
schen Martyrer so stark gefordert, wie ihre Wundertitigkeit. Fast alle Kata-
kombenheiligen des 17. Jahrhunderts wurden in verschiedensten Noten er-
folgreich als Fiirbitter angerufen. Dass aber auch jene, die erst im 18. Siku-
lum tibertragen worden waren, Mirakel witken konnten, bezeugen die Votiv-
gaben im Schrein von S. Julianus in der Pfarrkirche Sarnen oder Aussagen, die
P. Iso Walser in seinen Predigten zu Martyrerfesten machte 146,

Unter den Thaumaturgen war der hl. Leontius von Muri mit Abstand der
berithmteste. Zu ihm entwickelte sich rasch eine blithende Wallfahrt, die auch

14 Vgl. etwa das Mitgliederverzeichnis, in: Niederberger, Remigius, 2.2.0., S. 40—
116.

145 In der barocken Epoche war die Annahme besonders der in jiingster Zeit heilig-
gesprochenen Personen zu neuen Patronen keine Seltenheit; vgl.: Franz Xaver,
Johann von Pomuk, usw.;

146 Zu den Predigten von P. Iso Walser, s. S. 224, Anm. 424.

272



im.18. Jahrhundert fortbestand 147, Neben dem Murenser Katakombenheiligen
wiren an wichtigen Wundertitern noch S. Basilius in Rheinau, S. Symphorosa
in Eschenbach LU, S. Castorius in Rohrdorf, S. Eugenius in Engelberg und
S. Pankratius in Wil zu nennen 48, Von den {ibrigen Martyrern sind ent-
weder nur Wunder iiber einen kleinen Zeitabschnitt oder i{iberhaupt nur ein-
zelne Erhorungen {iberliefert 149. Manchmal hat sich gar nur eine summarische
Aufzihlung, wie etwa fiir S. Nazarius in Schwyz 15, oder ein blosser Hinweis
erhalten.

Von den iiberlieferten Mirakeln konnen hier selbstverstindlich nicht alle auf-
gezihlt und lokalisiert werden. Nach dem Nennen einiger Wunder, die im
Zusammenhang mit der Translation selber standen, gebe ich einen Uberblick
iiber die Moglichkeiten der Erhérungen, von denen ich dann noch einige niher
beschreibe.

Zu den ersten Wundertaten eines Katakombenheiligen gehorte vielfach
das schone Wetter, das wider Erwarten am Ubertragungsfest die Teilnehmer
erfreute. Schon bei der Illation des hl. Basilius in Rheinau war das ganze
Kloster iiber den strahlenden Sonnenschein erstaunt, umso mehr als vorher
eine lingere Regenperiode das «Emden» verunmdoglicht hatte. Deshalb soll
eine Bauerin, als sie das erste Mal vom hl. Leib reden hérte, den Ausspruch

147 Uber die Wallfahrt zu S. Leontius gibt der fundierte Aufsatz von Ernst Baumann
Auskunft. Hier finden sich auch die Angaben iiber die Aufzeichnungen von Wunder-
“taten des Martyrers.
148 Hauptsichliche Aufzeichnungen von Wundern:
des S. Basilius: Testimoniales, in Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 57, 68, 69,
71, 77, 77b, 87, 88, 98, 99, 100, 101, 127, 148, 154, 178, 192,
223, 236, 247, 258, 262b, 320. Immerfliessende Gnadenquell,
welche aus deren H. Gebeinen des S. Fintani, Basili, Deodati
und Theodorae ... hervorgestellet ... 1745, in: Pf. A. Rhein-
au, Rh A.: IV,, 3.00 und 3.01.

der S. Symphorosa: Mirakull des heiligen und wundertitigen jungfreulein und
. Martyrin Symphorosa, in: Kl. A. Eschenbach: P 262 pr.
des S. Castorius: Egloff, Castorius, a.2.0., S. 93—98.
des S. Eugenius: Copia Summae miraculorum Sti. Eugenii, in Sti. A. Engel-
: berg: Cista: Kloster Reliquien, Ablisse, 1621—r19. Jh.;
des S. Pancratius: Gut Ding mufl Wyl haben, das ist griindtliche Relation welche
gestalten die Reliquien des ... Martyrers Pancratii ... zu

Wyl ... empfangen worden, St. Gallen 1678, S. j1—92.
149 Als Beispiele seien erwihnt: S. Honoratus in St. Gallen: Beschreibung verschidlicher
Miracul ... sonderlich auf Fiirpitt ... S. Honorati zuogetragen, in: Sti. A. St. Gallen:
B 314, S. 592—639. — S. Leander: Klosterchronik, in: KIl. A. Maria Angelorum, bei
Wattwil: o. Sign., S. 95 ff.; — S. Silvanus, Jesuiten, Luzern: Liber historiae Collegij
Societatis Jesu Lucernae, Bde. 1 und 2, in: St. A.Luzern: SJ 25/L., S. 257, 341f.,
361, 375; SJ 25/1L, S. 31, 38; vgl.: Liber Benefactores Templi S. Francisci Xaverii,
in: St. A. Luzern: SJ 265. — SS. Theodora und Deodatus in Rheinau: Quellenver-
weis, s. oben. — S. Justinus in Gossau: Testimoniales, in: Pf. A. Gossau: Mappe:
S. Justinus.
150 Thomas Fassbind, Das christliche Schwitz, in: Pf. A. Schwyz: o. Sign., S. 236 f.;

273



getan haben: «Wenn es bei der Ubertragung nicht regnet, so will ich diesen
Basilius gern fiir einen Heiligen halten». Tatsichlich konnte dann auch am
Illationstag die Ernte eingebracht werden, was, wie P. Benedikt Oederlin
vermerkt, selbst der gelehrte Pfarrer von Jestetten, Dr. Ulrich Rieger, fiir
ein Wunderzeichen gehalten habe 151,

Regengiisse fielen auch vor den Translationen in St. Gallen, Muri, Rheinau
und Einsiedeln, so dass «manchem dz Hertz noch geschlotteret» 152, Wunder-
barerweise — ein Verdienst, das man allgemein den Katakombenheiligen
zuschrieb — schien aber an den Festtagen die Sonne. «Allhier ware lieblich
anzusehen, was gestalten der lachende Himmel seinen blutroten Aufzug ab,
hingegen das Hell-blaue Freudenkleid angezogen und durch seinen in aller
Welt Durchlauchtigsten General Ambassador und grof8ten Planeten (die Sonn)
ein sattsames Freuden complement erstattet» 153, Dieser Wundertopos findet
sich immer wieder bis tief ins 18. Jahrhundert. Noch am Vorabend der Ju-
beltranslation in Wettingen war der ganze Konvent «in Sorgen, ob man
Morgens, wegen eingefallenen und fast die Nacht ausdaurenden Regen-Wet-
ters, die Solemnitit werde halten konnen». Doch, obwohl der Himmel noch
finster verhangen war, haben die Monche um zwei Uhr morgens die Feier-
lichkeiten mit dem Singen der Mette weitergefiihrt; tatsichlich heiterte sich
das Wetter zu aller Verwunderung immer mehr auf. Ahnliche Aussagen sind
auch von der Zentenarfeier in Neu-St.Johann tiberliefert 154,

Nun strahlte zwar die Sonne an den Translationen hiufig, aber nicht immer.
Doch auch eine Wolkendecke rechneten die Teilnehmer den Martyrern als
Verdienst zu. P. Joseph Dietrich schrieb beispielsweise von einem solchen
Fall: «Under disen allen ['55] ware das Wetter mit Jedermanns verwunderung
gar gut; unnd wollte mann dis schier fiir ein Wunderwerkh halten. Dann
nach dennen vorgehenden Tag ein sehr warmer Sonnenblicken durchaus ge-
wesen, ist disem in der Nacht dergestalten abgeinderet worden, da nit allein
der Himmel mit Wolken gantz bedekt gewesen, und auch der Fohn sehr
stark angefangen zu blasen, welcher aufl langer Ehrfahrenheit auf das gute
Wetter starke Regen bringet [15¢]. Welwegen die gantze Nacht mann in starker

151 Nach: P. Benedikt Oederlin, Diarium Bd. 10, unpag., in: Sti. A. Einsiedeln, Rh A.:
R 175.10, zum 10. Juli 1647.

152 Vgl.: Relation zur Translation von 1680 in St. Gallen, im Sacrarium S. Galli IL, in:
Sti. B. St. Gallen: Codex 1719, S. 718.

153 Rorschach, bei der Ubertragung von S. Constantius; vgl.: Demiietig-danckbares
Denckel-bliiemle auf ... die freudenvolle Translation des ... Uberwinders S. Con-
stantii . .. von Rorschach beschehen, St. Gallen [1674], S. 25 f.;

154 Wettingen: Corpora Sanctorum in pace sepulta sunt ..., Griindlicher Bericht hoch-
feyerlicher hundert-jihriger Ubersetzungs-Festivitet beyder heiligen Leiber ... Ma-
riani und Getulij ..., Baden [1752], unpag.; dhnliche Aussagen sind auch von der
Jubeltranslation S. Theodors in Neu-St.Johann iiberliefert. Vgl.: Relation in: De
SS. Reliquiis et Processionibus, in: Sti. B. St. Gallen: Codex 1723, S. §85.

155 Sc. vorerzihlten Begebenheiten.

156 Eine alte Wetterregel, die noch heute bei der Bauernsame beobachtet wird.

274



Sorge gestanden, es mochte die solennitet durch das erschwerte Wetter zu-
ritkgestellt werden. Nunn aber gegen Morgen ist der Himmel bis wilen wider
in etwas erheiteret, iedoch mit gar viler Morgenrdthe, welcher gemeinlich
ein Regen folget. Welwegen mann immerdar in Sorge stunde, es mochte die
Intention Thren Fortgang nit gewiinnen. Nichts desto weniger hatt nit allein
der Regen ingehalten, sondern ist auch endtlich das Wetter so gut worden,
das alles mit Frewde verrichtet worden, obwohlen nit under Hellem Sonn-
schin, welcher sicherlich mehr Verdruf als Frewd verursachet hette, wegen
grofer Hitz» 157, Um keine zu grosse Wirme aufkommen zu lassen, hat sich
anno 1755 auch bei der Jubeltranslation in Neu-St. Johann am Mittag der
Himmel etwas tiberzogen.

Endlich wurde selbst bei Regenwetter ein Walten des Katakombenheiligen
bemerkt. Kleinere Unterbriiche der Niederschlige ermdglichten die Feier-
lichkeiten trotzdem, wenn auch in stark verkiirztem Rahmen. In Freienbach
musste man aus diesem Grunde nach dem «Actionlin» auf offener Feldbiithne
ungeordnet in die Kirche zuriickrennen, wihrend alles, «was auf dem Theatro
stehen geblieben, zimmlich ernasset». In Einsiedeln hatte man deswegen eine
Prozession auf den Nachmittag verschieben miissen 158,

Das Ansehen der Romischen Martyrer steigerte sich, wenn sie bereits bei
der Translation als beglaubigte Thaumaturgen ausgewiesen werden konnten.
So wurde Pfarrer Riegers Zeugnis, er sei auf der Heimreise aus Rom mit den
drei Leibern Basilius, Leontius und Lucina durch deren Fiirbitt von einem
schweren Fieber geheilt worden, gebiihrend hervorgestrichen 15%. Auch von
den beiden SS. Marianus und Getulius wusste man an der Translation von
Wundertaten zu berichten. Die Tafeln, auf welchen sie verzeichnet waren,
trugen vier Knaben den beiden Leibern voraus 169,

Die eigentliche Wundertitigkeit begann aber meistens erst mit dem Trans-
lationstag. Dass es sich dabei oft um irgendwelche unerklirliche Gescheh-

157 P. Joseph Dietrich, Diarium Bd. 2, in: Sti. A. Einsiedeln: A HB 2, fol. 76r. Der Be-
richt handelt von der Translation des Theodor-Leibes in Feusisberg am 17. September
1679.

158 Zu Freienbach: P. Joseph Dietrich, Diarium Bd. 4, in: Sti. A. Einsiedeln: A HB 4,
S. 769. — Zu Einsiedeln: Translation der Leiber SS. Lucidus und Severus am 2z1.
September 1687: P. Joseph Dietrich, Diarium Bd. 6: A HB 6, fol. gsr.

159 Vgl.: P. Benedikt Oederlin, Diarium Bd. 1o, unpag., in: Sti. A. Einsiedeln, Rh A.:
R 175.10, Zum 16. Juli 1647. Hier auch eine Notiz iiber die Ubertragung des Leibes
S. Lucina ins Fiirstl. Damenstift Sickingen.

160 Vel.: Prozessionsordnung auf dem Translationsgemilde von 1652 in: KI. Kirche
Wettingen, nordliches Seitenschiff. P. Edmund Schnider berichtet in einem Brief an
den Prior von St. Urban iiber ein solches Wunder. Nach ihm war der Abt von Wet-
tingen, Bernhard Keller, auf die Fiirsprache der beiden Martyrer «a gravi Capitis
dolore miraculose» befreit worden. P. Edmund scheint allerdings davon nicht recht
iiberzeugt gewesen zu sein; lakonisch fiigte er nimlich noch bei: «Qui ce veut croire,
le croye». Brief vom 31. Januar 1652 nach St. Urban, in: St. A. Luzern: Codex s512F,
S. 327. — Uber P. Edmund Schnider, vgl.: Willi, Album Wettingense, a.a.0., S. 73 f.;

275



nisse handelte, die mit der Ubertragung in Zusammenhang standen, diirfte
nicht erstaunen. Gliick bei Schiessunfillen wurde in St. Gallen und Wurms-
bach der besonderen Fiirsprache des transferierten Martyrers zugeschrieben.
In Wurmsbach hatte ein Schiitze vergessen die Pulvertasche zu schliessen.
Beim Schuss fiel etwas Zunder hinein und «hat also in einem Augenblik
selbiges enziindt, so ihme under der rechten Seiten der grauwe Rokch zimm-
lich verbrennt, auch die Hand getrofen, das sie alligklich erschwartzet» 16'. —
In St. Gallen stiegen Minner scharenweise auf die Klosterddcher. Dabei
stiessen sie die Ziegel von ihrem Platz, die aber unten bei der Traufe auf
unerklirliche Weise aufgehalten wurden, «unnd dem unzalbaren dickh in ein-
anderen stehenden Volckh darunden kein einzigen Schaden zuogefiiogt wor-
den, welches iederminnigklichen, so es gesehen, sehr wunderbarlich ist vor-
kommen» 162, — In Muri hatte das grosse Gedringe dazu gefithrt, dass aus
einer Ewig-Licht-Ampel Oel iiber einen kostbaren Ornat ausgeschiittet wur-
de, was aber keine Flecken hinterliess. Um sicher zu gehen, hat der Sakristan
anderntags iiber einen Stoffresten ebenfalls Oel ausgegossen, «aber erfahren,
daf es [163] die Farb verlohren und die masen behalten. Also hat der H. Marty-
rer Leontius nit wollen gestatten, das an den Kirchenornaten, welche man
zu seiner und zu der Ehr Gottes denselbigen Tag gebraucht, etwas solte
verderbt werden» 164, — Die vielen Leute, die sich zur Ubertragungsfeier
einfanden, konnten die Wasserversorgung selbst unter normalen Bedingungen
erschweren. Geradezu ein Problem wurde sie aber bei einer Hitzewelle wie
im Herbst 1690. Am Morgen des Translationstages von SS. Theodora und
Deodatus in Rheinau tropften die 6ffentlichen Brunnen nur noch. Wie erstaunt
aber war der Brunnenvogt, als er «under wihrender Translation des Mittags»
sie «vollrohrig» sprudelnd antraf, «gleich solches als ein Wunderthatt den
Heiligen zugeschrieben» 165,

Neben Mirakeln solcher Art kamen am Ubertragungsfest natiirlich auch Hei-
lungen an Menschen vor, besonders Linderungen von Schmerzen, wie Kopf-
oder Zahnweh, das bei Berithrung durch die Reliquie wunderbar verschwand.

181 P, Joseph Dietrich, Diarium Bd. 3, in: Sti. A. Einsiedeln: A HB 3, S. 326. — Eine
andere Begebenheit wurde als Sinnbild fiir seine Fiirbitter-Titigkeit gedeutet. Bei der
Seefahrt hatten sich zwei Vogelein vor einem Adler «by dem H. Leib S. Prosperi»
versteckt. «Diff machte by vilen wunderliche Gedancken, und wollten diff fiir ein
sonderlich gutes Omen ausdeuten, als wann der liebe Gott darmit andeuten wolle,
das diser H. Prosper in diser Refier sein werde ein Zuflucht der Siinder und Vor-
sprech und Vormiinder vor Gott». Ebenda, S. 322.

162 Translationsrelation von 1680, in: Sacrarium S. Galli II., in: Sti. B. St. Gallen: Co-
dex 1719, S. 735. -

163 Gemeint ist hier der Stoff. :

164 Historischer und griindtlicher Bericht, was gestalt der Leib des heyl. Martyrers Leon-
tii ... in ... Muri transferiert Worden, Konstanz 1648, unpag.;

165 Tesmmomale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 162. In Wildhaus lste der Abt
dieses Problem dadurch, dass er einen «brunnen von roten Win» laufen liess. Vgl
Abt Gallus Alt, Diarium Bd. 4, in: Sti. A. St. Gallen: B 266, S. 127.

276



Es handelt sich bei diesen Wundern meistens um Gebrechen, deren Heilung
auch von der Willenskraft des Betroffenen abhingig war. Sie wurde nun
durch den Glauben an die Macht des Katakombenheiligen unterstiitzt, was zu
zeitweiser oder bleibender Besserung des Ubels fiithrte. Wieviel der Glaube
und der Wille des einzelnen, bestirkt durch die Feierlichkeit der Translation,
bewirken konnten, sei hier an zwei Beispielen ausgefithrt. Im Frauenkloster
St. Clara in Stans lag die Schwester Maria Paulina Léuw mit starkem Fieber
zu Bett. Wiahrend der Translation von S. Prosper — 19. Mai 1675 — wurde
sie geheilt. In Wil geschah bei der Ubertragung von S. Pancratius folgendes
Mirakel: Eine Frau aus Ziiberwangen «ware vor vierdthalb Jahren in Kinds-
nothen also verderbt worden, dafl, ob schon sie seithero zwey Kinder geboren,
es dannoch nit aultragen konnen, auch von selbiger Zeit hero (salva rev.)
ihr Wasser nit behalten konden, darumben sie ihrem Mann sehr beschwirlich
und molest. Nach dem sie aber an den Tag St. Pancratij Translation Morgen
Frithe bey HauR schiessen horen und wol gewiifft, daB es zu Ehren St. Pan-
cratij geschahe und angestellt wire, hitte sie aul Andacht und Anmuttung
weinend, disen heiligen Martyrer umb Hilff und Besserung angeruffen und
darbey, zwar nur obenhin, gedacht, sie wolte jhme tiglich ein Vatter unser
und Ave Maria zu Ehren betten, wann jhro geholffen wurde: sihe! So bald
hatte jhr Vorhaben, Bitt und gute Meinung nit kénden thun, ware die Bes-
serung zu statt erfolget ... und also vollig wider zu ihrer Gesundheit kom-
meny 166,

Nach diesen Wundern, die zum Translationstag in Beziehung standen, lasse
ich nun eine systematische Ubersicht aller Heilungen und unerklirlichen Ge-
betserh6rungen folgen. Die Katakombenheiligen wurden erfolgreich ange-
rufen bei:

1. schweren, zum Tod fiithrenden Krankheiten, wie Herz- und Nierenleiden,
Rotsucht, Blut- und Schlagfluss, hohem Fieber, epidemischen Krankheiten.

2. Lahmungen, Blindheit, Stummheit und Taubheit.

3. «leichteren Krankheiten und Gebrechen», wie gutartige Geschwiilste, Au-
genleiden, Kopf-, Zahn- oder Gelenkschmerzen, Fussleiden, Rheuma oder
Hexenschuss etc.

. Kinderkrankheiten.

. schweren Geburten und bei «ungefreuten» Kindern, d.h. bei Kindern,
die bei der Geburt bereits tot geglaubt, jedoch auf die Fiirsprache eines
Katakombenheiligen wieder lebendig werden, um aber nach gespendeter
Taufe sogleich zu sterben 167,

6. Errettung aus der Gefangenschaft, Befreiung von Irrsinn.

1 A

1% Gut Ding mufl Wyl haben, das ist griindtliche Relation welche gestalten die Reliquien

des ... Martyrers Pancratii ... zu Wyl ... empfangen worden, St.Gallen 1678,
8. sats

167 14- Beispiele, in: Gedeonische Wunder-Fakel, auff ein newes entziindt in dem...
Blutzeugen ... Leontio..., Zug 1706, S. 122—1435.

277



7. allerhand Ungliick, wie Fall, Ertrinken, Erdriicken, Feuersbrunst etc.
8. Krankheiten des Viehs.
9. verschiedenen Anliegen.

Natiirlich sind nicht alle Gebetserhorungen fiir jeden Martyrer belegbar, was
aber zum Teil auch darauf zuriickzufithren ist, dass eine systematische Zu-
sammenstellung der Wunder iiber Jahrzehnte hinweg nirgends angestrebt
wurde ausser vielleicht in Muri. Immerhin darf mit einiger Sicherheit anhand
der votliegenden Mirakelbezeugungen auch den Heiligen Basilius, Sympho-
rosa, Castorius, Eugenius und Pancratius eine weitreichende Titigkeit als
Thaumaturgen zuerkannt werden. Zum mindesten im 17. Jahrhundert sind
sie ebenso erfolgreich in den verschiedensten Anliegen angerufen worden wie
der Murenser Leontius. Von den {ibrigen Romischen Martyrern sind dagegen
mit wenigen Ausnahmen nur Heilungen von Krankheiten und Gebresten
tberliefert. Zu diesen Ausnahmen wire die vollstindige Genesung eines Kal-
bes auf die Fiirsprache von S. Honoratus in St. Gallen zu rechnen ¢, S. Dio-
nysius in Einsiedeln verhalf einem Bauern, dem das Pferd durchgebrannt war,
wieder zu seinem Ross 6%, In Stans soll nach der Klosteriiberlieferung eine
Schwester, die allerdings fieberkrank im Bette lag, den hl. Prosper gesehen
haben, wie er das Frauenkloster beim Dorfbrand von anno 1713 vor den
Flammen beschiitzte 179. Bei Ungliicksfillen wurde indessen der hl. Leontius
zweifellos am hiufigsten als Firbitter angerufen. Allein die «Gedeonische
Wunder-Fackel» weiss in diesem Zusammenhang von mehr als 40 Wundern
zu berichten. Darunter befindet sich eine Mirakelaufzeichnung, die es wegen
ihres kulturgeschichtlichen Wertes verdient, etwas ausfiihrlicher besprochen
zu werden. In ihr wird ndmlich erstmals schriftlich die Besteigung des Hah-
nens bei Engelberg bezeugt und diese gar als selbstverstindliche Wanderung
dargestellt.

Im Sommer 1652 wollte sich P. Ignatius Betschart, spiter Abt von Engel-
berg 171, etwas «erspatzieren» «per modum recreationis alicujus». Als Beglei-
ter nahm er P. Athanas a Castanea 72 mit. Thr «Zihl und End ware den Engel-
berg, so grad ob dem Kloster liegt, zu besteigen». Sie wihlten aber dafiir
nicht den gewdhnlichen Weg, sondern stiegen durch die Felsen, bis sie

168 Beschreibung verschidlicher Miracul ... sonderlich auf Fiirpitt ... S. Honorati zuo-
getragen, in: Sti. A. St. Gallen: B 314, S. 609 f.;

16? Testimoniale von P. Columban Ochsner vom 3. Mirz 1649, in: Sti. A. Einsiedeln:
A TD (2) 8.

170 Das Altarblatt des Prosper-Altars in der Klosterkirche St. Clara, Stans, hat dieses
Wunder zum Thema. Testimoniale, in: KIl. A. St. Clara, Stans: Mappe 22/I. Vgl.:
Parallele zu Bruder Klaus beim Brand von Sarnen. Ferner: S. Pancratius von Wil
hat das Kloster Notkersegg vor einem moglichen Brand bewahrt; vgl.: Gut Ding
mufl Wyl haben, s. oben, S. 3 f.;

171 Abt Ignatius Betschart (1658—1681), Album Engelbergense, a.a.0., S. 45, 112.

172 P, Athanas a Castanea (1632—1692), der beriihmteste Klosterdichter Engelbergs des
Barocks. Er verfasste den Mirakelbericht. Uber P. Athanas, vgl.: Album Engelber-

gense, S. 112.

278






Tafel 18

Stans, Sieben silberne Votivgaben, welche dem Katakombenheiligen Prosper als Dank
fiir seine Hilfe in verschiedenen Anliegen verehrt wurden. Die Geschenke an den Marty-
rer bezeugen Gebetserhdrungen bei Gelenk-, Augen- und Herzkrankheiten sowie bei «un-
gefreuten Kindern». Vgl. hierzu Text Seite 277 f. Eher selten ist bei silbernen Ex votos
das Bild des Oranten (unten links). Die Klosterfrau mit der Kriicke (oben rechts) diirfte
wohl Schwester Maria Januaria Lussi darstellen, die am 30. April 1742 dank der Fiir-
bitte von S. Prosper von ihrer Lihmung geheilt wurde und seither ohne Stock gehen
Konnte. Aus Dankbarkeit dem Martyrer gegeniiber nahm sie an ihrer Jubelprofess den
Namen Januaria Prospera an. Sie starb 1779 hochbetagt. — Die Silberarbeiten stammen
wahrscheinlich von einheimischen Goldschmieden (Léw, Obersteg, Trachsler, Zelger).
Silberne Ex votos, Schwester: 7,7 cm Héhe; Orant: 10 cm Hohe.

Sammlung Frauenkloster St. Klara Stans

Photo: Weber Stans.



schliesslich oben «zu einem gihen, hihlen und schleipfferigen Firn» gelang-
ten, den sie iiberqueren mussten. P. Ignatius nahm den beschwerlichen Auf-
stieg mutig unter die Fiisse; nicht so P. Athanas: «ich aber entsetzte mich
darob; die Beschaffenheit und Gelegenheit des Orths jagten mir den Haasen
in den Buosen, das Zitteren in die Fiiss, welches je mehr geschehen, als ich in
die Mitte ohngefihr erreicht, ein Sticken in den Hinden haltend, bifl ich
endtlich entschlipfft, auff dem Bauch ligend, Hind und Fifl von mir strek-
kend, die Giche hinunder geschissen. . .. In disem Zustand schruwe ich zum
drittenmahl «Jesus, Maria!», schosse doch immer fort. Ihr Gnaden, die hoch
ob mir war, erschracke ab disem Geschrey, sahe hindersich und merckte die
augenscheinliche Todts-Gefahr, welche ich nicht erkennte, dann ich nicht
sehen konnte, was hinder mir war. Der Ursachen erhebte Thr Gnaden Ihre
Hand, willens mich zu absolvieren, als sollte das letzte Stiindlein schon vor-
handen seyn, ... Der allmichtige Gott aber wendete alles zu groferer Ehr
seines H. Martyrers Leontij; danne indeme ich fortschosse, zum drittenmahl
«Jesus, Maria» ruffte und nicht verfangen wollte, gedenchte ich an den H.
Martyrer Leontium, dessen Bildlein, so seine H. Reliquien solle bertihrt ha-
ben, ich an dem Hall® getragen und noch trage zu ewiger Gedachtnuf, sprach
mehr nicht als «Sancte Leonti». Auff dise aulgesprochene Wort lage ich
gantz still ohne einige Bewegung, als hitte mich jemand in volligem Schuf’
daher Fahrenden mit Gewalt auffgehalten, da es doch alles nidsich gieng und
gicher als der obere Theil ware» 173,

Neben den Mirakeln bei Ungliicksfillen zeigte sich die Kraft der Katakom-
benheiligen den damaligen Menschen nicht weniger deutlich, wenn sie als
Firsprecher bei Exorzismen angerufen wurden. Ausser Leontius und Basi-
lius 17¢ galt besonders der hl. Dionysius in Einsiedeln als michtiger Kimpfer
bei der Vertreibung von Teufeln und bdsen Geistern. Mindestens vier er-
folgreich verlaufene Befreiungen von Besessenheit wurden seiner Fiirbitte
zugeschrieben. So hatte er etwa am 21. Januar 1650 — St. Meinradstag —
eine gewisse Ursula Schedler von «3500 maleficiis cum principe eorum dictu
Hurlibub» erlést 175, Schon anderthalb Monate vorher war mit Hilfe seiner
Reliquien an einem Zuger Midchen, Maria Barbara Villiger, eine Teufels-
austreibung vorgenommen worden. Bei diesem, wie auch bei den spiteren
Exorzismen, hat P. Sigismund Bieler als Exorzist die bésen Geister iiber Fa-

173 Gedeonische Wunder-Fakel, auff ein newes entziindt in dem... Blutzeugen... Leon-
tio ..., Zug 1706, S. 271 ff.; weitere Wunder bei Ungliicksfillen: S. 248—319,
466 ff.; vgl. auch: P. Joseph Dietrich, Diarium Bd. 2, in: Sti. A. Einsiedeln, A HB 2,
fol. 72r.

174 S. Leontius: Gedeonische Wunder-Fakel, S. 375—4o01, 14 Erhdrungen.

S. Basilius: Testimoniale in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 178.

175 Vgl.: P. Conrad Hunger, Historia Translationis SS. Dionysii et Bembae, 1658, unpag.,

in: Sti. A. Einsiedeln: A TD (2) 22, Pars L., Cap. 3.

21 279



milie, Leben und Tod des Martyrers ausgefragt 176, Maria Barbara Villigers
Geist sprach darauf: «Aull Zwange und trang des Allerhéchsten Gottes —
Schief dich der donner! — zue Ehren der Allerseeligsten, Ubergebendeiten,
Hochgelobeten Himmelskonigin, Mueter Gottes und alzeit Jungfrauwen in
Thren Gnadensaal (sic semper vocitabat Sanctissimum Sacellum nostrum),
Zue Ehren def grofen Untiberwindtlichen Martyrerl und Jungfrawen [177]
Nissi (mox sua sponte Dionysij subjungens), o wee, wee, wee! der mich zwingt
mit der grofen Frauwen! bekhenne ich, da Er vom adelichen Geschlecht
zue Rom gebohren, sein Vatter hat geheissen Jacomettes Oxolon, sein Mueter
Salome Sana, sein leiblicher Bruder ist gesein der heilige grofe Martyrer
Lontzli (mox Leontius corrigens), der zue Muri ist [178]. Der heilige Dionysius
ist ein Scherer gesein, der heyl. Leontius ein doctor der Artzenei, haben aber
nur gelernet als ein freye Kunst und niemahlen gebraucht, all den armen
gefangenen Chrysten [17?]. Vierzehnhundert Jahr ist es jetztund, dall der
grofle Dionysius ist gemartert worden underen den Kayseren Diokletiano und
Maximiniano — rechne ef jetztund auf}, du swarzer Ketzer! — sein Marter
hat fiinf tig gewehrt» 180,

Zusammen mit Aussagen aus spiteren Exorzismen ergaben sich fiir die Ka-
takombenheiligen Leontius und Dionysius die folgenden Viten: Beide stamm-
ten aus vornehmem, romischem Geschlecht. Thr Vater hiess Jacobono oder
nach anderer Aussage Jacometto Oxlon, ihre Mutter Cleophe oder Salome
Sana. Leontius war Arzt, sein Bruder Dionysius aber Chirurg oder Apotheker.
Diese Berufe fiihrten sie nicht zu ihrem Auskommen aus, was sich fiir adelige
Leute auch gar nicht geziemt hitte 81, Dafiir halfen sie, wo sie nur konnten,

176 Solche Befragungen waren im 17. Jahrhundert keine Seltenheit. Vgl.: Hanf8 Michael

Moscherosch, Geschichte Philanders von Sittenwald, Augsburg 1650, S. 11 ff.;
In Einsiedeln begannen die Vorbereitungen der Austreibung in der Gnadenkapelle.
In einer Prozession zogen darauf die Beteiligten und die Zuschauer in die Sakristei.
Hier fing der Exorzist mit den eigentlichen Zeremonien an. Der Leib S. Dionysius
war in diesem Raum fiir die gewdhnlichen Tage verwahrt.

177 Versprechen oder Verschreibung: es sollte wohl eher «Blutzeugen» heissen.

178 Maria Barbara Villiger war zuerst auf Anraten des Kapuziner-Guardians von Zug
nach Muri geschickt worden. Erst als dort die bdsen Geister nicht ausgetrieben wer-
‘den konnten, nahm sie Abt Placidus Reimann nach Einsiedeln mit, um es hier mit
Hilfe der Fiirbitte von S. Dionysius zu versuchen. Vgl.: Testimoniale, in: Sti. A.
Einsiedeln: A TD (2) 9.

179 Ahnliches berichten die Legenden von den beiden Briidern Cosmas und Damian.

180 P, Columban Ochsner, Bericht iiber die Teufelsaustreibung vom 9. Dezember 1649, in:
Sti. A. Einsiedeln: A TD (2) 6.

181 «Als aber der Exorcist oder geistliche Beschwehrer die Teuflen gescholten und gesagt,
‘daf} dieses nit wahr konnte seyn, sonder gelogen zu seyn scheine, diewilen solche
Kiinsten denen so adelichen Rémischen Geschlichteren unanstindig und zu treiben
nit gezimet hitte, geben die bosen Geister zur Antwurt: Diese zweij heiligen Ge-
briieder haben solche Kiinsten als freye Kiinsten gelehrnet und nicht zu ihrem Nut-
zen, sonder zu ander Leuten Wolfahrt». Geistliches Blumen Krintzlein des Glor-
wiirdigen und Wunderthitigen Heil. Martyrers Leontij ..., Muri 1760, S. 16.

280



den verfolgten Christen. Schliesslich wurden sie selber gefangengenommen
und als Christen angeklagt. Leontius hatte damals das 40. Altersjahr erreicht.
Sein Martyrium dauerte zwei Tage; am ersten wurde er mit Ruten gestrichen,
am zweiten im Feuer gerdstet. Dionysius, 37 Jahre alt, wurde am ersten Tag
ebenfalls mit Ruten geschlagen, darauf ins Gefingnis geworfen und dort «a
duobus impudiis mulieribus de castitate graviter tentatum gloriose victoriam
extitisse». Anderntags hingten ihn die Schergen an einen «Schnabelgalgen»
und strichen ihn wieder mit Ruten. Die Wunden haben sie mit Salz und
Essig begossen und mit rauhen Lappen gerieben. Am Abend unternahmen
die Frauen einen weiteren Angriff auf seine Keuschheit — ohne Erfolg. Im
Gegenteil, Dionysius bekehrte eine von beiden zum Christentum. Diese kam
spater in den Himmel, jene andere aber «ad Orcum». In gleicher Art wie
vortags wurde das Martyrium in den zwei folgenden Tagen fortgesetzt. In
der Nacht zum fiinften Tag besuchte ein Engel den Heiligen, stirkte ihn und
kiindigte ihm das Ende seiner Leidenszeit an '82, Am Morgen erklirte ihn
dann das Gericht fiir schuldig, worauf er auf grausame Weise hingerichtet
wurde. Sein Tod fand am 14. Januar statt '®3, an einem Freitag zwischen der
sechsten und neunten Stunde '8, Aufgrund dieser Aussagen setzte man in
Einsiedeln das Ende des Exorzismus auf die neunte Stunde fest, weil man zu
diesem Zeitpunkt die Kraft des Martyrers am wirksamsten wihnte 185,

Uber die Glaubwiirdigkeit solcher Ausspriiche boser Geister schreibt ein Pa-
ter aus Muri, nachdem er die Vita des hl. Leontius aus obigen Quellen nach-
erzahlt hat: «Ob nun diesem kurzem Lebens Begriff einigen Glauben bey
zumessen seye oder nit, vernimme aus nachfolgendem: Es ist zwar wahr,
daBl der leydige Teufel ein Vatter der Liigen ist; es ist aber auch wahr, daf
er schon manchmal die Wahrheit gesagt hat und solche Zusagen durch geist-
liche Mittel, absonderlich durch geistliche Exorcismos oder Beschwerungen,
kann gezwungen werden, wie dann eben infalls auch geschehen» 18, Die Zu-
verldssigkeit solcher Reden wurden also nicht im geringsten angezweifelt.

182 Dasselbe wurde von den Martyrern Marianus und Getulius erzihlt; s. S. 221,

183 Leontius wire demnach am 11. Januar gestorben.

184 Hinweis auf den Tod Jesu.

185 P, Conrad Hunger, Instrument iiber die Austreibung der Dimonen, in: Sti. A. Ein-
siedeln: A 'TD (2) 9.

186 Geistliches Blumen Krintzlein des Glorwiirdigen und Wunderthitigen Heil. Martyrers
Leontij ... Muri 1760, S. 18 f.; auf die Vita des hl. Leontius, wie sie aus der Teufels-
austreibung hervorging, nimmt ein Gemilde in der Leontiuskapelle in Muri Bezug,
wenn hier zwei Putti einen Menschen (Leontius) mit Fackeln brennen. Ebenso wurde
in der Litanei von S. Leontius auf die Vita in den folgenden Bitten angespielt: «H.
Leontius, von adelichen Elteren entsprossen. Bitt fiir uns, o H. Leontius. H. Leontius,

ein Zierd und Glory der beriilhmten Statt Rom. Bitt ... H. Leontius, ganz miltreich
gegen die gefangenen und betriiebten Christen. Bitt ... usw.; Litanei, ebenda, S.
75—81.

Vgl. auch die Litanei zu S. Pancratius in Wil, in: Kurze Tagzeiten und Litaney von
dem heiligen Martyrer Pancratius ..., St. Gallen [1777], S. 16—23. Die Anrufungen
sind hier ganz allgemein gehalten, meistens abgewandelte Zitate aus der HI. Schrift.

281



Wenden wir uns nun noch den Wundern bei Krankheiten, Schmerzen und
schweren Geburten zu 187, Wie bereits frither gesagt, hingt ihre Heilung
ofters auch von der Willenskraft des einzelnen Kranken ab. Diese kann durch
metaphysische Einwirkungen in kaum glaublichem Masse positiv beeinflusst
werden, was in der Tat zu ans wunderbare grenzenden Genesungen bzw.
Schmerzbefreiungen fithren kann. Viele der aufgezeichneten Wunder koénnen
auf diese Weise erklirt werden. Die Betroffenen fassten ein «steiffe Hoff-
nung» zu einem Katakombenheiligen und gelobten ihm eine Votivgabe, wenn
er sie von ihrem Leiden befreie. Durch das tibernatiirliche Vertrauen auf die
Hilfe des Martyrers wurde ganz unbewusst der Lebenswille gestirkt und der
geistige Zustand des Kranken aufgerichtet, wodurch ideale Bedingungen fiir
seine Genesung erreicht wurden. Wieviel der Glaube an die heilende Kraft
der Katakombenheiligen zu bewirken vermochte, sei an zwei ausgesprochenen
Grenzfillen 188 aufgezeigt.

In Luzern war im Jahre 1663 eine Frau von heftigem Kopfweh geplagt, wes-
halb sie S. Silvanus in der Jesuitenkirche zwei Kronen als Votivgeschenk ver-
sprach. Kaum hatte sie das Gelobnis getan, verschwanden die Schmerzen
ginzlich. Da sie nun geheilt war, reute sie das versprochene Opfer, und statt
der zwei schenkte sie dem Thaumaturgen nur eine Krone. Als aber die Frau
die Votivgabe beim Silvanus-Altar niederlegen wollte, befiel sie der Schmerz
von neuem, doch in viel heftigerer Stirke als vorher. Die «siindige» Frau
musste darauf gar drei Kronen schenken, bevor sie der Katakombenheilige
wieder von ihrem Leiden befreite 8%, Uberzeugtes Vertrauen und Zweifel
zeigen sich hier, so scheint mir, besonders deutlich in der Auswirkung. Das
zweite Beispiel: Martha Tschudi, die Frau des Glarner Landammanns, lag
mehrere Tage in «Kindsnsthen». Thr Mann pilgerte deshalb nach Rheinau,
um dort einen mit der Reliquie des Martyrers Basilius beriihrten Giirtel zu
holen. Die «Basilius-Schnur» hatte nimlich schon vielen Frauen bei schweren
Geburten geholfen, was Verwandte der Landammannsfamilie zugetragen hat-
ten. In Abwesenheit des P. Kustos iiberreichte der Prior dem hohen Gast aus
Glarus in der Eile einen Giirtel aus dem Vorrat des Sakristans. Der Land-
ammann reiste ab. Als der Kustos spiter ins Kloster zuriickkehrte, bemerkte
er, dass der Prior eine Schnur iibergeben hatte, die noch gar nicht mit der
Reliquie beriihrt worden war. Der Landammann wusste davon natiirlich nichts
und iibergab daheim den ganz gewdhnlichen Giirtel seiner Frau als vermeint-

187 Man beachte bei diesen Mirakeln den hiufigen Hinweis, dass vor der Anrufung des
Katakombenheiligen die Mittel und die Bemiihungen eines Arztes nichts geniitzt
hitten. Vgl. etwa: Testimoniale in Rheinau, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C1, Nr. 77,
87, 98, 100, 223. Oder: Gut Ding mufl Wyl haben, s. oben, S. 55, 63, 68, 73,
75, 80, 82.

188 Sie diirfen aber keineswegs als symptomatisch fiir alle Mirakelberichte aufgefasst wer-
den.

189 Liber Historiae Collegij Societatis Jesu Lucernae, Tom. 1, in: St. A. Luzern: SJ 25/I.,
S. 396. Ahnliches wird auch in Rheinau berichtet: Testimoniale, C 1, Nr. 57, 68;
ebenso in Muri: vgl.: Baumann, Leontius, 2.2.0., S. 41 mit Quellenangabe.

282



liche Reliquie «ex contactu». Die Frau legte ihn sich um und gebar keine
zwei Stunden spiter ohne grosse Schmerzen ein wohlgestaltetes Kind. Die
Nachricht von der gliicklichen Geburt durch die Fiirsprache des hl. Basilius
kommentierte man in Rheinau mit dem Christus-Wort: «Filia, Fides tua te
salvam fecit!» 190

Umgekehrt darf aber auch nicht verschwiegen werden, dass sich Berichte
von Heilungen iiberliefert haben, die sich aufgrund eines GelGbnisses einge-
stellt haben, das einem Romischen Martyrer von Drittpersonen, ohne Wissen
des Kranken gemacht wurde. So war eine gewisse Eva Etter von Menzingen
nach einer schweren Krankheit vom Irtsinn befallen worden. Thre Verwand-
ten unternahmen fiir sie eine Wallfahrt an das Grab des hl. Leontius und
brachten «ein diirres Krinzlein, so dessen Heiligthum beriihrt», nach Hause.
Daheim legten sie diese Reliquie auf Brust und Herz der Geisteskranken.
Da liess sich nach einer Viertelstunde in ihrem Leibe «ein Knall horen, nicht
anderst, als wann ein Sticken entzwey gebrochen wurde». Die Umstehenden
deuteten ihn als «Zeichen der von Leontio empfangenen wunderbarlichen
Hilff». Tatsichlich wich der Irrsinn von ihr 191, In Wil litt eine Frau an einem
seltsamen Fussschmerz. Solange sie herumlief, merkte sie nichts; sobald sie
sich aber hinlegte, bekam sie solche Schmerzen, «als wolte man jhro mit ei-
nem scharpfen Messer die Sollen abhauen.» Dieses Fussweh verschwand eines
Tages plotzlich. «Nach disem fragte obgedachte Magd nach wenig Tagen
lachend, da sie eben diser Person die Sriimpf abgezogen, warumb sie sich nit
mehr behebte und ob sie annoch Schmertzen hette, antwortete die Person von
nein mit Verwunderung. ... Da erzelte die Magd, wie sie auf Erbarmnuf}
einen Psalter vor St. Pancratii-Altar gebettet, eyfrig und einstendig begehrt,
daf doch der lieb heilige Pancratius durch sein vilvermégende Fiirbitt ihro
der Person die Schmertzen benemen wolte; nach Verrichtung dessen sie mit
bestem Glauben widerumb darvon gangen und nit gezweiflet, dall sie nit
werde erhalten haben, was sie begert» 192, In diesen Beispielen kann wohl
kaum eine besondere innere Bereitschaft zum Gesundwerden des Kranken
herangezogen werden, die durch das Geldbnis entstanden wire und eine Hei-
lung gefordert hitte 193,

Damit sind die Grenzmdglichkeiten anvisiert, innerhalb deren alle Mirakel
von Katakombenheiligen einzureihen sind, wobei meiner Ansicht nach das
personliche Engagement des Betroffenen unbewusst in den meisten Fillen
ausschlaggebend an der Wiederherstellung der Gesundheit beteiligt war. Fiir
das 17. und 18. Jahrhundert spielten jedoch solche Uberlegungen keine Rolle.

190 Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C1, Nr. 71: 5. Wunderbericht. Vgl. auch:
C 1, Nr. 77b.

191 Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 444.

192 Gut Ding mufl Wyl haben, s. oben, S. 81 f.; dhnliche Gebetserhrungen in Muri, vgl.:
Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 32 f., 68 f., 77 f., 199 f.;

193 Beide Mirakel liessen sich wohl medizinisch erkliren, wobei dann die Heilung zu-
fillig mit dem Gel6bnis zusammengefallen wire.

283



Fiir jene Menschen war die Fiirbitte des Angerufenen der alleinige Grund
fiir die wiedererlangte Gesundung. Die Retter aus grosser Not konnten darum
nicht genug gepriesen werden. So blieben die Romischen Martyrer in aller
Leute Mund, und ihr Ansehen wuchs mehr und mehr 194, Kleinere Wallfahrts-
zentren begannen sich an ihren Ruhestitten zu entwickeln. Hilfesuchende
kamen aus der niheren und ferneren Umgebung in die Kirche dieses oder
jenes Martyrers, um ihre Bitten vorzutragen. Fiir den Erhorungsfall gelobten
die einen eine einmalige Gebetsiibung, iiber deren Grdsse die Quellen Angaben
machen von «etwas Beten» iiber fiinf Pater noster und Ave Maria bis zu
einem Psalter 195. Andere versprachen ein tigliches Gebet, sofern sie gesund
wiirden 1%¢ oder, wenn sie in der Nihe des Martyrers wohnten, ein Ave Maria
und den «Glauben» bei jedem Besuch 197, Wieder andere, deren Behausung
von der Liegestatt des angerufenen Romer Heiligen weiter entfernt war, ge-
lobten eine Wallfahrt an das Grab des Martyrers, verbunden mit Beicht- und
Kommunionempfang. Dabei machten sich einige noch mit ihrem Leiden be-
haftet auf die Pilgerfahrt, was oft mit allerhand Miihseligkeiten verbunden
war. Die meisten liessen die Wallfahrt durch andere aus dem Kreis der Fa-
milie oder des Gesindes unternehmen oder gelobten sie auszufiihren, sobald
sie ihr Furbitter erhort habe 198, — Dartiberhinaus waren Opfer in Wachs,
an Qel, Geld, Silber oder Messen nicht selten 199,

194 Vgl. hierzu die Formulierungen: «Da nun das Erhebungs-Fest def H. Martyrers
Leontius fiiriiber, und die grofle vilfiltige Wunder, so hoch-ermelter Heiliger wiirckte,
hin und hidr ruchtbahr worden,» in: Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 33;
oder Anno 1683: «..., dafl sie vil hérten erzellen und loben die vilfiltige grofle
Mirackel und Gutthaten, mit welchen der H. Martyrer Leontio ...», ebenda, S. 118;
oder: Da «sagte ein anderes Weib: Johannes, du sihest, dafl alles umbsonst. Wann
ich in deiner statt wire, wolte ich den Neuen Heiligen zu Wyl (vermeinte St. Panc-
ratium) umb Hilff anruffen. Ich hére, Er habe schon sovil in Nothen erhort, vil-
leicht wird er alda auch helffen.» in: Gut Ding muff Wyl haben, s. oben, S. 68. Eine
Frau aus Pfullendorf schrieb: «Als aber sie von einem andern Menschen vernom-
men, daff St. Pancratius zu Wyl in dergleichen Fihlen grofie Wunder wiirckte, habe
sie sich ihme alsbald auch verlobt.» ebenda, S. 73; vgl. auch S. 74, 83. Testimoniale,
in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 71, 98.

195 Vgl.: Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 191; Gut Ding muff Wyl haben, s. oben,
S. 64, 66, 75.

196 Gut Ding mufl Wyl haben, s. oben, S. §5: tiglich ein Pater noster, drei Ave Maria
und den Glauben. Ebenda, S. 56: tiglich fiinf Pater noster und fiinf Ave Maria, so-
wie jeden Sonntag den Schmerzhaften Rosenkranz.

197 Ebenda, S. 54.

198 Wallfahrten pach Rheinau, vgl.: Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C1, Nr.
57, 71, 88, 100, 148, 258. Wallfahrten nach Muri, vgl.: Baumann, Leontius, a.a.0.,
S. 34 ££.; :
Wallfahrten nach Eschenbach, vgl.: Mirakull des heiligen und wundertitigen jung-
freulein und Martyrin Symphorosa, unpag., in: Kl A. Eschenbach: P 262 pr.
Wallfahrten nach Wil, vgl.: Gut Ding muffl Wyl haben, s. oben, S. 56, 57, 58, 59, 63,
68, 72, 76, 80, 84, 85, 90. S. 62: eine Frau gelobt, barfufl zu S. Pancratius zu pilgern.

199 Vgl.: Nach Muri wird vom Kaplan von Schinis soviel Wachs versprochen. wie er
selber wiege; Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 176.

284



Vielfach geniigten solche Versprechen bereits zur Heilung. Manchmal voll-
zog sie sich jedoch erst bei oder nach der Berithrung des Hilfesuchenden mit
den Gebeinen des erwihlten Romischen Martyrers 29°, Diese Beriihrung konn-
te direkt durch Auflegen eines Reliquienpartikels und Kuss oder indirekt mit
Hilfe von Gegenstinden, die ihrerseits mit Reliquien des betreffenden Kata-
kombenheiligen berithrt worden waren, geschehen. Hierzu dienten Schniire,
Giirtel 29 oder Krinze 202, ferner Wasser oder Wein, in die ein Gebein des
Martyrers eingetaucht worden war 293, oder ein mit einem Partikel beriihrtes

200

201

202

203

Wachs: Gut Ding mufl Wyl haben, s. oben, S. 60, 86, 89. Benefactores Temph

Francisci Xaverii, in: St. A. Luzern: SJ 26y, S. 35, 54, 71, 100, 185.
Messen: Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 22, 35, 67, 101, 112.

Gut Ding muff Wyl haben, s. oben, S. 58, 67, 76, 83, 92.

Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 57, 71, 100, 148, 223, 320.
Geldopfer: Gut Ding mufl Wyl haben, s. oben, S. 75, 77.

Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 57> 71> 154, 247, 258.
Votivgabe (Votivbild oder den geheilten Korpertell in Wachs bzw. Silber): Gedeoni-

sche Wunder-Fakel, s. oben, S. 14, 42, 55, 79, 105, 150, 215.

Gut Ding mufl Wyl haben, s. oben, S. 75, 78.

Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 77, 99.

Liber Historiae Collegij Societatis Jesu Lucernae, in: St. A.Luzern: SJ 25/L,

S. 361 1., 375.
Oel: Benefactores Templi S. Francisci Xaverii, in: St. A. Luzern: SJ 265, S. 25, 27, 3o.
Solche Kontaktnahmen konnten mit Ablissen verbunden sein. So gewihrte toties
quoties jede Beriihrung mit den Gebeinen des Martyrers Pius im Frauenkloster Mariae
Opferung einen Nachlass der Siindenstrafen von 200 Tagen. Ablassbrief, in: Kl A.
Mariae Opferung, Zug: M 32. 17 und 18. Die Reliquienpartikel wurden dann eben-
falls gefasst. Solche Zeigreliquiare haben sich etwa in Baden (S. Damianus) erhalten.
Freundl. Mitteilung von Herrn Werner-Konrad Jaggi. ;
Berithren von kranken Stellen: Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 148, 162
(Medizinalia mit Reliquien segnen, ebenda, S. 157); Gut Ding mufl Wyl haben, s
oben, S. 56, 59, 80; Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 57, 71, 77,
98, 100, 148, 154.
Vgl.: Basiliusgiirtel: Testimoniale: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 57, 69, 71, 77,
77b, 87, 98, 100, 120, 148, 154.
Leontiusgiirtel: Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 120, 224.
Diese Giirtel waren z. T. aus der Baumwolle hergestellt, in welcher die Reliquien von
Rom her transportiert worden waren; vgl.: Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.:
C 1, Nr. 87, 98.
In Muri wurde am Leontius-Fest die Kapelle mit frischen Blumenkrinzen iiberreich
ausgeschmiickt. Nach der Vesper am Oktavtag sind sie mit einer Leontius-Reliquie
beriihrt und an die Wallfahrer abgegeben worden. Was iibrig blieb, hat man im
Verlaufe des Jahres den Pilgern geschenkt. Vgl.: Baumann, Leontius, a.a.0., S. 45.
Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, u.a.S. 21, 49, 73 f., 148, 180, 239. Als Bade-
zusatz, ebenda, S. 172.
Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 57, 71, 77, 98.
Eine Art der Zubereitung von Leontius-Wasser wird wie folgt berichtet: «...er nahm
demnach frisch Brunnen-Wasser, vermischte dasselbige mit dem H. Wey-Wasser, in
welches er sein Rosenkrantz dunckte, den er mit dem Heiligthum Leontij hat be-
rithren lassen». Gedeonische Wunder-Fakel, s. oben, S. 32.

Wein: Testimoniale, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1, Nr. 71, 98.

285



Andachtsbild 294, Selbstverstindlich hielt man solche Kontaktreliquien eben-
falls in hohen Ehren.

Nachdem sich die Heilung eingestellt hatte, wurde sie personlich — oft wih-
rend der Beichte am Wallfahrtsort — oder brieflich angezeigt. Etwa ver-
sprochene Votivgaben legte man dem Katakombenheiligen auf das Reliquiar.
Spiter wurden diese bei den Gebeinen eingeschlossen oder an die Wand
gehingt 205,

Da bei den Mirakelaufzeichnungen &fters auch der Wohnort des Hilfesuchen-
den angegeben ist, lisst sich das Einzugsgebiet der Wallfahrt erfassen. Bau-
mann schitzte jenes des hl. Leontius auf zehn Wegstunden Radius um Muri
herum, was ungefihr dem Gebiete der Freien Amter, der Landgrafschaft Ba-
den, der Stinde Zug und Luzern entsprach. Als am weitesten von Muri ent-
fernt sind einzelne Erhorungen aus dem Tirol, aus Vorarlberg, Bayern, Breis-
gau und Elsass erwihnt 206,

Die iibrigen Katakombenheiligen-Wallfahrtsorte weisen ein eher bescheidenes
Einzugsgebiet auf: S. Basilius wurde vor allem von den katholischen Biirgern
in Rheinau und der unmittelbaren Nachbarschaft in Lostetten, Jestetten und
Altenburg angerufen. Dariiberhinaus finden sich Gebetserhérungen aus jenen
Gegenden, in denen die Monche des Klosters hauptsichlich beheimatet waren,
also dem Flichendreieck Baden-Konstanz-Zug. Je ein Mirakel wird aus Loth-
ringen, Villingen im Schwarzwald und dem Tirol, als am weitesten von
Rheinau entfernt, gemeldet 27, Der Kult von S. Symphorosa beschrinkte sich
nach den Wunderaufzeichnungen vorziiglich auf das Untertanengebiet der
Stadt Luzern. Doch ist auch hier eine Erhorung aus dem Elsass bezeugt 298,
Einen kaum erwarteten Zudrang erhielt der hl. Eugenius im entlegenen En-
gelberg. Neben vielen Nid- und Obwaldnern fanden auch ofters Luzerner
und Schwyzer den recht unbequemen Weg ins Hochtal. Seltener wurden auch
Erhorungen aus Zug und dem Wallis aufgezeichnet. Einmalig blieb eine Dan-
kesbezeugung an den Engelberger Thaumaturgen aus dem Salzburgerland 209,
Von S. Pancratius wurden Mirakelberichte aus Wil und seiner Umgebung im
Toggenburg, Firstenland und Thurgau aufgezeichnet. Allein aus dem Stadt-
chen Wil sind 15 Erhorungen iiberliefert, fiinf Wunder haben sich in der
Umgebung des Zisterzienserinnenklosters Ténikon auf seine Fiirbitte hin zu-

204 Vgl.: Henggeler, Katakombenheilige, a.a.0., S. 162; Taf. 68, Ab. 7.

205 Vgl. hierzu: S. Dionysius: Inventar der Hofkirche, in: St. A.Luzern: Trucke 220,
Fach C, Pars 8, Gen 2, Sect 1, Art 2k.
Aufgehingte Votivgaben in der alten Silvanuskapelle in der Jesuitenkirche Luzern,
vgl.: Liber Historiae Collegij Societatis Jesu Lucernae, in: St. A.Luzern: SJ 25/1., S.
341 f., 361.
Vgl. auch Felix-Kapelle in Hergiswald, ferner: Votivgaben St. Prosper, Stans.

206 Baumann, Leontius, a.2.0., S. 48 {.;

207 Vgl.: Testimoniale, Immerfliefende Gnadenquell, s. S. 273, Anm. 148.

208 Vgl.: Mirakull, s. S. 273, Anm. 148.

209 Vgl.: Copia summae miraculorum, s. S. 273, Anm. 148.

286



getragen. Stans und Pfullendorf markieren hier die Ausnahmen als am weite-
sten vom Thaumaturgen entlegene Orte 219,

Bei den iibrigen Katakombenheiligen diirfte der Kreis der Hilfesuchenden in
der Regel noch enger gezogen werden. In vielen Fillen scheinen die Anrufen-
den aus dem Ort selber oder seiner nichsten Umgebung zu stammen; aus-
wirtige Erhorungen blieben Ausnahmen 211,

Fassen wir zusammen: Nach den Translationen der Katakombenheiligen bil-
deten sich, vorab im 17. Jahrhundert, daselbst kleinere und manchmal auch
grossere Wallfahrtsorte. Die Romischen Martyrer wurden dabei in den ver-
schiedensten Anliegen angerufen, dhnlich wie die {ibrigen Heiligen in ihren
alten und neuen Wallfahrtszentren 22, Eine Spezialisierung auf eine beson-
dere Krankheit konnte zwar vorkommen — S. Synesius in Bremgarten bei-
spielsweise verlegte sich vorwiegend auf Augenleiden — war aber doch eher
selten. Bezeichnenderweise verteilten sich die grosseren Wallfahrtsorte der
Katakombenheiligen derart auf das Gebiet der Eidgenossenschaft, dass fast
alle katholischen Landstriche in das Einzugsgebiet irgend eines besonders
verehrten Romischen Martyrers zu liegen kamen.

Im 18. Jahrhundert mochten zwar die Pilgerfahrten an die Griber von hl.
Leibern etwas zurtickgehen. Neue Wallfahrtszentren liessen die idlteren in den
Hintergrund treten. Wie etwa die hdufige Wahl eines Romer Heiligen zum
Namenspatron gezeigt hat, bedeutet der Riickgang der Mirakelaufzeichnungen
nicht, dass das Ansehen und die Beliebtheit der Martyrer schon erloschen ist.
Im Gegenteil, die Vielzahl der in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts ein-
setzenden Zentenarfeierlichkeiten gab dem Kult neue Impulse 23, Die Tat-
sache, dass im gleichen Zeitraum auch die Zahl der neu transferierten Leiber
wieder zunahm, dirfte darum keine zufillige Erscheinung darstellen, sondern
augenfilliger Ausdruck der vorhandenen Begeisterung fiir diese Heiligen sein.

210 Vel.: Gut Ding mufl Wyl haben, s. S. 273, Anm. 148.

211 Vgl. etwa die Mirakelberichte von S. Justinus, in: Pf. A. Gossau: Mappe S. Justinus.

212 Dije blihende Wallfahrt im 17. und 18. Jahrhundert an den verschiedensten Gnaden-
orten ist bekannt. Allein im Land Nidwalden hatte es mehr als sechs Wallfahrtsorte.
Vgl.: H.v.Matt, Vergessene Gnadenbilder und Wallfahrtsorte in Nidwalden, in:
Beitrage zur Geschichte Nidwaldens, Heft 28 (1963), S. 42—73.

213 Jubeltranslationen im 18. Jahrhundert:

Ort Martyrer Datum

Fahr Severinus 19. Juni 1746
Rheinau Basilius 2./ 4. Sept. 1747
Muri Leontius 2./ 4. Sept. 1747
Schwyz Polycarpus 28. Sept. 1749
Beromiinster Vitalis 29. Sept. 1749
Baden Damianus 8. Nov. 1750
St. Anna, Luzern Simplicius 2./ 4. Juli 1751
Wettingen Marianus/Getulius 9. Juli 1752
Wattwil Leander 27: APt 1753
Bremgarten Synesius 22, Okt. 1753
Rapperswil Basilius 5. Mai 1754

287



3. DIE KATAKOMBENHEILIGEN ALS STREITOBJEKTE

Die Kritik der Mauriner an der romischen Erhebungspraxis von Katakomben-
heiligen hitte eigentlich den Reformierten einige triftige Argumente in die
Hinde gespielt, um ihrerseits mit beissendem Spott iiber die Romischen
Martyrer herzufallen. Wenigstens was die Schweiz betrifft, so haben sie davon
keinen Gebrauch gemacht. Im grossen und ganzen zog man auch auf prote-
stantischer Seite keinen Unterschied zwischen Gebeinen von Martyrern und
Reliquien von anderen Heiligen. Thr Glaubensbekenntnis lehnte den Reli-
quienkult {iberhaupt ab. Johann Heinrich Heidegger schrieb dazu: «Was die
Papisten mit ihren Reliquien fiir mehr als Heidnische Abgotterey treiben,
liegt am Tag. ... Wir thun aber den Gebeinen der Mirtyrer also Ehre an,
dall wir denjenigen, dessen Martyrer und Blutzeugen sie gewesen sind, an-
betten» 24, P. Iso Walser nannte bei seiner Translationspredigt in St. Geor-
gen die gleichen Vorbehalte der Evangelischen. «Was stofet denn die Her-
ren Reformierte an den Kopf, da wir die HH. Reliquien verehren? Sie wer-
fen uns vor: 1. Die Ehre gehore Gott allein zu; folglich mufl man die Heilig-
thiimer nicht verehren. 2. Diese seyen nur todte Gebeiner; folglich nicht Ver-
ehrungswiirdig. 3. Ja, solche Verehrung sey ein Aberglauben und Abgbtte-
rey» 215, Wie in allen Predigten, sofern Walser auf die Reliquienverehrung

Sursee Irenaeus 20. Okt. 1754
Eschenbach LU Symphorosa 2. Sept. 1755
Neu-St.Johann Theodor 28. Sept. 1755
Rohrdorf Castorius 13. Okt. 1755
Mellingen Hilaria 16. Mai 1756
Lichtensteig Marinus 18. Sept. 1757
Hermetschwil Donatus 9. Okt. 1757
Engelberg Eugenius 10. Aug. 1760
Stans Remigius 12. Okt. 1761
Magdenau Theodora 10. Okt. 1762
St. Clara, Stans Prosper 14. Mai 1775
Menzingen Clemens 28. Juli 1776
Wildhaus Laureatus 27. Apr. 1777
Eschenbach SG Vincentius 6. Juli 1777
Wil Pancratius 31. Aug. 1777
Biirglen Maximus 31. Aug. 1777
Schwyz Nazarius 11. Febr. 1779
Rapperswil Felix 5. Sept. 1780
Wurmsbach Prosper 17. Sept. 1780
Erstfeld Gregor 26. Sept. 1790
Baar Silvanus 13. Aug. 1797
214 Johann Heinrich Heidegger, Kampfplatz getreuer Blut-Zeugen Jesus..., Ziirich,

1688, S. 166. -

215 P, Iso Walser, Frage: Ob die Catholische Eidgnofschaft wegen Verehrung der Heil.
Reliquien zu tadeln seye? Beantwortet in einer Streit-Rede an hoher Feyer der...
. Translation der... St.Clementia... bey St.Georgen,.., St. Gallen- [1769],

S. 26. 9

288



bei Martyrerfesten zu sprechen kommt, widerlegt er diese Kritik mit Stellen
aus der Bibel und aus den Schriften der Kirchenviter. Besonders hebt er dabei
hervor, wie sich bereits im Alten Testament die Reliquienverehrung nach-
weisen lasse, die in kontinuierlicher Folge von den ersten Christen bis heute
dokumentiert werden konne 216, Die Katakombenheiligen fiigen sich hier naht-
los in die Verteidigung des Reliquienkultes ein. Ein Beispiel aus P. Iso Wal-
sers Predigten mag zeigen, mit welcher Selbstverstindlichkeit Romische Mar-
tyrer gleichwertig neben anderen Heiligen aufgezihlt wurden: Heute, am
Translationstag der hl. Clementia in St. Georgen folge der Fiirstabt «den
Beyspiel unseres heiligen Vaters Gallus, welcher in dem ersten Eintritt dieser
Eintde die Heiltumer der seligsten Jungfrau Maria, der heiligen Mart. Mau-
ritius und Desiderius mit sich gebracht und verehrt hat; Er thuet, was unser
Abbt und Bischof Salomon, von dem der heilige Leib St. Constantius Bi-
schofs und Martyrers . . . nach St. Gallen ist iibersetzt worden; er befolget das
Exempel unseres Abbts Ulrichs, durch dessen Bemiithung wir den heiligen
Leib der Heil. Jungfrau und Martyrin Fides aus Frankreich empfangen
haben» 217,

Waren die Reliquien der Katakombenheiligen keiner aussergewdhnlichen
Kritik durch die Reformierten ausgesetzt, so wurde doch zuweilen {iber die
Zeremonien bei den Translationen gespottet. In Rheinau soll bei der Ubet-
tragung des Basilius-Leibes von reformierter Seite der Ausspruch gefallen
sein: «Die Rheinauer hend aber gefitterlett unnd gedokterlet!» Andere glaub-
ten gar, die Monche hitten einen Leib aus ihrem Friedhof ausgegraben 218,
Solche ironischen und spottischen Bemerkungen diitften auch an anderen
Translationen gemacht worden sein, wenngleich in den Relationen und Tage-
buchaufzeichnungen davon kaum etwas iiberliefert wurde. Immerhin ist eine

216 P, Iso fiithrt in einer Predigt die hidufigsten Bibelstellen an: Die Verehrung der Reli-
quien habe keinen Grund weder im alten weder im neuen Testament; «folglich seye sie
nicht von Gott, sondern wieder Gott. Wer nit blind ist, mufl die Nichtigkeit dieses
Einwurfes sehen. Geliebter! wo ist in der Schrifft ein Anzeigen oder Grund, daf man
den Reliquien Schimpf und Unehre anthun konne oder solle? warum hat man dann
dieses ohne Schrifft vorgenohmen? Wo ist es geschrieben? Ich hab schon gemeldet,
das Moyses die Reliquien des Heil. Josephs nicht unter den Heyden gelassen, sondern
mit sich ehrenbietig davon getragen [Ex 13.]; Das Eliseus den Mantel des Elias in
Ehren gehabt und mit selbem Wunder gewiircket [4. Kg 2.]; das der Konig Josias die
Gebein des Propheten ohnberiihrt wissen wolte [4. Kg 23.]; Was heiflet dis? Ehr oder
Unehr? Was sagt ihr, Geliebter, zu den Ehrenreichen Begrabnufl des Heil. Stephanus
in der Geschichte der Apostlen [Apg 8.], was zu dem heylsamen Schatten Petri? was
zu den Wunderwiirckenden Tiicheren Pauli [Apg s5.]1?» P. Iso Walser, Feyerliche
Ubersetzung des heiligen Leibs St. Theodors..., vorgestellet in einer Streit- und
Sittenrede ..., St. Gallen 1766, S. 25. Zu den weiteren Predigten, s. S. 224. Vgl. auch:
Predigten: De cultu Sanctorum, in: Sti. A. Einsiedeln, Rh A.: R 286, fol. 310—325.
Hier sind auch die entsprechenden Stellen aus den Kirchenvitern zusammengestellt.

27 P, Iso Walser, Frage: Ob die..., s.oben, S. 5 f.;

218 P, Benedikt Oederlin, Diarium Bde. 6 und 1o, unpag., in: Sti. A. Einsiedeln, Rh A.:
R 175.6 und R 175.10, unter 2. Sept. 1647.

289



Aussage von P. Columban Brendle 2! bezeichnend genug. Er meinte, dass
viele fremde Leute, Katholiken wie Protestanten an den Translationen des
spiaten 18. Jahrhunderts nur deshalb teilgenommen hitten, um «das, was sie
etwa daran tadelhaftes gefunden, mit Hohne durchzuziehen» 229, Daneben fin-
den sich auch Hinweise iiber zustimmende Verwunderung der evangelischen
Zuschauer 22, Im allgemeinen stand die reformierte Bevolkerung doch den
Translationen eher reserviert gegeniiber, wie etwa das folgende Beispiel aus
Neu-St. Johann zeigt: «Was zum meisten zu bewundern ware, seynd die Re-
formierte — die aller Orthen her haufen weis zu gelofen, die auch zuvor in
Angsten gestanden, ja sogar ausgesprengt haben, es sey alles auf sie gemiinzt,
man werde sie unvermuthet iiberrumpeln wollen — so stihl und eingezogen
gewesen, das man gar wohl hat konnen wahrnehmen, sie konnen sich selbsten
vor verwunderung und erstaunung nit genueg fassen» 222, Um einen Anlass
zu Streitigkeiten zu vermeiden, wurde den Biirgern der Stadt St. Gallen die
Teilnahme an der Translation zuweilen verboten 223, Aus dem gleichen Grunde
hat der fiirstliche Hofmeister von St. Gallen vor der Translation des Mar-
tyrers Honoratus ein Schreiben an den protestantischen Stand Appenzell ge-
schickt: «Welches wir die Herren darumb nachparlich avisieren wollen, damit
sie uff vernemmung etlichs aufgemanten Volckhs und vermerckhung ein oder
des andern Salve schiessens kein ungleiche mainung old gedanckhen zuo ma-
chen, dall es zuo anderem als anjetzo vermeldt angesehen wire» 224,

Es wire nun freilich falsch, die Kritik nur auf die protestantische Seite be-
schrinken zu wollen. Auch unter den Katholiken gab es Leute, die den Trans-
lationen skeptisch gegeniiberstanden. Der oben zitierte Ausspruch von P.
Columban Brendle bezieht sich ja auf Protestanten und Katholiken. Besonders
in aufgeklirten Kreisen scheint man im 18. Jahrhundert beim Kult mit Kata-
kombenheiligen Zuriickhaltung gepflegt zu haben. Bezeichnend dafiir ist das
Fehlen der Jubeliibertragungen von Rémischen Martyrern in den beiden Be-

219 Zu P. Columban Brendle (1720—1780), vgl.: Henggeler, 2.2.0., Bd. 1, S. 393.

220 [P, Columban Brendle], Einleitung, unpag., zum Sacrarium S. Galli IV., in: Sti. B.
St. Gallen: Codex 1721.

21 Vgl. etwa Abt Coelestins Notizen iiber die Jubeltranslation in Lichtensteig: auch die
Reformierten hitten sich «sehr reverential» aufgefiihrt. Abt Coelestin Gugger von
Staudach, Diarium Bd. 6, in: Sti. A. St. Gallen: B 278, S. 144.

222 Relation von der Jubelfeier Anno 1755 in Neu-St.Johann, in: De SS. Reliquiis et
Processionibus, in: Sti. B. ST. Gallen: Codex 1723, S. 587 f.;

223 Anno 1643 verbot der Rat der Stadt St. Gallen seinen Biirgern bei einer Geldstrafe
die Teilnahme an den Feierlichkeiten. Zu Vermeidung eines Tumultes stellte er zusitz-
lich eine Wache auf. — Ein solches Verbot sprach der Rat wieder im Jahre 1769
fiir die Translation der hl. Clementia in St. Georgen aus. P. Iso Walser nahm in der
Predigt darauf Bezug: Es wire nicht notig gewesen, «dafl unseren lieben Nachbaren
die Gegenwarth bey dieser hohen Feyer bey dem vorhabenden Triumph der Heil.
Clementia so scharf verbotten worden». P. Iso Walser, Frage: Ob..., s. oben, S. 23.

224 Schreiben vom 27. April 1643; Kopie im Sacrarium S. Galli II., in: Sti.B. St
Gallen: Codex 1719, S. 399.

290



nediktinerstiften St. Gallen und Einsiedeln 225, Der Kult wurde hier kaum
mehr gefordert, allerdings auch nicht eigentlich beschnitten. Eine #hnliche
Haltung scheinen auch die Chorherren im Hof zu Luzern und die Jesuiten
eingenommen zu haben. Bei den iibrigen regulierten Minnerorden begann der
Eifer fiir die Katakombenheiligen wohl erst in den letzten Dezennien des
18. Jahrhunderts zu erlahmen. Auf dem Lande aber, bei Obrigkeit und Volk,
blieben die Martyrer unvermindert durch beide Jahrhunderte in grossem An-
sehen. Drei Streitfille um Romische Martyrer mogen dafiir sprechen:

Als im Frithjahr 1676 der Leib S. Valentinus in Alpnach transferiert werden
sollte, da hat Hauptmann Hans Caspar Imfeld iiber diese Reliquien gespottet
und ihre Echtheit in Frage gestellt. Der Obwaldner Landrat ldsst darauf iiber
die Aussagen Imfelds Kundschaft einziechen. Am 11. Januar 1676 wird dat-
iiber verhandelt. «Es zeigt sich, daB Hauptmann Hans Caspar Imfeld blas-
femisch geredet. Er solle sich vorm Rat verantworten» 226, Mit drakonischer
Strenge wird darauf der Listerer, der keine Beweise fiir seine Behauptungen
herbeibringen kann, zu einer Geldstrafe verurteilt. Zusitzlich muss er vor
versammeltem Rat «vor dem Crucifix» in der Ratsstube «niederkniien, den
Boden kiissen und hiemit Gott und seine Heiligen um verzeihung pitten».
Uberdies hat er den Anwesenden das Sitzungsgeld zu entrichten 227, Die Ve-
hemenz, mit der in Obwalden die Beleidigung gegen den hl. Valentinus durch
den Hauptmann geahndet wurde, liess keine Zweifel aufkommen, wie sehr
der Rat die Aussagen Imfelds missbilligte. Um ihrer Meinung auch gebiihrend
Ausdruck zu verleihen, schenkten die Ratsherren nachtriglich der Pfarrei
Alpnach simtliche Kosten fiir das Pulver, das an der Translation verschossen
worden war 228,

In einen anderen Streitfall war der Martyrer Urbanus in Rickenbach LU ver-
wickelt. Bei der Erneuerung der dortigen Pfarrkirche im Jahre 1740/41 kam
es mit dem Stift Beromiinster zu einem grossen Zwist zwischen den Chot-
hetren und den Pfarrkindern. Die Rickenbacher wollten nimlich den Leib
S. Urbanus, der bis dahin in einem Sargreliquiar iiber dem Tabernakel des
Hochaltars ausgestellt war, auf einen Seitenaltar transferieren. Dadurch wire

225 Wie schon erwihnt, wurden die Katakombenheiligen in St. Gallen nach dem Neubau
der Stiftskirche nicht mehr auf die Altire iibertragen. Sie blieben in Schachteln
verpackt in der Sakristei aufbewahrt. Vgl.: Sakristeiinventar von 1785, in: De SS.
Reliquiis et Processionibus, in: Sti. B. St. Gallen: Codex 1723, S. 19. — Die Monche
von Einsiedeln transferierten zwar die Martyrer nach dem Neubau der Kirche auf
die Altire, aber ohne dabei eine aussergewdhnliche Festlichkeit zu veranstalten. P.
Michael Schlageter bemerkte kurz: «Den 29. [August] ist der Heilige Lyb S. Vitalis zu
S. Meinrad dortigen Altar transferiert worden mit gewdhnlichen Ceremonien». P.
Michael Schlageter, Diarium Bd. 1, in: Sti, A. Einsiedeln: A HB 18, fol. 43r.

In beiden Abteien wurde aber das Offizium von den Katakombenheiligen durch das
ganze 18. Jahrhundert gefeiert.

226 Ratsprotokoll, Bd. 17, in: St. A. Obwalden, Sarnen: R. 17, S. 355, vgl. auch S. 243.

221 Ebenda, S. 360.

228 Ebenda, S. 354 ff.;

291



der Leib aus dem Besitze des Stiftes, dem die Kirche inkorporiert war, in
alleiniges Eigentum der Pfarrgenossen iibergegangen 2. Die Chorherren woll-
ten sich aber den kostbaren Besitz nicht einfach entgleiten lassen. Mit allen
Mitteln wehrten sie sich deshalb gegen einen Standortwechsel des Leibes, ob-
wohl die Reformierten spotteten: «Das ist artlich, daf ein beynhaufl uber dem
kostlichen brod, wie die catholischen sagen, stehn miigsse!» 23 Da sich auch
der Leutpriester fiir die Ubertragung der Reliquien verwandte, verklagten
ihn die Stiftsherren beim Bischof von Konstanz. Spiter wurde auch die Nun-
tiatur eingeschaltet, aber schliesslich mussten die Chorherren nachgeben. Der
jetzt in Korperform gefasste Leib S. Urbanus wurde auf einen Seitenaltar im
Schiff der Kirche transferiert, womit im Jahre 1742 der Streit ein Ende
fand 231, Die Verbissenheit, mit der beide Seiten um den Besitz des Martyrers
kimpften, zeigt den hohen Wert, den ihm die Pfarrkinder beimassen, wih-
rend es den Stiftsherren mehr um die Verteidigung und Bewahrung eines
alten Rechts ging.

Der dritte Streit trug sich wenige Jahre spiter in Sarmenstorf zu. Allerdings
bildete hier der Katakombenheilige Firmanus eher den Vorwand als den
eigentlichen Hauptgrund, der dann zum sogenannten «Heigele-Handel» fiihr-
te. Letztlich ging es da um eine Auseinandersetzung zwischen dem neuen
Pfarrer von Sarmenstorf und dem frither von der Pfarrgemeinde als Wald-
bruder in der St. Wendelskapelle angenommenen Jakob Heigele. Thn wollte
der Pfarrer aus dem Gemeindegebiet vertreiben, da der Lebenswandel des
Einsiedlers nicht immer ganz der Busse geweiht war. Nun hatte Heigele den
Leib S. Firmanus erhalten und wollte ihn in seiner Kapelle ausstellen. Der
Pfarrer, Alois Imfeld 232, ein Vetter des damaligen Abtes von Einsiedeln,
hitte den Leib viel lieber in der Pfarrkirche gesehen. Als der Waldbruder
dazu seine Einwilligung nicht geben wollte, fing der Pfarrherr an, die Echt-
heit der Reliquien in Frage zu stellen 233, Im besonderen verbot er es, dem

229 Bei den inkorporierten Kirchen blieb das Schiff als Gemeinderaum im Besitze der
Pfarrgenossen, fiir dessen Unterhalt sie auch aufkommen mussten. Der Chor blieb
dagegen Eigentum jenes Trégers, der die Inkorporationsrechte besass.

230 Testimoniale vom §. Juli 1741, in: St. A. Luzern: A 1 Fo, Schachtel 1005. Vgl. auch:
A 1 Fo, Schachtel 1028, Fasz. Rickenbach.

231 Uber diesen Handel, vgl.: Kapitelsprotokoll, in: Sti. A.Beromiinster: Bd. 253,
S. 379—514.

232 Uber Joseph Alois Imfeld (1700—1779), seit 1743 Pfarrer in Sarmenstorf, vgl.: M.
Baur, Geschichte von Sarmenstorf, Einsiedeln 1942, S. 92 f., 112 f.;

233 Vgl.: P. Michael Schlageter, Diarium Bd. 3, in: Sti. A. Einsiedeln: A HB 20, fol.
73v. Brief des Frauenklosters Zug nach Sarmenstorf vom 12. November 1748; Kopie,
in: Sti. A. Einsiedeln: TR 2 VII.;

Die Vorwiirfe konnten umso leichter erhoben werden, als die Fasserinnen sie nicht
voll entkriften konnten. Denn die Schwestern vom Kloster Maria Opferung in Zug
hatten die Gebeine des Martyrers fiir das Fassen des Leibes zu Pulver zerstampft.
Die also verkleinerten Reliquien warfen sie in eine Leimsuppe, die sie dann auf das
vorbereitete Holzmodell, das S. Firmanus darstellen sollte, auftrugen. Die Schwestern
erklirten diese Arbeitsmethode damit, «dieweilen gemeiniklich von altherthums wegen

292



Heiligen bei der Illation entgegenzugehen. Als trotzdem etwa 100 Pfart-
kinder mit einem Rosenkranz-Fihnlein den ungefassten Martyrer-Leib zur
Kapelle begleiteten, «machte er ein Geschrei», als wiren jene alle «in dem
grosten Irthumm verfallen». Die Pfarrei spaltete sich darauf in zwei Parteien,
wobei jene, welche gegen den Pfarrer Stellung nahm, ihm nachsagte: «Wann
es umb die Ankunfft deB schilten, schellen, Eichlen und Rosen Konigs oder
aber wann es um die Ankunfft gewiisser dochteren von underwalden zu thun
gewesen, wiitrde dem Hr, Pfarrer solche bewiillkommungs arth nit miffallen
haben» 234, Die negative Haltung des Pfarrers wurde durch den Lebenswan-
del des Waldbruders begiinstigt. Auch kannte Heigele die kirchlichen Rechts-
gebrauche nicht besonders gut, was der Pfarrer voll auszuniitzen verstand.
Widerwillig fiihrte dieser zwar die Translation durch, liess den Leib jedoch
spater bei Nacht und Nebel aus der Kapelle rauben, um ihn nochmals re-
kognoszieren zu lassen 235, Den Waldbruder fiithrte man in Ketten nach Kon-
stanz und machte ihm dort den Prozess. Dabei konnte ihm wenig unstatt-
haftes nachgewiesen werden. Der hl. Leib hatte jedoch beim Transport von
Sarmenstorf nach Bremgarten, Konstanz und Luzern so stark gelitten, dass
nur mehr «Agnus Dei» daraus hergestellt werden konnten 236, Die grosse
Teilnahme des Volkes bei der Translation und die darauf einsetzende Wall-
fahrt zu S. Firmanus wie auch die allgemeine Betriibnis iiber die Wegnahme
des Leibes deuten daraufhin, dass der Katakombenheilige ein grosse Ansehen
genossen hatte. Trotz Verdichtigungen des Pfarrers, der Waldbruder habe
mit den Reliquien geschwindelt, der Heilige «sey nit mehr werdt als ein
gultbrieff, der kein Siggel habe», und zahlreichen Schmihungen iiber den
Bruder, er sei «ein voll Siuffer, ein Liigner, ein diirge und Heide», blieb die
Verehrung des hl. Firmanus 237, ja, sie nahm in der Volksgunst eher noch zu.

solche heilthumb sehr zerfallet und bruchlich sind, deswgen wan man solche vor
lange zeit behalten und dauerhaft haben und machen will, ist nothwendig, daf man
die reliquien Pulverisiren mufl, wie dafl bey dissem HI auch geschehen ist». Die
Klosterfrauen bezeugten aber «bey unserem gewiissen», «daff alle hl. Gebeiner und
das hl. Haupt an dem [Holz-]Corpus des hl. Firmanus eingesetzt sind». Brief vom
12. November 1748; Quellenverweis, s. oben.

Brief des Untervogts von Sarmenstorf Johann Jakob Keller an den Abt von Einsie-
deln, Nikolaus Imfeld, vom 25. Oktober 1745, in: Sti. A. Einsiedeln: TR 2 IV.;

Der Abt hatte zwar den Leib bereits rechtsgiiltig rekognosziert; hierzu s. S. 64.

Quellen zu diesem Handel: Libell aussetzung des heil. Leibes S. Firmani Mart. Rom.
endstandenen sogenannten Waldbruder Handel zu Sarmenstorf, Acta annis 1745—
1753, in: Sti. A. Einsiedeln: TR 2. P. Michael Schlageter Diarium Bde. 1 ff., in: Sti.
A. Einsiedeln: A HB 18 ff.; vgl.: Index zum Diarium: A HB 41.

Baur hat den Handel ausfiihrlich beschrieben, doch zu Gunsten des Pfarrers. So
heisst es da: «Miflbilligung zeigte das vielleicht etwas einseitig unterrichtete Ordi-
nariat». Baur, Sarmenstorf, a.a.0., S. 100; das bischofliche Ordinariat war aber nicht
nur einseitig, sondern grob falsch unterrichtet worden.

Brief des Untervogts Keller an den Abt von Einsiedeln vom 13. November 1748, in:
Sti. A. Einsiedeln: TR 2 XIIL;

234

235
236

227

293



Sicher aber wire der «Heigele-Handel» ohne die allgemeine Hochschitzung
der Romischen Martyrer nicht mit solcher Schirfe ausgetragen worden.

Die Verwurzelung des Katakombenheiligen-Kultes im Volk lisst sich anhand
von Streitfillen in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts nicht mehr wei-
ter verfolgen. Die annihernd 20 Zentenartranslationen in den Landstddten,
Flecken und Dotfern, die Einfithrung von zehn neuen Romischen Martyrern
in Pfarrkirchen wihrend dieser Zeit 238, sowie der oftere Gebrauch der Kata-
kombenheiligen als Namenspatrone beweisen indessen, wie wenig die Marty-
rer-Leiber auf dem Lande an Beliebtheit eingebiisst haben. Hier wirkte, was
einst aus echt barockem Empfinden entstanden war, noch iiber 100 Jahre
nach, bis auch hier das Verstindnis dafiir zu schwinden begann. Die Wur-
zeln sind freilich bereits am Ende des 18. Jahrhunderts zu suchen, wenn
durch Fortschritt, Entdeckungen und neue Geisteshaltung die barocken Tra-
ditionen auch auf dem Lande nicht mehr voll verstanden wurden. «Erst jetzt,
da mann mehr aufgekliret zu seyn scheinet, fingt man dergleichen altmodi-
sche Verkleidungen und Aufziige mit Bedachte wegzulassen an, aus gegriin-
deter Besorgnisse, man mochte dadurch bey der heutig scharpfen Kritik nur
zum Gespotte unnd Geldchter werden, besonders da man es nicht ldugnen
kan, da ofters bey dergleichen umstindlichen Verkleidungen . . . zerschiedene
MiBbriuche und Ungereimtheiten unterloffen sind, die unser heiligen Religion
zur Ehre nicht sind, sondern sie nur bei verniinftigen Leuten unrichtlich
machen» 23?, Die Translationsfeierlichkeiten wurden einfacher, aber auch
konformer. Dal} sich aber aus dieser Erstarrung kein Leben entwickeln konn-

te, bestehende Vitalitit gar zusehendes verkiimmern musste, liegt auf der
Hand.

238 Hierzu s. S. 287, Anm. 212 und im Anhang. Sechs weitere Katakombenheiligen wurden
in Kirchen von Frauenkl8stern transferiert.

239 [P. Columban Brendle], Einleitung, unpag., zum Sacrarium S.Galli IV., in: Sti. B.
St. Gallen: Codex 1721.

294






Tafel 19

Stans, Remigius-Altar. Eine Empire-Arbeit. Frither war der Martyrer stehend, wie S.
Prosper im Frauenkloster, auf dem Kreuzaltar ausgestellt gewesen. Bei der Versetzung
dieses Altars wurde der Heilige zum «Schlifer» umgewandelt. Dabei musste das ge-
schnitzte Holzmodell arg in Mitleidenschaft gezogen werden. Die heutige Fassung ist aus
den Jahren 1932 und 1933. Bildhauer Hans von Matt entwarf dazu die Silberarbeiten
(Haupt), Kunstmaler Anton Fliieler und Sr. Augustina Fliieler gestalteten die {iibrige
Kleidung.

Remigius-Altar, um 1804.

Pfarrkirche Stans.

Photo: Weber Stans.



	Die Aufnahme des Kultes durch die Gläubigen

