Zeitschrift: Beitrage zur Geschichte Nidwaldens
Herausgeber: Historischer Verein Nidwalden

Band: 38 (1979)

Artikel: Die Katakombenheiligen und ihre Translationen in der schweizerischen
Quart des Bistums Konstanz

Autor: Achermann, Hansjakob

Kapitel: Rom und seine Martyrer

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-698274

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-698274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L.
ROM UND SEINE MARTYRER

In der Antike liessen sich die Romer sowohl in tiiberirdischen als auch in
unterirdischen Friedhofen begraben. Die ersten Christen iibernahmen diese
Sitte. Wihrend der Verfolgungszeit haben sie die Mirtyrer allerdings nach
Moglichkeit in den unterirdischen Coemeterien bestattet. Wahrscheinlich
haben sie in dieser Zeit auch angefangen, Gottesdienste unter dem Erdboden
zu feiern, zuerst wohl noch ohne Bezug auf das Grab eines Blutzeugen. Als die
christliche Religion die obrigkeitliche Anerkennung fand, begann sich die
Mirtyrerverehrung mehr und mehr zu entwickeln; Wurzeln lassen sich aber
hochstens bis an den Anfang des 3. Jahrhunderts zuriickverfolgen'. Diese
Feststellung ist darum wichtig, weil die spitere Tradition annahm, zwischen
Kaiser Nero und Konstantin dem Grossen habe in Rom eine mehr oder weniger
ununterbrochene Verfolgung der Christen gewiitet. Selbst im 17. und 18.
Jahrhundert glaubte man noch immer an 16 allgemeine und einige partielle
Christenverfolgungen 2.

Mit zunehmendem zeitlichen Abstand von den Ereignissen wuchs folglich in
der Literatur auch die Zahl der angeblich in den unterirdischen Friedhofen
begrabenen Mirtyrer. Die «Depositio martyrum», um 350 n. Chr. niederge-
schrieben, zdhlt 18 Feste fiir 40 stadtromische Mirtyrer auf 3. Im «Martyrolo-
gium Hieronymianum», dessen Aufzeichnung rund 100 Jahre spiter angenom-
men wird, finden wir bereits etwa 3400 Blutzeugen Roms, von denen bezeich-

' Uber die Anfinge der Mirtyrerverehrung: H. Delehaye, Les origines du culte des
martyrs, Bruxelles 1912. P. Dbrfler, Die Anfinge der Heiligenverehrung nach den
romischen Inschriften und Bildwerken, Miinchen 1913.

Bis zu Beginn des 3. Jahrhunderts kannte das christliche Rom keine besondere Mirtyrer-
verehrung. Es festigte sich jedoch der Glaube, dass diejenigen, welche besonderes
Zeugnis fiir Christus ablegten, auch nach ihrem Tode von ihm besonders geehrt
wiirden (Math. 19.29; Joh. 17.20 ff.). Der Glaube an die Gemeinschaft der Lebenden
und der Toten fiihrte in logischer Konsequenz zur Verehrung der Mirtyrer durch die
lebenden Christen. Sie zeigte sich urspriinglich im blossen Versammeln am Grab.
Spiter steigerte sie sich bis zur Anrufung der Blutzeugen als Fiirbitter bei Gott. Der
enge Zusammenhang der Mirtyrerverehrung mit dem Grabkult brachte schliesslich
eine Hochschitzung der leiblichen Uberreste, die man endlich allein fiir wiirdig hielt,
in unmittelbarer Nihe des Altares, als des Orts, an dem die Eucharistiefeier vollzogen
wurde, aufzubewahren.

B. Kotting, Der friihchristliche Reliquienkult und die Bedeutung im Kirchengebiude,
in: Arbeitsgemeinschaft fiir Forschung des Landes Nordrhein-Westfalen, 123. Heft
(1965), S. 7—41; hier auch die neuere Literatur.

2 F. Haffner, Der klein Solothurner allgemeine Schaw-Platz, 1. Teil, Solothurn 1666,
S. 118—y55. :
Einen Uberblick iiber die heute als gesichert geltenden Christenverfolgungen gibt: LThK
2. Bd (1958), Sp. 1115 ff.; Lexikon der antiken Welt, Stuttgart 1965, Sp. 620f.;

3 Ed. in: MGH AA Tom. IX,, hrsg. von Th. Mommsen, Berlin 1882, S. 39—148.

G 7



nenderweise an die 2500 keine Namen tragen 4. Johann Peter Kirsch hat die
beiden Festkalender miteinander verglichen. Zu den 18 in beiden Kalendern
aufgefithrten Gedenktagen hat er im Martyrologium 29 weitere Angaben
herausgeschilt, die er durch die parallele textliche Gestalt den gemeinsamen
Festen gleichstellt. Daraus schliesst Kirsch auf eine beiden Festkalendern
zugrunde liegende Quelle, die den urspriinglichen stadtromischen Kalender
des Kirchenjahres darstellen wiirde und im ausgehenden Altertum aus 53
Festtagen bestanden hitte. Alle weiteren Festangaben sind, nach Kirsch, Zuta-
ten aus dem 4. Jahrhundert und aus spiterer Zeit 5.

Doch die «Hochrechnungen» blieben nicht stehen; bald vermehrte sich die
Anzahl auf 4000, dann auf 15 000 Blutzeugen. Noch spiter glaubte man gar,
es seien allein in Rom pro Jahr 2,5 Millionen Christen um ihres Glaubens
willen hingerichtet worden. Was diese Massenvernichtung fiir das Leben der
Stadt bedeutet hitte, fragte man sich damals nicht. Nur aufgrund solcher
iibersteigerter Zahlen ldsst sich erkliren, weshalb nach der Auffindung der
Calixtus-Katakombe geglaubt wurde, dass darin 1 740 000 Mairtyrer begraben
ldgen ¢. Um solche Zahlen zu untermauern, berief man sich auf eine allgemeine
Tradition. So schrieb etwa Paolo Aringhi {iber die vatikanischen Katakomben:
«Woriiber, ob man wol keine schriftliche Nachricht hat, so ist doch aus allge-
meiner Tradition gnugsam bekannt, und iederzeit fiir gewiss gehalten worden,
dass weiland der gantze unterirdische Uemschweiff der alten Vaticanischen
Kirchen, sonderlich aber das mitlere Schiff und Zwerchkreutz von Gebeinen der
heiligen Martyrer sey angefiillet und gleichsam ausgestopfet gewesen» 7.
Gerade aber diese Tradition hatte vergessen, dass bereits 500 Jahre frither
alle damals als sicher geltenden Mirtyrergriber geriumt und die Gebeine in
die verschiedenen Gotteshduser verteilt worden waren.

Denn nach einer ersten Phase, in der die Grabstitten noch unangetastet geblie-
ben waren, setzten mit dem 7. Jahrhundert in einer zweiten Periode die ersten
Uberfiihrungen von Mirtyrerreliquien in die Kirchen Roms ein, wo sie auf
den Altiren ausgestellt wurden. Dadurch wollte man vor allem den Pilgern
den beschwerlichen Gang in die Katakomben ersparen, deren Zugang durch
den unaufhaltsamen Zerfall immer gefihrlicher wurde. Ebenso begannen die
Pipste auch aus den suburbikarischen Coemetrien vereinzelt Mirtyrer nach
Rom zu iiberfiithren. Sie wurden wohl durch die allgemeine Unsicherheit und

4 Hrsg. von G. B. de Rossi / L. Duchesne, in: AA. SS. Nov. II./ 1, S. I—LXXXIII,
1—195.

§ J.P. Kirsch, Der stadtromische christliche Festkalender im Altertum, in: Literatur-
geschichtliche Quellen, Heft 7/8 (1924), besonders S. 42—96, 238. Delehaye a.a.O.,
S. 310 ff.;

¢ Uber diese Zahlen vgl. Dictionaire d’archéologie chrétienne et de liturgie, publ. par
Fernand Cabrol, Tom. 1/II (1907), Sp. 1763 ff.;

7 Paolo Aringhi, Abegbildetes Unterirdisches Rom, Arnheim 1668, S. 7. P. Aringhi,
Roma subterranea novissima, Kéln 1659, S. 141.

Uber Aringhi (1600—1676): DACL Tom. 1/II, Sp. 284 f.;



die zunehmende Angst vor einfallenden Horden dazu veranlasst. Mit der
Verwiistung Roms durch die Langobarden unter ihrem Konig Aristulf im
Jahre 756 wurden auch die suburbikarischen Katakomben stark beschidigt.
Als Folge davon rdumten die Pipste Paul 1., Hadrian I.,Paschalis und EugenII.
in einer letzten Periode jene Coemeterien. Gleichzeitig setzte auch die Uber-
fithrung von Reliquien nach Oberitalien und iiber die Alpen ein; heimkehrende
Pilger brachten diese Mirtyrerreliquien mit nach Hause. Solche Translationen,
auch von ganzen Leibern, lassen sich fortan bis ins spite Mlttelalter nachwel—
sen 8,

In der Stadt Rom selbst gerieten die Katakomben unterdessen immer mehr
in Vergessenheit, da sie ja ihres kostbarsten Schatzes beraubt waren. Einzig der
Zugang zu den Coemeterien bei San Sebastiano blieb immer bekannt. Verein-
zelt stiegen auch Besucher in diese unterirdischen Griifte hinunter, Mértyrer-
gebeine suchten sie jedoch keine ®. Davon abgesehen wusste bald niemand
mehr Bescheid iiber die Anlagen.

1. DIE WIEDERENTDECKUNG DER KATAKOMBEN
UND IHRE FOLGEN

Am 31, Mai 1578 stiessen Arbeiter, welche in einem Weinberg des Bartolomeo
Sanchez 19 nach Pozzolanerde gruben, zufillig auf den verschiitteten Eingang
zu einem Coemeterium. In der wiederentdeckten Katakombe — es handelte
sich-um das Coemeterium Jordanorum an der Via Salaria nova — fand der
herbeigerufene Dominikanerménch Alfonso Ciacconio ' einige Krypten und
Cubicula, die zum Teil mit christlichen Malereien ausgeschmiickt oder mit
lateinischen bzw. griechischen Inschriften versehen waren. Ebenso sah er
mehrere Sarkophage 2.

® Von den vielen Translationen des Mittelalters seien hier nur ein paar angefiihrt:
S. Gorgonius in Metz, S. Nazarius nach Lorsch, S. Vitus nach Corvey, S. Justin nach
Hochst a. M., SS. Sergius und Bacchus nach Mainz, S. Alexander nach Freising,
S. Hermes nach Salzburg, SS. Patricius und Metellus nach Konstanz, S. Epiphanius
nach Hildesheim, usw.; Vgl. auch: S. Beissel, Die Verehrung der Heiligen und ihrer
Reliquien in Deutschland, Freiburg 1890.

® Uber die ganze Problematik gibt eine gute Ubersxcht F. Grossi-Gondi, Principi e
problemi di critica ag1ograf1ca, Roma 1919.

0 Das Gut kam spiter in den Besitz des Collegio Irlandese. Vgl.: F. X. Kraus, Roma
sotteranea, Freiburg 1879, S. 538. In der Datierung der Wiederentdeckung der Kata-
komben halte ich mich an das in der heutigen Literatur iibliche Datum (nach Bosio),
obgleich Pastor Ende Juni 1578 als Datum annimmt. Vgl. L. v. Pastor, Geschichte der
Pipste seit dem Ausgang des Mlttelalters, 9. Bd.: Gregor XIII., Freiburg 1923, S.191,
194 ff.;

11 Uber P Alfonso Ciacconio bzw. Alfons Chacon (1540—1599), vgl.: Enciclopedia
Italiana die scienze, lettere et arti, Vol. 9/II (1931), S. 914. '

12 Antonio Bosio, Roma sotteranea, Rom 1632, S. §11.



In den folgenden Tagen eilten Kardinile, Ambassadoren sowie andere geistli-
che und weltliche Wiirdentriger herbei, um die antiken Grabstitten zu sehen,
von denen sie bis anhin nur aus alten Berichten und Beschreibungen vage
Vorstellungen hatten 13. Das Interesse beschrinkte sich vorerst, noch ganz im
Geiste der Renaissance, auf die gefundenen antiken Kunstwerke. So liess
Ciacconio die Malereien kopieren und die beweglichen Schitze in seine Samm-
lung tberfithren. Im tibrigen verhinderten die kirchlichen Stellen die weitere
Suche nach Pozzolanerde nicht, was teilweise zur Zerstorung unterirdischer
Grabkammern fiihrte.

Der Forschungseifer Ciacconios blieb indessen wach. Er suchte nach weiteren

Coemeterien und fand nach und nach alle Katakomben, die zwischen der Via

Salaria und der Via Appia liegen, also jenes Gefiige von Grabanlagen, das

gemeinhin als das Priscilla-Coemeterium bekannt ist 4, Neben ihm bemiihten

sich auch die beiden Flamen Philipp de Whinge und Jean 'Heureux um die

Erforschung des unterirdischen Roms '5. Leider konnten sie ihre Erkenntnisse

nur in beschrinktem Masse an Zeitgenossen und Nachwelt vermitteln, denn

die zahlreich hinterlassenen Notizen, etwa des Jean ’Heureux, wurden weder

im 17. noch im 18. Jahrhundert gedruckt, obwohl das Manuskript lange vor

seinem Tode druckfertig vorgelegen hatte 6.

Der eigentliche Erforscher der romischen Katakomben, Antonio Bosio, begann

seine Arbeit am 10. Dezember 1593 in einem Coemeterium, das eine halbe

Meile von San Sebastiano zwischen der Via Ardeatina und der Via Appia

liegt 17. Der erste Einstieg fand zwar ein vorzeitiges Ende, weil seine Begleiter

sich zuwenig mit den ndtigen Kerzen und Nahrungsmitteln eingedeckt hatten.

Sie mussten befiirchten, den Ausgang nicht mehr zu finden und in den Griiften

elendiglich zu verhungern. Bosio glaubte, es wiirden «i nostri immondi cadaveri

maculare qu’ei sacri monumenti» 18,

Die folgenden 36 )Jahre widmete Bosio ganz den unterirdischen Denkmilern.

Er exzerpierte zuerst die Werke der Patristik, durchging die Mirtyrerakten

und Martyrologien. Fand er in der Literatur eine Notiz, die mit Wahrschein-

lichkeit auf eine christliche Begribnisstitte an einer der alten Strassen Roms
hinwies, so durchstreifte er die anliegenden Weingiirten und suchte nach einem
moglichen Eingang.

13 Kardinal Caesar Baronius (T 1607) schrieb von dem Staunen, welches alle ergriffen
hatte, die in die Katakomben hinunterstiegen: «..., quae enim de iisdem apud St
Hieronymum vel Prudentium legerat, suis ipsis oculis intuens, vehementer admirabunda
spectavit.» Caesar Baronius, Annales ecclesiastici, in: R&mische Quartalsschrift fiir
christliche Altertumskunde und fiir Kirchengeschichte, 2. Jg. (1888), S. 209.

14 G.B. de Rossi, La Roma sotteranea christiana, Bd. 1, Rom 1864, S. 12—:20.

s Philipp de Winghe (T 1592), Jean 'Heureux (f 1612): Vgl. Marcarius, Hagioglypta

sive picturae et sculpturae sacrae antiquiores, praesertim quae Romae reperiuntur,

Paris 1856, S. 3 ff.;

F. X. Kraus, Roma sotteranea, Die romischen Katakomben, Freiburg 1879, S. 4 f.;

17 Antonio Bosio (157§—1629), vgl. DACL Tom. 2/I (1910), Sp. 1084 ff.; LThK Bd.

2 (1958), Sp. 620. o

A. Bosio, Roma sotteranea, Rom 1632, S. 195.

16

10



Bei seinem Tode hinterliess er als Ergebnis seiner Titigkeit ein unfertiges
Manuskript. Durch den Prifekten der vatikanischen Bibliothek, Kardinal Fran-
cesco Barberini, ermutigt, gab Giovanni Severano die Aufzeichnungen Bosios
leicht abgeindert 1632 heraus '?. Die Schrift fand damals weite Verbreitung.
Bosio gilt seither als der Vater der romischen archiologischen Forschung.

Sein- Werk «Roma sotteranea» hat aber anderseits auch dem Martyrerkult
starken Auftrieb gegeben. Nicht nur schickte Bosio den wissenschaftlichen
Untersuchungen eine Abhandlung iiber die frithchristlichen Mirtyrer, iiber ihr
Martyrium und ihre Bestattung voraus 2°, er bekennt auch im eigentlich archio-
logischen Teil immer wieder seine grosse Ehrfurcht vor den Grabmilern als
Mirtyrersepulchren. So wird hier zum ersten Male ein Zusammenhang zwischen
den wiederentdeckten Katakomben und den Gribern der frithchristlichen Mar-
tyrer schriftlich niedergelegt.

Schon zu Lebzeiten Bosios hatte sich diese Idee stark entwickelt. Obwohl die
Katakomben doch bereits im Jahre 1578 wiederentdeckt wurden, lassen sich
zuerst nur ganz vereinzelt Ausgrabungen nachweisen. Plotzlich, etwa ab 1620,
beginnen sie sich auf eindriickliche Art zu hidufen 2'. Die systematische Erhe-
bung von Katakombenheiligen hat demnach unter Bosio angefangen.

Aringhi, Fabretti und Boldetti 22, Bosios Nachfolger, trieben die Ansicht, dass
in den Katakomben viele Martyrer 22 begraben ligen, beharrlich voran. Paolo
Aringhi forderte sie auch durch eine Neuauflage von Bosios «Roma sotteranea»
im Jahre 1651. Der Neudruck, im Gegensatz zur fritheren Ausgabe in lateini-
scher Sprache verfasst, unterscheidet sich aber derart stark von jener, dass er
als Aringhis eigenes, hochstens von Bosio inspiriertes Werk bezeichnet werden
darf. Darin hat sich die erwihnte Idee fast vollends durchgesetzt. Ein Beispiel
aus der deutschen Ubersetzung soll dafiir sprechen: «So sind inmittels ferner
als aus sonderbarer Andacht, so die ersten Christen zu S. Petro getragen, vill
andere Heill. Mirtyrer, in unzihliger menge, nach und nach in desen Gottes-
acker zusammen gebracht und bestattet worden» 24,

Je mehr aber die Vorstellung von den «unzalbaren Mirtyrer und Bluotzeugen»,

19 Roma sotteranea, opera posthuma di Antonio Bosio Romano antiquario ecclesiastico

singolare de suoi tempi, ... accresciuta dal M. R. P. Giovanni Severani da S. Severino.
sacerdote della Congregatione dell’oratorio di Roma ... Rom 1632.

Bosio, Roma sotteranea, a.2.0., S. 1—22.

P. Aringhi, Roma subterranea novissima, Rom 1651, Kdln 1659. Aringhi erwihnt
zahlreiche Erhebungen von 1620 an.

Raphael Fabretti (1619—1700), vgl.: DACL Tom. 5/I (1922), Sp. 1064 f.;

Marco Antonio Boldetti (1663—1749), vgl.: LThK 2. Bd. (1958), Sp. 568.

Ich benutze den Ausdruck «Martyrer» im Folgenden nur fiir die Katakombenheiligen.
Mirtyrer bezeichnet dagegen die gesicherten Blutzeugen.

Aringhi, Abgebildetes Unterirdisches Rom, 2.a.0. S. 7. Lat. Text: Porro in idem postea
Coemeterium pietatis et observantiae causa, quam Christiani erga eundem beatissimum
Apostolum prae se ferebant, alii item innumeri Martyres frequenter officiosa eorundem
manu illati fuere. Aringhi, Roma subterranea, a.2.0., S. 141.

20
21

22
23

24

11



die «in romanischer Erden... christlich ruohen und vergraben liegen» 25
allgemein Wurzel fasste, umso stirker versuchte die Kirche die Ausgrabungen
in den Coemeterien unter Kontrolle zu bekommen. Thre Erforschung setzte
von nun an eine kirchliche Genehmigung voraus. Damit war innert weniger
Jahrzehnte aus einer Schatzkammer fiir Gelehrte, welche hier ihr Wissen iiber
das antike Rom erweitern wollten, eine «Schatzkammer fiir die Kirche» ge-
worden. :

2. DIE AUSGRABUNG DER KATAKOMBENHEILIGEN

Die Bestimmungen des Konzils von Trient 26 verlangten fiir alle neu gefundenen
Reliquien eine Echtheitserklirung durch den zustindigen Ditzesanbischof.
Dadurch hatte der Oberhirte eines jeden Bistums die Pflicht, sich mit den in
seinem Sprengel gefundenen oder dahin iiberfiihrten Reliquien zu befassen.

Dem Bistum Rom steht der Papst nominell als Bischof vor 27, Seine episkopalen
Aufgaben in der Diozese konnte er aber damals als Oberhlrte der gesamten
katholischen Kirche und als souveridner Landesfiirst kaum erfiillen. Er hatte
sie deshalb an seinen Generalvikar delegiert. So fiel denn auch die Authentisa-
tion der Reliquien aus den romischen Katakomben dem Kardinalvikar -oder
seinem Stellvertreter, dem Vicegerente, zu 28. Da es aber, zum mindesten bis
1668, offiziell keine eindeutigen Bestimmungen gab, nach welchen Mirtyrer
und Nicht-Mirtyrer in den Katakombengribern voneinander unterschieden
werden konnten, beschrinkten sich die beiden erwihnten Bischofe vornehmlich

35 Aus dem Vorwort zu Historia Translationis et Habitae Processionis in Adventu SS.
Reliquiarum Sanctissimi Ma.rtyns Basilij Anno 1647, in: Sti, Al Emsmdeln Rhem
A.: R 45. .

26 Conciliorum oecumenicorum Decreta, hrsg. v. Centro di Documentazmne Instxtuto per
le Scienze Religiose, Bologna, Basel/Frelburg/Rom 1962, S. 750 ff.: Sessio XXV
(3.—4. Dez. 1563), De invocatione, veneratione et reliquiis sanctorum et de sacris
imaginibus.

Auss dem hochheiligen algemeinen General Concilio, so dass. verschinen 1563 Jar zu
Triendt volendet und beschlossen, diejenigen Decreta und Canones abgesondert. und
verteutschet, welche unsere Christliche Religion und glaubens sachen fiirnemlich
betreffen und dem gemeinen Christenmenschen zu wissen am meisten vonndten
seindt, Koln 1565, S. 276 ff.: Von der Anriiffung, Ehrerbxetung, und den Reliquien
heyhgthumb oder Gebein der Heyligen, unnd von den Heyligen Bildnussen.

Vgl.: Constitutiones et Decreta synodi Dioecesanae Constantiensis, Konstanz , 1609,
Pars I, Titulus XXI, S. 76 f.

27 Die ]urlsmktlonsgewalt des Bistums Rom erstreckte sich auf die Stadt und. auf ihre
Umgebung im Umkreis von 40 «Miglia». P. Hmschlus System des kathohschen
Kirchenrechts, 1. Bd., Berlin 1869, S. 478. .

® Der Kardinalvikar war nominell Generalvikar des Bistums Rom In erkhchkelt

~ fiihrte er die Funktionen eines Dibzesanbischofs aus, wihrend der Vicegerens: die
" Tdtigkeit des Generalvikars ausiibte. BEIde hatten die Bischofsweihe.

12



darauf, einfach alle Gebeine, welche ihnen aus den Coemeterien zugetragen
wurden, fiir Martyrerreliquien zu erkliren. Die Entscheidung tiber die Echtheit
der ausgegrabenen Heiltiimer war damit letztlich ganz jenen Personen {ibet-
tragen, die vom Generalvikar oder seinem Stellvertreter Erlaubnis und Voll-
macht erhalten hatten, in den Katakomben nach Martyrergebeinen zu suchen
und sie zu erheben.

Wer aber waren diese Ermiachtigten? :
Da ist zuerst einmal der «Praefectus curiae Coemeteriorum» zu nennen 2.
Unter der formellen Oberleitung des romischen Generalvikars durchforschte er
mit einem Stab von Arbeitern und Handlangern die Katakomben nach Marty-
rergebeinen. Seit 1670, d. h. mit Amtsantritt von Bischof Josephus Eusanio 3°,
stand auch dem pipstlichen Sakristan eine eigene Mannschaft zur Verfiigung.
Vorher hatte die pipstliche Sakristei die Gebeine iiber den Kardinalvikar oder
sogar iiber Ordensmitglieder bezogen. Die Orden und Kongregationen hatten
sich nimlich von allem Anfang an um das Graberecht beworben. So wurden
beispielsweise die Jesuiten befugt, in den Priscilla-Katakomben nach heiligen
Leibern zu suchen 3!, Mit ihnen wetteiferten an anderen Orten die Oratoria-
ner 32 und, allerdings mit weniger Ehrgeiz, die Benediktiner und Kapuziner.
Schon immer gab es neben den offiziellen und offiziosen Ausgrabungen auch
«private» 33, Jede Standesperson konnte sich in eigenem oder fremdem Namen
die Grabelizenz verschaffen — kraft ihrer Wiirde und eines entsprechenden
Almosens. Unter andern erwarb sich auch Garde-Leutnant Johann Rudolph
Pfyffer, ein Luzerner, im Jahre 1647 die Autorisation, fiir sich in dem «Coe-
meterium Calepodij» drei Leiber zu erheben 34. Etwas frither hatte er bereits
die Erlaubnis erhalten, fiir das im Bau stehende Kloster Neu St. Johann im
Toggenburg nach einem Martyrerleib graben zu diirfen 35. Da die weltlichen
Wiirdentrdger fiir ihre Ausgrabungen oft Arbeiter des Prifekten beizogen,
schien eine einigermassen einheitliche Erhebungspraxis gegeben. In Wirklich-

29 Fabretti und Boldetti hatten beispelsweise dieses Amt inne.
30 Giuseppe Eusanio (um 1615—1692), OESA, zuerst Bischof von Helenopolis, seit 1672
- Episcopus Porphyriensis. Hierarchia catholica, Tom. 5, 1952, S. 217, 320.
31 Das Coemeterium der Priscilla lag zum Teil unter Weinbergen, welche den Jesuiten
gehorten. Vgl.: Paulinus, Die Mirtyrer der Katakomben, Leipzig 1871, S. 13.
3 Die Mitglieder der Kongregation des Instituts des Oratoriums von Filippo Neri, vgl.:
LThK, 7. Bd. (1962), Sp. 1194 {.;
33 Die privaten Erhebungen wurden zwar ab 1650 immer stirker eingeschrinkt; dxese
Tendenz lisst sich sogar bis ins Jahr 1647 zuriickverfolgen. Pfyffer erhob die drei
. Leiber darum so rasch, weil er befiirchtete, «das bald eine andere anordnung kom-
men, ..., und dise Gnad und Erlaubnus gentzlich entzogen» werde. Brief vom 4. Juni
. 1647 nach Rheinau, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1 Nr. s5.
34 Brief von Joh. Rud. Pfyffer nach Rheinau von 4. Juni 1647, in Pf. A. Rheinau, Rh A
. C1 Nr. s55.
35 Brief Pfyffers nach St. Gallen vom 18. April 1642, in: Sacrarium S. Galli, Tom. IL.,
in: St. B. ST. Gallen: Codex 1719, S. 377. Vgl.: Brief vom 30. August 1642, in Codex

1719, S. 379 f.

13



keit sah die Sache etwas anders aus. Weil Private jedesmal neu um eine ent-
sprechende Lizenz nachsuchen mussten, war ihnen am Erhaltungszustand der
gefundenen Gebeine sehr gelegen 36, Schliesslich wollten sie nicht ein Hiuf-
chen Staub nach Hause bringen und suchten sich daher moglichst gut konser-
vierte Skelette aus. Oft war ihnen aus diesem Grunde die sichtbare Qualitit
viel wichtiger als die «Echtheit».

Der «Praefectus Coemeteriorum» dagegen konnte der «Echtheitsfrage» gros-
sere Bedeutung zumessen. Er musste weniger auf den Erhaltungszustand achten,
da der Kardinalvikar auch Reliquienpartikel vergabte.

Die Riicksicht auf die «Authentitit» der Reliquien spielte trotz aller Euphorie
iiber die wiederentdeckten Katakomben eine gewisse Rolle. In kirchlichen
Kreisen hatte man nimlich die Tatsache nicht ganz vergessen, dass auch ge-
wohnliche Christen, also Nicht-Mirtyrer, in den Coemeterien ihre Ruhestitte
gefunden hatten. Bosio und Aringhi suchten darum in den friihchristlichen
Quellen nach Merkmalen, mit welchen die Christen die Griber der Blutzeugen
besonders ausgezeichnet haben konnten. Doch da fanden sie nichts. So waren
die «Praefecti Coemeteriorum» gezwungen, durch das Studium der Inschriften
und Malereien in den Katakomben solche Kennzeichen selbst zu erarbeiten 37.
Die Unkenntnis der antiken Grabsitten und das fehlende wissenschaftliche
Instrumentarium der Archiologie liessen sie aber vollig falsche Merkzeichen
als sichere Indizien fiir ein Mirtyrergrab annehmen: Das Majuskel M, eine
Abbreviatur fiir lat. Marcus, menses, manes oder memoria, wurde als Abkiir-
zung fiir Martyrer gehalten, das griechische Christogramm Chi und Rho, als
«pro Christo» (sc. passus) gedeutet.

Dagegen zihlten die Jesuiten nur die Instrumenta martyrii (wie sich spiter
erwies, stellten diese «Marterinstrumente» antike Handwerkszeichen dar),
die Palme, als «signum gloriae», und die sogenannte Blutampulle zu den guten
Kennzeichen eines Martyrergrabes 38, Die Kongregation der Ablisse und der
Reliquien ging in der Beschrinkung noch weiter, als sie am 10. April 1668 die
sicheren Merkmale festlegte. In einem Dekret erklirte sie die Palme und die
«Blutampulle» zu «certissima signa»3®.

Der Mauriner Monch Jean Mabillon stellte 20 Jahre nach der Veroffentlichung

3 Man fand nimlich die Skelette in ganz verschiedenem Erhaltungszustand, je nach
Beschaffenheit der Erdschicht, in der die Gebeine begraben lagen. Bosio erklirt:
«...le ossa, alcune dure come ferro, altre fragilissime, che nel toccarle si dissolverano.»
Bosio, Roma sotteranea, a.a.0., S. 195.

37 Bosio fiihrt eine Liste von sogenannten «sicheren Zeichen» auf, Vgl. Bosio, Roma sotte-
ranea, a.a.0., S. 196.

38 M. A. Boldetti, Osservazzioni sopra i cimiterj de’Santi Martiri ed antichi Christiani
di Roma, Rom 1720, S. 241 ff.;

3 Decreta authentica sacrae Congregationis Indulgentiis sacrisque Reliquiis praepositae
ab anno 1668 ad annum 1882, Regensburg 1883, S. 1.

«... Sacra Congregatio... censuit, palmam et vas illorum sanguine tinctum pro
signis certissimis habenda esse.»

14



dieser Bestimmungen bei seinem Romaufenthalt folgendes fest: « In secernen-
dis ejusmodi sanctis haec fere indicia observantur: crux aut palma; vel Christi
monogramma, passim cum litteris graecis A et O, boni Pastoris aut Agni
figurae, historiae veteris aut novi Testamenti, aliave id genus indicia tumulis
eorum inscripta» 40, Im «Iter Italicus» fithrt Mabillon noch als weitere in Rom
geltende Indizien an: Das Herz — nebenbei gesagt ein lateinisches Interpunk-
tionszeichen in Form eines gestielten Blattes — und die Taube mit oder ohne
Lorbeerzweig im Schnabel 4. Die Ausfithrungen des Mauriner Gelehrten
gipfelten im Vorwurf, man ginge in Rom beim Untersuchen der wahren Mar-
tyrerzeichen nachlissig vor und befolge in keiner Weise die Bestimmungen des
Dekrets der Reliquienkongregation 42,

Gegen diese Beschuldigung nahm in Rom die Kongregation des Index Stellung.
Sie stiitzte sich dabei auf die Aussage Fabrettis. Als langjihriger Prifekt der
Coemeterien hatte er zahlreiche Leiber aus den Katakomben erhoben. In einem
Werk iiber die romischen Coemeterien schrieb er, dass er Ampulle und Palm-
zweig immer als Unterscheidungsmerkmale von Mirtyrergrabstitten angesehen
habe 43, Die Kongregation des Index fiigte dieser Behauptung noch bei: Wenn
aber trotzdem Griber geoffnet wiirden, welche nicht mit den obigen Zeichen
versehen wiren, so doch nur, um zu sehen, ob die beiden Kennzeichen nicht
etwa inwendig auf der Grabplatte angebracht bzw. im Grabesinnern aufgestellt
wiren 44,

Tatsichlich hilt schon Bosio fest, dass die Grabplatten manchmal auf der
Innenseite beschriftet seien. Dabei handle es sich aber ausnahmslos um heid-
nische Inschriften. Die Christen hitten die alten Grabplatten ein zweites Mal
benutzt und dabei die alte Schrift nach innen gekehrt 45. Die Index-Kongrega-
tion berief sich somit bei ihrer Begriindung auf Inschriften, die mit Sicherheit
heidnischen Ursprungs waren.

Was die Blutgefisse anbelangt, die im Grabensinnern gefunden werden sollten,
so unterscheiden wohl versteckt angebrachte Ampullen kaum die Mirtyrer-

40

(J. Mabillon] Eusebii Romani ad Theophilum Gallum Epistola de Cultu Sanctorum
Ignotorum, 1698, in: J. Mabillon / T. Ruinard, Ouvrages posthumes, Tom. 1, Paris
1724, S. 225.

Uber P. Jean Mabillon (1632—1707) und sein Streit um die Katakombenheiligen,
vgl. DACL, Tom 10 (1931), Sp. 427—724.

J. Mabillon, Iter Italicus, in: J. Mabillon / D. Michael, Museum Italicum seu collectio
veterum scriptorum ex bibliothecis Italicis, Tom. 1, Paris 1687, S. 140.

Mabillon hatte bereits 1691 eine Fassung seiner «Epistola» in Rom zirkulieren lassen.
Seine dortigen Freunde rieten ihm zu einer milderen Form. Vgl. Mabillon an Kardinal
Colloredo vom 11. Juni 1696, in: Mabillon / Ruinard, a.a.O., S. 306.

R. Fabretti, Inscriptionum antiquarum, ...., explicatio et additamentum, Rom 1702,
S.555.

Observationes ad sectionem IV. Epistolae Eusebii Romani ad Theophilum Gallum,
in: Mabillon / Ruinard, a.a.0., S. 348.

«... aperiunt loculos, ..., ut inspiciant, an sanguinis vasculum intus repositum sit.»
A. Bosio, Roma sotteranea, a.a.0., S. 195.

41

42

43

44

15



griber nach aussen hin von den iibrigen Sepulchren, noch zeichnen sie jene
besonders aus, wie sie es doch nach Meinung der Kongregation hitten tun
sollen.

Mabillon ging auf die letzten Erklirungen gar nicht ein. Er bezog slch in der
Entgegnung nur auf die Aussagen Fabrettis: «Je suis témoin que défunt Mr.
Fabretti ne gardoit point tant de mesure pour discerner les Saints des Cata-
combes, et j’en vii lever plusieurs ol ces marques [ Palme und Ampulle], dont
vous patlez, ne paroissent point» 6, — Hingegen notigte ihn der Respekt vor
den romischen Autoritdten, die zweite Ausgabe seines Briefes gegen die Erhe-
bungspraxis in etwas gemilderter Form herauszugeben 47. ‘

In Rom selber waren die Ansichten iiber die «Sancti ignoti» gegen Ende des
17. Jahrhunderts keineswegs so einheitlich, wie es die Antwort der Index-
Kongregation darzutun versuchte. Wohl hielt ein sehr grosser Teil der Kurie
die Vorwiirfe Mabillons fiir falsch und unangebracht 48. Zu ihnen gehorten die
Oratorianer, die Kapuziner und alle jene, die an den Erhebungen «quelque
intérét» hatten 4°. Sie vertraten die Meinung, «que la palme empreinte, la petite
fiole teinte de sang et telles autres marques suffisent pour exposer pareilles
Reliquies a la dévotation des fideles, parce qu’une espéce de tradition a consacré
ces sortes de signes pour marquer le martyre» 59,

Eine zweite Gruppe war zwar personlich mit der Kritik des Mauriner Monchs
einverstanden, lehnte sie jedoch aus Griinden der Opportunitit ab. Sie fiirch-
tete sich vor deren Auswirkungen. «Cela peut donner de grands scrupules au
deld des Monts, o I’on en [des Saints inconnus] envoie tous les jours. Le S.
Pére en fait chercher dans tous les cimetiéres, et on se prépare 2 en donner une
grande Quantité a I’anno sancto [1700] ... Cependent on les [abus] souffre
comme beaucoup d’autres choses pro bono pacis» 5'. Ausserdem ersorgte sie
die Reaktion der Fiirsten und Potentaten, die von Rom mit Martyrerleibern
beschenkt worden waren. Dem gegeniiber hielt sie das Verehren von falschen
Reliquien fiir das kleinere Ubel. «Son sentiment est aussi qu’on peut et: qu’on
doit révérer ces Reliques et croire qu’elles sont des SS. Martyres, particuliére-

46 Brief Mabillons an Guillaume de la Pare vom 12. Februar 1703, in: Mabillon / Rumard
a.a.0.,, S. 344.
Vgl. Mablllons Brevis Responsio ad Observationes, quae Romae in prstolam Eusebu
Romani ad Theophilum factae sunt, in: Mablllon/Rmnard 22,0, 8. 35ty .«
47 []. Mabillon] Eusebii Romani ad Theophilum Gallum Epistola de Cultu Sanctorum
Ignotorum, nova editio recognita, Paris 1705.
Vgl.: Fratris J. Mabillon commentaria in Epistola ad Dominum Claudium Estlennot,
in: Mabillon / Ruinard, a.a.0., S. 325 f.; .
48 Brief Estiennots an Mabillon vom 13. Mai 1698, in: Mabillon / Ruinard, a.a.O.,,.S. 316:
49 Brief Estiennots an Mabillon vom 20. Mai 1698, in: Mabillon / Ruinard, a.2.0., S. 319.
50 Brief Estiennots an Mabillon vom 13. Mai 1698, in: Mabillon / Ruinard, 2.2.0,, S. 317:
51 Brief Estiennots an Mabillon vom 30. Mirz 1698, in: Mabillon / Ruinard, 2.2.0., S..311.
Kardinal Colloredo hat sich Zhnlich gedussert, vgl.: Brief Esuennots an Mablllon
vom 20. Mai 1698, in: Mabillon / Ruinard, 2.2.0., S. 318 f.; : -

16



ment celi ne touchant point a I’essentiel ni de la Religion ni de la Foy, qui dans
ces. cas singuliers n’est qu'hypothétique» 52. Und schliesslich sei auch die posi-
tive Seite zu beriicksichtigen, wie etwa die Vertiefung des religiosen Lebens.
Diese Auffassung vertrat der Papst selber. «Ii se fait quantité de bonnes
oeuvres a ’occasion de ces Reliques; pourquoi en artéter le cours en jettant
des doutes sur-les marques dont on se sert pour les distinguer des Corps du
commun des Chrétiens? Quel bien ne se fait pas 4 Notre-Dame de Lorette?
Faut-il empécher ce bien, parce qu’il n’est pas sur que la Chapelle eut été appot-
tée 1a par des Anges comme le croit le peuple? . . .52, Ahnlich dachte der pipst-
liche Bibliothekar, Kardinal Hieronymus Casanata, und der Grossponitentiar,
Kardinal Leander Colloredo 54,

Schliesslich gab. es noch eine dritte Gruppe, die voll und ganz mit Mablllon
einig ging und ihn eifrig unterstiitzte. Zu ihr zihlten die Jesuiten und nicht
naher bestimmte «habiles gens non intéressés» 55,

Mabillon vermochte weitere Ausgrabungen mcht zu verhindern. Immerhin hielt
man sich im Verlaufe des 18. Jahrhunderts vermehrt an die Drekretsbestim-
mungen der Reliquien-Kongregation. Es bleibe aber dahingestellt, wie weit das
immer geschah,

Um die Mitte des 19. ]ahrhunderts nahmen die Erhebungen von Katakomben-
heiligen ein stilles Ende. De Rossi hatte niamlich inzwischen «Blutampullen»
in Gribern entdeckt, die erwiesenermassen erst in nach-konstantinischer Zeit
mit Toten belegt. worden waren. Auch hatte eine Analyse ergeben, dass die
rotliche Schicht auf den Gefissen, die bis dahin als Blutreste interpretiert
worden war, aus einer anorganischen chemischen Substanz bestand 56, Darauf
stellte Rom die Ausgrabungen stillschweigend ein. Um die immer noch anfallen-
den Wiinsche nach Katakombenheiligen befriedigen zu konnen, nahm man
lingst erhobene und in romischen Gotteshiusern ausgestellte Martyrerleiber,
entblosste sie ihrer Fassung und vergabte sie weiter.

52" Brief Estiennots an Mablllon vom 18. Februar 1698 in: Mablllon / Rumard aaO
- Sijog. ¢
53 Anmerkung zu einem Brief von G. de la Pare an Mabillon vom 20. Mau 1704,
- :Mabillon / Ruinard, a:a.0., S. 353. :
54 Hieronymus Casanata (T 3. Mirz 1700) war seit I673 Kardmal 1693 Wurde er.zum
. Bibliothekar ernannt, vgl.: Hierarchia Catholica, Tom. § (1952), S. 8.
" Leander Colloredo (f 11. Januar 1709) erhielt den Purpur im Jahre 1686, anno 1688
-Grosspomtentlar, 1696 Cameranus Sacn Collegu vgl Hlerarchla Catholica, Tom
5 (1952) S. 14.° - -
55 Brief Estiennots an Mabdlon vom 20. Ma1 1698, in: Mabnllon / Rumard aaO 5
318 f.;
Auch bei den Jesuiten in Luzern scheint das Interesse am Martyrer Silvanus seit 1690
stark nachgelassen zu haben.
5 Vgl.: [V. de Buck] De. phialis rubricatis, quibus martyrum romanorum sepulchra
.. dignosci dicuntur, observationis V..d. B., Bruxelles 1855. G. B. de Ross1, La. Roma
sotteranea, 2.2.0.; F. Grossi-Gondj, Pr1nc1p1 e problemi, 2.2.0.; -

17



Auf die Schweiz hatte der Streit um die Erhebung der Katakombenheiligen
keine Auswirkungen. Hier war man im 17. Jahrhundert im allgemeinen davon
{iberzeugt, dass die erhaltenen Reliquien leibliche Uberreste von frithchristli-
chen Mirtyrern darstellten. Aber selbst nach der Verbreitung des Briefes von
Mabillon, der sich nicht selten auch in den Bibliotheken der schweizerischen
Kléster findet, nahm die Beliebtheit der Romer Heiligen kaum ab. Erst das
Eindringen der Aufklirung brachte bei gebildeten Leuten, Laien wie Klerus,
eine zunehmende Distanz zu diesen Martyrern. Beim einfachen Volk dagegen
blieb ihre Verehrung bis ins 19. Jahrhundert, teilweise noch linger, fast unge-
schmiilert erhalten.

Abschliessend sei noch kurz auf die verschiedenen Grabungsorte eingegangen,
soweit sie fiir die Schweiz von Bedeutung sind. Der weitaus grosste Teil der
Katakombenheiligen-Reliquien stammt aus den Coemeterien des Callixtus,
Calepodius und der Cyriaca. Die Vorstellung von der Ausdehnung der einzelnen
Katakomben war allerdings in der Barockzeit sehr vage. Entsprechend ungenau
fielen auch die Angaben iiber die Fundorte aus, umso mehr als sich die heuti-
gen Katakombenbezeichnungen mit jenen der barocken Epoche nicht voll
decken. Unter dem Callixtus-Coemeterium, das an der Via Appia liegt, verstand
man damals neben der heutigen Callixtus-Katakombe auch die beiden Coeme-
terien des Soter und der Lucina. Bis weit ins 18. Jahrhundert setzte sich der
Calepodius-Friedhof aus den vier Katakomben des Calepodius, Pankratius,
Processus und des Felix zusammen, die allesamt in der Nihe der Via Aurelia
gelegen sind. Das Coemeterium der Cyriaca von damals entsprach ungefihr
den heutigen Vorstellungen, allerdings mit Einschluss der Laurentius-Kata-
kombe.

Seltener werden neben diesen drei Friedhofen in den Authentiken auch die
Namen der Praetextatus-, Pontianus- und Priscilla-Katakomben genannt. Wih-
rend die beiden ersten Coemeterien 57 damals wie heute den gleichen Umfang
aufweisen, rechnete man im Barock auch die Novella-Katakombe zum Coeme-
terium der Priscilla, die beide an der Via Salaria nova liegen.

Nur ganz vereinzelt tauchen in den Echtheits-Urkunden auch die folgenden
Bezeichnungen fiir Katakomben auf: Abdon und Sennen, Agnes, Helena,
Lucina, Marcellus. Ausser dem Agnes-Coemeterium, das mit der heutigen
Katakombe gleichen Namens identisch ist, verstecken sich hinter diesen
Benennungen die bereits aufgezihlten Katakomben.

Zahlenmissig teilen sich die Leiber der Romischen Martyrer, welche im 17./18.
Jahrhundert in die schweizerische Quart des Bistums Konstanz iiberfiihrt wor-
den sind, in folgender Weise auf die romischen Katakomben auf:

57 Der Praetextatus-Friedhof befindet sich an der Via Appia, nicht allzu weit vom
Coemeterium des Callixtus entfernt, die Katakombe S. Pontianus hingegen an der
Via Portuensis.

18



41 Martyrer aus dem Coemeterium S. Cyriacae 58
36 Martyrer aus dem Coemeterium S. Calepodii
23 Martyrer aus dem Coemeterium S. Callixti
11 Martyrer aus dem Coemeterium S. Priscillae
3 Martyrer aus dem Coemeterium S. Pontiani
2 Martyrer aus dem Coemeterium S. Praetextati 5?
2 Martyrer aus dem Coemeterium S. Agnetis

Von den iibrigen Leibern konnte die urspriingliche Liegestatt in den Katakom-
ben nicht mehr herausgefunden werden, da die entsprechenden Dokumente
verlorengegangen sind. Neben den erwihnten vollstindigen Skeletten wurde
auch eine Unzahl von Partikeln in unsere Gegenden verschenkt.

Zeitlich ergibt sich fiir die Reliquien in der Schweiz das folgende Bild: Aus der
Cyriaca-Katakombe sind im 17. und 18. Jahrhundert allezeit R6mische Marty-
rer hierher gelangt, besonders hdufig im Jubeljahr 1675. Das Coemeterium des
Callixtus scheint vor allem um die Mitte des 17. Jahrhunderts intensiv nach
Heiligen durchforscht worden zu sein. Aus dieser Zeit stammen die meisten
ganzen Leiber dieser Katakombe 6°. Spiter stossen wir nur mehr sporadisch
darauf. Das Calepodius-Coemeterium war vor allem im Jubeljahr 1650 fiir die
Schweiz ein Fundort zahlreicher Martyrerleiber. Zwanzig Katakombenheilige
sind daraus allein in diesem Jahr fiir Gotteshduser in der Schweiz authentisiert
worden. Dagegen sind im 18. Jahrhundert nur vereinzelte Leiber und ganz
wenige Reliquienpartikel 6! aus der Calepodius-Katakombe hierher verschickt
worden. Die Namen der Priscilla- und Praetextatus-Katakombe tauchen immer
wieder in den Authentiken auf, vermehrt ab Mitte des 18. Jahrhunderts. Hin-
gegen scheint man in Rom erst ab 1750 das Pontianus-Coemeterium nach
Martyrerreliquien abgesucht zu haben. Das gleiche gilt auch fiir das Coemete-
rium S. Agnetis.

3. DIE AUTHENTISATION DER KATAKOMBENHEILIGEN

Nachdem die Martyrergebeine in den Katakomben gefunden, ausgegraben und
ans Tageslicht befordert waren, brachten sie die Arbeiter ins Ordinariat des

58 In dieser Zahl sind auch diejenigen Katakombenheiligen enthalten, welche Stiickelberg
in seiner «Geschichte der Reliquien» irrtiimlich dem Coemeterium S. Cyriacus zu-
schrieb. Die Cyriacus-Katakombe wurde erst im Jahre 1715 von Boldetti an der Via
Ostiensis neu entdeckt. Auch besass dieser unterirdische Friedhof nur wenige Kam-
mern. Die Zuschreibung Stiickelbergs lasst sich mit der falschen Lesart von «-ae»
als «-us» in «cx Coemeterio S. Cyriacae» erkliren.

59 Aus der Pontianus- und der Practextatus-Katakombe sind dagegen recht viele
Reliquienpartikel in die Schweiz gelangt. Vgl. Stiickelberg, Geschichte der Reliquien,
a.2.0.;

€ Weitere 25 Leiber, welche in Authentiken, die in den schweiz. Archiven liegen, erwihnt
sind, kamen nicht in das Gebiet der Eidgenossenschaft.

61 Vgl. Stiickelberg, Geschichte der Reliquien, a.2.0.,;

19



Kardinalvikars oder in die pipstliche Sakristei 62, Dort blieben sie bis zur
Authentisation aufbewahrt. Damit sie spiter verifiziert werden konnten, hatte
der Praefectus Coemeteriorum den Reliquien bei ihrer Erhebung eine Beschei-
nigung beigelegt, die dariiber Auskunft gab, wo er die Gebeine gefunden hatte,
ob auf der Grabplatte der Name des Martyrers vermerkt war €3, unter welchen
Begleitumstidnden die Reliquien erhoben und was fiir Beigaben (Blutgefisse,
Vasen etc.) mitausgegraben worden waren. Ein Apostolischer Notar, gewShn-
lich der Custos sacrarum Reliquiarum et sacrorum Coemeteriorum musste mit
Gegenzeichnung die gemachten Angaben bestitigen.

Anhand dieser Bescheinigung sahen die Authentisatoren, ob die Gebeine vor
der Verfikation noch mit einem Namen versehen Werden mussten. Nicht ohne
Grund nannte man damals die Katakombenheiligen auch «getaufte Heilige».
Die Namen, welche den anonymen Martyrern dabei verliehen wurden, lassen
sich in verschiedene Kategorien einteilen. Da sind einmal die Fantasie-Namen
zu erwahnen, wie Anonymus, Innominata, Nominandus, Donatus, Deodatus.
Bei anderen sollten mit dem Namen besondere Eigenschaften hervorgehoben
werden, welche die Blutzeugen angeblich in ihrem Leben ausgezeichnet hatten.
So «taufte» man sie auf Benignus, Felix, Justus, Charitosa oder ahnlich. Eine
weitere Gruppe erhielt den Namen der vorgemerkten Empfinger. So bekam
Abt Placidus Reimann von Einsiedeln einen Placidus-Leib, Pater Iso Walser
fiir den St. Galler Abt Coelestin IT. Gugger von Staudach den hl. Coelestinus.
Den der franzosischen Krone freundlich gesinnten Luzernern und Nidwaldnern
schenkte Rom einen S. Dionysius, resp. einen hl. Remigius. Nicht selten wihlte
man den Namen auch nach dem jeweils regierenden Papst, etwa Clemens,
Benedictus oder Innocens ¢4,

Die «Taufe» von namenlos gefundenen Reliquien hatte die then-Kongregatlon
zwar schon 1643 in einem Dekret als Unsitte bezeichnet . Von einem eigent-
lichen Verbot sah sie aber auf Einsprache des pipstlichen Sakristans ab, obwohl
sich Papst Urban VIII. Barberini in positivem Sinne dazu gedussert hatte. So
blieb die Missbilligung der Riten-Kongregation wirkungslos; Sakristan und
Generalvikar «tauften» die Katakombenheiligen weiter. Nach Boldetti sind
allein von den im Jahre 1672 aus den Calepodius- und Priscilla-Coemeterien

62 Anfinglich wurden die neu gefundenen Reliquien auch bei den Oratorianern und den
Jesuiten aufbewahrt, sofern sie von ihnen erhoben worden sind.:

¢ Manchmal wurde mit dem hl. Leib auch die dazugehorende Grabplatte verschenkt
Vgl.: Grabstein der Aurelia in Freienbach SZ: Kopie der Inschrift in: Sti. A. Einsie-
deln: A VD 19. — Grabstein von Deodatus in Rheinau ZH: cf. Brief Dr. Ludwig
Mahlers an den Abt von Rheinau vom j3o. Mai 1686: Darin frigt Mahler an;-«ob
mann den gantzen Grabstein begehren, oder ob er ihne solle verkleinern lassen, dann
er sey zimmlich gross und schwir.»
Pf. A. Rheinau: Rheinauer Archiv: C 1 Nr. 143. -

6 Zu den Namen der R&mischen Mirtyrer, vgl.: Stiickelberg, Katakombenheilige,
2.2.0,, S. 1—20. A

¢ Decreta authentica Congregationis sacrorum Rituum, Tom. 1, Rom 1898, Nr. 853,
S. 184. ' :

20



erhobénen Leibern 394 nachtriglich mit einem Namen versehen worden, wih-
rend nur bei 34 Martyrern schon bei der Erhebung der Name feststand é¢.
Anno 1686 erhielt sogar der Kritiker Jean Mabillon einen «Sanctus baptizatus»,
wie er selber bestitigte: «Ad illud, quod mihi concessum est, corpus, ex gratia
Eminentissimi Cardinalis Carpinei, nullum nomen existebat» ¢7.

Auch praktische Erwigungen verhinderten ein schirferes Vorgehen der Riten-
Kongregation gegen die «Taufe» der Martyrerleiber. Weder der Generalvikar
noch der pipstliche Sakristan authentisierten und vergabten gerne namenlose
Blutzeugen. Die Bittsteller und spiteren Empfinger wiren mit Heiligen «ohne
Namen» auch kaum zufrieden gewesen. Jedermann konnte sich unter einem
mit Namen versehenen Martyrer etwas Konkretes vorstellen. Was aber sollten
Gldubige mit einem namenlosen Heiligen anfangen, dessen fehlende nihere
Bezeichnung sich iiberdies gar nicht so leicht erkliren liess, ohne Zweifel an
der Echtheit des Martyrers aufkommen zu lassen?

Die Sekretire des Kardinalvikars bzw. des pipstlichen Sakristans iibertrugen
die Bescheinigung des Prifekten auf die Authentiken. Bis 1650 waren diese von
Hand und vorwiegend auf Pergament abgefasst. Die Urkunden wurden in den
Kanzleien soweit vorbereitet, dass der Sekretir nur noch den Namen des ent-
sprechenden Martyrers, seine Fundstelle und den Empfinger einzusetzen hatte,
bevor er sie unterzeichnen und siegeln liess.

Weil aber die handschriftliche Ausfertigung ziemlich viel Zeit beanspruchte,
ging man in Rom ab 1650 dazu tiber, den gleichbleibenden Text auf Papier zu
drucken, wobei fir Namen des Heiligen, Fundort und Empfinger, wie bei den
Pergamenturkunden, der entsprechende Platz ausgespart blieb. Neu hinzu kam
bei der Papierauthentik die Angabe iiber einen Register-Eintrag.

Sowohl Pergament- wie Papierurkunde weisen die kleine Datierung auf. Im
Gegensatz hierzu brauchten die Sekretire immer dann die grosse Datierung —
nebst einem feierlichen Textformular —, wenn festgehalten werden sollte,
dass der Leib schon friiher authentisiert worden war und im jetzigen Zeitpunkt
nur den Besitzer wechselte. Da in diesen Ubergabe- oder Donationsinstrumenten
der Text der Authentik auch tibernommen wurde, biirgerte sich spiter auch
fiir diese Urkunden der Begriff «Authentik» ein ¢8, Bei der Pergamenturkunde
wurde das grosse Siegel des Ausstellers angehingt, bei den Papierauthentiken
dagegen bloss aufgedriickt.

Die formale Textgestaltung war den Austellern frei iiberlassen, doch variieren
die Authentiken darin nur gering. Auch inhaltlich sagen sie, abgesehen von
gewissen Zusitzen, das gleiche aus: Der Unterzeichnete erklirt die erwihnte
Reliquie fiir echt und vergabt sie mit genau umschriebenen Rechten an die
genannte Person oder Korperschaft, wobei aber der Name des Empfingers
auch fehlen kann. Der Echtheitserklirung folgen die nihere Umschreibung

66 Boldetti, Osservazzioni, a.a.0., S. 248 f.;
67 Tter Italicum in: Mabillon / Michael, Museum Italicum, a.2.0., S. 136.
8 Solche Urkunden liegen in St. Gallen, Einsiedeln und Engelberg vor.

21



der Reliquien und Angaben tiber ihre Herkunft sowie iiber die Art der Ver-
packung und Versiegelung.

Nachfolgend als Beispiel das Authentikformular von Bischof Joseph Eusanio
um 1675:

Fr. Josephus Eusanio Aquilanus, Ord. Erem. S. Augustini Dei et Apostolicae
Sedis gratia Episcopus Porphyriens., Sacrarij Apostolici Praefectus et
Pontificij Solij Episcopus Assistens.

Universis et singulis praesentes litteras nostras visuris fidem indubiam
facimus, qualiter Nos ad majorem Omnipotentis Dei gloriam Sanctorumque
suorum venerationem sacras Reliquias de mandato Sanctissimi Domini
Nostri Papae ex Coemeterio [ Raum fiir den Namen der Katakombe] extrac-
tas et a Sacra Congregatione Indulgentiarum sacrarumque Reliquiarum
recognitas et approbatas, inclusas in Capsula [hier ein handschriftlicher
Einschub, etwa: «lignea carta depicta cooperta vittaque serica rubei coloris
ligata» ] bene clausa nostroque parvo Sigillo obsignata, ad effectum apud
se retinendi et alteri donandi, extra Urbem mittendi et in qualibet Ecclesia
vel Oratorio publicae fidelium venerationi collocande ac exponendi, dono
dedimus et consignavimus [Name des Empfingers und des Romischen
Martyrers]. In quorum fidem has praesentes litteras manu nostra subscrip-
tas et nostro sigillo firmatas expediri iussimus. Datum Romae [es folgt
die kleine Datierung, die Unterschrift des Bischofs und des Sekretirs].

Die Kongregation der Ablidsse und Reliquien wurde in dieser Form erst 1668
von Papst Clemens IX. Rospigliosi eingesetzt. In den fritheren Authentiken
fehlt daher der Zusatz iiber die Approbation der Reliquien durch diese Kon-
gregation. Thre Erwihnung in den spiteren Authentiken will indessen bloss
besagen, dass die Reliquien dem Dekret von 1668 entsprechen ¢°.

Im 18. Jahrhundert taucht noch ein zweiter Zusatz in den Authentiken auf.
Er bezieht sich auf ein General-Dekret der Riten-Kongregation vom 11. August
1691. Dieses bestimmte, dass von Heiligen, deren Namen nicht im romischen
Martyrologium eingetragen sind, weder Offizium noch Messe gelesen werden
diirfe 7°. In Bezug auf die Katakombenheiligen hielt man sich in der Schweiz
tiberhaupt nicht an diese Dekretsbestimmungen.

Der Akt der Authentisation fand gewdhnlich in einer Sakristei statt. Uber
ihren Vorgang schickte Gardeleutnant Pfyffer einen anschaulichen Bericht nach
St. Gallen: «In aller eill, da ich die brieff schon verschlossen hatte, ist der Herr

¢ Vgl.: S. 14f.;
70 Der lateinische Wortlaut: « ..., absque tamen Officio et Missa, ad formam Decreti
Sacrae Congregationis Rituum editi die 11. Augusti 1691, ...»

Im angefiihrten Dekret hiess es: «De ceteris autem Sanctis [quorum Corpora aut Reli-
quiae insignes in Ecclesia asservantur] in praedicto Martyrologio [Romano] non
descriptis aut quibus a S. Sede non fuerit specialiter concessum Officia recitari et
Missa celebrari vetuerunt.» In: Decreta Congr. Rituum, a.a.0., Tom. 1, Nr. 1853,
S. 401. Das Dekret wurde am 11. Oktober 1691 von Papst Innocens XII. Pignatelli
bestitigt. :

22



FR. AMBROSIVS LANDVCCIVS PATRITIVS SENENSIS,
Sacri Ord.Eremitarum D.P.Auguftini, Congreg, Ilicetana in Tufcia,Dei,& Apoft. Sedis| gratia
Epifcopus Porphyrienfis, Sacrarij Apoftolici Prafectus,& Cappelle Pontificiz Afsxﬂcns.

Mnibus,& fingulis przfentesliceras noftras Ie&turis fidem indubiam facimus,qualiter a maiorem Omnipotentis Dei,
@ San@orumque fuorum gloriam; facras Reliquiasper nos extrattas @ Coemeterio (¥ 72<e0 , & inclufasciftula,
fubtili funiculo ligata, noﬂroq,p:ruo Slglllo mumu,ad cffe@um :qmdﬁ retinendi,altcri donandi,extra Vrbem mit-

tendi, & in qualibet Ecclefia, vel Oraterio publice fdelium pm? a.m!l , ex ou:nch, dedimus, & cju( gnay %m

%{j"' ? Faned amany urm. “n
4 e u/uukw’uf7 '7'% 7;\"4@'

Tn quorum fidem, has przfentesli&eras mann noﬂra » & {'gillp firmatas o peg infraferipru um Secmnumexpedm
mfnmqu: Dat. Romz ex zdibus noftris in Vaticano . Die enl. ié Anno £l ?ogﬁ:

Ak A /;z/,L/m «/’/wx




Tafel 2

Stans, Authentik fiir den Leib S. Prosper. Bischof Ambrosius Landucci, pipstlicher Sak-
ristan, schenkt Landammann Johann Melchior Léuw den Leib S. Remigius, der aus
dem Coemeterium S. Cyriacae stammt. In der Urkunde wird es dem Beschenkten an-
heimgestellt, ob er die Reliquien fiir sich behalten, jemand anderem vergaben oder in
einem beliebigen Gotteshaus zur offentlichen Verehrung ausstellen will. Datum: 6. Juli
1661. Zur Authentik vgl. Text S. 19 bis 23. Léuw verschenkt den Leib spiter der Pfarr-
kirche von Stans. .

Gedruckte Authentik mit handschriftlichen Eintragungen, Papier.

Pfarrarchiv Stans
Photo: Weber Stans



Thomaso [ein venetianischer Edelmann] . .. mit einer gautsche zu mihr kom-
men, umb 23 Uhr ohngfirdt, unnd het mich abgeholet, den hl. Leib zuo stabi-
lieren; hab hiermit den Vicegerent sambt 2 anderen Prelaten, den Herren
Cardinal Beichtvatter unnd 3 andere geistliche, die Notarij unnd Ministri bei
einanderen versamblet gefunden, unnd habent mihr 3 Leiber gezeigt, unnd die
wahl, einen zuo ernambsen, gelassen; aber gantz verwihrt unnd confundiert,
weil ich nit gewiist, wall Ihr Fiirst. Gn. fiir ein inclination mocht haben, letst-
lichen mich resolviert den zu nemmen, der minder consummiert, wiewohl mihr
der anderen nammen vil besser gefallen, ..., unnd den S. Honoratum Mart.
aulerkieset . . . Nach welchem man vil Ceremoni 7' gebraucht, unnd mihr die
Haar gen Berg gerichtet, da ich hab mii6fen ein eidt schweren 72. Unnd in
meiner presentia hat man ihne in ein scatola eingemacht, verbunden unnd ver-
siglet, unnd die authentica, wiewol sie schon gemacht ware 73, allein spatium
des heiligen Nammens gelassen, versiglet unnd darbei gelassen. Hat alles geweh-
ret bi nach 3 Stund nachts. Morgen wirdt man mihr alles inns Hauf bringen
unnd authentice ubergeben» 74.

Pfyffers Bericht hilt alle wichtigen Stationen der Authentisation fest:

— Die Wahl des Romischen Martyrers durch den Empfinger oder durch seinen
Vermittler, sofern mehrere Leiber zur Vergabung bereitstanden.

— Die Verifizierung der Reliquien; bei Pfyffer summarisch mit «vil Cere-
moni» umschrieben.

— Die Fertigstellung der Authentik.

— Die Versiegelung der Reliquien, um Filschungen zu erschweren.
— Die Ubergabe des Reliquienleibes.

7t Die Zeremonien sind die gleichen wie bei der Rekognition.

72 Der Eid bezog sich darauf, dass Pfyffer die Reliquien getreulich nach St. Gallen
weitergeben wollte.

73 Die Authentik war bereits vordatiert auf den 7. Januar 1643.

74 Postscriptum zum Brief vom 17. Januar 1643 von J. R. Pfyffer nach St. Gallen, im
Sacrarium S. Galli, in: Sti. B. St. Gallen: Codex 1719, S. 391 f.;



	Rom und seine Martyrer

