
Zeitschrift: Beiträge zur Geschichte Nidwaldens

Herausgeber: Historischer Verein Nidwalden

Band: 38 (1979)

Artikel: Die Katakombenheiligen und ihre Translationen in der schweizerischen
Quart des Bistums Konstanz

Autor: Achermann, Hansjakob

Kapitel: Rom und seine Martyrer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-698274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-698274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I.
ROM UND SEINE MÄRTYRER

In der Antike Hessen sich die Römer sowohl in überirdischen als auch in
unterirdischen Friedhöfen begraben. Die ersten Christen übernahmen diese

Sitte. Während der Verfolgungszeit haben sie die Märtyrer allerdings nach

Möghchkeit in den unterirdischen Coemeterien bestattet. Wahrscheinhch
haben sie in dieser Zeit auch angefangen, Gottesdienste unter dem Erdboden
zu feiern, zuerst wohl noch ohne Bezug auf das Grab eines Blutzeugen. Als die
christliche Religion die obrigkeitliche Anerkennung fand, begann sich die
Märtyrerverehrung mehr und mehr zu entwickeln; Wurzeln lassen sich aber
höchstens bis an den Anfang des 3. Jahrhunderts zurückverfolgen h Diese
Feststellung ist darum wichtig, weil die spätere Tradition annahm, zwischen
Kaiser Nero und Konstantin dem Grossen habe in Rom eine mehr oder weniger
ununterbrochene Verfolgung der Christen gewütet. Selbst im 17. und 18.

Jahrhundert glaubte man noch immer an 16 allgemeine und einige partielle
Christenverfolgungen A
Mit zunehmendem zeitlichen Abstand von den Ereignissen wuchs folglich in
der Literatur auch die Zahl der angeblich in den unterirdischen Friedhöfen
begrabenen Märtyrer. Die «Depositio martyrum», um 350 n. Chr. niederge-
schrieben, zählt 18 Feste für 40 stadtrömische Märtyrer auf A Im «Martyrolo-
gium Hieronymianum», dessen Aufzeichnung rund 100 Jahre später angenom-
men wird, finden wir bereits etwa 3400 Blutzeugen Roms, von denen bezeich-

' Uber die Anfänge der Märtyrerverehrung: H. Delehaye, Les origines du culte des

martyrs, Bruxelles 1912. P. Dörfler, Die Anfänge der Heiligenverehrung nach den
römischen Inschriften und Bildwerken, München 1913.
Bis zu Beginn des 3. Jahrhunderts kannte das christliche Rom keine besondere Märtyrer-
Verehrung. Es festigte sich jedoch der Glaube, dass diejenigen, welche besonderes

Zeugnis für Christus ablegten, auch nach ihrem Tode von ihm besonders geehrt
würden (Math. 19.29; Joh. 17.20 ff.). Der Glaube an die Gemeinschaft der Lebenden
und der Toten führte in logischer Konsequenz zur Verehrung der Märtyrer durch die
lebenden Christen. Sie zeigte sich ursprünglich im blossen Versammeln am Grab.
Später steigerte sie sich bis zur Anrufung der Blutzeugen als Fürbitter bei Gott. Der
enge Zusammenhang der Märtyrerverehrung mit dem Grabkult brachte schliesslich
eine Hochschätzung der leiblichen Uberreste, die man endlich allein für würdig hielt,
in unmittelbarer Nähe des Altares, als des Orts, an dem die Eucharistiefeier vollzogen
wurde, aufzubewahren.
B. Kötting, Der frühchristliche Reliquienkult und die Bedeutung im Kirchengebäude,
in: Arbeitsgemeinschaft für Forschung des Landes Nordrhein-Westfalen, 123. Heft
(1965), S. 7—41; hier auch die neuere Literatur.

* F. Haffner, Der klein Solothurner allgemeine Schaw-Platz, 1. Teil, Solothurn 1666,
S. 118—5j.
Einen Überblick über die heute als gesichert geltenden Christenverfolgungen gibt: LThK
2. Bd (1938), Sp. 1115 ff.; Lexikon der antiken Welt, Stuttgart 1965, Sp. 620 f.;

* Ed. in: MGH AA Tom. IX., hrsg. von Th. Mommsen, Berlin 1882, S. 39—148.

4 7



nenderweise an die 2500 keine Namen tragen L Johann Peter Kirsch hat die
beiden Festkalender miteinander verglichen. Zu den 18 in beiden Kalendern
aufgeführten Gedenktagen hat er im Martyrologium 29 weitere Angaben
herausgeschält, die er durch die parallele textliche Gestalt den gemeinsamen
Festen gleichstellt. Daraus schliesst Kirsch auf eine beiden Festkalendern
zugrunde liegende Quelle, die den ursprünglichen stadtrömischen Kalender
des Kirchenjahres darstellen würde und im ausgehenden Altertum aus 53
Festtagen bestanden hätte. Alle weiteren Festangaben sind, nach Kirsch, Zuta-
ten aus dem 4. Jahrhundert und aus späterer Zeit *.
Doch die «Hochrechnungen» blieben nicht stehen; bald vermehrte sich die
Anzahl auf 4000, dann auf 15 000 Blutzeugen. Noch später glaubte man gar,
es seien allein in Rom pro Jahr 2,5 Millionen Christen um ihres Glaubens
willen hingerichtet worden. Was diese Massenvernichtung für das Leben der
Stadt bedeutet hätte, fragte man sich damals nicht. Nur aufgrund solcher
übersteigerter Zahlen lässt sich erklären, weshalb nach der Auffindung der
Calixtus-Katakombe geglaubt wurde, dass darin 1 740 000 Märtyrer begraben
lägen ®. Um solche Zahlen zu untermauern, berief man sich auf eine allgemeine
Tradition. So schrieb etwa Paolo Aringhi über die vatikanischen Katakomben:
«Worüber, ob man wol keine schriftliche Nachricht hat, so ist doch aus allge-
meiner Tradition gnugsam bekannt, und iederzeit für gewiss gehalten worden,
dass weiland der gantze unterirdische Uemschweiff der alten Vaticanischen
Kirchen, sonderlich aber das mitlere Schiff und Zwerchkreutz von Gebeinen der
heiligen Märtyrer sey angefüllet und gleichsam ausgestopfet gewesen» L
Gerade aber diese Tradition hatte vergessen, dass bereits 500 Jahre früher
alle damals als sicher geltenden Märtyrergräber geräumt und die Gebeine in
die verschiedenen Gotteshäuser verteilt worden waren.
Denn nach einer ersten Phase, in der die Grabstätten noch unangetastet geblie-
ben waren, setzten mit dem 7. Jahrhundert in einer zweiten Periode die ersten
Uberführungen von Märtyrerreliquien in die Kirchen Roms ein, wo sie auf
den Altären ausgestellt wurden. Dadurch wollte man vor allem den Pilgern
den beschwerlichen Gang in die Katakomben ersparen, deren Zugang durch
den unaufhaltsamen Zerfall immer gefährlicher wurde. Ebenso begannen die
Päpste auch aus den suburbikarischen Coemetrien vereinzelt Märtyrer nach
Rom zu überführen. Sie wurden wohl durch die allgemeine Unsicherheit und

* Hrsg. von G. B. de Rossi / L. Duchesne, in: AA. SS. Nov. IIV i, S. I—LXXXIII,
i—195.

* J. P. Kirsch, Der stadtrömische christliche Festkalender im Altertum, in: Literatur-
geschichtliche Quellen, Heft 7/8 (1924), besonders S. 42—96, 238. Delehayè a.a.O.,
S. 310 ff.;

' Über diese Zahlen vgl. Dictionaire d'archéologie chrétienne et de liturgie, publ. par
Fernand Cabrol, Tom. i/II (1907), Sp. 1763 ff.;

' Paolo Aringhi, Abegbildetes Unterirdisches Rom, Arnheim 1668, S. 7. P. Aringhi,
Roma subterranea novissima, Köln 1659, S. 141.
Über Aringhi (1600—1676): DACL Tom. i/II, Sp. 284 f.;

8



die zunehmende Angst vor einfallenden Horden dazu veranlasst. Mit der

Verwüstung Roms durch die Langobarden unter ihrem König Aristulf im
Jahre 756 wurden auch die suburbikarischen Katakomben stark beschädigt.
Als Folge davon räumten die Päpste Paul I.,Hadrian I., Paschalis und Eugen II.
in einer letzten Periode jene Coemeterien. Gleichzeitig setzte auch die Über-

führung von Reliquien nach Oberitalien und über die Alpen ein; heimkehrende

Pilger brachten diese Märtyrerreliquien mit nach Hause. Solche Translationen,
auch von ganzen Leibern, lassen sich fortan bis ins späte Mittelalter nachwei-

sen ®.

In der Stadt Rom selbst gerieten die Katakomben unterdessen immer mehr
in Vergessenheit, da sie ja ihres kostbarsten Schatzes beraubt waren. Einzig der

Zugang zu den Coemeterien bei San Sebastiano blieb immer bekannt. Verein-
zeit stiegen auch Besucher in diese unterirdischen Grüfte hinunter, Märtyrer-
gebeine suchten sie jedoch keine ®. Davon abgesehen wusste bald niemand
mehr Bescheid über die Anlagen.

1. DIE WIEDERENTDECKUNG DER KATAKOMBEN
UND IHRE FOLGEN

Am 31. Mai 1578 stiessen Arbeiter, welche in einem Weinberg des Bartolomeo
Sanchez nach Pozzolanerde gruben, zufällig auf den verschütteten Eingang
zu einem Coemeterium. In der wiederentdeckten Katakombe — es handelte
sich um das Coemeterium Jordanorum an der Via Salaria nova — fand der
herbeigerufene Dominikanermönch Alfonso Ciacconio " einige Krypten und
Cubicula, die zum Teil mit christlichen Malereien ausgeschmückt oder mit
lateinischen bzw. griechischen Inschriften versehen waren. Ebenso sah er
mehrere Sarkophage W

" Von den vielen Translationen des Mittelalters seien hier nur ein paar angeführt:
S. Gorgonius in Metz, S. Nazarius nach Lorsch, S. Vitus nach Corvey, S. Justin nach
Höchst a. M., SS. Sergius und Bacchus nach Mainz, S. Alexander nach Freising,
S. Hermes nach Salzburg, SS. Patricius und Metellus nach Konstanz, S. Epiphanius
nach Hildesheim, usw.; Vgl. auch: S. Beissel, Die Verehrung der Heiligen und ihrer
Reliquien in Deutschland, Freiburg 1890.

' Über die ganze Problematik gibt eine gute Übersicht: F. Grossi-Gondi, Principi e

problemi di critica agiografica, Roma 1919.
Das Gut kam später in den Besitz des Collegio Irlandese. Vgl.: F. X. Kraus, Roma
sotteranea, Freiburg 1879, S. 538. In der Datierung der Wiederentdeckung der Kata-
komben halte ich mich an das in der heutigen Literatur übliche Datum (nach Bosio),
obgleich Pastor Ende Juni 1578 als Datum annimmt. Vgl. L.v.Pastor, Geschichte der
Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters, 9. Bd.: Gregor XIII., Freiburg 1923, S.191,
194 ff.;

" Über P. Alfonso Ciacconio bzw. Alfons Chacon (1540—1599), vgl.: Enciclopedia
Italiana die scienze, lettere et arti, Vol. 9/II (1931), S. 914.

" Antonio Bosio, Roma sotteranea, Rom 1632, S. jii.
9



In den folgenden Tagen eilten Kardinäle, Ambassadoren sowie andere geistli-
che und weltliche Würdenträger herbei, um die antiken Grabstätten zu sehen,

von denen sie bis anhin nur aus alten Berichten und Beschreibungen vage
Vorstellungen hatten^. Das Interesse beschränkte sich vorerst, noch ganz im
Geiste der Renaissance, auf die gefundenen antiken Kunstwerke. So liess
Ciacconio die Malereien kopieren und die beweglichen Schätze in seine Samm-

lung überführen. Im übrigen verhinderten die kirchlichen Stellen die weitere
Suche nach Pozzolanerde nicht, was teilweise zur Zerstörung unterirdischer
Grabkammern führte.
Der Forschungseifer Ciacconios blieb indessen wach. Er suchte nach weiteren
Coemeterien und fand nach und nach alle Katakomben, die zwischen der Via
Salaria und der Via Appia liegen, also jenes Gefüge von Grabanlagen, das

gemeinhin als das Priscilla-Coemeterium bekannt ist Neben ihm bemühten
sich auch die beiden Flamen Philipp de Whinge und Jean l'Heureux um die

Erforschung des unterirdischen Roms Leider konnten sie ihre Erkenntnisse

nur in beschränktem Masse an Zeitgenossen und Nachwelt vermitteln, denn
die zahlreich hinterlassenen Notizen, etwa des Jean l'Heureux, wurden weder
im 17. noch im 18. Jahrhundert gedruckt, obwohl das Manuskript lange vor
seinem Tode druckfertig vorgelegen hatte
Der eigentliche Erforscher der römischen Katakomben, Antonio Bosio, begann
seine Arbeit am 10. Dezember 1593 in einem Coemeterium, das eine halbe
Meile von San Sebastiano zwischen der Via Ardeatina und der Via Appia
liegt ". Der erste Einstieg fand zwar ein vorzeitiges Ende, weil seine Begleiter
sich zuwenig mit den nötigen Kerzen und Nahrungsmitteln eingedeckt hatten.
Sie mussten befürchten, den Ausgang nicht mehr zu finden und in den Grüften
elendiglich zu verhungern. Bosio glaubte, es würden «i nostri immondi cadaveri
maculare qu'ei sacri monumenti»
Die folgenden 36 Jahre widmete Bosio ganz den unterirdischen Denkmälern.
Er exzerpierte zuerst die Werke der Patristik, durchging die Märtyrerakten
und Martyrologien. Fand er in der Literatur eine Notiz, die mit Wahrschein-
lichkeit auf eine christliche Begräbnisstätte an einer der alten Strassen Roms

hinwies, so durchstreifte er die anliegenden Weingärten und suchte nach einem

möglichen Eingang.

u Kardinal Caesar Baronius (f 1607) schrieb von dem Staunen, welches alle ergriffen
hatte, die in die Katakomben hinunterstiegen: « quae cnim de iisdem apud St.

Hieronymum vel Prudentium legerat, suis ipsis oculis intuens, vehementer admirabunda
spectavit.» Caesar Baronius, Annales ecclesiastici, in: Römische Quartalsschrift für
christliche Altertumskunde und für Kirchengeschichte, 2. Jg. (1888), S. 209.

" G. B. de Rossi, La Roma sotteranea christiana, Bd. 1, Rom 1864, S. 12—20.

" Philipp de Winghe (f 1592), Jean l'Heureux (f 1612): Vgl. Marcarius, Hagioglypta
sive picturae et sculpturae sacrae antiquiores, praesertim quae Romae reperiuntur,
Paris 1856, S. 3 ff.;

" F. X. Kraus, Roma sotteranea, Die römischen Katakomben, Freiburg 1879, S. 4 f.;
" Antonio Bosio (1575—1629), vgl. DACL Tom. 2/I (1910), Sp. 1084 ff.; LThK Bd.

2 (1938), Sp. 620.
A. Bosio, Roma sotteranea, Rom 1632, S. 195.

10



Bei seinem Tode hinterliess er als Ergebnis seiner Tätigkeit ein unfertiges
Manuskript. Durch den Präfekten der vatikanischen Bibliothek, Kardinal Fran-

cesco Barberini, ermutigt, gab Giovanni Severano die Aufzeichnungen Bosios
leicht abgeändert 1632 heraus Die Schrift fand damals weite Verbreitung.
Bosio gilt seither als der Vater der römischen archäologischen Forschung.
Sein Werk «Roma sotteranea» hat aber anderseits auch dem Martyrerkult
starken Auftrieb gegeben. Nicht nur schickte Bosio den wissenschaftlichen
Untersuchungen eine Abhandlung über die frühchristlichen Märtyrer, über ihr
Martyrium und ihre Bestattung voraus er bekennt auch im eigentlich archäo-

logischen Teil immer wieder seine grosse Ehrfurcht vor den Grabmälern als

Märtyrersepulchren. So wird hier zum ersten Male ein Zusammenhang zwischen
den wiederentdeckten Katakomben und den Gräbern der frühchristlichen Mär-

tyrer schriftlich niedergelegt.
Schon zu Lebzeiten Bosios hatte sich diese Idee stark entwickelt. Obwohl die
Katakomben doch bereits im Jahre 1578 wiederentdeckt wurden, lassen sich

zuerst nur ganz vereinzelt Ausgrabungen nachweisen. Plötzlich, etwa ab 1620,
beginnen sie sich auf eindrückliche Art zu häufen ^. Die systematische Erhe-
bung von Katakombenheiligen hat demnach unter Bosio angefangen.
Aringhi, Fabretti und Boldetti Bosios Nachfolger, trieben die Ansicht, dass

in den Katakomben viele Märtyrer " begraben lägen, beharrlich voran. Paolo

Aringhi förderte sie auch durch eine Neuauflage von Bosios «Roma sotteranea»
im Jahre 1651. Der Neudruck, im Gegensatz zur früheren Ausgabe in lateini-
scher Sprache verfasst, unterscheidet sich aber derart stark von jener, dass er
als Aringhis eigenes, höchstens von Bosio inspiriertes Werk bezeichnet werden
darf. Darin hat sich die erwähnte Idee fast vollends durchgesetzt. Ein Beispiel
aus der deutschen Übersetzung soll dafür sprechen: «So sind inmittels ferner
als aus sonderbarer Andacht, so die ersten Christen zu S. Petro getragen, vill
andere Heill. Märtyrer, in unzähliger menge, nach und nach in desen Gottes-
acker zusammen gebracht und bestattet worden»
Je mehr aber die Vorstellung von den «unzalbaren Märtyrer und Bluotzeugen»,

" Roma sotteranea, opera posthuma di Antonio Bosio Romano antiquario ecclesiastico
singolare de suoi tempi,... accresciuta dal M. R. P. Giovanni Severani da S. Severino.
sacerdote della Congregatione dell'oratorio di Roma Rom 1632.
Bosio, Roma sotteranea, a.a.O., S. 1—22.
P. Aringhi, Roma subterranea novissima, Rom 1651, Köln 1659. Aringhi erwähnt
zahlreiche Erhebungen von 1620 an.

" Raphael Fabretti (1619—1700), vgl.: DACL Tom. 5/I (1922), Sp. 1064 f.;
Marco Antonio Boldetti (1663—1749), vgl.: LThK 2. Bd. (1958), Sp. 568.

" Ich benutze den Ausdruck «Märtyrer» im Folgenden nur für die Katakombenheiligen.
Märtyrer bezeichnet dagegen die gesicherten Blutzeugen.

" Aringhi, Abgebildetes Unterirdisches Rom, a.a.O. S. 7. Lat. Text: Porro in idem postea
Coemeterium pietatis et observantiae causa, quam Christiani erga eundem beatissimum
Apostolum prae se ferebant, alii item innumeri Martyres frequenter officiosa eorundem
manu illati fuere. Aringhi, Roma subterranea, a.a.O., S. 141.

11



die «in romanischer Erden christlich ruohen und vergraben liegen» **

allgemein Wurzel fasste, umso stärker versuchte die Kirche die Ausgrabungen
in den Coemeterien unter Kontrolle zu bekommen. Ihre Erforschung setzte
von nun an eine kirchliche Genehmigung voraus. Damit war innert weniger
Jahrzehnte aus einer Schatzkammer für Gelehrte, welche hier ihr Wissen über
das antike Rom erweitern wollten, eine «Schatzkammer für die Kirche» ge-
worden.

2. DIE AUSGRABUNG DER KATAKOMBENHEILIGEN

Die Bestimmungen des Konzils von Trient " verlangten für alle neu gefundenen
Reliquien eine Echtheitserklärung durch den zuständigen Diözesanbischof.
Dadurch hatte der Oberhirte eines jeden Bistums die Pflicht, sich mit den in
seinem Sprengel gefundenen oder dahin überführten Reliquien zu befassen.
Dem Bistum Rom steht der Papst nominell als Bischof vor Seine episkopalen
Aufgaben in der Diözese konnte er aber damals als Oberhirte der gesamten
katholischen Kirche und als souveräner Landesfürst kaum erfüllen. Er hatte
sie deshalb an seinen Generalvikar delegiert. So fiel denn auch die Authentisa-
tion der Reliquien aus den römischen Katakomben dem Kardinalvikar oder
seinem Stellvertreter, dem Vicegerente, zu *®. Da es aber, zum mindesten bis
1668, offiziell keine eindeutigen Bestimmungen gab, nach welchen Märtyrer
und Nicht-Märtyrer in den Katakombengräbern voneinander unterschieden
werden konnten, beschränkten sich die beiden erwähnten Bischöfe vornehmlich

" Aus dem Vorwort zu Historia Translations et Habitae Processionis in Adveritu SS.

Reliquiarum Sanctissimi Martyris Basilij Anno 1647, in: Sti. A. Einsiedeln: 'Rhein.
A.: R 45-

" Conciliorum oecumenicorum Décréta, hrsg. v. Centro di Documentazione Institutp per
le Scienze Religiose, Bologna, Basel/Freiburg/Rom 1962, S. 750 ff.: Sessio XXV
(3.—4. Dez. 1563), De invocatione, veneratione et reliquiis sanctorum et de sacris
imaginibus.
Auss dem hochheiligen algemeinen General Concilio, so dass verschinen 1563 Jar zu
Triendt volendet und beschlossen, diejenigen Décréta und Canones abgesondert und
verteutschet, welche unsere Christliche Religion und glaubens Sachen fürnetnlich
betreffen und dem gemeinen Christenmenschen zu wissen am meisten vonnöten
seindt, Köln 1565, S. 276 ff.: Von der Anrüffung, Ehrerbietung, und den Reliquien
heyligthumb oder Gebein der Heyligen, unnd von den Heyligen Bildnussen.
Vgl.: Constitutiones et Décréta synodi Dioecesanae Constantiensis, Konstanz. 1609,
Pars I, Titulus XXI, S. 76 f.

" Die Juristiktionsgewalt des Bistums Rom erstreckte sich auf die Stadt und auf ihre
Umgebung im Umkreis von 40 «Miglia». P. Hinschius, System des katholischen
Kirchenrechts, 1. Bd., Berlin 1869, S. 478.
Der Kardinalvikar war nominell Generalvikar des Bistums Rom. In Wirklichkeit
führte èr die Funktionen eines Diözesanbischofs aus, während der Vice'gereps-, die
Tätigkeit des Generalvikars ausübte. Beide hatten die Bischofsweihe.

12



darauf, einfach alle Gebeine, welche ihnen aus den Coemeterien zugetragen
wurden, für Martyrerreliquien zu erklären. Die Entscheidung über die Echtheit
der ausgegrabenen Heiltümer war damit letztlich ganz jenen Personen über-

tragen, die vom Generalvikar oder seinem Stellvertreter Erlaubnis und Voll-
macht erhalten hatten, in den Katakomben nach Martyrergebeinen zu suchen
und sie zu erheben.
Wer aber waren diese Ermächtigten?
Da ist zuerst einmal der «Praefectus curiae Coemeteriorum» zu nennen
Unter der formellen Oberleitung des römischen Generalvikars durchforschte er
mit einem Stab von Arbeitern und Handlangern die Katakomben nach Marty-
rergebeinen. Seit 1670, d. h. mit Amtsantritt von Bischof Josephus Eusanio
stand auch dem päpstlichen Sakristan eine eigene Mannschaft zur Verfügung.
Vorher hatte die päpstliche Sakristei die Gebeine über den Kardinalvikar oder

sogar über Ordensmitglieder bezogen. Die Orden und Kongregationen hatten
sich nämlich von allem Anfang an um das Graberecht beworben. So wurden
beispielsweise die Jesuiten befugt, in den Priscilla-Katakomben nach heiligen
Leibern zu suchen ^. Mit ihnen wetteiferten an anderen Orten die Oratoria-
ner " und, allerdings mit weniger Ehrgeiz, die Benediktiner und Kapuziner.
Schon immer gab es neben den offiziellen und offiziösen Ausgrabungen auch

«private» Jede Standesperson konnte sich in eigenem oder fremdem Namen
die Grabelizenz verschaffen — kraft ihrer Würde und eines entsprechenden
Almosens. Unter andern erwarb sich auch Garde-Leutnant Johann Rudolph
Pfyffer, ein Luzerner, im Jahre 1647 die Autorisation, für sich in dem «Coe-
meterium Calepodij» drei Leiber zu erheben Etwas früher hatte er bereits
die Erlaubnis erhalten, für das im Bau stehende Kloster Neu St. Johann im
Toggenburg nach einem Martyrerleib graben zu dürfen Da die weltlichen
Würdenträger für ihre Ausgrabungen oft Arbeiter des Präfekten beizogen,
schien eine einigermassen einheitliche Erhebungspraxis gegeben. In Wirklich-

" Fabretti und Boldetti hatten beispelsweise dieses Amt inne.
" Giuseppe Eusanio (um 1615—1692.), OESA, zuerst Bischof von Helenopolis, seit 1672

Episcopus Porphyriensis. Hierarchia catholica, Tom. 5, 1952, S. 217, 320.
Das Coemeterium der Priscilla lag zum Teil unter Weinbergen, welche den Jesuiten
gehörten. Vgl.: Paulinus, Die Märtyrer der Katakomben, Leipzig 187t, S. 13.
Die Mitglieder der Kongregation des Instituts des Oratoriums von Filippo Neri, vgl.:
LThK, 7. Bd. (1962), Sp. 1194 f.;

" Die privaten Erhebungen wurden zwar ab 1650 immer stärker eingeschränkt; diese
Tendenz lässt sich sogar bis ins Jahr 1647 zurückverfolgen. Pfyffer erhob die drei
Leiber darum so rasch, weil er befürchtete, «das bald eine andere anordnung kom-
men,. und dise Gnad und Erlaubnus gentzlich entzogen» werde. Brief vom 4. Juni
1647 nach Rheinau, in: Pf. A. Rheinau, Rh A.: C 1 Nr. 53.

" Brief von Joh. Rud. Pfyffer nach Rheinau von 4. Juni 1647, in Pf. A. Rheinau, Rh A.:
C 1 Nr. 5J.

" Brief Pfyffers nach St. Gallen vom 18. April 1642, in: Sacrarium S. Galli, Tom. II.,
in: St. B. ST. Gallen: Codex 1719, S. 377. Vgl.: Brief vom 30. August 1642, in Codex

1719, S. 379 f.

13



keit sah die Sache etwas anders aus. Weil Private jedesmal neu um eine ent-
sprechende Lizenz nachsuchen mussten, war ihnen am Erhaltungszustand der
gefundenen Gebeine sehr gelegen Schliesslich wollten sie nicht ein Häuf-
chen Staub nach Hause bringen und suchten sich daher möglichst gut konser-
vierte Skelette aus. Oft war ihnen aus diesem Grunde die sichtbare Qualität
viel wichtiger als die «Echtheit».
Der «Praefectus Coemeteriorum» dagegen konnte der «Echtheitsfrage» gros-
sere Bedeutung zumessen. Er musste weniger auf den Erhaltungszustand achten,
da der Kardinalvikar auch Reliquienpartikel vergab te.
Die Rücksicht auf die «Authentität» der Reliquien spielte trotz aller Euphorie
über die wiederentdeckten Katakomben eine gewisse Rolle. In kirchlichen
Kreisen hatte man nämlich die Tatsache nicht ganz vergessen, dass auch ge-
wohnliche Christen, also Nicht-Märtyrer, in den Coemeterien ihre Ruhestätte
gefunden hatten. Bosio und Aringhi suchten darum in den frühchristlichen
Quellen nach Merkmalen, mit welchen die Christen die Gräber der Blutzeugen
besonders ausgezeichnet haben könnten. Doch da fanden sie nichts. So waren
die «Praefecti Coemeteriorum» gezwungen, durch das Studium der Inschriften
und Malereien in den Katakomben solche Kennzeichen selbst zu erarbeiten
Die Unkenntnis der antiken Grabsitten und das fehlende wissenschaftliche
Instrumentarium der Archäologie Hessen sie aber völlig falsche Merkzeichen
als sichere Indizien für ein Märtyrergrab annehmen: Das Majuskel M, eine
Abbreviatur für lat. Marcus, menses, manes oder memoria, wurde als Abkür-
zung für Märtyrer gehalten, das griechische Christogramm Chi und Rho, als

«pro Christo» (sc. passus) gedeutet.
Dagegen zählten die Jesuiten nur die Instrumenta martyrii (wie sich später
erwies, stellten diese «Marterinstrumente» antike Handwerkszeichen dar),
die Palme, als «signum gloriae», und die sogenannte Blutampulle zu den guten
Kennzeichen eines Martyrergrabes Die Kongregation der Ablässe und der
Reliquien ging in der Beschränkung noch weiter, als sie am 10. April 1668 die
sicheren Merkmale festlegte. In einem Dekret erklärte sie die Palme und die
«Blutampulle» zu «certissima signa»".
Der Mauriner Mönch Jean Mabillon stellte 20 Jahre nach der Veröffentlichung

" Man fand nämlich die Skelette in ganz verschiedenem Erhaltungszustand, je nach
Beschaffenheit der Erdschicht, in der die Gebeine begraben lagen. Bosio erklärt:
«... le ossa, alcune dure come ferro, altre fragilissime, che nel toccarle si dissolverano.»
Bosio, Roma sotteranea, a.a.O., S. 195.

" Bosio führt eine Liste von sogenannten «sicheren Zeichen» auf, Vgl. Bosio, Roma sotte-
ranea, a.a.O., S. 196.

'• M. A. Boldetti, Osservazzioni sopra i cimiterj de'Santi Martiri ed antichi Christiani
di Roma, Rom 1720, S. 241 ff.;

" Décréta authentica sacrae Congregationis Indulgentiis sacrisque Reliquiis praepositae
ab anno 1668 ad annum 1882, Regensburg 1883, S. 1.

«... Sacra Congregatio... censuit, palmam et vas illorum sanguine tinctum pro
signis certissimis habenda esse.»

14



dieser Bestimmungen bei seinem Romaufenthalt folgendes fest: « In secernen-
dis ejusmodi Sanctis haec fere indicia observantur: crux aut palma; vel Christi

monogramma, passim cum litteris graecis A et O, boni Pastoris aut Agni
figurae, historiae veteris aut novi Testamenti, aliave id genus indicia tumulis

eorum inscripta» Im «Iter Italicus» führt Mabillon noch als weitere in Rom
geltende Indizien an: Das Herz — nebenbei gesagt ein lateinisches Interpunk-
tionszeichen in Form eines gestielten Blattes — und die Taube mit oder ohne

Lorbeerzweig im Schnabel ^. Die Ausführungen des Mauriner Gelehrten
gipfelten im Vorwurf, man ginge in Rom beim Untersuchen der wahren Mar-
tyrerzeichen nachlässig vor und befolge in keiner Weise die Bestimmungen des

Dekrets der Reliquienkongregation
Gegen diese Beschuldigung nahm in Rom die Kongregation des Index Stellung.
Sie stützte sich dabei auf die Aussage Fabrettis. Als langjähriger Präfekt der
Coemeterien hatte er zahlreiche Leiber aus den Katakomben erhoben. In einem
Werk über die römischen Coemeterien schrieb er, dass er Ampulle und Palm-

zweig immer als Unterscheidungsmerkmale von Märtyrergrabstätten angesehen
habe Die Kongregation des Index fügte dieser Behauptung noch bei: Wenn
aber trotzdem Gräber geöffnet würden, welche nicht mit den obigen Zeichen
versehen wären, so doch nur, um zu sehen, ob die beiden Kennzeichen nicht
etwa inwendig auf der Grabplatte angebracht bzw. im Grabesinnern aufgestellt
wären
Tatsächlich hält schon Bosio fest, dass die Grabplatten manchmal auf der
Innenseite beschriftet seien. Dabei handle es sich aber ausnahmslos um heid-
nische Inschriften. Die Christen hätten die alten Grabplatten ein zweites Mal
benutzt und dabei die alte Schrift nach innen gekehrt **. Die Index-Kongrega-
tion berief sich somit bei ihrer Begründung auf Inschriften, die mit Sicherheit
heidnischen Ursprungs waren.
Was die Blutgefässe anbelangt, die im Grabensinnern gefunden werden sollten,
so unterscheiden wohl versteckt angebrachte Ampullen kaum die Märtyrer-

" [J. Mabillon] Eusebii Romani ad Theophilum Galium Epistola de Cultu Sanctorum
Ignotorum, 1698, in: J. Mabillon / T. Ruinard, Ouvrages posthumes, Tom. 1, Paris
17*4, S. 225.
Über P. Jean Mabillon (1632—1707) und sein Streit um die Katakombenheiligen,
vgl. DACL, Tom 10 (1931), Sp. 427—724.
J. Mabillon, Iter Italicus, in: J. Mabillon / D. Michael, Museum Italicum seu collectio
veterum scriptorum ex bibliothecis Italicis, Tom. 1, Paris 1687, S. 140.

" Mabillon hatte bereits 1691 eine Fassung seiner «Epistola» in Rom zirkulieren lassen.
Seine dortigen Freunde rieten ihm zu einer milderen Form. Vgl. Mabillon an Kardinal
Colloredo vom 11. Juni 1696, in: Mabillon/ Ruinard, a.a.O., S. 306.

" R. Fabretti, Inscriptionum antiquarum, explicatio et additamentum, Rom 1702,
S. 55J.

" Observationes ad sectionem IV. Epistolae Eusebii Romani ad Theophilum Galium,
in: Mabillon / Ruinard, a.a.O., S. 348.

«... aperiunt loculos, ut inspiciant, an sanguinis vasculum intus repositum sit.»
" A. Bosio, Roma sotteranea, a.a.O., S. 195.

15



gräber nach aussen hin von den übrigen Sepulchren, noch zeichnen sie jene
besonders aus, wie sie es doch nach Meinung der Kongregation hätten tun
sollen.
Mabillon ging auf die letzten Erklärungen gar nicht ein. Er bezog sich in der
Entgegnung nur auf die Aussagen Fabrettis: «Je suis témoin que défunt Mr.
Fabretti ne gardoit point tant de mesure pour discerner les Saints des Cata-
combes, et j'en vû lever plusieurs où ces marques [Palme und Ampulle], dont
vous parlez, ne paroissent point» — Hingegen nötigte ihn der Respekt vor
den römischen Autoritäten, die zweite Ausgabe seines Briefes gegen die Erhe-
bungspraxis in etwas gemilderter Form herauszugeben
In Rom selber waren die Ansichten über die «Sancti ignoti» gegen Ende des

17. Jahrhunderts keineswegs so einheitlich, wie es die Antwort der Index-
Kongregation darzutun versuchte. Wohl hielt ein sehr grosser Teil der Kurie
die Vorwürfe Mabillons für falsch und unangebracht *®. Zu ihnen gehörten die
Oratorianer, die Kapuziner und alle jene, die an den Erhebungen «quelque
intérêt» hatten Sie vertraten die Meinung, «que la palme empreinte, la petite
fiole teinte de sang et telles autres marques suffisent pour exposer pareilles
Reliquies à la dévotation des fidèles, parce qu'une espèce de tradition a consacré

ces sortes de signes pour marquer le martyre»
Eine zweite Gruppe war zwar persönlich mit der Kritik des Mauriner Mönchs
einverstanden, lehnte sie jedoch aus Gründen der Opportunität ab. Sie fürch-
tete sich vor deren Auswirkungen. «Cela peut donner de grands scrupules au
delà des Monts, où l'on en [des Saints inconnus] envoie tous les jours. Le S.

Père en fait chercher dans tous les cimetières, et on se prépare à en donner une
grande Quantité a l'anno sancto [1700] Cependent on les [abus] souffre
comme beaucoup d'autres choses pro bono pacis» ^. Ausserdem ersorgte sie

die Reaktion der Fürsten und Potentaten, die von Rom mit Martyrerleibern
beschenkt worden waren. Dem gegenüber hielt sie das Verehren von falschen

Reliquien für das kleinere Übel. «Son sentiment est aussi qu'on peut et qu'on
doit révérer ces Reliques et croire qu'elles sont des SS. Martyres, particulière-

" Brief Mabillons an Guillaume de la Pare vom 12. Februar 1703, in: Mabillon / Ruinard,
a.a.O., S. 344.
Vgl. Mabillons Brevis Responsio ad Observationes, quae Romae in Epistolam Eusebii
Romani ad Theophilum factae sunt, in: Mabillon / Ruinard, a.a.O., S. 351 f.;

" [J. Mabillon] Eusebii Romani ad Theophilum Galium Epistola de Cultu Sanctorum
Ignotorum, nova editio recognita, Paris 170J.
Vgl.: Fratris J. Mabillon commentaria in Epistola ad Dominum Claudium Estiennot,
in: Mabillon/ Ruinard, a.a.O., S. 325 f.;

" Brief Estiennots an Mabillon vom 13. Mai 1698, in: Mabillon / Ruinard, a.a.O., S. 3161
Brief Estiennots an Mabillon vom 20. Mai 1698, in: Mabillon / Ruinard, a.a.O., S. 319.
Brief Estiennots an Mabillon vom 13. Mai 1698, in: Mabillon / Ruinard, a.a.O.,, S. 317:

" Brief Estiennots an Mabillon vom 30. März 1698, in: Mabillon / Ruinard, a.a.O.,, S.. 311.
Kardinal Colloredo hat sich ähnlich geäussert, vgl.: Brief Estiennots an Mabillon
vom 20. Mai 1698, in: Mabillon / Ruinard, a.a.O., S. 318 f.;

16



ment cela ne touchant point à l'essentiel ni de la Religion ni de la Foy, qui dans

ces cas singuliers n'est qu'hypothétique» Und schliesslich sei auch die posh
tive Seite zu berücksichtigen, wie etwa die Vertiefung des religiösen Lebens.
Diese Auffassung vertrat der Papst selber. «Ii se fait quantité de bonnes

oeuvres à l'occasion de ces Reliques; pourquoi en arrêter le cours en jettant
des doutes sur les marques dont on se sert pour les distinguer des Corps du

commun des Chrétiens? Quel bien ne se fait pas à Notre-Dame de Lorette?
Faut-il empêcher ce bien, parce qu'il n'est pas sûr que la Chapelle eut été appor-
tée là par des Anges comme le croit le peuple? V. Ähnlich dachte der päpst-
liehe Bibliothekar, Kardinal Hieronymus Casanata, und der Grosspönitentiar,
Kardinal Leander Colloredo
Schliesslich gab es noch eine dritte Gruppe, die voll und ganz mit Mabillon
einig ging und ihn eifrig unterstützte. Zu ihr zählten die Jesuiten und nicht
näher bestimmte «habiles gens non intéressés»
Mabillon vermochte weitere Ausgrabungen nicht zu verhindern. Immerhin hielt
man sich im Verlaufe des 18. Jahrhunderts vermehrt an die Drekretsbestim-

mungen der Reliquien-Kongregation. Es bleibe aber dahingestellt, wie weit das

immer geschah.
Um die Mitte des 19. Jahrhunderts nahmen die Erhebungen von Katakomben-
heiligen ein stilles Ende. De Rossi hatte nämlich inzwischen «Blutampullen»
in Gräbern entdeckt, die erwiesenermassen erst in nach-konstantinischer Zeit
mit Toten belegt worden waren. Auch hatte eine Analyse ergeben, dass die
rötliche Schicht auf den Gefässen, die bis dahin als Blutreste interpretiert
worden war, aus einer anorganischen chemischen Substanz bestand Darauf
stellte Rom die Ausgrabungen stillschweigend ein. Um die immer noch anfallen-
den Wünsche nach Katakombenheiligen befriedigen zu können, nahm man
längst erhobene und in römischen Gotteshäusern ausgestellte Martyrerleiber,
entblösste sie ihrer Fassung und vergabte sie weiter.

" Brief Estiennots an Mabillon vom 18. Februar 1698, in: Mabillon / Ruinard, a.a.O.,
S. 3°9-

V Anmerkung zu einem Brief von G. de la Pare an Mabillon vom 20. Mai 1704, in
Mabillon/Ruinard, a.a.O., S. 353.

" Hieronymus Casanata (f 3. März 1700) war seit 1673 Kardinal, 1693 wurde er zum
Bibliothekar ernannt, vgl.: Hierarchia Catholica, Tom. 5 (1952), S. 8.

Leander Colloredo (f n. Januar 1709) erhielt den Purpur im Jahre 1686, anno 1688

Grosspönitentiar, 1696 Camerarius Sacri Collegii, vgl.: Hierarchia Catholica, Tom.
5 (1952) S. 14.

" Brief Estiennots an Mabillon vom 20. Mai 1698, in: Mabillon / Ruinard, a.a.O., S.

318 f.;
Auch bei den Jesuiten in Luzern scheint das Interesse am Märtyrer Silvanus seit 1690
stark nachgelassen zu haben.

Vgl» [V. de Buck] De. phialis rubricatis, quibus martyrum romanorum sepulchra
dignosçi dicuntur, observationis V. d. B., Bruxelles 1855. G.. B. de Rossi, La Roma

sotteranea, a.a.O.; F. Grossi-Gondi, Principi e problemi, a.a.O.;

17



Auf die Schweiz hatte der Streit um die Erhebung der Katakombenheiligen
keine Auswirkungen. Hier war man im 17. Jahrhundert im allgemeinen davon
überzeugt, dass die erhaltenen Reliquien leibliche Überreste von frühchristli-
chen Märtyrern darstellten. Aber selbst nach der Verbreitung des Briefes von
Mabillon, der sich nicht selten auch in den Bibliotheken der schweizerischen
Klöster findet, nahm die Beliebtheit der Römer Heiligen kaum ab. Erst das

Eindringen der Aufklärung brachte bei gebildeten Leuten, Laien wie Klerus,
eine zunehmende Distanz zu diesen Märtyrern. Beim einfachen Volk dagegen
blieb ihre Verehrung bis ins 19. Jahrhundert, teilweise noch länger, fast unge-
schmälert erhalten.
Abschliessend sei noch kurz auf die verschiedenen Grabungsorte eingegangen,
soweit sie für die Schweiz von Bedeutung sind. Der weitaus grösste Teil der
Katakombenheiligen-Reliquien stammt aus den Coemeterien des Callixtus,
Calepodius und der Cyriaca. Die Vorstellung von der Ausdehnung der einzelnen
Katakomben war allerdings in der Barockzeit sehr vage. Entsprechend ungenau
fielen auch die Angaben über die Fundorte aus, umso mehr als sich die heuti-

gen Katakombenbezeichnungen mit jenen der barocken Epoche nicht voll
decken. Unter dem Callixtus-Coemeterium, das an der Via Appia liegt, verstand
man damals neben der heutigen Callixtus-Katakombe auch die beiden Coeme-
terien des Soter und der Lucina. Bis weit ins 18. Jahrhundert setzte sich der
Calepodius-Friedhof aus den vier Katakomben des Calepodius, Pankratius,
Processus und des Felix zusammen, die allesamt in der Nähe der Via Aurelia
gelegen sind. Das Coemeterium der Cyriaca von damals entsprach ungefähr
den heutigen Vorstellungen, allerdings mit Einschluss der Laurentius-Kata-
kombe.
Seltener werden neben diesen drei Friedhöfen in den Authentiken auch die
Namen der Praetextatus-, Pontianus- und Priscilla-Katakomben genannt. Wäh-
rend die beiden ersten Coemeterien " damals wie heute den gleichen Umfang
aufweisen, rechnete man im Barock auch die Novella-Katakombe zum Coeme-
terium der Priscilla, die beide an der Via Salaria nova liegen.
Nur ganz vereinzelt tauchen in den Echtheits-Urkunden auch die folgenden
Bezeichnungen für Katakomben auf: Abdon und Sennen, Agnes, Helena,
Lucina, Marcellus. Ausser dem Agnes-Coemeterium, das mit der heutigen
Katakombe gleichen Namens identisch ist, verstecken sich hinter diesen

Benennungen die bereits aufgezählten Katakomben.
Zahlenmässig teilen sich die Leiber der Römischen Märtyrer, welche im 17./18.
Jahrhundert in die schweizerische Quart des Bistums Konstanz überführt wor-
den sind, in folgender Weise auf die römischen Katakomben auf:

" Der Praetextatus-Friedhof befindet sich an der Via Appia, nicht allzu weit vom
Coemeterium des Callixtus entfernt, die Katakombe S. Pontianus hingegen an der
Via Portuensis.

18



41 Märtyrer aus dem Coemeterium S. Cyriacae
36 Märtyrer aus dem Coemeterium S. Calepodii
23 Märtyrer aus dem Coemeterium S. Callixti
11 Märtyrer aus dem Coemeterium S. Priscillae

3 Märtyrer aus dem Coemeterium S. Pontiani
2 Märtyrer aus dem Coemeterium S. Praetextati
2 Märtyrer aus dem Coemeterium S. Agnetis

Von den übrigen Leibern konnte die ursprüngliche Liegestatt in den Katakom-
ben nicht mehr herausgefunden werden, da die entsprechenden Dokumente
verlorengegangen sind. Neben den erwähnten vollständigen Skeletten wurde
auch eine Unzahl von Partikeln in unsere Gegenden verschenkt.
Zeitlich ergibt sich für die Reliquien in der Schweiz das folgende Bild: Aus der
Cyriaca-Katakombe sind im 17. und 18. Jahrhundert allezeit Römische Marty-
rer hierher gelangt, besonders häufig im Jubeljahr 1675. Das Coemeterium des

Callixtus scheint vor allem um die Mitte des 17. Jahrhunderts intensiv nach

Heiligen durchforscht worden zu sein. Aus dieser Zeit stammen die meisten

ganzen Leiber dieser Katakombe ®°. Später stossen wir nur mehr sporadisch
darauf. Das Calepodius-Coemeterium war vor allem im Jubeljahr 1650 für die
Schweiz ein Fundort zahlreicher Martyrerleiber. Zwanzig Katakombenheilige
sind daraus allein in diesem Jahr für Gotteshäuser in der Schweiz authentisiert
worden. Dagegen sind im 18. Jahrhundert nur vereinzelte Leiber und ganz
wenige Reliquienpartikel " aus der Calepodius-Katakombe hierher verschickt
worden. Die Namen der Priscilla- und Praetextatus-Katakombe tauchen immer
wieder in den Authentiken auf, vermehrt ab Mitte des 18. Jahrhunderts. Hin-
gegen scheint man in Rom erst ab 1750 das Pontianus-Coemeterium nach

Martyrerreliquien abgesucht zu haben. Das gleiche gilt auch für das Coemete-

rium S. Agnetis.

3. DIE AUTHENTISATION DER KATAKOMBENHEILIGEN

Nachdem die Martyrergebeine in den Katakomben gefunden, ausgegraben und
ans Tageslicht befördert waren, brachten sie die Arbeiter ins Ordinariat des

In dieser Zahl sind auch diejenigen Katakombenheiligen enthalten, welche Stückelbcrg
in seiner «Geschichte der Reliquien» irrtümlich dem Coemeterium S. Cyriacus zu-
schrieb. Die Cyriacus-Katakombe wurde erst im Jahre 1715 von Boldetti an der Via
Ostiensis neu entdeckt. Auch besass dieser unterirdische Friedhof nur wenige Kam-
mern. Die Zuschreibung Stückelbergs lässt sich mit der falschen Lesart von «-ae»
als «-us» in «ex Coemeterio S. Cyriacae» erklären.

" Aus der Pontianus- und der Praetextatus-Katakombe sind dagegen recht viele
Reliquienpartikel in die Schweiz gelangt. Vgl. Stückelberg, Geschichte der Reliquien,
a.a.O.;

"> Weitere 25 Leiber, welche in Authentiken, die in den Schweiz. Archiven liegen, erwähnt
sind, kamen nicht in das Gebiet der Eidgenossenschaft.

" Vgl. Stückelberg, Geschichte der Reliquien, a.a.O.,;

19



Kardinalvikars oder in die päpstliche Sakristei Dort blieben sie bis zur
Authentisation aufbewahrt. Damit sie später verifiziert werden konnten, hatte
der Praefectus Coemeteriorum den Reliquien bei ihrer Erhebung eine Beschei-

nigung beigelegt, die darüber Auskunft gab, wo er die Gebeine gefunden hatte,
ob auf der Grabplatte der Name des Märtyrers vermerkt war unter welchen
Begleitumständen die Reliquien erhoben und was für Beigaben (Blutgefässe,
Vasen etc.) mitausgegraben worden waren. Ein Apostolischer Notar, gewöhn-
lieh der Custos sacrarum Reliquiarum et sacrorum Coemeteriorum musste mit
Gegenzeichnung die gemachten Angaben bestätigen.
Anhand dieser Bescheinigung sahen die Authentisatoren, ob die Gebeine vor
der Verfikation noch mit einem Namen versehen werden mussten. Nicht ohne
Grund nannte man damals die Katakombenheiligen auch «getaufte Heilige».
Die Namen, welche den anonymen Märtyrern dabei verliehen wurden, lassen
sich in verschiedene Kategorien einteilen. Da sind einmal die Fantasie-Namen
zu erwähnen, wie Anonymus, Innominata, Nominandus, Donatus, Deodatus.
Bei anderen sollten mit dem Namen besondere Eigenschaften hervorgehoben
werden, welche die Blutzeugen angeblich in ihrem Leben ausgezeichnet hatten.
So «taufte» man sie auf Benignus, Felix, Justus, Charitosa oder ähnlich. Eine
weitere Gruppe erhielt den Namen der vorgemerkten Empfänger. So bekam
Abt Placidus Reimann von Einsiedeln einen Placidus-Leib, Pater Iso Walser
für den St. Galler Abt Coelestin II. Gugger von Staudach den hl. Coelestinus.
Den der französischen Krone freundlich gesinnten Luzernern und Nidwaldnern
schenkte Rom einen S. Dionysius, resp. einen hl. Remigius. Nicht selten wählte
man den Namen auch nach dem jeweils regierenden Papst, etwa Clemens,
Benedictus oder Innocens
Die «Taufe» von namenlos gefundenen Reliquien hatte die Riten-Kongregation
zwar schon 1643 in einem Dekret als Unsitte bezeichnet Von einem eigent-
liehen Verbot sah sie aber auf Einsprache des päpstlichen Sakristans ab, obwohl
sich Papst Urban VIII. Barberini in positivem Sinne dazu geäussert hatte. So

blieb die Missbilligung der Riten-Kongregation wirkungslos; Sakristan und
Generalvikar «tauften» die Katakombenheiligen weiter. Nach Boldetti sind
allein von den im Jahre 1672 aus den Calepodius- und Priscilla-Coemeterien

" Anfänglich wurden die neu gefundenen Reliquien auch bei den Oratorianern und den
Jesuiten aufbewahrt, sofern sie von ihnen erhoben worden sind.

" Manchmal wurde mit dem hl. Leib auch die dazugehörende Grabplatte verschenkt.
Vgl.: Grabstein der Aurelia in Freienbach SZ: Kopie der Inschrift in: Sti. A. Einsie-
dein: A VD 19. — Grabstein von Deodatus in Rheinau ZH: cf. Brief Dr. Ludwig
Mahlers an den Abt von Rheinau vom 30. Mai 1686: Darin fragt Mahler an, «ob
mann den gantzen Grabstein begehren, oder ob er ihne solle verkleinern lassen, dann
er sey zimmlich gross und schwär.»
Pf. A. Rheinau: Rheinauer Archiv: C 1 Nr. 143.

'* Zu den Namen der Römischen Märtyrer, vgl.: Stückelberg, Katakombenheilige,
a.a.O., S. 1—20.

" Décréta authentica Congregationis sacrorum Rituum, Tom. 1, Rom 1898, Nr. 853,
S. 184.

20



erhobenen Leibern 394 nachträglich mit einem Namen versehen worden, wäh-
rend nur bei 34 Märtyrern schon bei der Erhebung der Name feststand
Anno 1686 erhielt sogar der Kritiker Jean Mabillon einen «Sanctus baptizatus»,
wie er selber bestätigte: «Ad illud, quod mihi concessum est, corpus, ex gratia
Eminentissimi Cardinalis Carpinei, nullum nomen existebat»
Auch praktische Erwägungen verhinderten ein schärferes Vorgehen der Riten-
Kongregation gegen die «Taufe» der Martyrerleiber. Weder der Generalvikar
noch der päpstliche Sakristan authentisierten und vergabten gerne namenlose

Blutzeugen. Die Bittsteller und späteren Empfänger wären mit Eleiligen «ohne
Namen» auch kaum zufrieden gewesen. Jedermann konnte sich unter einem
mit Namen versehenen Märtyrer etwas Konkretes vorstellen. Was aber sollten
Gläubige mit einem namenlosen Heiligen anfangen, dessen fehlende nähere

Bezeichnung sich überdies gar nicht so leicht erklären liess, ohne Zweifel an
der Echtheit des Märtyrers aufkommen zu lassen?

Die Sekretäre des Kardinalvikars bzw. des päpstlichen Sakristans übertrugen
die Bescheinigung des Präfekten auf die Authentiken. Bis 1650 waren diese von
Hand und vorwiegend auf Pergament abgefasst. Die Urkunden wurden in den
Kanzleien soweit vorbereitet, dass der Sekretär nur noch den Namen des ent-
sprechenden Märtyrers, seine Fundstelle und den Empfänger einzusetzen hatte,
bevor er sie unterzeichnen und siegeln liess.
Weil aber die handschriftliche Ausfertigung ziemlich viel Zeit beanspruchte,
ging man in Rom ab 1650 dazu über, den gleichbleibenden Text auf Papier zu
drucken, wobei für Namen des Heiligen, Fundort und Empfänger, wie bei den

Pergamenturkunden, der entsprechende Platz ausgespart blieb. Neu hinzu kam
bei der Papierauthentik die Angabe über einen Register-Eintrag.
Sowohl Pergament- wie Papierurkunde weisen die kleine Datierung auf. Im
Gegensatz hierzu brauchten die Sekretäre immer dann die grosse Datierung —
nebst einem feierlichen Textformular —, wenn festgehalten werden sollte,
dass der Leib schon früher authentisiert worden war und im jetzigen Zeitpunkt
nur den Besitzer wechselte. Da in diesen Übergabe- oder Donationsinstrumenten
der Text der Authentik auch übernommen wurde, bürgerte sich später auch
für diese Urkunden der Begriff «Authentik» ein *®. Bei der Pergamenturkunde
wurde das grosse Siegel des Ausstellers angehängt, bei den Papierauthentiken
dagegen bloss aufgedrückt.
Die formale Textgestaltung war den Austellern frei überlassen, doch variieren
die Authentiken darin nur gering. Auch inhaltlich sagen sie, abgesehen von
gewissen Zusätzen, das gleiche aus: Der Unterzeichnete erklärt die erwähnte
Reliquie für echt und vergabt sie mit genau umschriebenen Rechten an die
genannte Person oder Körperschaft, wobei aber der Name des Empfängers
auch fehlen kann. Der Echtheitserklärung folgen die nähere Umschreibung

" Boldetti, Osservazzioni, a.a.O., S. 248 f.;
" Iter Italicum in: Mabillon / Michael, Museum Italicum, a.a.O., S. 136.
" Solche Urkunden liegen in St. Gallen, Einsiedeln und Engelberg vor.

21



der Reliquien und Angaben über ihre Herkunft sowie über die Art der Ver-
packung und Versiegelung.
Nachfolgend als Beispiel das Authentikformular von Bischof Joseph Eusanio
um 1675:

Fr. Josephus Eusanio Aquilanus, Ord. Erem. S. Augustini Dei et Apostolicae
Sedis gratia Episcopus Porphyriens., Sacrarij Apostolici Praefectus et
Pontificij Solij Episcopus Assistens.
Universis et singulis praesentes litteras nostras visuris fidem indubiam
facimus, qualiter Nos ad majorem Omnipotentis Dei gloriam Sanctorumque
suorum venerationem sacras Reliquias de mandato Sanctissimi Domini
Nostri Papae ex Coemeterio [Raum für den Namen der Katakombe] extrac-
tas et a Sacra Congregatione Indulgentiarum sacrarumque Reliquiarum
recognitas et approbatas, inclusas in Capsula [hier ein handschriftlicher
Einschub, etwa: «lignea carta depicta cooperta vittaque serica rubei coloris
ligata»] bene clausa nostroque parvo Sigillo obsignata, ad effectum apud
se retinendi et alteri donandi, extra Urbem mittendi et in qualibet Ecclesia
vel Oratorio publicae fidelium venerationi collocande ac exponendi, dono
dedimus et consignavimus [Name des Empfängers und des Römischen
Märtyrers]. In quorum fidem has praesentes litteras manu nostra subscrip-
tas et nostro sigillo firmatas expediri iussimus. Datum Romae [es folgt
die kleine Datierung, die Unterschrift des Bischofs und des Sekretärs].

Die Kongregation der Ablässe und Reliquien wurde in dieser Form erst 1668

von Papst Clemens IX. Rospigliosi eingesetzt. In den früheren Authentiken
fehlt daher der Zusatz über die Approbation der Reliquien durch diese Kon-
gregation. Ihre Erwähnung in den späteren Authentiken will indessen bloss
besagen, dass die Reliquien dem Dekret von 1668 entsprechen
Im 18. Jahrhundert taucht noch ein zweiter Zusatz in den Authentiken auf.
Er bezieht sich auf ein General-Dekret der Riten-Kongregation vom 11. August
1691. Dieses bestimmte, dass von Heiligen, deren Namen nicht im römischen
Martyrologium eingetragen sind, weder Offizium noch Messe gelesen werden
dürfe In Bezug auf die Katakombenheiligen hielt man sich in der Schweiz
überhaupt nicht an diese Dekretsbestimmungen.
Der Akt der Authentisation fand gewöhnlich in einer Sakristei statt. Über
ihren Vorgang schickte Gardeleutnant Pfyffer einen anschaulichen Bericht nach
St. Gallen: «In aller eill, da ich die brieff schon verschlossen hatte, ist der Herr

» Vgl.: S. 14h;
Der lateinische Wortlaut: «..., absque tarnen Officio et Missa, ad formam Decreti
Sacrae Congregationis Rituum editi die 11. Augusti 1691,...»
Im angeführten Dekret hiess es: «De ceteris autem Sanctis [quorum Corpora aut Reli-
quiae insignes in Ecclesia asservantur] in praedicto Martyrologio [Romano] non
descriptis aut quibus a S. Sede non fuerit specialiter concessum Officia recitari et
Missa celebrari vetuerunt.» In: Décréta Congr. Rituum, a.a.O., Tom. 1, Nr. 1853,
S. 401. Das Dekret wurde am 11. Oktober 1691 von Papst Innocens XII. Pignatelli
bestätigt.

22



FR.AMBROSIVS LANDVCCIVS PATRITIVS SENENSIS,
Sacri Ord.Eremitarum D.P.Auguftini,Congreg. Ilicetanae in Tu(cia,Dei,& Apoft. Sedis gratis

Epiicopus Porphyrienfis, Sacrari j Apoftolici Praefettus,& Cappellae Pontificiz Afsiftens-

I Mnibus,& (ingulis prarfentes li&eras noH rasleâuris (idem indubiam facimus,qualitera4 majoremOmnipotentis Dei,
Sanâorumquc fuorum gloriam, facras Rcliquiatpcr nos extradas è Coemeterio & inclufas eiftula,
fubtili funiculo ligata, noftroq;paruo Sigillo munira,ad etfcâum apud (c retinenui^altcri donandi,extra Vrbem mit-

tendi, & in qualiber Ecclcüa, vcl Qj»torio publicèjdclium

In quorum fidem, has prarfentefUseras manu noftra Ce feillp firmatas vpcyiifrafcriptura,noflrura Sccrctariumexpcdiri
iußimus. Dat. Romi cx xdibus noftrisin Vaücano Die tf^TrtcnG Anno *



Tafel 2

Stans, Authentik für den Leib S. Prosper. Bischof Ambrosius Landucci, päpstlicher Sak-
ristan, schenkt Landammann Johann Melchior Löuw den Leib S. Remigius, der aus
dem Coemeterium S. Cyriacae stammt. In der Urkunde wird es dem Beschenkten an-
heimgestellt, ob er die Reliquien für sich behalten, jemand anderem vergaben oder in
einem beliebigen Gotteshaus zur öffentlichen Verehrung ausstellen will. Datum: 6. Juli
1661. Zur Authentik vgl. Text S. 19 bis 23. Löuw verschenkt den Leib später der Pfarr-
kirche von Stans.
Gedruckte Authentik mit handschriftlichen Eintragungen, Papier.
Pfarrarchiv Stans
Photo: Weber Stans



Thomaso [ein venetianischer Edelmann] mit einer gautsche zu mihr kom-

men, umb 23 Uhr ohngfärdt, unnd het mich abgeholet, den hl. Leib zuo stabi-

lieren; hab hiermit den Vicegerent sambt 2 anderen Prelaten, den Herren
Cardinal Beichtvatter unnd 3 andere geistliche, die Notarij unnd Ministri bei
einanderen versamblet gefunden, unnd habent mihr 3 Leiber gezeigt, unnd die
wähl, einen zuo ernambsen, gelassen; aber gantz verwihrt unnd confundiert,
weil ich nit gewüst, waß Ihr Fürst. Gn. für ein inclination möcht haben, letst-
liehen mich resolviert den zu nemmen, der minder consummiert, wiewohl mihr
der anderen nammen vil besser gefallen, unnd den S. Honoratum Mart,
außerkieset... Nach welchem man vil Ceremoni " gebraucht, unnd mihr die
Haar gen Berg gerichtet, da ich hab müößen ein eidt schweren Unnd in
meiner presentia hat man ihne in ein scatola eingemacht, verbunden unnd ver-
siglet, unnd die authentica, wiewol sie schon gemacht ware ", allein spatium
des heiligen Nammens gelassen, versiglet unnd darbei gelassen. Hat alles geweh-
ret biß nach 3 Stund nachts. Morgen wirdt man mihr alles inns Hauß bringen
unnd authentice ubergeben»
Pfyffers Bericht hält alle wichtigen Stationen der Authentisation fest:

— Die Wahl des Römischen Märtyrers durch den Empfänger oder durch seinen

Vermittler, sofern mehrere Leiber zur Vergabung bereitstanden.

— Die Verifizierung der Reliquien; bei Pfyffer summarisch mit «vil Cere-
moni» umschrieben.

— Die Fertigstellung der Authentik.
— Die Versiegelung der Reliquien, um Fälschungen zu erschweren.

— Die Übergabe des Reliquienleibes.

" Die Zeremonien sind die gleichen wie bei der Rekognition.
" Der Eid bezog sich darauf, dass Pfyffer die Reliquien getreulich nach St. Gallen

weitergeben wollte.
" Die Authentik war bereits vordatiert auf den 7. Januar 1643.

" Postscriptum zum Brief vom 17. Januar 1643 von J. R. Pfyffer nach St. Gallen, im
Sacrarium S. Galli, in: Sti. B. St. Gallen: Codex 1719, S. 391 f.;

5 23


	Rom und seine Martyrer

