
Zeitschrift: Beiträge zur Geschichte Nidwaldens

Herausgeber: Historischer Verein Nidwalden

Band: 37 (1978)

Artikel: Priester Leo oder 'Kabale im Schwarzen Gewande', das ungewöhnliche
Schicksal eines Nidwaldner Priesters in der Zeit der Aufklärung und der
Helvetik

Autor: Matt, Hans von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-699740

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-699740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans von Matt Priester Leo
oder 'Kabale im Schwarzen
Gewände',
das ungewöhnliche
Schicksal eines
Nidwaldner Priesters
in der Zeit der Aufklärung
und der Helvetik

177



Priester Leo oder 'Kabale im Schwarzen Gewände'

Einleitung

Beim Stöbern in einem alten Schrank meines Vaterhauses ist mir
ein Bündel vergilbter, schwer lesbarer Manuskripte in die Hände
gefallen, worin ein katholischer Geistlicher namens Alois Leuw,
oder Priester Leo, wie er sich gerne nannte, sein Schicksal zur
Zeit der französischen Revolution und der Helvetik schildert.
Durch Beziehungen zu einigen bedeutenden Zürcher Protestan-
ten war er zu einer sehr toleranten Einstellung gelangt, die
ihn beim gegenseitigen Hass zwischen den Konfessionen in
eine schwierige Lage brachte. Er war ein sehr fortschrittlicher
Priester, wehrte sich aber energisch gegen den Vorwurf, auf-
klärerisch gesinnt zu sein. Als ihm bei einem Verhör der Vor-
wurf dennoch gemacht wurde, entgegnete er: «Itzt machte er
gar einen Satyr aus mir und nannte mich einen Aufklärer? Ei-
nen frommen Unterwaldner einen Aufklärer heissen, — ist das
nicht eine wahre Satyr?» Wahrscheinlich wusste er selbst nicht,
dass er sich seine toleranten Ansichten auf dem Umweg über
die aufgeklärten Zürcher Freunde angeeignet hatte, und dass
ihm dabei viel aufklärerisches Gedankengut zugeflossen war.
Seit dem Überfall allerdings, den er persönlich auf schreckliche
Weise miterlebte, scheint ihm jeder Import aus Frankreich
widerlich geworden zu sein.
Alles das wäre nicht so gefährlich gewesen, wenn er auch nur
das geringste diplomatische Geschick besässen hätte. Aber
sein Charakter verbot ihm jede Nachgiebigkeit. Wenn er sich
im Recht fühlte, verteidigte er dieses, auch wenn er dadurch
alle Sympathien verlor. Gegen seine geistlichen Vorgesetzten
führte er eine Sprache, die es ihnen schon gefühlsmässig un-
möglich machte, ihm beizustehen. Dies verschlimmerte sich
noch dadurch, dass er polemisch sehr begabt war und über-
haupt einen gewandten Stil schrieb, sodass er mit gut ge-
schärften Waffen stritt.
Anfänglich ist man versucht, seine Schriften und sein kauziges
Wesen humoristisch zu nehmen. Doch nach und nach wird
Priester Leo zur tragischen Figur. Er kann seinem Charakter
nicht entfliehen. Seine Wahrheitsliebe wird zur Rechthaberei;
er enttäuscht seine Freunde und gibt den Gegnern willkomme-
nes Material zu seinen Ungunsten in die Hände. So werden sein

178



eigenwilliger Charakter und sein aufbrausendes Temperament
zu schlechten Waffen gegen die Anfeindungen und Anfechtun-
gen seiner Zeit, Das unbekümmerte Dreinfahren erweckte oft
Zweifel an seinem gesunden Menschenverstand. Dann trifft man
aber unerwartet wieder auf Passagen, die eine erstaunliche
Bildung verraten.
Zu seinem Unglück wurde er an eine Stelle berufen, die seine
guten und schlimmen Eigenschaften auf die Probe stellte,
nämlich als Pfarrer in eine mehrheitlich protestantische Ge-
meinde. Seine Duldsamkeit, ja Sympathie zu den Protestanten
verschaffte ihm auf katholischer Seite sofort erbittertste Feinde.
Doch davon später.
Ein besonderes Kapitel bildet die Einstellung Leuws zum Coli-
bat und überhaupt zur erotisch schwierigen Lage der katholi-
sehen Geistlichkeit. Es mag sein, dass viele seiner Amtskolle-
gen im geheimen gleich dachten, aber Priester Leo gab seinen
Gedanken mit der gewohnten Unerschrockenheit freien Lauf.
Er tat das sogar in seiner Verteidigungsschrift und erreichte
natürlich das Gegenteil seiner Absicht.
Beim Lesen des Tagebuches und der übrigen Schriften Priester
l.eos ist man immer wieder versucht, sich ihn als heute leben-
den, nachkonziliaren Geistlichen vorzustellen. Es ist, als ob er
Vieles vorausgeahnt hätte. Immer wieder treffen wir auf modern
klingende Stellen. Es beherrschte ihn der Wunsch, den öku-
menischen Frieden herzustellen, sich an eine neue veränderte
Zeit anzupassen, und veraltete moralische und dogmatische
Fesseln abzuwerfen.

Herkunft

Vor der Schilderung der dramatischen Ereignisse in Priester
Leos Leben sei einiges über die Plauptperson und seine Familie
gesagt. Joseph Anton Fidel Alois Leuw — so ist er im Taufbuch
aufgeführt — wurde 1762 in Stans geboren. Die Familie wohnte
im vornehmen Steinhaus ob der Nägeligasse. Der Vater, Gold-
schmied Joseph Alois Leuw, vermählt mit Anna Maria Magda-
lena Stulz war der Gründer des Goldschmiedstammes, der bis
in unsere Tage fortdauerte. Dieser Ehe waren vier Kinder be-
schieden: die älteste, Katharina, lebte später als Sr. Maria
Josepha im Kloster Katharinental, der zweite war unser Prie-
ster Alois Leuw, die dritte, Magdalena, vermählte sich mit
Flauptmann Joseph Remigi von Deschwanden, der in spani-
sehen Diensten stand, und der vierte, mit Namen Viktor, über-
nahm das väterliche Goldschmiedegeschäft und verheiratete

179



sich mit der Tochter des helvetisch gesinnten Dr. Ignaz Warn-
mischer.
Der Urgrossvater des Priesters Alois Leuw war Landammann
Beat Jakob Leuw, der letzte der fünf Landammänner aus dem
Leuwengeschlecht. Die Leuw zählten im 16. und 17. Jahrhun-
dert zu den bedeutendsten Geschlechtern Nidwaldens.

Katharina Leuw,
später Maria Jose-
pha im Kloster
Katharinental.
Daten unbekannt

Joseph Aloys Leuw
1726—1800
Goldschmied,
Dorfvogt,
Stammvater der
Goldschmiedlinie.
Grossohn des
Landammanns
Beat Jakob Leuw

t 1724
mit Anna Maria
Magdalena Stulz
1721—1812

(Ein Bruder der
Magdalena Stulz
war Victor Joseph
Stulz.
1716—1800
Seit 1756 Chorherr
in Bischofszell.)

180

Alois Leuw
1762—1830
genannt Priester Leo
Pfarrer in Berg
(Thurgau)
1794—1795
Organist in Stans

Magdalena Leuw
1764—1856 mit Haupt-
mann Joseph Remigi
von Deschwanden
1763—1814.
Hauptmann in

spanischem Dienst.
2. Ehe 1819 mit
Oberst
Joseph Traxler
1751—1823
alt Säckelmeister

Victor Leuw
1767—1798
Goldschmied, von
den Franzosen
erschossen.
Mit Katharina Warn-
mischer, Tochter
des Dr. Ignaz
Wammischer.
1742—1819
Distriktstatthalter
bis 1801

Louis Victor
von Deschwanden
1795—1878
Hauptmann in

spanischem Dienst

Nicodema Leuw
Klosterfrau
1797—1873

Viktor Leuw
Goldschmied
1798—1886



An dieser Familie lässt sich sehr gut der immer gleiche Rhyth-
mus beobachten, der Aufstieg und Niedergang, unserer regie-
renden Geschlechter bestimmt. Aus der Masse des Volkes tritt
ein kräftiger Pionier hervor und erobert mit brutaler Kraft Geld
und damit Macht. Seine Söhne sind schon Erben; ihr Auf-
schwung vollzieht sich von erhöhter Plattform aus und sie er-
klimmen viel leichter die höchsten Stufen. Sie repräsen-
tieren den Höhepunkt der Familienblüte. Die späteren Genera-
tionen besitzen nicht mehr die gleiche Kraft. Sie wenden sich
geistigen Dingen zu. Viele treten in den geistlichen Stand. Es
sind die Spätlinge, das gerade Gegenteil ihrer brutalen auf-
steigenden Stammväter. Nach ihnen tritt das Geschlecht wie-
der ins Volk zurück.
Der Pionier des Leuwengeschlechts war Landammann Nikiaus
Leuw, der es erlebte, dass gleich zwei Söhne die Landammanns-
würde erreichten. Das heisst im alten Nidwaiden immer, dass
daneben zahlreiche Familienglieder zu hohen Ämtern und Offi-
ziersstellen gelangten. Der zielbewussteste Sohn des Landam-
mann Nikiaus war Ritter Kaspar Leuw, der 1627 zum Amt des
Landammanns emporstieg. Er heiratete nacheinander drei
Landammannstöchter, als erste Margaretha, die Tochter des
Ritters Melchior Lussi. Seinem unerbittlichen Ehrgeiz ist der
Spruch zuzuschreiben, der noch heute nicht vergessen ist:
«Wenn Gott und Pest es nicht verwehren, werden die Leuwen
noch unsere Oberherren». Damit befand sich das Geschlecht
auf seinem Höhepunkt. Der begabteste Sohn des Landam-
manns Kaspar Leuw, Ritter Johann Melchior Leuw, gelangte
erst in vorgeschrittenen Jahren zur Landammannswürde; sein
Interesse galt mehr der Wissenschaft als der Politik. Er zeigte
schon deutlich Züge einer späten Generation. Der letzte Land-
ammann der Leuw war Beat Jakob (f 1824), mit welchem die
Macht des Geschlechts versiegte. So kann unser Priester Leo
genealogisch als Schulbeispiel eines Spätlings betrachtet wer-
den. Seine Intelligenz und sein musischer Sinn sind unbe-
stritten, aber seine Durchschlagskraft trifft meist ins Leere. Es
fehlt ihm der diplomatische Sinn. Anstatt im rechten Moment
zu schweigen, glaubt er seinen Erfolg mit Auftrumpfen erzwin-
gen zu können.
Alois Leuw machte seine Theologiestudien an der Klosterschule
von Muri und bei den Jesuiten in Luzern und schloss sie 1786
ab. Da offenbar keine geeignete Pfründe frei war, nahm er die
Stelle eines Schulmeisters in Stans an. 1794 wurde er zum
Pfarrer von Berg im Thurgau gewählt.

181



Wahl zum Pfarrer von Berg

Auf den ersten Blick ist es verwunderlich, dass ein Nidwaldner
in eine so weit entlegene Pfarrei gerufen wird. Die Erklärung
dazu liegt in den damaligen kirchen-politischen Verhältnissen.
Die Pfarrei Berg war bis 1798 dem Chorherrenstift Bischofszell
inkorporiert. Den Chorherren stand deshalb das Recht zu, den
Pfarrer von Berg zu wählen. Eine weitere Bindung des Stiftes
bestand darin, dass die Herrschaft Berg ein Stiftslehen dar-
stellte, womit auch die niedere Gerichtsbarkeit eingeschlossen
war. Der Einfluss der Chorherren darf daher als relativ gross
bezeichnet werden.
Das Kol leg iatsstift St. Pelagius in Bischoffszell galt im Mittel-
alter als Niederstift zum Hochstift Konstanz und war kirchlich
wie politisch stark von diesem abhängig. Die Eroberung des
Thurgaus durch die Eidgenossen im Jahre 1460 änderte daran
zunächst wenig. Den neuen Landesherren stand in Bischofs-
zell einzig die militärische Oberhoheit zu. Stadt und Stift Bi-
schofszell nahmen 1529 die neue protestantische Lehre an.
Nach dem zweiten Landfrieden von 1531 erzwangen die katho-
lisch gebliebenen Orte die Restauration des Stifts. Im Verlauf
der nächsten hundert Jahre beschäftigte das Stift noch öfters
die Gesandten an den Tagsatzungen. Der Einfluss der katho-
lischen Orte unter Führung Luzerns auf das Chorherrenstift
wurde immer stärker. Diesem Vorgang trug Papst Paul V. 1617
Rechnung, indem er den Ständen Luzern, Uri, Schwyz, Unter-
walden und Zug das Recht zugestand, die Kanonikate des
Stifts geeigneten Personen aus ihrem Herrschaftsgebiet zu ver-
leihen. Das Stift wurde dann innert kurzer Zeit zu einer Anstalt
innerschweizerischer Weltgeistlicher. Es versteht sich von
selbst, dass die Chorherren die dem Stift unterstehenden Pfrün-
den mit Landsleuten besetzten. Dies war um so eher möglich,
als sowohl der Thurgau wie die Innerschweiz zum Bistum Kon-
stanz gehörten.
Wenn man ferner in Rechnung stellt, dass ein Onkel * des Prie-
sters Leo zur gleichen Zeit Chorherr in Bischofszell gewesen
ist, so erscheint die Wahl des Neffen zum Pfarrer von Berg
erklärlich.

1 Victor Joseph Remigi Stulz, der Bruder der Mutter des Priesters
Leo. 1716—1800. Seit 1756 Chorherr in Bischoffszell.

182



Der Kampf um die Pfarrei

Bevor Alois Leuw die Pfarrpfründe von Berg antreten konnte,
musste er sich vor der Konstanzer Kurie in einem Examen über
seine theologischen Kenntnisse und pastoralen Fähigkeiten
ausweisen, wie dies seit dem Konzil von Trient vor Antritt der
ersten geistlichen Stelle üblich war. In den Memoiren über die
Erlebnisse in der Pfarrei Berg schildert Leuw diese Prüfung.
Das Manuskript von 185 Seiten trägt den Titel: «Der neü jüdi-
sehe Synedrion oder Kabale im schwarzen Gewand, eine wahre
Geschichte mit Anmerkungen von A. L. L. 1796.» *

' A. L. L. muss als Alois Leo Leuw gelesen werden. Er selbst schreibt
sich am liebsten: Priester Leo. Daneben kommen vor: Alois Leuw
und Leo Leo Leuw und wie hier: Alois Leo Leuw, auch Louis Leo.
Der Name Leo für Leuw wurde damals hin und wieder in der
Familie verwendet, sogar: Nanette Léo.

183



In der Prüfung betrug ihn Generalvikar Bissing * unter anderem
über seine Moralstudien in Luzern. Da beging Leuw die Un-
Vorsichtigkeit, das Buch eines Moraltheologen zu erwähnen,
der dem Generalvikar nicht genehm war. Mit sichtbarem Un-
willen entgegnete Bissing: «Danzers Moral ist nicht acht und
er ist ein Mann von schlechtem Charakter.» Als Folge ver-
ornete der Generalvikar einen fünftägigen Kursus am bischöf-
liehen Seminar in Meersburg, um Leuws Fähigkeit und Sicher-
heit als Moraltheologe abzuklären. Seminarregens Flacho war
dem erschrockenen Pfarramtskandidaten gnädiger gesinnt und
stellte ihm nach fünf Tagen ein gutes Zeugnis aus, auf Grund
dessen sich auch der Generalvikar zufrieden geben musste. *

So ging schon das Vorspiel zum Pfarrantritt nicht reibungslos
vor sich; es sollte aber noch viel schlimmer kommen. Es war
in Berg üblich, dass auch die ansässigen Protestanten der An-
trittspredigt des jeweiligen neuen Pfarrers beiwohnten. Viel-
leicht stellte Leuw gerade deshalb den Gedanken der kon-
fessionellen Toleranz in den Vordergrund seiner Ausführungen,
was allerdings den Protestanten weit besser gefiel als den eige-
nen Pfarrkindern. Die Katholiken von Berg wünschten nämlich
einen Seelenhirten, der kämpferisch gegen die Protestanten
eingestellt war. Seine toleranten Worte enttäuschten sie und
führten zu einem langen, mit Bitterkeit geführten aber vergeh-
liehen Kampf.
Über die Wirkung seiner Antrittspredigt schreibt Priester Leo
im Synedrion:* «Zwei Bauern gingen nachher auf Bischoffzell
und verklagten mich bei den H. Chorherren, ich hätte ketze-
risch gepredigt, denn ich hätte nichts von der Muttergottes ge-
sagt, und statt: ich fange an und fahre fort im Namen Jesus
Maria und Joseph bloss im Namen Jesu allein, und das zeige
einen offenbaren Ketzer an!!!» Ein weiterer Bauer habe ihn
folgendermassen angeklagt: «Ja, da sagte er auch, wir müss-
ten gegen die Reformierten duldsam seyn, sie seyen auch Men-
sehen und unsere Mitbrüder. Das war zum Todt ärgern, er
sagte sogar, wir sollten freündlich mit ihnen seyn, sie lieben
und ihnen gutes thun? Immer sprach er im zweiten Theil von

3 Ernst Maria Ferdinand von Bissingen, 1750—1820. Generalvikar des
Bistums Konstanz 1778—1801. Weihbischof von Konstanz 1801—
1813. Später, nach Auflösung des Bistums, Weihbischof in Ungarn.

* In den amtlichen Schreiben wird die Pfründe Pfarrvicariat und der
Pfarrer Pfarrvicar genannt, weil die Pfarreipfründe der protestan-
tische Pfarrer innehatte. Im täglichen Gebrauch spielte das keine
Rolle.

* Synedrion Gerichtssitzung

184



Duldung und Menschenliebe — und das ist doch, meine Seele!
ketzerisch gesprochen. Wir Katholiken wissen nichts von Dul-
dung und Menschenliebe» (Synedrion S. 11). Es entwickelte
sich eine wahre Verschwörung gegen den Ärmsten. Den Haupt-
grund bildete seine Duldsamkeit gegenüber den Protestanten.
Alle andern Gründe waren nur herbeigesucht, um gegen ihn
intrigieren zu können. Auch die Chorherren von Bischofszell
wandten sich gegen ihn und rieten ihm, nachzugeben.
Vorläufig wurde Alois Leuw nach Konstanz zitiert, wo auf ihn
eine Anklageschrift mit 25 Punkten wartete. Sie werfen ein
so deutliches Licht auf die damals herrschenden Beziehungen
zwischen den Konfessionen, dass sie verdienen, hier vollzählig
wiedergegeben zu werden:

Die 25 Anklagepunkte
Priester Leo zählt sie in seinem Synedrion auf:

1. ich hätte ketzerisch gepredigt.
2. hätte ich den Protestanten zu viel Besuch gegeben.
3. hätte ich einmal dem reformierten Pfarrer Christenlehr hal-

ten zugehorcht.
4. habe ich einem protestantischen Bauern freundlich auf die

Achsel geschlagen.
5. Wechselte ich mit den Reformierten Briefe.
6. Wäre ich mit Junker Zollikofer Obervogt in Bürglen an

einen protestantischen Hochzeitsschmaus nach St. Gallen
gefahren.

7. hätte ich einen zu geschwinden Gang.
8. gehe ich zu oft spazieren.
9. schlage ich zu oft das Ciavier.

10. gehe ich zu oft auf Weinfelden und Bürglen.
11. hätte ich nach Alten Klingen ein altes Weib zum Wegweiser

genommen.
12. habe ich der Hauserin einmal das Beth zu machen geholfen.
13. hätte ich in der Kirche, statt den Rosenkranz zu bethen in

einem geistlichen Buch gelesen.
14. soll ich ein Mädchen geküsst haben.
15. wäre ich zu freundlich mit den Protestanten.
16. habe ich, als ich versehen ging, den Hut zu geschwind auf-

gesetzt.
17. wäre ich verrückt in dem Kopf.
18. hätte ich zu wenig Ansehen.
19. halte ich zu kurze Christenlehren.
20. soll ich in einer Christenlehre gesagt haben, man solle die

185



ohne Trost dahin sterbenden Kindern nicht verdammen,
sondern sie Gott überlassen.

21. sagte ich in der Predigt nur im Namen Jesu und nicht auch
im Namen Mariae und Joseph.

22. hätte ich die Pfarrkinder nie besucht und
23. die Kinder nie aufgeschrieben.
24. habe ich auf dem Weg, als ich einen Kranken verwahrte,

statt den Rosenkranz zu bethen, geistliche Gespräche ge-
führt.

25. Ritt ich zuweilen spazieren.
Die Gedanken, die diesen Anklagepunkten zugrunde liegen,
sind wild durcheinander gewirbelt. Doch kann man die Vor-
würfe in einige Gruppen zusammenfassen. Man wirft dem Pfar-
rer ketzerische Äusserungen vor; sie bestehen hauptsächlich im
Weglassen der Namen Mariae und Joseph und des Rosenkran-
zes. Dann wirft man ihm zu freundliches Benehmen gegen die
Protestanten vor und endlich klagt man ihn an, sein Auftreten
sei zu wenig würdig. Wir können heute diese Anklagen nur mit
humoristischen Gefühlen lesen, und doch bildeten sie die
Grundlagen zu seinem Sturz.
Schwerer wiegt das Schreiben, das die Chorherren nach Kon-
stanz an die Kurie sandten. Demzufolge soll Leuw zweimal
nach Bischofszell vorgeladen worden sein, ohne zu erschei-
nen. Ferner wurden zahlreiche Pfarrangehörige einvernom-
men und das Ergebnis zusammengefasst. Danach könnten die
befragten Pfarrkinder zu Leuw unmöglich das nötige Vertrauen
haben, und zwar aus Gründen, die ausführlich dargelegt wer-
den. Im Wesentlichen sind es die gleichen Vorwürfe, die in den
25 Punkten enthalten sind. Besonders gravierend wird die Ge-
pflogenheit des Pfarrer verurteilt, dass er zu Pferd in alle um-
liegenden Dörfer reite, ohne sich abzumelden, sodass man ihn
oft nirgends finden könne. Mit den Reformierten sei Leuw
freundlicher als mit den Katholiken, weswegen die Reformier-
ten sagten, einen so braven Pfarrer habe es in Berg noch nie
gegeben. Er besuche ferner mit Vorliebe die protestantischen
Pfarrer der Umgebung und empfange ihre Gegenbesuche. Und
überhaupt führe er sich unwürdig auf. — Ein Vorwurf scheint
mir besonders bedeutsam. Der Pfarrer sage niemals «Mutter
Gottes» sondern nur «Mutter Jesu» oder «die Frau Maria».
Sollte das stimmen, so müsste darin allerdings eine auffällige
Annäherung an die protestantische Doktrin erblickt werden.
Priester Leo entwickelt im «Synedrion» zuerst selbst seine Ge-
danken über die gegen ihn erhobenen Anklagen, besonders
über sein Verhalten zu den Protestanten:

186



«Es lässt sich doch wahrlich kein fürchterlicheres Ungeheüer
denken als Religionshass. Streitet dieser nicht schnurgerade
gegen die Lehr JESU. Wer war wohl duldsamer als JESU: [.. .]

Werden nicht Völker vom Orient und Occident kommen den
Herrn anzubethen? Ist es nicht ein allgemeines Gesetz: alle
Menschen ohne Ausnahme und ohne unterschied der Reli-
gion zu lieben? Können und dürfen wir einander zwingen zu
denken wie wir denken und sollen wir einen andern, der nicht
so überzeugt ist wie wir, deswegen verachten und hassen?
Wer dafür hält, dass es erlaubt sey die Menschen ebenso in
eine Religionsuniform zu zwingen, wie man sie in eine Kriegs-
uniform zwingt, wer seinem Bruder seine Religionsmeinung
wie einem Esel seine Bürde auf den Rücken wirft und sie
blindhin fortzuschleppen befiehlt, wer glaubt, dass der Ver-
stand auf fremden Befehl seine Überzeugung fahren lassen
und plötzlich eine entgegengesetzte aufnehmen könne, wer so
denkt, so denken kann, der hat fürwahr nicht einmal die aller-
ersten Anfangsgründe der Menschenkenntnis, er weiss nicht
einmal was Mensch, was Religion, was Tugend ist. — Und
dann politisch betrachtet so ist in unserer Schwyz, da viele
Orthe vermischter Religion sind, Duldung und Freundlichkeit
nicht nur nicht verbothen, sondern sogar gebothen. — Und
alles beyseiten gesetzt, so möchte ich doch noch wissen, wo
und wie ich gesündigt hätte, da mir weiter nichts kann be-
wiesen werden, als dass ich freundlich mich gegen die Prote-
stanten betrug.
Ich weiss zwar wohl, der Verläümdung ist alles möglich und
sie, diese HYDRA scheut sich nicht, ihr Gift wider einen Un-
schuldigen, dem sie gehässig ist, auszuspeien. Ich weiss wohl,
man streüte solche Reden aus — besonders da mich die Pro-
testantischen Pfarrherren die in der Nachbarschaft wohnten
und weil es Sitte ist, mir den Gegenbesuch machten. — Ach,
wenn diese Pfarrherren mich überreden wollten zu ihrer Re-
ligion hinüber zu treten. Allein, Gott sey mein Zeuge, nie in

meinem ganzen Leben stieg der Gedanke, die Religion zu än-
dem in meiner Seele auf und ich halte den Katholiken für
einen Schurken, der Protestant wird und den Protestanten für
einen schlechten Menschen der Katholik wird» (Synedrion
S. 38).
Priester Leo schildert dann die Vorzüge der Protestanten ge-
genüber den Katholiken, ein Passus, der allein genügt hätte,
ihn zu verdammen, denn nach der Meinung der damaligen
Katholiken war der Protestantismus in allen Teilen verwerflich.
Er fügt dann allerdings auch die Nachteile des Protestantismus

187



bei. Diese Beurteilung der Konfessionen ist von einer bemer-
kenswerten Objektivität. Nicht nur in den gemischten Bevölke-
rungsteilen, auch in durchwegs katholischen Gegenden war
man damals äusserst unduldsam gegen die Protestanten. Ich
erinnere nur an das Schicksal des Bildhauers Joseph Maria
Christen, der genau zur gleichen Zeit eine Protestantin heira-
tete und dafür geächtet und auf Lebzeiten aus den Kantons-
grenzen Nidwaldens verbannt wurde. Man kann sich heute
keinen Begriff mehr machen von diesem Hass zwischen den
Konfessionen. Man muss bedenken, dass kaum 80 Jahre vor-
her die Katholiken gegen die Protestanten bei Villmergen einen
Religionskrieg verloren, und dass diese Schmach noch immer
weiter mottete. Auf der protestantischen Seite war der Hass
durchaus nicht milder. Unter diesen Gesichtspunkten müssen
die folgenden Ausführungen des Priesters Leo aus dem Syne-
drion gelesen werden:
«Unterdessen muss ich doch auch vor aller Welt bekennen,
dass die Protestanten immer mehr auf das Wesentliche der
Religion dringen, da viele Katholiken selbes vernachlässi-
gen Niemand kann es leugnen, dass die Protestanten das
Grosse Geboth der Liebe des Nächsten weit besser erfüllen
als überhaupt die Katholiken. Jedermann weiss, dass sie den
Armen schneller beispringen und helfen, da wir oft ungerührt
an Ihnen vorbeygehen. Allen ist bekannt dass sie einen Un-
glücklichen nie werden in seinem Elend stecken lassen und
wer kennt nicht ihre Thätigkeit, Industrie und Fleiss? Wie sehr
sind immer alle Hände beschäftigt? und wie sehr fluchen sie
dem Müssiggang — aller Laster Anfang? — Daher sieht mar.
überall wo Protestanten sind, Wohlstand und Überfluss, da man
bei den meisten Katholiken Mangel und Armuth wahrnimmt,
und warum? weil Gemächlichkeit und Müssiggang den Katho-
liken so eigen sind und wer würde das glauben, aber ich bin
Ohrenzeug, sogar ein Capuciner behauptete dieses ohnlängst
von der Kanzel herab.
Ich will gar nicht den Protestanten nur Lob Rede halten Es
gefällt mir auch nicht alles in ihrer Religion [...] Wir Katholiken
haben zu viel Wesens in unseren Kirchen, Sachen die mehr zur
Zerstreüung anregen als zur Andacht stimmen, und jene haben
zu wenig [. .] wenn der Bauer in seiner Kirche nur öde Mau-
ren und Wände, leere Stühle und die Kanzlen erblickt, wie will
er zu geistigen Betrachtungen können aufgemuntert und an-
gespornt werden?
Indessen bleibt es halt doch immer wahr, dass wir in manchem
Betracht den Protestanten sehr viel zu verdanken haben; Sie

188



lieferten uns die besten und gemeinnützlichsten Bücher, sie
stellten eine gründliche Philosophie auf, sie studierten die
Fremdsprachen, — die, die Bibel recht zu verstehen so nötig
sind, Sie machten Riesenschritte in der Redkunst, Sie sonder-
ten kühn blosse Menschen-Meinungen von Christus ächter Lehre
ab.» [...]
Es ist augenscheinlich, dass Priester Leo eine für damalige
Verhältnisse ausserordentliche Kenntnis des Protestantismus
besass. Der Passus über Industrie und Fleiss gleicht dem Be-
rieht eines fortschrittlichen Zürchers über eine Reise in die
Innerschweiz und was er über die Kahlheit der protestantischen
Kirchen sagt, erinnert uns mit Schmerzen an den katholischen
Bildersturm nach dem Konzil.
Die Kenntnis des Protestantismus hatte Leuw durch persönli-
chen Kontakt gewonnen. Im Aktenbündel des Priesters Leo
liegt auch die Abschrift eines Briefs an die Tochter Lavaters
bei. Es ist ein verspäteter aber dafür um so überschwengliche-
rer Kondolenzbrief. — Leo kann nicht genug beteuern, wie
wertvoll ihm die Freundschaft Lavaters gewesen sei und mit
welcher Verehrung er dessen Briefe aufbewahre. Es muss also
ein eigentlicher Briefwechsel zwischen ihm und Lavater be-
standen haben. Einige Sätze aus der Abschrift bezeugen die
Haltung Leos: «Sehen Sie edle Frau: auch ich bin von den
vielen 1000 Menschen einer, auf den Lavaters Bekanntschaft,
Umgang, Schriften und von ihm selbst erhaltene Briefe einen
mächtigen Eindruck machten und mit unwiderstehlicher Ge-
wait fortrissen. O ich kenne keinen so warmen Vaterlands-
freünd wie Lavater und keinen wärmeren christlichen Menschen
wie ihn. Vaterlandsliebe und Christus-Anhänglichkeit, beide
erhabenen Tugenden waren in ihm vollkommen vereint und
bezeichneten seinen Charakter vorzüglich. Nach unserm sei.
Niclaus von der Flüe, dem grossen Mann, kenne ich keinen
grössern als Lavater.» Wir sehen, dass Leuws Verhältnis zu den
Protestanten ein durchaus objektives war. Ihm ging es um den
grossen Menschen, unabhängig von der Konfession.

Das Verhör

In seinem Tagebuch geht dann Priester Leo über zur Schilde-
rung seines Verhörs in Konstanz, dem sogenannten: Constitut, *

wo er aufgefordert wurde, über die ihm zum Vorwurf gemachten
25 Punkte Rechenschaft abzulegen. Ohne Umschweife beginnt
er mit den Anwürfen seines bestgehassten Examinators:

' «Constitut» Name für Verhör bei der Curie.

189



«Bräümaurer ' war schon da, und gleich nachher kam H. Dom-
herr von Spät auch zum Constitut —;
Gleich die erste Frage des B war: ob ich jene Frau kannte?
und nannte sie mit Namen, den ich aber nicht gewusst hatte,
und auch itzt nicht mehr weiss — «Nein», sagte ich. «Besin-
nen Sie sich wohl, und reden Sie die Wahrheit!« — «In Got-
tes Namen, ich kenne sie nicht». Endlich kam es heraus, dass
es jenes alte Weib war, das mir den Weg nach Altenklingen
wies. Man hätte sich sehr geärgert, dass ich dieses Weib zur
Führerin mitgenommen habe.»
«Es ist mir selbst probabilis: Mancher würde sich um eine
Jüngere (Führerin) umgesehen haben??? Das Weib war schon
alt — und noch garstig dazu. Wie hätte ich nur denken sollen,
dass sich jemand ärgern würde? Kurz, Bräümaurer schimpfte
und lästerte und raisonierte über den gefährlichen Umgang mit
Weibern, dass ers nicht bunter hätte machen können, wenn
ich sogar Häüser besucht hätte, wo man Krankheiten theürer
als Arzneien verkauft. — Ich dachte heimlich: «was für ein
Kanonierer hat doch dies muthwillige Blut gezeügt? Er spricht
lauter Kanonenfeür und Rauch und - Knall. Er gab mir eine
Tracht Prügel mit seiner Zunge; meine Ohren kriegten Stock-
schläge Er sagte nicht ein Wort, das nicht eine derbe Maul-
schelle gab —» [...] (Synedrion S. 56).
Das stürmisch geführte Verhör dauerte drei Tage. Priester Leo
erinnerte sich nur, dass alle Anklagepunkte auf die gleiche ge-
hässige Weise durchgequetscht wurden, aber die Einzelheiten
sind ihm entgangen. Unter vielem anderem wurde ihm von
Bräümaurer auch vorgeworfen, der Aufklärung verfallen zu sein,
was Priester Leo auf's höchste entrüstete. Ich wiederhole das
Zitat, das ich seiner Wichtigkeit wegen schon in der Einleitung
angeführt habe:
«Itzt machte er gar einen Satyr aus mir und nannte mich einen
Aufklärer? Einen frommen Unterwaldner einen Aufklärer heis-
sen — ist das nicht eine wahre Satyr? [...] (S. 58) Sehr kon-
trastierend war es im Constitut: Hier der vortreffliche Hr. Dom-
herr von Spät, und dorth der niederträchtige, aufbrausende,
wilde Bräümaurer. Jener sagte kein Wort während dem ganzen
Constitut; — er mag gedacht haben: «Es lohnt sich nicht die
Mühe, solche Kindereien zu rügen und sich darüber aufzuhal-
ten! —» Und dieser tobte wie ein Schiffsknecht, er konnte nicht
einmal auch nur einige wenige kalte Tropfen Bescheidenheit

' Bräumaurer — nach der Unterschrift eines Dokuments lautet der
Name Premaurer.

190



unter seinen aufbrausenden Geist mischen. Jener sah mich
öfters voll Theilnahme und Mitleid wehmütig an und äusserte
nachher selbst den Wunsch, mich glücklicher zu wissen; und
dieser schimpfte auf mich, und seine Augen blitzten vor Hohn
und Verachtung umher! — Dank, warmer Dank sey Ihnen noch
itzt gesagt, menschenfreündlicher und Gefühlvoller Hr. von
Spät!»
Die auffahrende Art und Weise, wie Bräümaurer das Verhör
führt sowie die erste Frage, die zum wesentlichen Inhalt der
Untersuchung nichts beiträgt, wirft ein zweifelhaftes Licht auf
diesen Beamten, auch wenn man die vorgefasste Abneigung
des Priesters Leo in Rechnung stellt. Es stiessen da zwei harte
Köpfe aufeinander und in solchen Fällen siegt immer — wenn
nicht fremde Hilfe eingreift — der Mächtigere.
Generalvikar von Bissing, der sich anfänglich objektiv verhal-
ten hatte, wurde mehr und mehr zum Gegner Leos: Dieser be-
schreibt das mit psychologischer Anschaulichkeit: «Schon ver-
wandelte sich die Gunst des Hr. von Bissings in Argwohn, Arg-
wohn in Misstrauen, Misstrauen in Abneigung. Schon ist dieser
nicht mehr Vater und Freünd, sondern unerbittlicher Richter
und nun verändert sich meine ganze Zuversicht und Hoffnung,
die ich auf Herrn von Bissing bisher immer noch gesetzt hatte,
in plötzliches Schwanken.» [...]
«Er gestattete mir, vorläufig nach Berg zurückzukehren, allein
mit dem strengsten Befehl, mich in keine pfarrliche Verrichtun-
gen einzumischen und mir ward nur noch kümmerlich die hl.
Messe zu lesen erlaubt, gerade als wenn ich der grösste Böse-
wicht, der lasterhafteste Schurk wäre. Wenn ich schon Luthers
und Voltaires Lehr verkündigt und ein Schüler Rousseaus und
Calvins gewesen wäre, grausamer hätte man mich ohnmöglich
behandlen können» (Synedrion S. 71).
Das Urteil, das der hohe Rath von Konstanz fällte, lautete auf
Verbot von Predigt und Beichthören und auf die Verpflichtung
im Priesterseminar von Meersburg einen dreimonatigen Kurs
zu absolvieren.
Die Chorherren von Bischofszell glaubten nun, das Spiel ge-
Wonnen zu haben und rieten Leo, zu resignieren. Er aber wei-
gerte sich, weil das zuhause einen schlechten Eindruck machen
würde. Da rät ihm ein Chorherr, aus Krankheitsgründen zu re-
signieren; er werde schon für einen Arzt sorgen, der ihm ein
Zeugnis ausstelle, und in diesem Fall sei er bereit, ihm auch für
seine Verwaltung der Pfarrei ein gutes Zeugnis mitzugeben.
Alois aber will von einem solchen korrupten Handel nichts wis-
sen. Auch bleibt ihm ja immer noch die Hoffnung, nach dem

191



Kurs in Meersburg in seine Pfarrei zurückkehren zu können.
Hätte man in Konstanz die Absicht gehabt, ihn ohnehin des
Amtes zu entheben, so wäre der Kurs ja überflüssig gewesen.
Die Lage der Dinge wird in einem Schreiben der Kurie an die
Chorherren von Bischofszell vom 6. November 1794 noch ein-
mal ausdrücklich festgehalten, also zu einer Zeit, als Priester
Leo schon in Meersburg war. Es beginnt wörtlich: «Obschon
bey der gegen den Pfarrvicar Leo von Berg angeordneten Un-
tersuchung sich genugsam an Tage gelegt hat, dass er das
Zutrauen dasiger Pfarrgenossen gröstentheils verloren habe, so
hat sich doch kein so gröbliches canonisches Vergehen er-
wiesen, dass dasselbe wegen diesem zur Privation seiner
Pfründe geeignet erfunden worden wäre.»
Es wird wiederholt, Leuw habe drei Monate im Priesterseminar
in Meersburg zu verbringen «theils zu Erlangung des nötigen
Unterrichts, theils zu einiger Geistes-Erneüerung». Während
dieser Zeit soll ein Vertreter namens Bischoff die Seelsorge der
Katholiken in Berg übernehmen.
Das Schreiben gibt ferner bekannt, dass der Bruder des Prie-
sters Leo, Goldschmied Victor Leuw um die Erlaubnis gebeten
habe, die diesem gehörenden Habseligkeiten aus dem Pfarr-
hof zu entfernen und an einen sicheren Ort zu verbringen. Das
zeigt genugsam, dass sie im Pfarrhof nicht mehr sicher waren,
was sich denn auch später bestätigte. Die Kurie entspricht dem
Ansuchen des Bittstellers.
Es ist wichtig, festzuhalten, dass durch dieses offizielle Schrei-
ben bekannt gegeben wird, dass die Untersuchung durch die
Kurie keine «canonischen Vergehen» zutage gefördert hat, die
zum Entzug der Pfründe Anlass geben könnten. Hier erhält also
Priester Leo gegenüber den missgünstigen Chorherren einmal
Recht.
Die Chorherren von Bischofszell entsetzten trotzdem Priester
Leo eigenmächtig seines Amtes, ohne dies dem bischöflichen
Ordinariat zu melden, wofür sie von diesem eine nachdrück-
liehe Rüge einstecken mussten. Eine Enthebung vom Amt stehe
nur der bischöflichen Kurie zu. Der Kurs in Meersburg hatte
ja nur eine Berechtigung, wenn man für Priester Leo die Mög-
lichkeit der Rückkehr offen lassen wollte. Eine definitive Ent-
hebung wäre also auf jeden Fall erst nach dem Kurs in Frage
gekommen.

192



In Meersburg

Priester Leo traf am 1. November 1794, also am Abend von
Allerheiligen in Meersburg ein. Wider Erwarten wurde er im
Seminar sehr freundlich aufgenommen und besonders Regens
Flacho nahm sich seiner väterlich an. Diesem waren ja die
25 Punkte und das Urteil des Constituts bekannt und er wusste
auch, dass nur persönlicher Hass zu diesem Urteil geführt
hatte, wie auch die 25 Punkte nur von Missgunst diktiert wor-
den waren. Diese freundliche Haltung konnte Priester Leo wäh-
rend seines ganzen dreimonatigen Aufenthalts in Meersburg
geniessen.
Während dieses Aufenthalts wurde er auch zum Bischof von
Konstanz gerufen, der im fürstlichen Schloss von Meersburg
residierte. ® Nach einer Beschreibung der prunkvollen Gemä-
eher, durch die er bis zum Arbeitszimmer des Bischofs vor-
dringen musste, stand er aufs Äusserste verwundert in einem
ganz bescheidenen Raum, in welchem der Bischof in einem
Lehnstuhl an einem mit Akten überhäuften Tische sass. Regens
Flacho hatte den Bischof über die Sache aufgeklärt und Leo
selbst hatte ihm in einem «Memorial» seine Unschuld ausführ-
lieh dargelegt. Das Folgende entnehme ich wieder dem Tage-
buch:
«Plötzlich trat Hr. Hofrath Schild aus dem innern Zimmer des
Fürsten heraus und winkte mir herein zu tretten. Ich kam hinein,
sah aber gar nichts Fürstliches darinn: alles lag in bunter Un-
Ordnung durcheinander, das Möbel schien alt und abgenützt.
Ich bin kein Fürst, aber ich tauschte nicht Zimmer mit seiner
hochfürstlichen Gnaden. Der Fürst sass auf einem Lehnstuhl
an einem Tischchen; ein alter beblümter halbseidener Nachtrock
und eine weisse Kappe war seine ganze Kleidung. Es kam mir
mehr vor, den Schatten eines Menschen als den Menschen zu
sehen, ein alter abgelebter Greis, schon nahe an 80 hatte ich
da vor mir! seine Stimme war nur der Nachhall einer Stimme
und ich hatte Mühe ihn zu verstehen; Hr. Hofrath Schild musste
meistens gleichsam den Dollmetscher vertreten. Ich verbeügte
mich dann tief, [...] stellte Hochselbem in aller Unterthänigkeit
mein Anliegen vor, bath dringend um dessen hohen Schutz und
Hilf und both alle meine Beredsamkeit auf, den Fürsten zu be-

" Bischof war Maximilian Christopherus von Rodt. * in Kehl 1717,

t in Meersburg 1800. Priesterweihe 1771. Zum Bischof von Kon-
stanz gewählt 1775. Er wurde also erst mit 54 Jahren Priester
und mit 58 Bischof. Zur Zeit der Audienz war er 78 Jahre alt.

193



wegen, mich nicht länger in dieser bangen Ungewissheit und
in diesem Umkreis so vieler Schurken und Narren stecken zu
lassen. Die Anklagen wurden hochselbem vorgelesen und als
man zu dem Kuss kam, so fieng Seiner hochf. Gn. zu lächeln
an — Kindereien! mag er bey sich gedacht haben, so viel ich
aus seiner Mine und etwas schalkhaften Lächeln errathen
konnte — «Kindereien! guter Gott! wenn man mir jeden Kuss
so hoch hätte anrechnen wollen!! — und die übrigen Anklagen?
sind ja nur kleine Fehler, Schwächen, Übereilungen und gar
keine Laster! — «Nein», sagte er laut zu mir, «Nein, wegen
diesen kindischen Klagen kann man Sie nicht absetzen, es sind
gar keine kanonische Laster vorhanden, und ich will an die
Curie schreiben, damit die Sache neüerdings untersucht wer-
de.» — Ich machte ein tiefes Compliment und entfernte mich.
Itz wird, muss es bald brechen, dachte ich im Heimgehen, itz
kannst du hoffentlich bald wieder nach Berg zurückkehren und
deinen Berufspflichten obliegen! O wie freüte ich mich über
die günstige Audienz des Fürsten, wie entzückt sah ich frohe-
ren Tägen entgegen! [. .]» (Synedrion S. 83).
Da verdunkelte wieder ein Expressschreiben von Berg alle
Hoffnungen: «Der dasige Verwalter Weinhardth hätte von dem
Ammann in Berg die Schlüssel zu meinen Kästen usw., die ich
diesem bey meiner Abreis in Verwahrung übergab, mit Gewalt
abgefordert; er habe nun seine Hände über alle meine Hab-
Seligkeiten geschlagen, die Kästen aufgebrochen, die Bücher
durchgesucht, die Schriften durchgeblättert und schon seye
er im Begriff gewesen, mein Schreibpult zu eröffnen und die
Briefe, die dort verschlossen lagen, fortzunehmen. Es seye aber
noch zu rechter Zeit mein Bruder nach Berg gekommen und
habe sich diesem unverschämten Betragen eines zweiten Gess-
lers Dellenmässig widersetzt und endlich die Sache soweit ge-
bracht, dass er die Schlüssel zu Händen erhielte! —»
Dieser Verwalter Weinhardt gehörte zu den erbittertsten Fein-
den des Priesters Leo. Er handelte sicher im Einverständnis mit
den Chorherren von Bischofszell. Victor Leuw, der Bruder Leos,
war offenbar auf dessen flehentliches Bitten herbeigeeilt und
hatte tatsächlich von der Kurie die Schlüssel erhalten. Nun
aber begann der Mechanismus der kirchlichen Intriguen zu
spielen. Weder der wohlwollende Begleitbrief des Regens, noch
das günstige Urteil des Bischofs vermochten die subalterne
Kurie umzustimmen und das Schicksal des Priesters Leo zum
Guten zu wenden. Über Regens und Bischof hinweg hielt sie
an der missgünstigen Verurteilung fest.
Auf unerwartet rohe Weise wurde das Urteil auch vollstreckt.

194



Als Leo zurückkehrt, ist das Innere des Pfarrhofs verwüstet'
und die Chorherren von Bischofszell haben bereits einen neuen
Pfarrer gewählt, Schmitter mit Namen, ebenfalls ein Nid-
waldner. Es ist erstaunlich, dass die Kurie dieses eigenmächtige
Vorgehen der Chorherren, sogar über ihre eigene Rüge hin-
weg, schluckte. Vielleicht hat die Schaffung des fait accompli
und die bereits vollzogene Anwesenheit des neuen Pfarrers,
die Kurie zum Nachgeben bewogen.
Schmitter versuchte mit Leo zu verhandeln und bot ihm 30
Louisd'or an, die dieser aber entrüstet ablehnte mit der Begrün-
dung, er sei nicht Christus. Aber es blieb ihm dennoch nichts
anderes übrig, als nach Stans zurückzukehren. Zuhause emp-
fingen ihn ein siebzigjähriger Vater und eine dreiundsiebzig
jährige Mutter, beide durch das Schicksal des Sohnes zu Tode
betrübt. Einen gewissen Trost mögen den unglücklichen Eltern
und dem Sohn die Briefe und das Zeugnis des Regens Flacho
gebracht haben. Sie beweisen auch erneut, dass nicht die
Schuld Leos, sondern die unversöhnliche Abneigung der Pfarr-
kinder das Unglück herbeigeführt hat.

Brief von Seminarregens Flacho von Meersburg an den Vater
des Priesters Leo:

«Hochverehrter Herr
Dero geistliche H. Sohn Aloys ist äusserst bekümmert durch
die Sorge, er möchte dero väterliche Gewogenheit und Liebe

' «Als ich in Berg eintraf, meinen Pfarrhof betrat — Gott! Ein kalter
Schauder fuhr mir durch alle Adern und machte beynahe alle
Lebenswärme zu kaltem Frost! Welch trauriger Anblick! Wie war
alles in meinem Hause unter und über sich geworfen! Alles weg-
gerissen, das meiste weggeplündert, die Kästen offen und leer,
die Bücher zerstreut, eines da, das andere dorth, Mein Ciavier
weg! Die Musikalien auf dem Boden, die Kleider und Linschen
eingepackt und die Kisten einsam im Gang stehend. Mein Schlaf-
zimmer verschlossen. Wo will ich nun mein Nachtlager halten,
dachte ich? In dem Wirtshaus vielleicht? Da wohnen meine ärg-
sten Feinde. Auf dem Schloss bey dem Verwalter? Hu hu. es friert
mich. Das ist eine Räuberfeste, eine Burg, wo ein anderer Gessler
oder Landenberg hauset. Weg mit diesen Gedanken! «Nein hier
im Pfarrhof will ich schlafen!» Und nun sprengt ich das Zimmer
ein! Ha was sehe ich da? Das ist nicht mehr mein Zimmer, keine
Spur mehr davon, etc. etc.» (S. 107).
Melchior Remigi Schmitter wurde 1774 in das Priesterkapitel auf-
genommen. 1776 wurde er Kaplan in Niederrickenbach. 1786 Ka-
plan in Horw. 1795 Pfarrer von Berg. 1805 Kaplan in Kersiten,
wo er 1814 starb.

195



ziemlich verloren haben. Wahrhaftig diesen Verlust verdient er
nicht! Nach meiner eigenen Einsicht und selbst dem Zeugniss
seiner geistlichen Richtern sind seine Anklagen so unerheblich,
dass er derentwegen weder zu einer strengen Buss, weder gar
zum Verlust seiner Pfründe könnte verurtheilt werden. Nur sei-
ne bestgemeinte Freundlichkeit auch gegen seine unkatholi-
sehen Mitbürger wurde von einem grössern Theil seiner Pfarr-
kinder so unchristlich und bös ausgelegt, dass sie eines bes-
sern (wie mir leider H: Brante von Berg bezeugte) nicht
mehr zu belehren sind, H. Sohn folglich hier ohne bitterste Ver-
folgungen nicht leben, wenig geistlichen Nutzen schaffen könn-
te. Das ist die Ursach warum die Umtauschung seiner Pfarrei
mit einer andern Pfründ beschlossen wurde. Unverdientes Un-
glück ist dies folgsam, nicht Schuld ihres H. Sohnes. Er hat ge-
wiss das beste Herz und solche Anlagen zu seinem Stand (wie
ich das täglich beobachte und zu deren Vervollkommnung er
hier ist.) dass ich eine bessere Versorgung, als er vielleicht
jetzt erhalten wird, gar nicht bezweifle. Erhalten Sie ihn dann.
Liebster H. Vater in Ihrer Huld. Das wünscht innständig. Con-
stant —. Flacho Vorsteher des Seminariums Mörsburg den
11. Jan. 1795.»
Einen inhaltlich gleich lautenden Brief sandte Regens Flacho
auch an Chorherrn Stulz, den Onkel Leos, nach Bischofszell.
Dass dieser Brief bei den Papieren Leos liegt, ist nicht anders
zu erklären, als dass Chorherr Stulz ihn seiner Schwester, der
Mutter Leos, zur Aufmunterung geschickt hat.
Endlich sei noch das Zeugnis wiedergegeben, dass Regens
Flacho zum Abschluss des Kurses in Meersburg für Priester
Leo ausgestellt hat:
«Dass H. Aloysi Leo zur Zeit Pfarrer in Berg während seines
Aufenthalts in hiesigem Seminario (vom Nov. 1794 bis Ende
Jan. 95) allen den Priestern und Seelsorgern nöthigen Unter-
Weisungen, Übungen, Ermahnungen fleissigst beygewohnt die
beste Gelehr- und Lenkssamkeit bewiesen und sich durch-
gehends Priesterlich aufgeführt habe, bezeuge ich hiemit Con-
stan. Flacho Regens Consiliar. Eccl. " mit Beydruckung meines
gewöhnlichen Pitschafts. Mörsburg den 29. Jan. 1795.

" Konstantius (oder Konstantinus) Flacho Regens, Consiliarius Eccle-
siae.

196



Weiterkampf auf weltlicher Ebene

In Nidwaiden aber schien man ihn eher zu bedauern als zu
verurteilen, ja man riet ihm sogar, seinen Kampf nicht aufzu-
geben, was natürlich seinem Temperament entsprach. Er dach-
te einfach: ich bin im Recht und ich verschaffe mir das Recht.
Keinen Augenblick überlegte er, ob der Gescheidtere nicht auch
nachgeben könnte. Dass die Stanser durch seinen Misserfolg in

Berg nicht im entwertenden Sinne beeindruckt wurden, beweist
auch seine Aufnahme in den Unüberwindlichen Grossen Rat
kurz nach seiner Rückkehr. Er war offenbar sowohl als Vertreter
eines bedeutenden Geschlechts, wie auch als gesellschaftlich
talentiertes Mitglied willkommen.
Er beschloss nun also, auf weltlicher Ebene weiterzukämp-
fen. An die Nidwaldner Regierung aber wagte er sich nicht
zu wenden, weil Schmitter mit der stillschweigenden Einwilli-
gung des Rats gewählt worden war und weil einer der Vor-
gesetzten eine so übertriebene Ehrfurcht vor der Geistlichkeit
habe, dass er ohnehin jeden Schritt gegen die Kurie oder gegen
Bischofszell hintertreiben würde.
Er entschied sich also, ausserkantonal vorzugehen und wandte
sich ausgerechnet an die Hochburg des Protestantismus, an
Zürich. Er hoffte gerade dort auf Gehör, dachte aber nicht,
dass er sich damit seine Zukunft als Priester vollends unter-
graben werde. Zürich riet ihm, sich an den eigenen Stand zu
wenden, was er aus oben erwähnten Gründen nicht wagte. Er
wandte sich an Luzern als den katholischen Vorort, mit dem
gleichen Erfolg. Endlich an Obwaldenü Landammann Nikodem
von Flüe" in Sachsein antwortete ihm relativ freundlich, wie
der Schluss seines Briefes beweist: «Inzwischen bleiben be-
kannte Schriften in meinen Händen, bis Sie entweder selbe
schriftlich zurückverlangen, oder ich das Vergnügen haben wer-
de, Ihnen perssönlich zu sagen, wie sehr ich Sie schätze und
wie geneigt ich stets sein werde, Ihnen nach meinen Kräften
nützlich zu seyn. Saxeln Juni 1795. Dr. von Flüe, Landammann.»
Darauf begibt sich Alois Leo zu von Flüe. «Ich sah gleich, dass
ich mich in meiner Erwarthung betrogen hätte und im ganzen
genommen von Ihm sehr kalt und sehr gleichgültig empfangen
wurde: eine erzwungene Höflichkeit, ein erkünsteltes Lächeln,
das Fühlen: ich bin Landammann!» Von Flüe ist im Begriff als
Landvogt ins Thurgau zu gehen. Leuw findet, als solcher stehe

" Nikodem von Flüe. 1734—1823. Landesfähnrich 1760, Landammann
ab 1772. Ritter des Ludwigsordens, Landvogt im Thurgau 1790—91.

197



es ihm zu, seine Sache zu vertreten, er gehe ja nicht nur für
den Stand Obwalden. Von Flüe aber will nicht ohne die Stel-
lungnahme Nidwaldens handeln. «Ausflüchte Ausflüchte, dach-
te ich und schon war alles Zutrauen verschwunden.» Er: «und
dann sind in Ihrem Memorial einige etwas harte Ausdrücke!
Diese könnte ich Ihnen nicht raten dass sie selbe darin stehen
Messen, es ist ohnehin mit den geistlichen Consistorien nicht
vieles zu machen». [...] «Sie haben recht, es ist allerdings eine
drückende Lage, Ihr Schicksal ist traurig, allein überlegen Sie
es wohl: sie sind ein particular, ein Priester ohne Amt und also
ohne grossen Einfluss und ich weiss nicht, ob sie klug handeln,
wenn sie sich mit zwey ansehnlichen Stiften, Konstanz und
Bischofszell in einen Process einlassen. Denken Sie nur wie
grosse Kosten sie ertragen müssten und dann, wenn jene auch
100 mal unrecht hätten, so werden Sie doch unterliegen müs-
sen, weil so Viele und Angesehene einem einzelnen nicht nach-
geben würden.» Von Flüe vertritt den diplomatischen Stand-
punkt. Er ist das gerade Gegenteil des draufgängerischen Prie-
sters Leo. Tatsächlich hätte folgender Passus in Bischofszell
wenig Anklang gefunden: «Man gab sich Mühe, mein Schicksal
erträglich zum machen, da man mir sagte: ich solle die Sache
so hoch nicht nehmen, die Herren Chorherren von Bischofszell
hätten mich mehr aus Dummheit als aus Bosheit so behandelt,
wie sie mich behandelten. Nun ich will aus christlicher Liebe
und ihnen zur Ehre glauben, dass sie wahre Dummköpfe sind.
Allein ist am Ende nicht gleich viel, ob mich der Dummkopf
oder der Hochgelahrte verwunde oder ist vielleicht der Dolch
des Dummkopfs sanfter und minder tödtend als jener des Ge-
lahrten?»
Der bedauernswerte, schwer gekränkte Priester Leo hatte kei-
nen Erfolg. Es blieb ihm nichts anderes übrig, als die ihm von
der Gemeinde Stans, also einer weltlichen Behörde, angebo-
tene bescheidene Stelle eines Organisten anzunehmen.

Der Überfall der Franzosen

Jedoch das Unglück, das ihn verfolgte beruhigte sich nicht.
Es nahten die schlimmen Zeiten des französischen Einfalls in

Nidwaiden. Nach dem Zusammenbruch des heldenhaften Wi-
derstandes der Nidwaldner drangen die erbosten Sieger in
Stans ein, um sich grausam zu rächen. Pfarrhelfer Gut, der
Chronist des Überfalls beschreibt die Erlebnisse Alois Leuw's
an diesem Schreckenstag: «Hochw. Hr. Alois Leuw, Organist
und Schulherr war zu Haus, als die Franken einbrachen; er

198



fiel auf die Kniee und bat um Pardon. Sie forderten ihm Uhren
und Geld ab, und als er etwa 80 Fr. ausgetheilt hatte, wurde
er auf Verlangen in's Leuwsche Haus geführt um dort noch
mehr Geld zu bekommen. Man beraubte ihn seiner Kleider; mit
einem braunen Bauernkamisol angethan und verhöhnt, musste
derselbe im Steinmattli auf freier Haide übernachten.»
Überdies erschossen die Franzosen seinen Bruder, Gold-
schmied Victor Leuw, und steckten sein prächtiges Steinhaus
in Brand, das von der Familie nicht mehr aufgebaut werden
konnte.

1801 gab Alois Leuw eine Druckschrift heraus mit dem Titel:
«Wahre und unparteyische Darstellung der Lage in Unterwal-
den». Wenn ihm von der Kurie in Konstanz vorgehalten wurde,
er sei ein Aufklärer, so ist diese Schrift der beste Gegenbeweis.
Er schildert in echt vaterländischer Gesinnung die Schreckens-
herrschaft der Franzosen und widerlegt empört die zahlreichen
Vorwürfe, die den unterdrückten Nidwaldnern im helvetischen
Lager gemacht wurden. Es ist die Schrift eines glaubenstreuen,
altgesinnten Nidwaldners.
Im Bistum Konstanz hatte sich unterdessen vieles geändert.
War dem Priester Leo noch vor wenigen Jahren vorgeworfen
worden, er benehme sich allzu frei und für einen Priester un-
schicklich, so war jetzt der aufklärerische, moderne Geist be-
reits in die Kirche eingedrungen. Zahlreiche Geistliche, worun-
ter auch Nidwaldner, begrüssten die französische Aufklärung
und suchten nun das religiöse Leben mit ihr zu durchsetzen.
Alles, was nach altem traditionellem Volksglauben aussah,
wurde als rückständiger Aberglaube bekämpft und die helve-
tische Gesinnung als Gewissensgebot verkündet. Priester Leo
verteidigt in seiner Druckschrift die Nidwaldner gegen die hei-
vetischen Vorwürfe und Bedrückungen.
Er beginnt: «Da schon wiederholter Malen auch in ausländi-
sehen Zeitungen der Unterwaldner in einem gehässigen Licht
dargestellt ward, und man ihn schon so oft als einen aufrüh-
rerischen Kopf und Hasser der neuen Ordnung der Dinge
brandmarkte, so kann ich ohnmöglich länger mehr schweigen,
und ich halte es für Pflicht, auch dem Ausländer zu sagen, was
da wirklich an der Sache seye; ob denn der Unterwaldner der
sey, für welchen man ihn ausgiebt, und ob er solche Darstellun-
gen und Urtheile verdiene, mit denen man ihn neckt, und drückt
und verfolgt? Oder ob er nicht vielmehr auf Achtung und Mit-
leiden jedes vernünftigen Menschen den gerechtesten An-
Spruch machen könne und dürfe? Wir wollen allererst nur mit

199



einem flüchtigen Blick, aber mit unpartheyischem und redlichen
Herzen untersuchen, ob denn auch der Unterwaldner mit der
neuen Ordnung der Dinge zufrieden; ob er bey derselben ver-
gnügt und glücklich leben könne?»
Im Übrigen ist diese Druckschrift das Bravste, was Priester Leo
je geschrieben hat.
Aber sogar diese wurde ihm ausgerechnet von geistlicher Seite
verübelt. Wieder waren es die «Hochwürdigen Herren und geistli-
chen Rath», die ihm den Vorwurf machten, er mische sich in Din-
ge, die ihn nichts angingen. Sie verlangten sogar eine Haus-
durchsuchung, da sie ihn im Verdacht hatten, mit Gegnern der
helvetischen Regierung zu konspirieren.
Unter den «Hochwürdigen Herren und geistlichen Räthe» ist das
Waldstätter-Kapitel in Luzern zu verstehen. Ein Schreiben des
Priester-Kapitels in dieser Sache ist erhalten. Das bischöfliche
Ordinariat hat unterm 24. September das Kapitel angefragt,
aus welchem Grunde die Schriften des Priesters Leo unter-
sucht worden seien. Das Kapitel antwortet in einem Ton, der
schlechtes Gewissen ahnen lässt. Es fürchtet offenbar, mit
der Hausdurchsuchung doch zu weit gegangen zu sein. Die
Druckschrift des Priesters Leo habe den Verdacht erregt, er
könnte mit gewissen Parteiführern und Gegnern der helveti-
sehen Regierung in Verbindung stehen. Das habe sich aber
nicht bewahrheitet. Die Schrift enthalte zwar «manche Wahr-
heit, aber auch viel Unnützes und die Gemüther reizendes».
Das betreffende Schreiben des Kapitels an Priester Leo ist
leider nicht vorhanden, jedoch befindet sich im Aktenbündel
sein Antwortbrief, der seinen unerschrockenen Charakter
in aller Deutlichkeit zum Ausdruck bringt. Am meisten erbittert
hat ihn wahrscheinlich die Hausdurchsuchung auf Befehl von
Dr. Wammischer, die wohl auch der Hauptgrund für die Schärfe
der Antwort an die «Geistlichen Räthe» gewesen ist.

«Hochwürdige Herren und geistliche Räthe!
Erlauben Sie mir Dero vom 19ten Nov. an mich erlassenes
schreiben mit allgeziemender Ehrfurcht, aber auch zugleich mit
der mir angeborenen Freymüthigkeit zu beantworten! —
Ich muss aufrichtig gestehen, ich vermisse zu meinem Bedau-
ren in Selbem das sanfte, herzliche, belehrende, überzeugende
und Väterliche. Fand darin nicht nur keine Aufmunterung, und
keinen Trost, wohl aber presste mir Selbes Thränen des Grams
aus und ich legte es voll Unwillen und Ärger auf die Seite und
seüfzte, dass ich nichts in demselben wahr genommen, als
einen gewissen drockenen Dictatorischen Ton, der mich weder

200



beruhigte noch erbaute! — Gar zu deutlich erfuhr ich aus dem-
selben, dass bey der HW. Curie seit meiner Geschichte von
Berg her ein eingewurzeltes Vorurtheil und eine unabtreibbare
Überzeugung gegen mich noch bis auf diesen Moment statt
habe.»
Er fährt dann fort, dass ihm in Nidwaiden, nach dem Erscheinen
seiner Druckschrift eine Behandlung zuteil geworden sei, die
zum Verdacht, den man gegen ihn hegte in gar keinem Ver-
hältnis gestanden habe. «Mussten dann zwey Soldaten mit auf-
gepflanztem Bajonett vor mein Haus gestellt werden, solange
bis die Visitation zu Ende war? War ich dann so stark und
Fürchterlich, dass man ohne Bajonett den Zweck nicht er-
reicht hätte? Und hätte diese Motion nicht auch durch einen
Geistlichen vorgenommen werden können? Wahrlich eine ganz
neue Methode den Menschen mit Bajonetten zu belehren, zu
überzeugen und zu bessern!! — Nein! Dieser Schritt, den sich
der ausgetretene und allgemein verachtete Exstatthalter Warn-
mischer gegen mich erlaubte, hätte sich eher für einen ver-
ruchten Schurken geschickt, als für einen Biedermann, und
war allerdings ein despotisch-tyrannischer Schritt. — [...] Ich
schrieb nach meiner Überzeugung unwiderlegbare Wahrheit.
Schrieb ohne das mindeste Interesse: schrieb offen, kühn dreist
und unerschrocken und wer will mich tadeln dass ich so ge-
schrieben hatte. Durch die Franken verlohr ich meinen Bruder
und nach etwas Zeit meinen guten Vater. Franken raubten mir
mein Eigenthum; Franken steckten mein elterliches Haus in
Brand. Franken versetzten mich in 10 fache Todesschrecken,
Franken machten mein Vaterland unglücklich und raubten dem-
selben alle Rechte und Freyheiten. die Franken sah ich mit
eigenen Augen alle mögliche Bosheiten und Laster ausführen
und von den Franken hörte ich mit meinen Ohren die gräss-
lichsten Flüche und fürchterlichsten Verwünschungen. Die Fran-
ken zogen mich halb Nackens aus und überliessen mich der
schröcklichsten Angst und alle Augenblicke erwartete ich den
schröcklichsten Tod! — Wenn ich also schon einen Ausfall
in meiner Druckschrift gegen die Franken wagte, so glaubte ich
selben keine Ehr genommen zu haben. Wo nichts ist, da kann
man nichts nehmen. Die Franken haben schon lange kein Ge-
fühl für Ehr mehr und sind schamloser als das geilste Tier und
grausamer als der grausamste Tyger.
Nun komme ich zum letzten Punkte des an mich gerichteten
Schreibens: Die Hochwürdigen Herren und geistlichen Räthe
verweisen mich in ernstem Ton än die Pflichten eines Seel-
sorgers. Verzeihen Sie! haben Sie nur die Gnade und Güte und

201



schlagen Sie jene Prozess Akten auf, so werden Sie finden,
dass «der Priester Leo zu keiner Pfründe solle gelassen wer-
den, mit der die Seelsorge verknüpft ist». Das ist Ihr eigener
Ausspruch, jene Sentenz, den Sie über den Priester Leo fällten,
da er noch Pfarrer in Berg war. —
Ich hatte die Pfarrei Berg nie gesucht, habe mich nicht aufge-
drungen, bin dahin gerufen worden. Nun! ist es beim Priester
Leo unwiderruflich beschlossen und festgesetzt, ewig nie eine
Seelsorge anzunehmen. Ich bin satt an dem Verhöhnen, be-
schimpfen, verlästern, womit man mich wie mit einem Hagel-
regen überfiel. Ich mag nicht mehr wegen der kleinsten Kleinig-
keit vor das Constitut nach Konstanz aufgefordert werden. Ich
würde mich kränken, wenn mir noch einmal begegnen sollte,
was mir in Berg widerfuhr — wenn man mir Beicht zu hören
und zu predigen verbiethen würde, und ich dadurch so ver-
dächtig würde, als wenn ich wie Luther und Zwingli und Hutten
und Calvin ketzerische Lehren aufgestellt hätte; Es würde mir
nahe gehen, wenn ein Stück Fleisch von einem Capuciner mich
aus dem Pfarrhof verdrängen sollte und mich überall in ein
gehässiges Licht stellte wie es der Pater Alban gethan; ich
hätte kein Geld mehr, 90 Fl zu bezahlen, wie ich an die Curie
bezahlen musste, da man mir das Decret übergab, als ich ins
Seminarium nacher Mörsburg condemniert wurde und bis auf
diese Stunde nicht weiss, wegen was, und wofür man mir eine
solche ungeheüre Summa Gelds abforderte. Kurz und gut, Prie-
ster Leo will keine Seelsorger-Pfarrei mehr, Priester Leo ist
der Sotisen, die man ihm spielte müde und Priester Leo ist
kein Stück Holz, sondern hat Gefühle von Ehre; er ist kein
Schurke sondern ein Biedermann und Er Priester Leo ist un-
gemein froh, dass er auf einem Posten ist, aus dem ihn die Curie
nicht verdrängen kann; denn meine Pfründe ist — weltlich "
Es Thut mir nur leid, dass ich mich im geschehenen Fall an
die Curie gewendet hatte. Man hat seit 3 Jahren Geistliche
arretiert und deportiert. Was sagt die Curie dazu? — Nichts,
entweder wollte sie sich Nicht ihrer annehmen oder durfte es
nicht — ich will das letzte glauben. Ob ich nicht immer für
Ruhe und Ordnung, für Gehorsam und Ehrfurcht gegen die
Oberen gesprochen und besonders auf den Kanzlen, da will

" 1798 wird er als «Inhaber der Schulherrenpfründe» genannt. Er
wird beschrieben als «gebildeter Musikant mit wohlklingendem
Stimmorgan». Er beherrschte das Orgelspiel und den Gesang. Mit
andern Fächer der Schule befasst er sich nicht. Beiträge zur
Geschichte Nidwaldens. Heft 4, S. 69.

202



ich Ihnen, wenn Sie es verlangen — H. Pfarrer Buosinger zum
Zeugen aufstellen. Allein nach so viel Drangsaalenj nach so
unzahlbaren Üblen, die mich trafen, nach der besten Über-
zeugung, dass ich immer als Priester und als Landmann Recht
und Bieder dachte und handelte — und dann hinterher eine
solche trockene und Diktatorische Schrift erhalten müssen, das
ist doch weiss Gott zu arg. —

Ich habe die Ehre zu seyn
Hochwürdige Herren und Geistlichen Räthe
gehorsamster Diener
Aloys Leo Organist

Stans Dec. 1801

In diesem Schreiben tut sich Priester Leo gar keinen Zwang
mehr an. Er fühlt sich im Recht und verfährt nach seinem
Grundsatz: «Unschuld zeugt Unerschrockenheit». Rücksichts-
los bricht er alle Brücken ab, die ihm vielleicht in Zukunft noch
hätten dienen können. Ja es sollte sich zeigen, dass er diese
Brücken später noch bitter nötig gehabt hätte.

Der Erbstreit

Aber auch nach Beendigung dieses Streites liess das Schick-
sal unseren Priester Leo nicht in Ruhe. Er verlor kurz nach dem
Überfall seinen Vater und dieser Tod war die Ursache eines
sieben Jahre dauernden Erbschaftsstreits. Sr. Maria Josepha
hatte bei ihrem Eintritt ins Kloster Katharinental ihren Erbteil
als «Leibgeding» schon bezogen. Nun waren die übrigen drei
Geschwister, nach der Meinung von Alois Leuw, gleichberech-
tigte Erben. Vor der Heirat Magdalenas mit Joseph Remigi von
Deschwanden war ein Ehevertrag aufgestellt worden, wonach
Magdalena auf das Haus verzichtete, ohne der erblichen Tei-
lung vorzugreifen. Der jüngste Bruder, Goldschmied Victor
Leuw, der mit einer Tochter von Dr. Ignaz Wammischer ver-
heiratet war, hatte das Haus auch wirklich bewohnt, war aber
beim Überfall von den Franzosen erschossen worden, und das
Haus war den Flammen zum Opfer gefallen. Dr. Ignaz Warn-
mischer habe nun als Schwiegervater des verstorbenen Victor
Leuw auf Grund seiner Machtvollkommenheit als Distriktstatt-
halter verfügt, das ganze verbleibende Erbe müsse den Kindern
seines Schwiegersohnes Victor zufallen, sodass Magdalena und
Alois leer ausgingen. Wie sehr das Priester Leo ärgerte, er-

203



sehen wir aus dem Ausschnitt eines Briefes, den er am 28. April
1800 an seine Schwester nach Spanien schrieb: «Allein alles
half nichts. Ich, als auch rechtsmässiger Sohn habe nichts,
weder am Hausplatz noch Garten, weder Mättli noch Bäumen.
Und Du bist doch hoffentlich auch so gut Kind, wie der Victor
und ich. Durch das gräme ich mich bis zu Tode, ich mag nun
nichts weiter dazu mehr melden. Gewünscht hätte ich, Herr
Schwager wäre hier gewesen oder hätte doch wenigstens den
Auftrag gegeben auch ein paar Worte zur Sache zu sagen.
Allein Herr Dr. Wammischer war Regierungsstatthalter und mit
diesen zwei Worten ist alles gesagt... Es schien mir nicht
anders, als wenn die ganze FreundschaftHerrn Wammischer
fürchtete. Doch ich habe schon gesagt, ich mag nichts mehr
dazu melden, es tut mir zu weh.»
Durch die aufgebrachten Briefe seines Schwagers verunsichert,
sandte Jos. Remigi am 10. Juni 1800 von Cartagena aus fol-
gende «Protestation» nach Hause. «Mit Hinschied meines lie-
ben Schwähers (Schwiegervaters) vernehme ich, dass dessen
Hausplatz und Mättli des Victor Leuw's sei. Kindern zuteil ge-
worden. Ich erwartete bis anhin vergebens eine genaue Aus-
kunft vom Vogte meiner Frau, Herr Landvogt Felix Joseph Zel-
ger zu erhalten. Sei dem also, wie ihm wolle, wenn eine Ver-
teilung, ein Vermächtnis oder auf was Art es immer sei, ist ge-
macht worden, wodurch meine Frau, mein Kind oder ich be-
nachteiligt werden, so protestiere ich im Namen derer und mei-
ner auf das feierlichste dawider und erkläre laut, dass ich es
nicht zugeben werden, bis ich keinen Richter mehr finden wer-
de, der davon zu sprechen hat.»
Kurz darauf schrieb Joseph Remigi an seinen rechtlichen Ver-
treter in Stans, Landvogt Felix Joseph Zeiger aus Cartagena
einen Brief, dem ich folgendes entnehme:
«Als vor ungefähr zwei Jahren mein lieber Schwäher selig starb,
machten mir mein Bruder Alois, sowie mein Schwager zu wis-
sen, dass durch Einfluss des Herren Dr. Wammischer, helveti-
scher Regent, den beiden Kindern meines verstorbenen Schwa-
gers Victor Leuw beide Mättlein, Holzhütte und abgebrannter
Hausplatz ganz allein zugeschlagen wurde. Sogleich schickte
ich eine Protestation, die Sie in der Kanzlei finden werden
Ich verlange also im Namen meiner Frau, dass der Leuw'sche
Hausplatz, Mättlein und Holzhütte in gleiche Teile verteilt und
jedem von den drei Geschwistern sein Anteil zukomme, oder

1" Freundschaft — ist gleichbedeutend mit Verwandtschaft, Erben-
gemeinschaft, Sippe.

204



dass obiges wenigstens durch drei oder mehr unparteiische
Männer billig angeschlagen und meiner Frau der gehörige Teil
vergütet werde. Denn wo und wann hat man in unserem Lande
von solchen Angelegenheiten gehört, dass dem einen Kind
alles wird zugesprochen und dem andern nichts. Auch das er-
erbte Geld ist unrechtmässig verteilt worden, würde es anson-
sten geschehen, dass eines 40 000 Louisd'or erhalten sollte und
das andere nur 10 000? (Ein Louisd'or ca. 20 Fr.) Aber das ist
alles durch die Regierung des Wammischer, Gott behüte uns
davor, geschehen und ist mit Zwang und Despotismus vor sich
gegangen und deshalb ungültig. Auch geschah es ohne Avisie-
rung der Gegenpartei und wir protestieren laut dagegen.»
Zu diesem Schreiben Joseph Remigi von Deschwandens ist zu
bemerken, dass dieser ein sehr rechtlich denkender und be-
sonnener Mann war, der sich durch lärmige Briefe seines
Schwagers Alois, den er ja kannte, sicher nicht in Wut bringen
liess.
Der Prozess wurde erst im Jahre 1806 entschieden und zwar
zu Ungunsten von Magdalena und Alois. Nach dem Protokoll
des Geschworenengerichts vom 17. April 1806 waren an der
Berechtigung ihrer Ansprüche Zweifel möglich, weil Fristen
verpasst worden waren. Nach dem Tode des Vaters soll am
14. November 1799 eine Abmachung getroffen worden sein,
gegen die keine Einsprache vorlag. Joseph Remigi behauptet
aber, dass er von dieser Abmachung nicht benachrichtigt wor-
den sei und dass er folglich auch nicht rechtzeitig dagegen
habe Einsprache erheben können. 1806 klagte einzig Joseph
Remigi von Deschwanden. Auf Grund der vorgelegten Tatsa-
chen gab ihm das Gericht Unrecht. Er hatte die Fristen, welche
das damalige Gesetz vorschrieb zwar unwissentlich aber tat-
sächlich verpasst.
Wer das Schicksal der Schweizersöldner in Spanien zu jener
Zeit kennt, begreift, dass Joseph Remigi sich nicht voll um
den Erbstreit kümmern konnte. Jedenfalls sind auf beiden Sei-
ten Unklarheiten vorhanden, die wohl nie geklärt werden kön-
nen. Ich entschloss mich daher, hauptsächlich Auszüge aus
den charakteristischen Schriftstücken vorzulegen, um die Lage
der Beteiligten zu zeigen und dem Leser das Urteil selber zu
überlassen. Wie viel Ärger Priester Leo bei seinem Gerechtig-
keitssinn durch diesen sieben Jahre dauernden Erbstreit auszu-
stehen hatte, kann sich jedermann vorstellen, der ihn nun kennt.

205



Das Stulzenstift

Noch einmal, 1810, bot sich dem Verfolgten eine bescheidene
Gelegenheit, sein Dasein erträglicher zu machen. Die Früh-
messerei-Pfründe in Stans, das sogenannte «Stulzen-Gstift»
wurde frei. Das Stiftsreglement verlangt, dass wenn möglich
die Pfründe mit einem Geistlichen aus dem Geschlecht der
Stulz besetzt werde. Da sich kein Stulz meldete, bewarb sich
Alois Leuw um die Stelle mit der Begründung, seine Mutter stam-
me aus dem Stulzen-Geschlecht und er gehöre folglich mütter-
Meinerseits der Familie an.
Diese vernünftige Begründung hätte sicher geneigtes Gehör
gefunden, wenn Priester Leo nicht durch sein ungestümes Ver-
halten alle Sympathien verloren hätte. Zweifellos rächte sich
nun sein unerschrockenes verbittertes Schreiben an die «Geist-
liehen Räth» vom Dezember 1801. So wurde ihm auch diese
Bitte abgeschlagen und es blieb ihm nichts anderes übrig, als
auf dem kärglichen Posten des Organisten bis zu seinem Tode
auszuharren. "
Der vierzehnte Punkt

Ich komme nun nochmals zurück auf die 25 Punkte in den Me-
moiren des Priesters Leo aus seiner Zeit in Berg. Ich habe die
Auskunft über einen der 25 Punkte, die ihm vorgeworfen wur-
den, auf später verschoben, um dem Leser wenigstens zum
Schluss etwas heiterere Dinge vorsetzen zu können. Es han-
delt sich um den vierzehnten Punkt, der ihm vorwirft, er habe
ein Mädchen geküsst. Leo leugnet nicht, seine hübsche Köchin
geküsst zu haben; er verteidigt sich jedoch auf recht originelle
Weise. Die Schuld an dem Ereignis schiebt er dem Genuss von
Taubenfleisch zu:
O unglücklicher Tag! Meine Köchin war an selbem so unvorsich-
tig, und präparierte mir eine Taube — ich hatte selbst eigene
Tauben, 12 an der Zahl im Hause. [...] Ja eine Taube stellte
sie mir auf — ach hätt' ichs doch eher gewusst, was ich erst
gelesen hatte! — und diese Taube mag den Kuss hervorge-

is Priester Leo war vorübergehend 1802 bis 1803 vertretungsweise
Frühmesser. Aus einem Schreiben des Waldstätter Kapitels ist zu
entehmen, dass ihm zu diesem Zweck eigens die Curia animorum
(das Recht zur Seelsorge) wieder verliehen wurde. Der damalige In-
haber der Pfründe: Caspar Joseph Stulz begab sich als Feldpater
nach Spanien, wo er 1805 umkam. 1803 bezog dann Franz Remigi
Durrer, Pfarresignat von Stans, die Pfründe. Diesem musste Leuw
natürlich weichen.

206



X-^
V*y^ ^ g/-;

Jéy ^Vv ^<^fx

/' «

-^- X^Av-
J*^ ^ /xu*x

x-"'"
a<

CT'^VT^'T* yx-~^ ^"T>?ml
x~ IwT,-^w, ^<*7 «, V*X>£L_^_, ^ A X?? -A- - /? »



bracht haben — Denn gleich nachdem ich selbe verzehrt,
küsste ich das Mädchen. Denn Taubenfleisch macht hitzi-
ges Blut, und hitziges Blut zeugt hitzige Gedanken und hitzige
Gedanken zeugen hitziges Betragen und hitziges Betragen ist
Liebe. Das ist das Geschlechtsregister der Liebe und wäre
kein Wunders gewesen, dass mein Vicar — während ich zu
Mörsburg war, Vatter eines Kindes geworden wäre, denn da
ich nach Hause kam, waren alle meine 12 Tauben aufgeges-
sen... Es ist natürlich: wenn schon eine Taube einen Kuss,
so müssen nothwendig 12 Tauben ein Kind erzeugen!!! —
Allein ich glaube doch, die meisten Kinder werden ohne Tau-
benessen erzeugt und Küsse werden gegeben ohne Tauben
verzehrt zu haben und mich wundert nur, dass Domherren
Chorherren und Pfarrherren und Kapläne noch alle auf ihrem
Posten sind, denn ich zweifle, ob nicht diese alle gerade am
meisten küssen und eben diese Klasse von Menschen am mei-
sten Tauben essen. Wenigstens so oft ich gereist bin, so sah
ich beinahe in allen Bauerndörfern auf den Tächern der Pfarr-
höfe daubenschläge und unter der Hausthür oft die schönsten
Mädchen stehen» (Synedrion S. 47).
In diesem Passus kommt die skurrile Denkweise unseres Prie-
sters Leo blühend zum Ausdruck. Man weiss nicht, ob er sich
in seiner verstörten Art lustig machen will oder ob er einfach
seiner verschrobenen Phantasie freien Lauf lässt.
Priester Leo fährt dann mit seinen Erwägungen über das Wesen
des Kusses weiter: «Allein, wenn ich recht verstehe, so ist nur
dann ein Kuss eine Todsünde, wenn dieser mich ad fornicatio-
nem verleithet, wenn er in meinem Herzen lüsterne Begierden
erweckt. Nun wer will mir das beweisen, dass wirklich alles
dieses vorging. Ja hört doch den Moralisten Expeditor Bräü-
maurer, vernehmt doch seine gewissenhaften Bestimmungen
über den Kuss.
Mit tiefer Verachtung und höhnischem Lächeln sagte Bräü-
maurer zu mir im Constitut: «ein Kuss ist ein Kuss! sunt prä-
ludia, est präambulum ad fornicationem!» (Vorspiel zur Hurerei)
und seine Stirn zog sich in Runzeln. — Wahrhaft, der Mann
räsonierte und machte Anspielungen auf mich, als wenn ich
die gefährlichsten örther besucht, mich in die schmutzigsten
Schmutzwinkel verkrochen und mit den verworfensten Mezen
Unzucht getriben hätte?»
Priester Leo kann sich in dieser Sache getrost auf die Reaktion
des Bischofs, bei seiner Audienz berufen. «Nein» habe der
Bischof gesagt, «wegen diesen kindischen Klagen kann man
Sie nicht absetzen.»

208



So sehr man den Priester Leo in seinem Kampf um die Pfarrei
Berg bedauern muss und so sehr ihm dort Unrecht geschah,
so muss man doch zugeben, dass er ein etwas ungebärdiges
Kind der Kirche war.

Priester Leo hatte überhaupt — besonders in jungen Jahren —
sehr unter den Anfechtungen des Eros zu leiden. Sogar im
fürstbischöflichen Palais war er davon nicht verschont geblie-
ben. In den reich ausgestatteten Räumen, die er durchschreiten
musste, bevor er zum bescheidenen Arbeitszimmer des Bi-
schofs kam, traf er ein Bild an, das ihm das Blut in den Kopf
trieb:
«Noch sah ich den prächtigen grossen Saal. Es war ein herr-
licher Anblick, wenn man hineintritt; Kunst und Pracht schienen
da verschwendet zu seyn. Besonders fielen mir auf einige
grosse Gemälde — wahrhaft, ich musste die Augen wegwenden
und anfangen die Scheiben zu zählen an den grossen Fenstern.
Denn bald würde die Phantasie zu arge gemacht worden seyn.
Schon fühlte ich Wärme und Hitze, die sich durch den ganzen
Körper verbreithete Halbnackte Mädchen blickten hold und
freündlich von der Höhe auf mich herab: ihr Auge war so sanft
und ihre Mine so zärtlich, dass auch das Herz eines finstern
Moralisten bey diesem Anblick weich werden müsste. Und wer
wollte dem Reiz eines marmorenen Busens, der hochauf zu
schwellen schien, widerstehen? Kurz, man wird bey Betrach-
tung dieser Gemälde mit einer solchen Däüschung fortgerissen,
dass diesem nichts mehr als die Sprache mangelt; sie hatten
ein so unwiderstehlich angenommenes Wesen, eine so bezau-
bernde Gestalt, dass ich zweifle, ob Alcibiades diese nicht so
schön als seine Apasia und Myris würde gefunden haben? —
Nun, dachte ich, dürfen geistliche Fürsten, Priester, solche Ge-
mälde in ihren Sälen aufhängen — soll man sich dann wohl
noch aufhalten, wenn weltliche Fürsten sich in die weichen
Arme feiler Dirnen werfen und in ihren wohllüstigen Umarmun-
gen fort taumeln? Oder geht die Wohllust nicht durch die Au-
gen und das Herz? sollte ein von der arth dargestelltes Gemälde
die Einbildungskraft nicht erhitzen, und den Saamen lüsterner
Begierde in das Herz eines auch nur wenig empfindsamen
Menschen strömen und in voller Flamme auflodern machen?
Nein, ohnmöglich oder ein Mensch von einem ganz steinernen
Herzen, oder der Dummkopf mögen hier eine Ausnahm von der
Regel seyn» — (Synedrion S. 79).

Wie heftig der tückische Eros unseren guten Priester Leo ver-
folgte, erfahren wir auch aus dem Brief seines Freundes Else-

209



ner. Er stammt vom Jahre 1785, als Leuw im dreiundzwanzigsten
Altersjahr stand. Dieser muss seinem Freund sein Leid und
seine Begeisterung geklagt und ihm auch ausführlich die Vor-
züge eines Mädchens geschildert haben, in welches er sich
heftig verliebt hatte. Das ist aus dem Antwortbrief des Freundes
zu entnehmen, in welchem einige Stellen folgendermassen
lauten:
«Armer Lieber Freund, So hab ich die Ursach Ihrer Schwärmut,
ihres nagenden Kummers errathen? — o hätt ich mich doch
getäuscht! Denn die Leiden der Liebe sind die schrecklichsten
— und die unheilbarsten. Liebe hört die Stimme der Vernunft
nicht an. Sie hat selbst für wohlmeinenden Freundes Räth kein
Ohr.» —
«Ich will Ihnen auch nicht Vorwürfe machen, dass Sie izt —
da Sie zum geistlichen Stand sich schon entschlossen, viel-
leicht zum grossem und gerechtem Verdruss Ihrer Eltern auf
Abwege hingleiten. Es geschah wider Ihren Willen. Die Liebe
schlich sich in das Herz hinein mit kaum fühlbarem Schritt.» —
«Wissen Sie gewiss, dass ihre [des Mädchens] Vorzüge von
dauerhafter Güte, Ihre Höflichkeit nicht blosse Politik, ihr sitt-
sames Betragen nicht leere Verstellung, das gute edle Gemüth
immer gut, immer edel gewesen seye und immer seyn werde?
— War ihr Herz nicht im ersten Augenblick eingenommen? Be-
zauberte nicht schon der erste Blick, der erste Schritt, das
erste Wort Ihre zur Freundschaft gestimmte Seele?» —
«Sie waren Gast — ein fremder artiger junger Herr? — das
Mädchen zu ihrer Aufwärterin da. Sie war höflich, leutselig:
soll das eine Aufwärterin nicht seyn? Sie war sittsam: das muss
sie seyn oder wenigstens zu seyn scheinen, wenn sie Ehrlie-
bende Gäste haben will, o Freund, kämpfen Sie, das unselige
Feuer zu ersticken.» [...] «o Freund, wie viel, wie sehr viel
möchte ich Ihnen noch sagen — aber ich muss einst hören!!
[einmal aufhören]...
Zug. 4 May 1785 Freünd Elsener

Der Cölibat

Dem geistlichen Synedrion liegen noch andere Schriftstücke
bei, die das Naturell des Priesters Leo oder seine freiheitliche
Gesinnung ebenso deutlich an den Tag legen. Zwei davon sind
Briefe, die vom Cölibat handeln. Beide sind auf das Jahr 1793
datiert: sie wurden also ein gutes Jahr vor der Wahl zum Pfar-
rer von Berg geschrieben. Das eine ist an einen Hr. S, das
andere an einen Hr. K. gerichtet.

210



Ich zitiere einige Stellen aus dem Brief an Hr. S:
«Meine Eltern wiedmeten mich den Wissenschaften. Ihre Ab-
sieht gieng dahinaus, dass ich Geistlich würde. — Immer be-
mühten sie sich, mir den Geistlichen Stand von der vorteilhafte-
sten Seite zu zeigen: ich würde sehr glücklich seyn, sagten
sie. Sie zeigten mir die Klippen nicht, woran ein junger Geist-
licher so leicht scheitern kann, nicht die Gefahren, die ihn von
allen Seiten umgeben und ihn in Jammer und Elend zu stürzen
drohen, sagten mir auch nicht ob mein Charakter, Neigungen,
Temperament mit diesem Stand harmonieren würden.
Nun ich ward Priester, ich ward ein trauriges Schlachtopfer der
Erziehung, des Vorurtheils, des Eigennutzes und der Menschen-
furcht.
Schon sind es 6 Jahre seit ich in diesem Stande lebe. [. ..] Wenn
der Kranke genesen soll, so muss er sich doch dem Arzte ganz
entdecken: Nehmen sie izt: 1. ein empfindsames Herz, 2. ein
hitziges Temperament, 3. eine starke Neigung zum Frauen-
zimmerü! — Zu diesen mächtigen Feinden kommen noch eine
lebhafte, feürige Einbildungskraft, Hang zur Dichtkunst und
Musik, auf die\ ich mich von Jugend an verlegte und die ge-
wiss besonders auf die Liebe starken Eindruck macht. [...]
Vor einem Jahr musste ich in Zürich eine harte Probe aushal-
ten: Ein gelehrter Arzt, Herr Dr. Hirzel sagte zu mir: «Ich be-
daure Sie von Herzen lieber Hr. Abbé, dass in ihrer Religion
der Coelibat noch nicht aufgehoben ist, es ist nicht möglich,
dass Sie in ihrem Stand vergnügt leben können. Der Coelibat
streitet wider alle Rechte der Natur und Menschheit. [. ..] Die
ganze Natur empört sich wider dieses unnatürliche Gesetz und
woher so viele heimliche Sünden? Sünden vor denen die
Menschheit zurückschaudert und bebt? woher anders, als von
dem Verboth sich zu begatten? Oh ich könnte Ihnen als Arzt
manche traurige Geschieht von Klostergeistlichen, Nonnen und
Weltpriestern aufweisen, dass sie davon erschrocken würden.»
Das folgende Zitat stammt aus dem Brief an Hr. K.
Gewiss ist einmal, dass der Schöpfer den Trieb, sich zu be-
gatten jedem Menschen gab, dass er also keinen von der Ehe
ausschloss. Dass er auch in jedes Herz des Menschen heftige
Triebe pflanzte, die er befriedigen soll, sonst würde der Herr
keine Menschen haben wollen. Dass er, der Schöpfer, selbst
gesagt: Es ist nicht gut dass der Mensch allein seye. [...]
Warum gab doch Gott dem Manne das Zeugungswerkzeug?
etwa dass er selbes gar nie gebrauchen dörfe? So hätte der
Schöpfer etwas erschaffen, das zu nichts taugen sollte? Und
wer will das behaupten?» (S. 6)

211



«Welch traurige Folgen hat denn der Coelibat! Unzufriedenheit,
Missmuth, oft Verzweiflung, Gelübte brechen, Selbstbefleckung,
Mädchenschändung, Ehebrüche, Verführungen, Entführungen,
grosse Ärgernisse, kurz es entstehen Sünden, vor denen die
Menscheit selbst zittert, zurückschaudert und bebt. [. .] (S. 10)
[. .] Menschen erkühnen sich und sprechen dreist zum Schöp-
fer: Nein, wir wissen etwas besseres für den Menschen, als Du
in der allgemeinen Ordnung der Natur bestimmtest [...] ist das
nicht Empörung, Stolz, Unsinn? Sind das nicht Menschen, die
die Natur-Gesetze verrücken und über den Haufen werfen, die
dem weisen Plan des Schöpfers entgegen arbeiten und seine
Absichten vereiteln? Menschen die dem Priester Fesseln an-
werfen, die ihn zu Boden drücken, die ihm befehlen, einen Trieb
zu unterjochen, den der Schöpfer selbst in sein Wesen pflanzte
und der der allgewaltigste aus allen Trieben ist? Heisst das
nicht die Natur verhunzen und dem Schöpfer trotz biethen?»
[. ..] S. 7/8)
«Oder ist es etwas Verabscheüungswürdiges, was die Sache der
Natur so fordert? Der das behaupten wollte, wäre dieser nicht
ein Unsinniger. Wenn Gott den Menschen nicht auf diese Art in
die Welt setzen wollte, wie er ihn wirklich hervorbringt, so würde
Er ihn vielleicht an den Bäümen, wie die Kokus Nüsse haben
wachsen lassen. —» [. ..]
«Auch ich wurde hintergangen, hinterlistet, betrogen, weiss
Gott im Himmel! es kommen zuweilen Stunden, wo ich meinem
Daseyn fluchen möchte, Stunden ,in denen ich Höllenqualen
leide, Stunden, wo ich ganz sinnlos umher irre, und wo ich doch
mein Elend, mein betrübtes Loos niemandem klagen kann, als
etwan einem finstern Abgrund, einer einsamen Gegend, oder
einem fürchterlichherabhangenden Felsen —» (S. 12)

Der Einfluss der Aufklärung hat auch auf die katholische Geist-
lichkeit mächtig eingewirkt. Der Cölibat wurde von vielen Kle-
rikern im Namen des Naturgesetzes angegriffen. Sie lehnten
sich dagegen auf, ohne sich gegen die kirchlichen Vorschriften
durchsetzen zu können. Im Lauf des 19. Jahrhunderts wurde
die Ehelosigkeit der katholischen Priester wieder zum allge-
meinen Gesetz. Erst seit dem zweiten vatikanischen Konzil ver-
lor die Strenge dieser Vorschrift wiederum an Kraft und seither
befreiten sich zahlreiche Geistliche davon. In diesem Sinne
weist die Gesinnung Priester Leos moderne Züge auf.
Ich habe einige Ausschnitte aus den Manuskripten des Priesters
Leo an Dr. Peter von Matt, Professor an der Universität Zürich,
geschickt und darauf von ihm einen Brief erhalten, aus dem

212



hervorgeht, dass er lebhaftes Interesse an unserem Priester
Leo nimmt, sowohl an seinem ungewöhnlichen Charakter wie
auch an seiner Einstellung zum Cölibat. Er schreibt: «Auf der
einen Seite hat dieser Leuw die kirchlichen Gesetze: lauter
Abgeschriebenes, Dogmen, Vorschriften von denen er weiss,
dass die, die sie aufgestellt haben und aufrecht wissen wollen,
sich am wenigsten um sie kümmern. Auf der andern Seite hat
er die religiöse Überzeugung der Zeit, dass der Schöpfer in den
Gesetzen seiner Schöpfung, der Natur, mindestens so deutlich
spreche, wie in den aufgeschriebenen Gesetzen. Das aufge-
schriebene Gesetz Gottes verlangt den Cölibat, das in der
Schöpfung erkannte Gesetz Gottes verlangt die Liebe und die
Fortpflanzung. Dieses Dilemma scheint mir ganz und gar echt,
erfahren und erlitten zu sein. Dass er persönlich mit Lavater und
Johann Caspar Hirzel verkehrt hat, zeigt, dass er zu jener
Schicht der schweizerischen Intellektuellen gehört hat, die
damals durch ihre politischen und kulturellen Bestrebungen
europäische Bedeutung hatte.»

Überblickt man das Charakterbild des Priesters Leo, so ist man
fürs erste versucht zu lächeln, spürt man ihm aber weiter nach,
so muss man seine Toleranz und seinen freien Geist bewun-
dem. Er ist aus rein menschlicher Duldsamkeit den Protestan-
ten freundlich gesinnt; aus ähnlichen rein menschlichen Grün-
den ist er auch, im Namen des Naturgesetzes ein Gegner des
Cölibats. Er wagt frei zu denken und seine freien Gedanken
zu verteidigen, auch wenn die mutige Sprache ihm schadet.
Er ist — in viel kleinerem Massstab — Lavater ähnlich, den er
aufs höchste verehrte. Dieser hatte die französische Revolution
freudig begrüsst, trat aber der Unterdrückung der Schweiz
durch die Franzosen leidenschaftlich entgegen. Lavater wei-
gerte sich zu schweigen, lieber nahm er die Deportation auf
sich. Dieser undiplomatische Mut zur Wahrheit ist auch ein
Grundzug im Charakter unseres Priesters Leo, getreu seiner
Devise: «Unschuld erzeugt Unerschrockenheit». Dass diese Un-
erschrockenheit oft in sonderbaren Kleidern auftritt, bereichert
für den empfänglichen Leser das Charakterbild.

Schussgebet an Amor

Dem Manuskript-Bündel des Priesters Leo liegt auch ein Ge-
dicht bei, das in seiner Handschrift geschrieben, aber nicht
signiert ist. Möglicherweise hat er dazu ein Vorbild verwendet
und dieses an seine Situation angepasst. Dr. Peter von Matt
hat mir darüber folgendes geschrieben: «Den Typus dieses Ge-

213



dichts — nächtlicher Besuch Amors und dessen Schuss auf
den Besuchten — gibt es im 18. Jahrhundert häufig. Es steht
dahinter als Modell ein Gedicht von Anakreon, seine «dritte
Ode». Gleim hat eine berühmte Nachdichtung davon geschrie-
ben («Amors Nachtbesuch»). Leuw hat diese sicher gekannt.
Er spricht ja ganz selbstverständlich von der damals wichtigen
Literatur, etwa von Lessing, bei dem er übrigens alle seine
eigenen Gedanken auch finden konnte.»
So sei das Gedicht — als bewusst humoristische Beigabe an
den Leser— im vollen Wortlaut abgedruckt:

Ein Schussgebet an Amor

Ey holder, nackter Bube,
was hast du hier
auf meiner heiigen Stube
zu suchen dir? —
Wie? was? du spannst den
Bogen!
was fällt dir ein?
o Kind du bist betrogen,
ach schone mein!

Siehst du nicht die
schwartzen Kleider?
die Glatz am Kopf?
bin ja ein Priester leider,
ich armer Tropf!
Du weisst es ja, uns Armen
ist lieben Sünd:
so habe denn Erbarmen
mit mir mein Kind!

Mit Liebe in dem Herzen,
wo fänd ich Rath
Für ihre bittren Schmerzen
beym Coelibat?

Und sollt ich ihre Leiden
nur fühlen? Wie?
und ihre süssen Freuden
geniessen nie?

Und mich mit Jammer quälen
nur so zum Spass,
o beste aller Seelen
wie könntst du das?

Geh lieber hin und quäle
die Natterbrut
die fetten Cardinäle
im rothen Hut!

Und wer nur Sitz und Stimme
im Lateran hat,
den brenne bis zum Grimme
das Coelibat.

Und — wohlgemerkt! —
indessen,
damit es geh,
Jag ihnen die — Mätressen
vom Kanape.

Dann existiert, ich wette
drauf meine Ehr,
das dümmste der Dekrete
nicht lange mehr.

O thätst du das! es wäre
ein Meisterstück!
und für dich welche Ehre!
für uns welch Glück!

Indess bitt ich dich kleinen
bis das geschehn,
lass gnädig unser einen
mit Frieden gehn.

Dies bitt' ich dich
herzinniglich
in aller Priester Namen
durch deine Mutter. Amen!!

214



Zeittafel: Priester Leo

1762 geboren in Stans mit Namen Joseph Anton Fidel ALOIS Leuw
als Sohn von Dorfvogt Joseph Alois Leuw Goldschmied und
der Anna Maria Magdalena Stulz im Steinhaus ob der Nägeli-
gasse.

1785 Brief des Freundes über die Aufwärterin.
1786 Schulmeister in Stans.
1787 Priesterweihe.
1793 er verfasst zwei Abhandlungen gegen den Cölibat in Form von

Briefen.
1794 Pfarrer in Berg im Thurgau. Kampf um die Pfründe. Verhör.

Theologischer Kurs am Priesterseminar Meersburg. Audienz
beim Bischof.

1795 Rückkehr nach Stans. Weiterkampf auf weltlicher Ebene.
1796 verfasst den Synedrion.
1796 Aufnahme in den «Unüberwindlichen Grossen Rat von Stans».
1798 erlebt den Überfall der Franzosen, wird beraubt. Sein Bruder

wird erschossen und das Vaterhaus eingeäschert.
1800 Tod des Vaters. Beginn des Erbschaftsstreits.
1801 er verfasst die Druckschrift über den Überfall und gegen die

helvetische Regierung, wird deswegen von den «Geistlichen
Räthen» gemassregelt und wehrt sich scharf.

1806 Beendigung des Erbschaftsstreits zu seinen Ungunsten.
1810 er bemüht sich um die Frühmessereipfründe ohne Erfolg.
1819 ist Trauzeuge bei der Hochzeit seiner Schwester Magdalena

mit ihrem zweiten Gatten: Oberst Joseph Traxler, alt Säckel-
meister (Madame Traxler née Leuw).

1830 gestorben in Stans.

QUELLEN UND LITERATUR

Handschriftliche Quellen

IM BESITZ DES AUTORS
Der Neü Jüdische Synedrion oder Kabale im schwarzen Gewand,

eine wahre Geschichte mit Anmerkungen von A. L. L. 1796.
Brief des Freundes Elsener 1785.
Abhandlungen über den Cölibat. 1. an Hr. S. 2. an Hr. K. 1793.
Drei Briefe des Seminarregens Flacho von Meersburg an Alois Leuw,

alle 1795.
Brief von Alois Leuw an die «Geistlichen Räthe» als Antwort auf deren

tadelndes Schreiben zur Druckschrift von 1801.
Brief von Priester Leo an das Stulzenstift 1810.
Schussgebeth an Amor. Gedicht.

215


	Priester Leo oder 'Kabale im Schwarzen Gewande', das ungewöhnliche Schicksal eines Nidwaldner Priesters in der Zeit der Aufklärung und der Helvetik

