
Zeitschrift: Beiträge zur Geschichte Nidwaldens

Herausgeber: Historischer Verein Nidwalden

Band: 28 (1963)

Artikel: Vergessene Gnadenbilder und Wallfahrtsorte in Nidwalden

Autor: Matt, Hans von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-698314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-698314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vergessene Gnadenbilder und Wallfahrtsorte
in Nidwaiden

Von Hans von Matt

Im 18. Jahrhundert herrschten schroffe Gegensätze. "Während in
Frankreich das religiöse Leben erkaltete, steigerte es sich in
Süddeutschland bis zur Glut. In Bayern und Österreich herrschte eine

wahrhaft ungehemmte Glaubensfreude. Der lähmende Schlag der
Reformation war überwunden, die Gegenbewegung hatte mächtig eingesetzt;

nun sproßte und blühte das religiöse Volksempfinden und ließ
in Bayern und im Schwabenland eine kaum glaubliche Zahl von
herrlichen, verschwenderisch ausgestatteten Kirchen entstehen. Uber joo
Klöster wirkten allein in Bayern und füllten sich aus dem willigen
Volke immer wieder neu. Die kirchlichen Prachtbauten bargen als

Mittelpunkt meist ein kleines Gnadenbild, zu dem aus weiter Ferne
Wallfahrten hinströmten, und das die innigen Gebete mit Wundern
belohnte, an die das Volk begeistert glaubte. Die üppigen Formen
des Spätbarock umrahmten diese Gnadenbilder und überrankten die
Kirchenwände bis in die verflatternden Gewölbe hinauf.

Zur gleichen Zeit sammelte man in Frankreich schon die harten
Steine zum Altar für die nackte und nüchterne Göttin Vernunft. Der
Geist der Aufklärung verspottete jeden religiösen Gedanken und
verdammte die Hoffnung auf Wunder als finstersten Aberglauben. Die
Wissenschaften fühlten sich hocherhaben über diese Reste des dunklen

Mittelalters. Zugleich wandelte sich auch der Kunstgeschmack
und setzte dem Schnörkelwerk des Spätbarocks die nüchternen Formen

des Klassizismus entgegen.
Die französische Revolution verhalf der Aufklärung zum Sieg und

verbreitete die neue, atheistische Geisteshaltung mit Waffengewalt
über alle Länder hin. So kam es, daß unzählige, herrliche Kirchen
kaum ein halbes Jahrhundert nach ihrem Entstehen zerstört wurden
oder im Staatsbesitz verwahrlosten.

42



Die Innerschweiz nahm im 18. Jahrhundert ganz an der süddeutschen

Geisteshaltung teil. Nur eine aristokratische Oberschicht begann
sich zaghaft nach Frankreich auszurichten, wagte sich aber gegen den

eindeutigen Willen des Volkes kaum zu äußern. Ungehemmt konnte
süddeutsches Gedankengut durch die willig geöffneten Tore
hereinströmen.

Einige kleine Beispiele aus der Lokalgeschichte mögen zeigen, wie
sich diese süddeutsche Geistesströmung des 18. Jahrhunderts in Nid-
walden auswirkte, aber auch wie sie überflutet wurde, zuerst von den

blutroten Wellen der französischen Revolution und später von den

rosaroten Wolken der Neugotik.
Den Ausgangspunkt meiner spielerischen Forschungen bildete die

private Familiengeschichte. Ich las in den handschriftlichen Aufzeichnungen

unseres Lokalhistorikers Kaplan Anton Odermatt, die meine

Hauptquelle bilden, daß ein Landschützenfähnrich Melchior Remigi
von Matt den sogenannten «Wies-Christus» gestiftet habe. Das gab
den Anstoß zu einer Reise nach Süddeutschland und diese wieder
stachelte meine Neugierde, über den «Wies-Christus» und überhaupt
über vergessene Gnadenbilder mehr zu erfahren. Auf den Spuren der
Familiengeschichte bin ich so auf eine Ader der Lokalgeschichte ge-
stossen, aus der sich manches Wissenswerte zu Tage fördern ließ. Der
Ausgangspunkt meiner Studien ließ sich nicht verleugnen. Daher
kommt der Name «von Matt» verhältnismäßig oft vor. Der Leser

möge das entschuldigen.

DER WIES-CHRISTUS IN STANS

Im oberen Beinhaus in Stans steht auf dem Hochaltar der Heiland
an der Geißelsäule. Diese Figur verdient mehr Beachtung, als ihr heute

geschenkt wird. Sie ist eine Nachbildung des berühmten Gnadenbildes

von der «Wies» bei Steingaden, einem bayrischen Wallfahrtsort,

der heute noch Kunstbegierige und frommes Volk aus aller Welt
anzieht. Im 18. Jahrhundert war die Ausstrahlung dieses Gnadenortes

so stark, daß sich neue Gnadenkreise bilden konnten. Urkunden
beweisen, daß ein solcher Kreis in der Innerschweiz bestand. Darauf
lassen auch weitere plastische Nachbildungen schließen, die hier
erhalten sind. In der Heiligkreuz-Kapelle Emmetten steht eine große

43



Holzfigur, die nicht viel jünger sein dürfte als diejenige von Stans.

Die Kunstsammlung des Kollegiums St. Fidelis besitzt eine bäuerlich
ausdrucksstarke Figur des Leidensmannes an der Geißelsäule. In Stans

und Sarnen sind kleine holzgeschnitzte Nachbildungen in Privatbesitz
erhalten1 und in Engelberg befindet sich eine Nachbildung des

Wieschristus in Hinterglasmalerei. Will man einen weiteren Umkreis
mitrechnen, so treffen wir in der Einbeth-Kapelle von Sempach eine

geradezu expressionistisch anmutende Variante und große Nachbildungen

sind auch in Hermetschwil und in Flums zu sehen, doch können
diese wohl nicht mehr zum Innerschweizer Verehrungskreis gezählt
werden.

Der Wallfahrtsort in der Wies ist auf seltsame Weise entstanden.

Die Mönche von Steingaden wünschten für die Karfreitags-Prozession
eine Umtragfigur: Christus an der Geißelsäule. Ein frommer Bruder
machte sich daran, dem Wunsche nachzukommen. Den Körper der

Figur bildete er unbeholfen, wie man Stoffpuppen macht und setzte
ihr den Kopf einer alten, beschädigten Holzstatue auf. Um Kopf und
Kinn klebte er natürliches Haar und um die Lenden ein Stück weißer
Leinwand. Die Oberarme zwang er in schwere Fesseln, an denen Ketten

hingen. Diese Figur wurde einige Jahre an der Karfreitagsprozession

umgetragen. Bald aber weigerten sich ernste Beter, eine so kunstlose

Figur als leidenden Heiland zu verehren. Man schenkte das

Jammerbild einem Wirt, der es bald einer Bäuerin weiterschenkte. Ihr
Hof lag mitten in tiefen Wäldern und wurde die «Wies» genannt. Die
nachlässige Machart störte die Bäuerin nicht, ja sie steigerte vielleicht

sogar das Mitleid mit dem Schmerzensmann. Da geschah es, daß dieser

Christus eines Tages zum Staunen und Schrecken der frommen
Besitzerin zu weinen begann. Ein großes Aufsehen ging durch das

Land; viel Volk strömte herbei und sofort flössen in das Gebet, das

nun heftig einsetzte, auch Bitten, die Erhörung fanden. Die Wies wurde

zum Wallfahrtsort. Die Mönche von Steingaden beobachteten das

Treiben mit Mißvergnügen. Wie sollte diese Figur, deren unrühmliche
Entstehung sie kannten und die sie verbannt hatten, nun unerwartet
Wunder wirken können? Das Volk liebt alte, von Geheimnis umwo-
bene Gnadenbilder. Wie konnte es nun Vertrauen fassen zu einem

1 In Privatbesitz befinden sich: plastische Nachbildungen des Wieschristus bei
Alois Hediger Stans und Zita Wirz Sarnen, ein Hinterglasbild bei Gret Beerli,
Engelberg.

44



Bild, das ein braver Klosterbruder vor wenigen Jahren verfertigt
hatte? Aber als die Pilgerscharen ständig wuchsen, gestatteten die
Mönche doch den Bau einer kleinen Kapelle für das Gnadenbild, aber

immer war noch Mißtrauen in die Bewilligung eingeflochten. Erst als

der Drang des Volkes gebieterisch und die "Wunder augenscheinlich
wurden, begannen auch die kirchlichen Behörden die Wallfahrt zu
fördern. Das geschah zum Glück in einer Zeit, da die Baukunst in
Bayern in höchster Blüte stand. Man beschloß, eine würdige
Wallfahrtskirche zu bauen und übergab den Auftrag einem der begabtesten

Baumeister, Dominikus Zimmermann. "Was dann um die Mitte
des Jahrhunderts entstand, übertraf alle Erwartungen. Der Spätbarock

feiert in dieser Kirche sein herrlichstes Fest. Dominikus
Zimmermann konnte hier sein reifes Können frei und überlegen zur
Entfaltung bringen. Verfolgt man das Lebenswerk dieses genialen
Baumeisters, so erscheinen alle seine früheren Bauten nur wie Vorstufen
zu diesem einzigartigen Raumwunder.

Die Verehrung dehnte sich aus. Fromme Pilger wünschten auch zu
Hause zum gegeißelten Heiland von der "Wies zu beten. Nachbildungen

entstanden, und noch heute ist im Bayernland in vielen Kirchen
und Kapellen der «"Wies-Christus» zu sehen. Es ist anzunehmen, daß

die Bildschnitzer des nahen Oberammergau sich die Wünsche der Pilger

zu Nutze machten und je nach Begabung rohe oder hochwertige
Nachbildungen schufen. Die Figur in der Kunstsammlung des Kollegiums

gehört zu den treuherzig volkstümlichen Werken, die so
entstanden sind. Im Klösterlein von Mödingen in Bayern aber steht ein
«Wies-Christus» in geradezu eleganter, spätbarocker Haltung und
unsere Figur im oberen Beinhaus von Stans, die in der Größe und
allen äußeren Merkmalen mit dem Gnadenbild in dar "Wies übereinstimmt,

muß von einem zwar weniger «modern» denkenden, aber
ebenso vorzüglichen Bildhauer stammen. Sie ist kurz vor 1761
entstanden, das steht historisch fest, stilistisch aber könnte sie seltsamerweise

200 Jahre früher geschaffen worden sein. Dr. Robert Durrer
sagt von ihr: «Die Statue ist so gut, daß man sie, wenn man den Hergang

nicht kennen würde, unbedingt für ein gotisches Original aus
der Mitte des XVI. Jahrhunderts halten müßte».

So kommt es, daß wir in Stans einen Wies-Christus besitzen, der
dem Originalbild künstlerisch weit überlegen ist, was nichts gegen die
Gnadenkraft des echten Wiesbildes sagen soll. Unser Lokalhistoriker

45



Kaplan Odermatt entdeckte im Kirchenarchiv die Stiftungsurkünde
und schildert uns die Entstehung des Wiesaltars in seinen Collectanea:
«Am 4. Oktober 1761 fand in dieser Kapelle des oberen Beinhauses

zu Stans eine große Feierlichkeit statt: Es hatte nämlich H.
Landesschützen-Fähndrich Melchior Remigi von Matt ein hölzernes Gnadenbild,

Jesus an der Geißlungs-Säule, aus Wyß, Pfarrei Steingaden in
Bayern mit den erforderlichen Zeugnissen hieher nach Stans gebracht,
und von dem Ordinariate sowohl, als vom Kirchenrath die Genehmigung

erhalten, das Bild in dem Oberen Beinhaus zur Verehrung
auszusetzen. Am 4. Oktober also 1761 wurde dasselbe in feierlicher
Procession abgeholt und in die genannte Capelle übertragen. In zwei
Predigten wurde dem Volke die Bedeutung des erworbenen Schatzes
auseinander gesetzt. Im Volksmund hieß der Hochaltar ,Wyßalter' und
das genannte Gnadenbild wurde verehrt als ,unser gegeißelter Heiland

aus der Wies'.» Der Stifter ließ auch den Altar neu errichten,
worin das Gnadenbild in einer ähnlichen Nische wie in der Wies
aufgestellt werden konnte. Derselbe Landschützen-Fähnrich Melchior
Remigi von Matt vermachte «kurz vor seinem gächen Tod», wie es

in der Stiftungs-Urkunde im Pfarrarchiv heißt, 180 Gulden für
Lobämter, die alljährlich am Passionssonntag und am dritten Sonntag im
Wintermonat nach dem Wisiläuten auf dem Wiesaltar gehalten werden

mußten mit nachfolgender Predigt «de Passione Domini», ferner
für hl. Messen, die allwöchentlich in der Fastenzeit auf dem Wies-
Altar zu lesen waren.

Mit welcher Wärme «der gegeißelte Heiland von der Wies» in
Stans verehrt wurde, beweist ein geistliches Lied, das 1762 in Luzern
im Druck erschien «zu Ehren der wundersamen Gnadenbildnus des

gegeißelten Jesu auf der Wies, welche im Hauptflecken Stans zu
Unterwaiden in dem oberen Beinhaus zu öffentlicher Verehrung vorgestellt

ist»2.
Das Lied beginnt mit echt barocken Aufforderungen an die Natur,

mitzutrauern vor so viel Leid: «Ihr harte Marmel werdet weich, und
du o rothes Gold erbleich, o Feuer werd kalt, o Felse spalt, gebunden
wird des Höchsten G'walt.» Morgenröthe und Sterne werden
aufgefordert das Leuchten einzustellen, Sonne und Mond, sich zu verhül-

2 Das einzige bisher auffindbare Exemplar dieses Liedes liegt in der Bibliothek
des Hist. Vereins.

46



len. Der Lorbeer möge seine Blätter verlieren, die Cypresse umfallen
und die Ceder weinen. «Vergiß dein Stärk, o Tiger-Tier, hoffärtiges
Pferd, leg ab dein Zier; sieh, an der harten Säule Stamm, gefesselt
stehn das göttlich Lamm.» Dann aber wendet sich das Lied dem
Menschen zu:

«Auch Sünder gehe, geh hin ich bitt,
geh hin auf d'Wies, verweile nitt;
wo JESUS zart, gebunden hart,
dort an der Säule dich erwart.»

Bis hierher unterscheidet sich das Gedicht in keiner "Weise von
einem Gebet, wie es von einem Pilger von der Wies hätte heimgebracht

werden können, nun aber folgt eine überraschende Wendung
zum Stanser-Gnadenbild:

«Doch hör, wann du nicht mehr im Stand,

zu reisen nacher Bayerland;
komm her nach Stans der Kirch ohnweit,
sich JESUS von der Wies auch zeigt.

In Größe, Form, auch G'stalt und Zier,
gleichwie alldorten, finst Ihn hier
wie Traub gepreßt, besprengt mit Blut,
vor deine Seele weinen thut.»

Die Schluß-Strophen schildern das Schmerzensbild und fordern
den Sünder zur Busse auf. Uns ist dieses Lied vor allem ein Zeichen
für die lebendige und weit verbreitete Verehrung unseres Stanser-
Gnadenbildes; denn für nur lokale Bedürfnisse hätte sich wohl
niemand zum Druck dieses Gebets entschlossen.

Auf dem gleichen Blatt mit dem Wieslied wurde seltsamerweise ein
Lied zu Ehren der Gnadenmutter von Stansstad gedruckt. Auf den

ersten Blick ist dieser Zusammenhang unverständlich, das Rätsel löst
sich aber, wenn man erfährt, daß damals der Sohn des Melchior Re-

migi von Matt, der den Wieschristus gestiftet hat, Kaplan in Stansstad

war und daß dieser Kaplan von Matt wahrscheinlich seinen Vater

zu dieser Stiftung bewogen hat. Wir werden später davon hören.
Es fällt auf, in wie kurzer Zeit die Ausstrahlung des Wallfahrtsortes

in der Wies unsere entlegene Gegend erreicht hat. 1730 entstand

47



das Gnadenbild, 1738 geschah das Tränenwunder, 1749 wurde die
"Wieskirche eingeweiht und schon 1761 zog das Gnadenbild ins Stan-
ser Beinhaus ein.

Das Volk liebt alte Gnadenbilder, deren Ursprung im Dunkeln
ruht. Das gilt aber nicht für das 18. Jahrhundert. Es ist geradezu
auffallend, wie gern und gläubig das Volk damals kaum entstandene

Figuren als Gnadenbilder annahm und innig an ihre Wunderkraft
glaubte. "Wir werden dafür noch andere Beispiele finden.

Der überschwenglichen Frömmigkeit und den verzückten Formen
des Spätbarocks war nur kurze Zeit beschieden. Die nüchterne Denkart

der Aufklärung und der steife Stil des Klassizismus verdrängten
sie. Unter dem Einfluß der neuen Zeit nahm auch die Wallfahrt in
die "Wies so bedenklich ab, daß die Kirche kaum mehr in Stand
gehalten werden konnte. Einsam, fern von jeder dörflichen Siedelung
stand sie in ihrer Waldlichtung und schien dem Zerfall geweiht. 1803
mußte sie geschlossen und 1807 sogar zur Versteigerung ausgeschrieben

werden. Die umliegenden Gemeinden haben die Kirche dann
notdürftig gerettet, aber sie blieb von der großen Welt so vergessen, daß

nicht einmal gewiegte Kunsthistoriker sie kannten. Josef Hofmiller,
ein Kenner des bayrischen Barock, hat die Kirche erst 1918
«entdeckt». Mit der neuen Wertschätzung des Barocks aber wurde auch
dieses Juwel im Walde wieder aufgefunden. Und ein zweites Mal
breitete sich der Ruhm dieser schönsten Schöpfung des Baumeisters
Dominikus Zimmermann über alle Länder aus. Heute führen breite

Asphaltstraßen in die Einöde, und "Wegweiser laden von weitem den

internationalen Touristen zum Besuche ein. Und seltsam, mit dem

künstlerischen Ruhm flammte auch die "Wallfahrt wieder auf. Unter
die Scharen von Kunstreisenden mischen sich still betende Prozessionen,

die sich weniger vom Schwung der Stukkaturen, als vom Strom
der Gnaden angezogen fühlen und füllen oft als dunkles, frommes
Volk die Bänke, während die schaulustige Menge flüsternd durch die

Seitengänge schleicht.
Unserem "Wies-Christus in Stans erging es — unter dem Druck der

gleichen Zeitverhältnisse, nicht viel anders, als dem Gnadenort in
Bayern. Auch er versank in Vergessenheit, sodaß man kaum mehr
seine Herkunft und seine Geschichte kannte. Vielleicht wird durch
die neubelebte Wertschätzung des Wallfahrtsortes in der "Wies auch

unser Gnadenbild in Stans wieder zu Ehren kommen.

48



«Wies-Christus» im obern Beinhaus zu Stans



DIE ALABASTER-MADONNA VON WIESENBERG

Der Stifter des Wieschristus, Landschützenfähndrich Melchior Re-

migi von Matt muß ein sehr frommer und überdies recht begüterter
Mann gewesen sein; wir begegnen seiner Freigebigkeit für religiöse
Zwecke auch andernorts. So ließ er die Kapelle in der Mühlematt am
Fußweg zum Hostetten-Steg neu erbauen. Auf einem Täfelchen ist
dort zu lesen: «Dise Kaphel ist durch Herrn Ehrenxanter Johann
Melchior Remigi von Matt widerum nüw uffgebauen worden.» An
die neu erbaute Kapelle von Wiesenberg stiftete er die große Summe

von 400 Gulden für ein «ewiges Licht», wie es im Kapell-Urbar heißt.
Es ist dies die größte Summe, die für die Kapelle von privater Seite

gestiftet wurde. Der Beweggrund zu dieser Stiftung ist leicht zu
finden, denn damals amtete sein Sohn, als Kaplan von Wiesenberg.

Von diesem Mann, von Kaplan Joseph Remigi von Matt muß ich
etwas ausführlicher berichten, weil er sozusagen den Geist des frommen

18. Jahrhunderts, übersetzt in unsere ländliche Gegend, verkörpert.

Er war ganz beseelt vom Gedanken des Gnadenbildes. Wo immer

er konnte hat er Gnadenbilder gestiftet oder deren Verehrung gefördert.

Dazu hatte er als Kaplan von Wiesenberg, Stansstad und Ker-
siten reichlich Gelegenheit. Von 1752 bis 58 war er Kaplan in
Wiesenberg. Während seiner Amtszeit wurde die jetzige Kapelle gebaut.
Schon zwei Jahre nach seiner Ankunft in Wiesenberg konnte mit dem

Bau begonnen werden. Er leitete nicht nur den Bau, er muß auch sehr

eifrig gesammelt haben; eine lange Liste von Gebern beweist das.

Er selber stiftete den rechten Seitenaltar vom hl. Joseph. Die Bilder
der Seitenaltäre sind Werke des Malers Joh. Melchior Wyrsch und in
den Hochaltar wurde damals die Steinfigur der Immaculata eingesetzt.

Die reichen Stukkaturen an der Decke, die Rokokoschnitzereien

an Bänken und Türen, die Wyrschbilder und die Gnadenmuttergot-
tes machen die Wiesenberger Kapelle zu einer bescheidenen aber
hübschen Nachbildung der prächtigen Gnadenkirchen in Süddeutschland.

Die Alabaster-Madonna war ein Geschenk des bischöflichen
Kommissars und Pfarrhelfers Franz Joseph Keyser von Stans. Er hatte sie

der Marienfigur der großen marianischen Kongregation in Luzern
nachbilden lassen. Sie stellt «Maria zum Sieg» dar, eine Abart der

«Immaculata». Die Muttergottes mit Szepter und Krone steht zwar

49



auf der Mondsichel und zu ihren Füßen windet sich die Schlange.
Diese aber wird nicht von den Füßen der Muttergottes zertreten,
sondern vom Kindlein mit seinem Kreuzstab vernichtet. Maria ist die

Christusträgerin, aber Christus ist der wahre Vernichter der Schlange

L
Kommissar Keyser hatte die Lateinschule der Jesuiten in Luzern

besucht und war Mitglied der dortigen großen marianischen Kongregation.

Durch diese Nachbildung und Schenkung wollte er seine

Verehrung für die marianische Kongregation zum Ausdruck bringen2.
Die Kongregationsmadonna von Luzern war hochberühmt. Die

Figur war zwei Meter vierzig hoch, also weit überlebensgroß und aus

purem Silber gearbeitet. Sie war 1707 in einer Augsburger-Werkstatt
geschaffen worden. Alljährlich am 8. Dezember, am Feste der unbe-

1 Das Thema geht auf Probleme zurück, die nach dem Konzil von Trient das

religiöse Leben bewegten. P. Othmar Steinmann gibt in seinem Werk: Der
Bildhauer Johann Ritz zu einer «Maria vom Sieg» in der Wallfahrtskapelle Ritzingerfeld

folgende Erklärung:
«In dieser Darstellung sind zwei theologische Gedanken miteinander verbunden

worden, deren Vereinigung vor allem den Theologen des 16. Jahrhunderts zu
schaffen machte. Hatte der Hl. Hyeronimus die Genesisstelle 3, 15 mit «ipsa con-
teret caput tuum» aus dem Hebräischen übersetzt, und die Kirche im Anschluß
daran sie auf Maria angewendet, so übersetzte das philologische 16. Jahrhundert
die Stelle mit «ipse conteret caput tuum» und bezog sie richtiger auf den
Erlöser. Trotzdem gab man die sinnvolle Ubersetzung des Hl. Hyeronimus nicht
preis, da sie ebenfalls den Glauben der Kirche aussprach. Nach diesem war
Maria im Hinblick auf die Erlösertat Jesu Christi von Anfang an von jedem
Makel der Erbsünde befreit geblieben und hatte somit den vollen Sieg über die

Schlange, den Satan, errungen. Ihren Sieg errang Maria aber zusammen mit
ihrem Sohne, der die Schlange in erster Linie überwunden hat durch den Kreuzestod.

So vereinigte man die beiden Ubersetzungen und ihren Gedanken zu einem
sinnvollen theologischen Ganzen.»
Eine der ältesten Darstellungen in der Art der Wiesenberger-Muttergottes
erwähnt Male in «L'art religieux apres le concile de Trente», eine Statue in der
Kathedrale von Amiens von Nicolas Blasset dat. 1632. In der Innerschweiz ist
mir diese Darstellung bekannt aus Bildern in der Jesuitenkirche von Luzern, in
der Klosterkirche Muri, im Kirchlein von Kersiten, im Ritzaltar des Frauenklosters

Stans, im historischen Museum Stans und in der St. Niklausenkapelle
Willisau. Plastische Darstellungen befinden sich in der Bruder Scheuber Klause und

an der Kirchenfassade Wolfenschießen.
Das historische Museum Stans besitzt ein Porträt des Kommissars Keyser von J.
M. Wyrsch. Darauf trägt er ein Brustkreuz, eine Art Deli, in welchem ebenfalls
die Kongregationsmadonna zu erkennen ist.

5°



fleckten Empfängnis stand sie auf einem riesigen Altar, der in der

Jesuitenkirche aufgerichtet wurde, umstrahlt von über 4000 öllämp-
chen. Dieser Lichtaltar zog große Volksmengen an und wurde der

Mittelpunkt von prachtvollen Marienfeiern.
Die wertvolle Figur existiert leider nicht mehr. Die Franzosen

haben sie während der Helvetik geraubt und zu Geld umgeschmolzen.
Es sind aber Stiche vorhanden, sowohl von der Figur als vom ganzen,

sogenannten Lichtaltar. Auch hat der Konstanzer Hofmaler Karl
Stauder nach der Figur ein Ölbild geschaffen, das noch immer den

Luzerner Kongregationssaal schmückt. Auch silberne Preismedaillen

mit der gleichen Darstellung sind erhalten geblieben.

Wieder beobachten wir, wie beim Wies-Christus die Erscheinung,
daß der Gnadenkreis um ein bestehendes, schon berühmtes Gnadenbild,

durch eine Nachbildung erweitert und das Volk von Anfang
an im Vertrauen bestärkt wird.

Am Johannistag 1758 wurden die Altarbilder von Wyrsch und
die Alabaster-Muttergottes feierlich nach Wiesenberg übertragen.
Kaplan Remigi von Matt schildert im Kapell-Urbar in lateinischer Sprache

sehr anschaulich die Prozession von Stans nach Wiesenberg.
Die Feier begann in der Pfarrkirche in Stans. Dort waren die Bilder

reich bekränzt aufgestellt. Nach einem feierlichen Gottesdienst
mit Predigt setzte sich die Prozession in Bewegung. Bergleute von
Wiesenberg trugen die Bilder. Zahlreiche Geistliche und viel Volk
begleiteten sie nach Dallenwil, wo die Bilder über Nacht blieben und
vom Volk bewundert und verehrt werden konnten. Am andern Tag
zog die Prozession von Dallenwil aus bergan, während ein anderer

Zug sich von Wiesenberg her bergab bewegte, um sich mitte Wegs zu
treffen und gemeinsam in doppelter Feierlichkeit in die neue Kapelle
einzuziehen.

Hierauf segnete der bischöfliche Kommissar Keyser die Kapelle
ein, der Pfarrer von Wolfenschießen las die Festmesse und Kaplan
Remigi von Matt hielt zur Ankunft des neuen Muttergottesbildes die

Ehrenpredigt über die Worte: «Gegrüßt seist du, Maria.»
Die Alabaster-Muttergottes von Wiesenberg ist eine jener Figuren,

die vom Volk sofort als Gnadenbild angenommen wurden. Noch heute

kann sich davon jeder überzeugen, der die vielen Votivbilder
betrachtet, die die Rückwand der Kirche bedecken. An keinem
Wallfahrtsort ist das Gnadenbild auf den Votivbildern so genau und bis

51



in jede Einzelheit dargestellt, wie in Wiesenberg. Und gerade die

Besonderheit, daß nicht die Mutter, sondern das Kindlein die Schlange

bekämpft, ist immer sehr genau wiedergegeben. Man sieht, daß das

Volk nicht irgend eine Muttergottes, sondern dieses, sein eigenes und
besonderes Gnadenbild zu verehren wünschte.

Vor einigen Jahren hat man in Wiesenberg die altehrwürdige Mut-
tergottes-Statue aus der Katharinen Kapelle von Dallenwil auf den

Hochaltar erhoben. Die Alabaster-Madonna mußte weichen. Ihr wurde

an der Seitenwand ein Plätzchen angewiesen. Wenn wir die vielen
Votivbildchen betrachten, die sich alle an die Alabaster-Madonna
wenden, so bleibt es unentschieden, ob dies zu Recht oder zu Unrecht
geschah. Aber es liegt wohl im Zuge unserer Zeit, daß wir uns
Gnadenbilder nur alt und urtümlich vorstellen können, sehr zum Unterschied

vom 18. Jahrhundert, das diesen Zug gar nicht kannte. Dieser

unserer Zeitströmung hat wohl die Alabaster-Madonna von Wiesen-
ber weichen müssen 3.

DAS LINDEN-BILD VON STANSSTAD

Im gleichen Jahr, 1758, als die Kapelle in Wiesenberg eingesegnet
wurde, verwaiste die Kaplanei von Stansstad und sollte nicht mehr
besetzt werden, weil die nötigen Mittel fehlten. Kaplan Remigi von
Matt rettete sie, indem er der Pfründe 800 Gulden schenkte und sich

selbst zum Kaplan von Stansstad wählen ließ. Dort wirkte er 36 Jahre

als vorbildlicher Seelsorger. Von ihm wird gesagt, er sei der
Ratgeber, Wohltäter und Krankenpfleger der Gemeinde gewesen. Während

seiner ganzen Amtszeit sei es ihm gelungen, alle Streitfälle gütlich

beizulegen, kein einziger sei vor die Kantonsgerichte gekommen.
Er war auch Sekretär des bischöflichen Kommissars Keyser, mit dem

er offenbar befreundet war und mehrere Jahre Sekretär des Priesterkapitels

Nidwaiden. Auch den Freuden des Lebens war er nicht ab-

3 Kaplan Joller von Dallenwil schreibt, daß er die gotische Figur im Dachraum
der Kapelle von Wiesenberg entdeckt und sie der Katharinenkapelle von
Dallenwil geschenkt habe. Diese Notiz berechtigt zur Annahme, daß die gotische
Madonna tatsächlich das ältere Gnadenbild von Wiesenberg gewesen ist.

52



hold, ließ er sich doch 1783 in die Fastnachtsgesellschaft des

Unüberwindlichen Großen Rates aufnehmen1.
Uns interessiert in diesem Zusammenhang vor allem seine Verehrung

der Gnadenbilder und sein Streben, neue Gnadenorte zu schaffen.

Schon ein Jahr nach seinem Amtsantritt erhielt die Kapelle von
Stansstad ihr Gnadenbild. Kaplan Remigi war so beseelt vom Gedanken

des Gnadenbildes, daß er keine Ruhe fand, bis seine neue Kapla-
nei einen solchen religiösen Mittelpunkt besaß. Er ließ das neue
Gnadenbild der Einsiedler Muttergottes nachbilden. "Wir haben hier also

die gleiche Erscheinung wie im oberen Beinhaus zu Stans. Es wurde
für ein bestehendes hochverehrtes Gnadenbild ein neues Verehrungszentrum

gegründet. Um seinem Gnadenbild von Anfang an mehr
Wert und auch mehr fromme Sensation zu verschaffen, hatte Kaplan
Remigi einen recht originellen Gedanken. Er ließ das neue Bild aus
dem Holz der sogenannten «heiligen Linde» von Kersiten schnitzen 2.

In Kersiten standen vor alten Zeiten zwei Linden dicht beieinander

am Ufer des See's. In ihrem Blätterwerk erschien 1612 die Muttergottes

zwei Fischern. Ihre Namen sind noch bekannt: Markus Bag-

genstos und Gotthard Engelberger. Die beiden Fischer bauten — zum
Andenken an das Wunder — unter den Linden eine Kapelle, die viel
besucht wurde. Die eine der Linden aber ging nach ijo Jahren durch
Frost oder Dürre ein und mußte gefällt werden. Da war es ein wirklich

zügiger Gedanke, aus dem Holz dieser «heiligen Linde»
Madonnenbilder zu schnitzen. Das erste wurde zum Gnadenbild von Kersiten

und genoß dort hohe Verehrung; besonders von Luzern aus sei

das Gnadenbild eifrig besucht worden. Der Zudrang nach Kersiten
von Luzern her, war so groß, daß die Obrigkeit der Stadt folgende
Verordnung ergehen ließ: «Es solle vor der Beendigung des sonn- und
feiertäglichen Nachmittagsgottesdienstes niemand mehr nach Kersi-

1 Kaplan Remigi von Matt verließ seine geliebte Kaplanei von Wiesenberg mit
umso leichterem Herzen, als er sie in den Händen seines jüngeren Bruders
Kaplan Kaspar Johannes von Matt zurücklassen konnte, der aber leider schon

nach 10 Jahren 1768 im Alter von nur 40 Jahren sterben mußte.
2 Die Schreibweise: Kehrsiten ist erst in neuerer Zeit aufgekommen und sie ist

irreführend. Der Name des Dörfchens kommt von Ceresetum — Kirschgarten.
In der Mundart spricht man heute noch Kirscheten. Der Name wurde in alten
Urkunden sehr verschieden, nie aber mit h geschrieben: 1303 Kirsiten, 1313 Kir-
seton, 1314 Kirsitum, 1384 Kirseten, 1423 kirsiten, 1709 Kirsyten und im Titel
unseres Lindenliedes sogar Kürsitten.

S3



ten gehen». Das zweite «Lindenbild» war für die Kapelle von
Stansstad bestimmt. Kersiten unterstand damals noch der Kaplanei
Stansstad. Das erklärt, warum Kaplan Remigi von Matt über das

wertvolle Holz der «Heiligen Linde» verfügen konnte. Das Gnadenbild

von Stansstad ward von Anfang an «Maria zur Linden»
genannt oder ausführlicher: «Marianisch-Einsidlisches Linden-Bild».
Es wurde in der Gnadenkapelle von Einsiedeln gesegnet, dann in
feierlichem Zuge nach Stansstad gebracht und dort in der Nische des

Hochaltars aufgestellt. Zu diesem Anlaß dichtete Kaplan Remigi von
Matt ein Lied von 12 Strophen, dessen Titel lautet: «Marianisch-
Einsidlisches Linden-Bild. Das ist: Neues Lied, Welches bey feyerli-
cher Ubersetzung der aus der Wunder-Linden von Kürsitten verfertigten,

und in der Gnaden-Capell zu Einsidlen geheiligten Bildnuß
Mariae, abgefaßt worden zu Stansstaad in der Pfarrey Stans in
Unterwaiden den 22. Aprillen 1759. In dem Thon: O Maria voll der
Gnaden. Lucern, gedruckt bey Jost Franz Jakob Wißing, Stadt-Buchdruckern.»

Erste Strophe:

Sey gegrüsset voll der Gnaden
Mutter von der Linden rein
Was seyn diß für Himmels-Gaaben
Daß bey uns willst kehren ein.

O Maria von der Lind,
Bitt für uns dein liebes Kind.

Vierte Strophe:

Was die Hoffnung noch vermehret
Ist Einsidlens Gnaden-Ort;
Da man dich in G'stalt verehret!
Wie man dich verehret dort.

O Maria von der Lind,
Bitt für uns dein liebes Kind.

Achte Strophe:

Wann die Blätter Kranckne heilen
Was wird erst der Stammen sein?

Christen lauft dann ohn verweilen!
Lauffet, ruffet Groß und Klein:

O Maria von der Lind
Bitt für uns dein liebes Kind.

54



Die Blätter der heiligen Linde galten, — auf Wunden gelegt — als

heilkräftig. In diesen Versen wird die Wunderkraft sehr hübsch in
vermehrtem Maße auf den Stamm — das heißt auf das Gnadenbild
übertragen, das aus dem Stamm geschnitzt wurde.

Neunte Strophe:

Wann euch Elend, Krummen, Armen,
Nach Einsidlen ist zu weit!
Uber euch sich zu erbarmen
Ist Maria hier bereit.

O Maria von der Lind,
Bitt für uns dein liebes Kind.

Man sieht, es wird großes Gewicht darauf verlegt, zu betonen, daß
das Bild eine Einsiedler-Muttergottes darstelle. Also wieder, wie beim

Wies-Christus, wird alles unternommen, daß durch dieses Bild ein

neuer Gnadenkreis entstehe, genährt sozusagen vom Gnadenstrom
Einsiedeins. Darum war die Stansstader Muttergottes auch schwarz
wie jene von Einsiedeln. Die Worte «schön und schwarz» klingen an
das hohe Lied an: «Nigra sum sed pulchra». Dem Armen und Elenden,

der nicht nach Einsiedeln reisen kann, wird der Trost zuteil, daß

er durch das Gnadenbild von Stansstad die Muttergottes von
Einsiedeln anrufen kann:

Wann euch Elend, Krummen, Armen,
Nach Einsidlen ist zu weit!
Uber euch sich zu erbarmen
Ist Maria hier bereit.

Die Verwandtschaft mit dem Wies-Lied ist frappant. Hören wir
noch einmal die entsprechende Strophe des Wies-Lieds:

Doch hör wann du nicht mehr im Stand,
zu reisen nacher Bayerland;
komm her nach Stans der Kirch ohnweit,
sich JESUS von der Wies auch zeigt.
In Grösse, Form, auch G'stalt und Zier,
gleichwie alldorten finst Ihn hier.

Wir erinnern uns, daß der Vater des Kaplans Remigi von Matt
den Wies-Christus gestiftet hat und zwar 1761, also in seinem hohen

Alter, als sein Sohn schon seit vielen Jahren den Priesterberuf
ausübte. Es ist daher naheliegend, anzunehmen, daß sein Sohn, der Stans-

55



stader-Kaplan, auch bei der Stiftung des Wies-Christus sehr aktiv
mitgewirkt hat. Ja, es scheint fast sicher, daß auch das Wies-Lied von
ihm stammen müsse. Untersucht man aber das Wies-Lied näher auf
den Stil hin, so ist es nicht einheitlich; einzelne Strophen stechen deutlich

ab vom schwülstigen barocken Stil der Hauptteile. Man muß
annehmen, daß das Lied von einem deutschen Dichter der Barockzeit
stammt und daß Kaplan von Matt es nur den Stanser-Verhältnissen

angepaßt, das heißt, daß er die 8. und p. Strophe hinzugedichtet habe,

eben die beiden Strophen, die eine so große Verwandtschaft mit
dem Lindenlied aufweisen.

Wie ich schon angedeutet habe, ist auf dem gleichen Blatt mit dem

Wies-Lied ein zweites Lied zur Stansstader Muttergottes mitgedruckt.
Die anfänglich befremdende Zusammenstellung ist aufgeklärt, wenn
wir wissen, wie eng die Beziehungen des Herausgebers der beiden,
oder vielmehr der drei Lieder sowohl zum Wies-Christus als auch zur
Lindenmutter waren3. Aus dem Titel des Lindenliedes erfahren wir,
daß die Stansstader-Muttergottes in der kurzen Zeit von zwei Jahren
schon wundertätig geworden war. Die Zeit war nicht nur tiefgläubig,

sie war auch leichtgläubig und immer gewillt an Wunder zu glauben.

Als augenscheinliches Wunder galt zum Beispiel das Ereignis, daß

aus dem Wurzelstock der hl. Linde von Kersiten neue Zweige mit
Blättern von außerordentlicher Größe gesproßt seien. Wenn die
aufgeklärten, reformierten Zürcher, die damals gerne Bildungsreisen in
die Innerschweiz unternahmen, von derartigen Wundern hörten,
notierten sie in ihren Reiseberichten, das Volk von Unterwaiden sei

noch im finstersten Aberglauben verhaftet.
Aus dem Stamm der heiligen Linde wurden noch andere

Muttergottesstatuen geschnitzt. Wohin die dritte kommen mußte, ist leicht
zu erraten, nachdem wir nun Kaplan Remigi kennen. Sie war für das

obere Beinhaus, zum Schmuck des Wies-Altars bestimmt. Es ist die
Madonna in der reizvollen Gruppe der Krönung Mariae, die den Ober-

3 Es existiert auch zur Muttergottes von Kersiten ein Lied von nicht weniger
als 27 Strophen. Es wurde gedruckt ebenfalls bei J. F. J. Wyßing 1757. Es wurde

also auch gleichzeitig verfaßt, ist aber literarisch so minderwertig, daß es

kaum Kaplan R. von Matt zugeschrieben werden kann. Ein gedrucktes Exemplar

ist nicht auffindbar, hingegen hat sich Kaplan Odermatt die Mühe genommen,

das ganze Lied abzuschreiben. (In Geschichte der Filialkirchen von Stans
S- 399)

56



Maria zur Linden in Stansstad



teil des Altars beherrscht. Eine Inschrift auf der Rückseite gibt uns

genaueste Auskunft: «1768 ist dies bildnuß geschnitzelt worden Auß
dem wundervollen Lindenbaum in Kürsiten. Felix Schilliger hats
geschnitzlet und Martin Obersteg hats gemahlt und vergolt».

Studiert man den Altar genauer, so fällt auf, daß diese Gruppe
etwas gewaltsam in den Raum zwischen Hauptnische und Decke
gezwängt erscheint. Offenbar schloß der Altar anfänglich kuppeiförmig

ab wie in der "Wies. Die Krönungsgruppe kam erst 1768 hinzu.
Wahrscheinlich wurde damals der obere Abschluß des Altars
entfernt und dafür die hübsche bühnenartige Szenerie aufgesetzt, in
welcher die Figuren jetzt auf Wolken schweben4.

Die fromme Sensation um das Holz der Wunderlinde von Ker-
siten ist ein liebenswertes Zeichen jener kindlich gläubigen Zeit. Wir
nehmen den naiven Wunderglauben gern in Schutz gegen die nüchterne

und großsprecherische Aufklärung, die mit dem Wunderglauben
auch jede Poesie verloren hatte.

Uberblicken wir nocheinmal das bisher gesagte, so sehen wir, daß
nicht weniger als vier neu entstandene Figuren im 18. Jahrhundert
allein in der Pfarrei Stans vom Volk sofort als Gnadenbilder
anerkannt worden sind: Die Alabaster-Muttergottes von Wiesenberg, die
beiden Madonnen von Kersiten und Stansstad, und der Wies-Chri-
stus in Stans. Wahrhaftig ein Beweis, daß dieser gläubige Zug für
jene Zeit bezeichnend ist.

Ein gütiges Geschick hat Kaplan Remigi davor bewahrt, den Uberfall

miterleben zu müssen. Er starb 1794. Es wäre für ihn ein
unbeschreiblicher Kummer gewesen, den Sieg der feindlichen Geisteshaltung

und den Brand seiner geliebten Kapellen von Stansstad und
Kersiten mitansehen zu müssen. Auch seine verehrten Gnadenbilder
gingen verloren. Das Madonnenbild von Kersiten verbrannte und
die Stansstader Gnadenmutter wurde von den Franzosen in den See

geworfen. Das war aber ihre Rettung. Ein armer Fischer entdeckte
sie einige Tage später im Uferschilf bei Meggen und brachte sie zu
Stadtfischer Muggli, der sie aufbewahrte, bis ruhigere Zeiten kamen.
Sie soll von den Stansstadern dort oft besucht worden sein. Als dann

4 Bei der Renovation des Wiesaltars vor dreißig Jahren mußte man leider
feststellen, daß die Figur der Madonna so sehr vom Wurm zerfressen war, daß sie

nicht mehr erneuert werden konnte. Sie mußte durch eine Kopie ersetzt werden.
Das Original befindet sich im Hist. Museum.

57



aber die Kapelle in einfacherer Form wieder aufgebaut war, kehrte
die Muttergottes am n. Nov. 1803 über den See zurück. Es ist
rührend zu vernehmen, daß die Tochter des Fischers, Martina, die Kapelle
für diesen festlichen Tag mit Blumen geschmückt habe. In einem, mit
Girlanden behangenen Nauen stand das Lindenbild reichgeziert auf
einem altarähnlichen Tisch, umgeben von weiß gekleideten
Jungfrauen, die es dann in Stansstad über den Platz und in die Kapelle
trugen. Eine riesige Volksmenge wohnte der Rückkehr der Gemeindepatronin

bei und sogar von Hergiswil und Horw herüber donnerten
Böllerschüsse5.

Das Volk um den See besuchte die Kapelle gern, und bald
bedeckten viele Votivtafeln für erhörte Gebete die Wände6. Dieser
Wallfahrtsbetrieb behagte aber einem späteren Kaplan in den 80er

Jahren nicht. Auch gefiel ihm die schwarze Hautfarbe der Muttergottes

und des Kindleins nicht. In seiner Abneigung wurde er
bestärkt durch Bischof Rampa, der auf einer Firmreise die Meinung
aussprach, die «angekleideten Heiligenbilder» passen nicht in die
Gotteshäuser. Auch Einsiedeln mußte damals die gestickten Kleider
seines Gnadenbildes verteidigen. Der Kaplan entschloß sich, selber

eine neue Muttergottesfigur zu stiften. Er stellte eine süßliche Gips-

5 Der Maler Martin Obersteg schildert in seinem Tagebuch die Uebertragung des

Gnadenbildes auf seine eigene treuherzige Weise: «Von Kirsiten wurde sie unter
Musik in einem Prächtigen aufgerüsteten großen Schiffe ganz langsam mit Kreüz
und Fahnen hergebracht, beiläufig vierzehn schiffe große und kleinere folgten
nach. Als sie under dem Donner des Geschützes dem Lande nahete wurde sie

Prozessionaliter von der Kapel zu Stansstad dem ort ihres Wohnsitzes empfangen.

Die Kapel war mit Triumpfbögen und Inschriften ausgeziert, und nach

endung der feüerlichen langen Prozession wurde sie unter Musik auf den Altar
gesetzt, Pater Superior haltete die Predig, unter welcher das Opfer aufgenommen

wurde, welches Reichlich war.» Obersteg berichtet uns auch, daß das

Gnadenbild während seines Aufenthalts in Meggen von frommen Frauen prächtig
gekleidet worden sei. Man muß sie sich dort also in reichen Gewändern vorstellen,

wie die Muttergottes unter dem Herd in Stans. Auch später in Stansstad
behielt sie die Gewänder an. Spuren zeigen sogar, daß die Figur den Gewändern
zuliebe leicht verändert worden war. Vielleicht aber wurde sie schon vor dem

Ueberfall, nach dem Vorbild von Einsiedeln mit Gewändern ausgestattet. Eine
Frau in Stansstad weiß zu erzählen, daß ihre Großmutter die Figur kurz vor
der Verbannung noch einkleiden half.

6 Dies bezeugt Kaplan Achermann in seinen handschriftlichen Aufzeichnungen über
die Geschichte der Kaplanei Stansstad.

58



figur in die Nische und das alte Gnadenbild wanderte zuerst in die

Sakristei, dann auf den Kirchenestrich und schließlich in fremde
Hände. Die Filial-Commission pflichtete ihm bei und ging sogar
soweit, im Protokoll zu behaupten, «ein solches Bilde wirke störend
auf die Verehrung der Muttergottes. Es wurde einstimmig beschlossen

dem Kaplan den besten Dank auszusprechen7. Auch das Protokoll

der Filialgemeinde vom n. Februar 1883 lautet nicht weniger
zustimmend: «Dem hochw. Herrn Kaplan Gander wird für seine

Verschenkung dankend die allgemeine Achtung und Zufriedenheit
der Gemeinde gezollt.»

Kaum 80 Jahr nach dem zweiten triumphalen Einzug des

Gnadenbildes in Stansstad konnte es aus der Gemeinde verschwinden,
ohne daß sich jemand zu Wehr setzte, ja es wird dem Kaplan für
seine Tat sogar der einstimmige öffentliche Dank zuteil. Die
Zeitströmung hatte wiederum gewechselt und war der rosaroten Süßlichkeit

verfallen. Zum Glück war der Käufer ein frommer und
angesehener Mann vom Waltersberg, seines Amtes Oberrichter,
Landschätzer und sogar Kirchmeier von Stans, Meinrad Rohrer, der in
der Hostetten wohnte und die Muttergottes dort in einer kleinen

Kapelle neben dem Haus beherbergte.
Zur selben Zeit wurde die alte schmucke St. Anna-Kapelle auf

dem Waltersberg, die zu klein geworden war, abgerissen, um der
jetzigen Platz zu machen. Auch dort wehte die rosarote Zeitströmung.
Die alten Barockfiguren fanden keine Gnade mehr; auch sie wurden
aus der neuen Kapelle verbannt.

Wieder war es Meinrad Rohrer, der sie erwarb und rettete. Sie

werden heute sorgfältig gehütet in der kleinen Kapelle beim Hostet-
ten-Haus. An der tiefliegenden Rückwand steht groß die hl. Anna
mit dem Kindlein, neben ihr in nur halber Größe, die ebenfalls er-

7 Filial-Commission, den 13. Jan. 1883 im Schützenhaus. Abs. 4. Herrn Kaplan
Gander überrascht die Gemeinde, indem er ein neues Muttergottesbild anschaffte,

für das die Gemeinde zur Unterstützung veranlaßt wurde. Das alte
Muttergottesbild wurde von Bischof Rampa wegerkannt und zwar weil die angekleideten

Heiligenbilder in die Gotteshäuser nicht gut passen. Wenn die Sage nicht in
Anrechnung gebracht wird, fällt es gewiß jedem auf, der dieses Bild näher
betrachtet, daß fragl. Bild einmal als Hochaltarbild verwendet werden konnte,
man dürfte sagen, ein solches Bild wirke störend auf die Verehrung der Mutter
Gottes. Wird einstimmig beschlossen, dem Herrn Kaplan in Zuschrift den

besten Dank auszusprechen.

59



wachsene Muttergottes, alle in reiche Gewänder gekleidet. Die Frauen
sind begleitet von ihren Ehemännern, den hl. Joseph und Joachim.
Schade, daß die hübsche Kapelle hinter dem Bauernhaus so verborgen
steht.

Die Stansstader-Muttergottes aber, die nach Emigrantenart, ein
zweites Mal den Wohnsitz in der Fremde wechseln mußte, kam in das

oberste Heimen am Waltersberg, nach Winterswil, wo der Bruder des

Besitzers wohnte. Meinrad Rohrer schenkte sie ihm unter der Bedingung,

daß er für sie eine Kapelle baue. Das geschah und seither steht
sie dort oben und überblickt von ihrer Nische aus die herrliche Weite
des Stanserbodens — wohl mit etwas gemischten Gefühlen. Den Blick
nach Stansstad verwehrt ihr gnädig ein Vorsprung des Bürgenbergs.

Der Wut der Franzosen gelang es nicht, Stansstad seines Gnadenbildes

zu berauben, aber die süßliche Frömmigkeit einer späteren Zeit
hat sie aus der Gemeinde verbannt. Diese rosarote Zeitströmung hat
in unserem Lande vielleicht mehr Kunstwerke zerstört als die
Kriegsfackeln des Uberfalls. Ueberall wurden die kräftigen, barocken
Altargemälde durch weichliche Bilder ersetzt. Ein Glück, daß fromme
Laien wenigstens den heiligen Figuren von Waltersberg und Stansstad

ein Obdach boten.

DIE LORETO-MUTTERGOTTES AUF DEM
ENNERBERG

Ein anderes Gnadenbild, dessen Herkunft nur wenige kennen, ist
die Loreto-Muttergottes auf dem Ennerberg. Ich möchte sie nur einer
Anekdote wegen erwähnen, die in ihrer Art ein bezeichnendes Licht
auf den Geist des 18. Jahrhunderts wirft. Die Ennerberg-Kapelle
wurde von Landshauptmann Ritter Johann Melchior Achermann,
dem berühmten Sieger von Sins, auf seinem Landsitz errichtet. Er
baute die Kapelle zu Ehren der Muttergottes und zu seinem eigenen
Ruhm, denn sie sollte die Erinnerung an die Schlacht und den Sieg

von Sins wachhalten. Das gelingt ihr denn auch bis auf den heutigen
Tag. In Wirklichkeit war die Schlacht bei Sins ein kleines Treffen,
aus welchem die Katholiken als Sieger hervorgingen. Die
Entscheidungsschlacht fand eine Woche später bei Villmergen statt und endete

60



eindeutig zu Ungunsten der Katholiken. Das hinderte den selbstbewußten

Ritter Achermann keineswegs, mit dem Bau der Siegeskapelle
sofort zu beginnen, sodaß sie schon ein Jahr später eingeweiht werden

konnte. Kräftig unterstützt wurde Achermann durch die Familie
Zurlauben in Zug, mit der er eng befreundet und (über die Lussi) auch

verwandt war. Besonders der Fürstabt von Muri, Plazidus Zurlauben
und sein Bruder, Landammann Beat Jakob Zurlauben förderten den

Bau der Kapelle. Abt Plazidus Zurlauben scheint eine besondere

Zuneigung zu Nidwaiden besessen zu haben und zwar merkwürdigerweise

vor allem für die Gemeinde Stansstad. Er stiftete für die dortige

Kapelle den Hauptaltar und überhäufte sie auch fortwährend mit
Geldspenden. Als er während des Villmergerkrieges fliehen mußte,
wählte er das Rozloch als sicherstes Exil. Sein Bruder Landammann
Beat Jakob Zurlauben war mit Achermann in französischem Dienst
gestanden und beide hatten dort das Ritterkreuz des Ludwigordens
verdient. Auch am Treffen von Sins hatte Beat Jakob Zurlauben
persönlich teilgenommen. Neben vielen anderen Beiträgen an die Kapelle,
von denen das überall angebrachte Zurlauben-Wappen Zeugnis
ablegt, stiftete die Familie auch die Statue der Muttergottes. Landschreiber

Bünti schildert die Uberführung des Bildes von Zug nach Nid-
walden folgendermaßen:

«Das Bild unserer lieben Frau ließ Hr. Landammann und
Landshauptmann Beat Jakob Zurlauben von Zug anfertigen, kostbar kleiden

und zu Einsideln segnen. Von Zug ward es am 2. September

1713 feierlich mit Musik nach Stansstad gebracht, dort unter Begleitung

etlicher Musquetiere abgeholt und in die Pfarrkirche nach Stans

übertragen, wo am 3. September ein feierliches Amt zur Ehre der
Gottesmutter abgehalten wurde. Von Stans ward das Bild von Vätern
Capuzinern getragen, unter dem Donner der Feldstücke und dem

Klang der Trompeten und anderer Musikinstrumente in feierlicher
und großer Prozession auf den Ennerberg begleitet. Hier hielt Abt
Joachim von Engelberg, unter Losbrennung des Geschützes, ein Pon-
tifikalamt mit Predigt.» So sah Landschreiber Bünti die erhebende

Feier. In bedauerlichem Gegensatz dazu steht die eingangs erwähnte
Anekdote, die sich auf dem Nauen abspielte, der das Bild von Küßnacht
nach Stansstad überführte. Dabei habe sich nämlich ein gewisser Philipp

Hermann von Stansstad ganz ungebührlich benommen. Er habe

in total betrunkenem Zustand Rauf-, Zank- und Schlaghändel ange-

61



zettelt zum großen Aergernis aller anwesenden vornehmen Herren. (Es
werden ausdrücklich drei Arten von Händeln angeführt: Rauf-, Zank-
und Schlaghändel). Die Sache kam vor den Landrat. Da aber der
Querulant Reue zeigte, verurteilte ihn dieser nur zu einer relativ gnädigen
Strafe, die aber immerhin für jene Zeit bezeichnend ist. Das Landratsprotokoll

vom ii. September 1713 gibt darüber erfreulich genaue
Auskunft:

«Sinthemahlen Philipp Hermann in Unterthänigkeit Constituiert
erschynen, welcher Jüngsthin Bey Translation deß Lauretanischen Ma-
riae Bildes sich auff dem see von Küßnacht Biß nacher Stanstadt sehr

insolent verhalten, sich foil undt doli angethrunkhen, Und Under
währender Letaney und anderen gebetteren, Rauff-, Zanckh- und schlag-
Händell zue höchster ergernuß der beygewohnten geistl- und Weltlichen

Hhhr von Zug angestellt, Sich aber durch HH Commissario Zeiger

Bestenß veranthworthet lassen und auff Knüendt, umb Gnad und
barmhertzigkeit mit versprochener Besserung angehalten, hierüber
beschlossen: Daß derselbe eine reuwmütige Beicht ablege, durch den

Landammann ihm ein Zuspruch gegeben werde, soll nachher eine

Wallfahrt nach Wolfenschießen und nach Enderberg barfuß machen,

so wie (den Custos Hörster) und Ritter undt Landshauptmann zur Lauben

von Zug um Verzeihung bitten.
Diese Strafen spiegeln den Geist des 18. Jahrhunderts trefflich wieder.

Schade daß sie in der öffentlichen Rechtsprechung gänzlich außer

Übung gekommen sind. Sie würden ihre Wirkung sicher auch heute
nicht verfehlen. Besonders Wallfahrten barfuß wären für pöbelhaftes
Betragen ein ausgezeichnetes Heilmittel.

Die zur Buße auferlegte Wallfahrt nach Wolfenschießen galt der

dortigen Loretomuttergottes. Der Delinquent mußte also barfuß zu
beiden Loretoheiligtümern pilgern. Damals besaß Wolfenschießen noch
eine Loretokapelle, die an die alte Kirche angebaut war. In dieser

Kapelle waren damals die Gebeine des sei. Bruder Konrad Scheuber

beigesetzt1. Beim Bau der neuen Kirche anno 1777 verschwand die
Kapelle, da in der neuen Pfarrkirche ein eigener Altar für die Loretomutter
errichtet wurde. Auch sie ist eines jener Gnadenbilder, die in den achzi-

ger Jahren vor der rosaroten Zeitströmung fliehen mußte; zum Glück
nicht über die Grenzen der Gemeinde, sondern nur in den Gerümpel-

1 Eine ungefähre Ansicht der verschwundenen Loretokapelle gibt eine Glasscheibe

die im innerschweizerischen Jahrbuch Band VI wiedergegeben ist.

62



schrank einer Kapelle. Dort hat sie Pfarrer Gasser wieder entdeckt und
auf ihren angestammten Platz in -der Kirche zurückgebracht2.

DIE JOSEPHS-KAPELLE IN DER LÖWENGRUBE

Ein bewegtes Dasein hatte auch die St. Josephskapelle am Weg nach
Ennetmoos. Sie wurde ums Jahr 1600 von Landammann Kaspar Leuw
auf seinem eigenen Grund und Boden gebaut, in der Leuwengrube,
einem Heimwesen, das so genannt wurde, weil es eben dem Geschlecht
der Leuw gehörte. Nebenbei bemerkt, gaben die Leuw ihren Kindern
gern den Namen Daniel: also Daniel in der Löwengrube. Große

Bedeutung gewann die Josephskapelle, als Ritter Johann Melchior
Leuw 1661 die Gebeine des hl. Remigius von Rom heimbrachte und
sie vorerst, sozusagen in seiner Hauskapelle zu St. Joseph dem Volke
zur Verehrung aufbahrte. Von dort wurden die Gebeine dann mit
großer Feierlichkeit in die Pfarrkirche übertragen. Dieses Ereignis
steigerte das Ansehen der Kapelle in hohem Maße. Bekannt war die

Kapelle auch als Station auf den Wallfahrten nach Sachsein. Noch
mehr wurde die Verehrung gehoben durch die Meßstiftungen des Ritters

Johann Melchior Leuw und später eines Herren Amrhyn aus Lu-
zer, der 10 hl. Messen stiftete, die an 10 aufeinanderfolgenden
Tagen, angefangen am Vortag von St. Joseph gelesen werden mußten.
Am Josephstag selbst fand eine große Prozession zur Kapelle statt.
Kaplan Odermatt berichtet von der Prozession des Jahres 1785, daß

an diesem Tag, — also am 19. März — so hoher Schnee lag, daß er
«über alle Häg» ging und daß auf dem Stanser Friedhof nur die Spitzen

der Grabkreuze daraus hervorragten. Es mußten von Stans zur
Josephskapelle zwei parallel laufende Bahnen geschaufelt werden
für den Hin- und Rückweg. Der Anblick der hin- und herströmenden
festlichen Menge mit den farbigen Kirchenfahnen und Gewändern tief
im weißen Schnee muß sehr malerisch gewesen sein.

Beim Uberfall der Franzosen wurde die Kapelle, wie so viele
andere in Brand gesteckt. Aber sie brannte nicht völlig nieder; nur der
Dachstuhl wurde ein Raub der Flammen. Das Gipsgewölbe schützte

2 Alle 4 Figuren der Seitenaltäre waren durch süßliche Kitschfiguren ersetzt. Zum
großen Glück konnten alle in der Gemeinde zerstreut wieder aufgefunden werden.

63



sie vor dem Feuer, nicht aber — wie Kaplan Odermatt schreibt — vor
der Zerstörung durch die landeseingeborenen Patrioten. Der damalige
Besitzer der Leuwengrube — ich will seinen Namen nicht nennen —
der sich offenbar die Gesinnung der sogenannten Patrioten zu Nutze
machte, riß die Kapelle völlig nieder und baute aus den Mauersteinen

an der gleichen Stelle eine Viehstall.
Aber das Volk vermißte die Kapelle sehr und der Wunsch wurde

immer dringender, sie möge wieder aufgebaut werden. Der schuldige
Zerstörer wurde vor den Uertirat von Ennetmoos zitiert, verhört und
auf Grund der Tatsachen, die nicht bestritten werden konnten,
aufgefordert, wie das Protokoll sich ausdrückte: «die von ihm muthwillig
auf eine unchristliche und zu jedermanns Aergernis gereichende Art,
abgeschlissene St. Josephs-Kapelle wiederum an dem Orte, wo selbe

gestanden und so, wie er selbe angetastet und verberget, aus seinen

Kosten wiederum aufzubauen.» Daß er dies zu tun schuldig sei, hoffen

sie aus folgenden Gründen zu beweisen:

1. «Weil er selbe muthwillig abgeschlissen». Denn nach dem

unglücklichen Uberfall sei noch das Wesentlichste von dieser Kapelle
gestanden, nämlich das ganze Gebäude. Darin der Altar mit Jesus, Maria

und Joseph (eine plastische Gruppe, die sich heute noch dort an
der Rückwand befindet) das Gewölbe, das Gitter, die Stühle, ja sogar
Fenster und Gemälde seien unbeschädigt gewesen, nur der Dachstuhl
und das Türmchen haben gefehlt. Zur Zerstörung dieses aufrechtstehenden

Heiligtums habe er ausländische reformierte Mitgehilfen
suchen müssen, weil kein Katholik habe Pfand anlegen wollen.

2. Habe er durch diese «Verhergung» jedem Christen Ärgernis
gegeben und viel Gutes verhindert, denn jedermann sei bekannt, daß

keine Kapelle in unserem Lande, besonders bei Wallfahrten zu dem

vielseligen Landespatron Nikiaus von Flüe im Vorbeireisen so viel
besucht wurde. Auch seien in keiner so viele hl. Messen gelesen und
Ablässe gewonnen worden. Auch der redliche Vater des Zerstörers
habe fast täglich sein andächtiges Gebet dort verrichtet und sei vor
dem Altar an jenem Schreckenstage von dem wütenden Feinde
ermordet worden, «wobei mit seinem Blute diese geheiligte Erde befeuchtet

worden sei. Die Materialien von dem zerstörten Bethaus habe

der Zerstörer gebraucht, um einen (Salva Venia) Vieh- und Schweinestall

aufzurichten, um auf dem Hügel, worunter der ehrwürdige Körper

seines seligen Vaters ruhte, ein jährliches Denkmal von dem Urin

64



seines Viechs aufzurichten und durch dies Ärgernis-Gebäude die
Kapelle auf immer verbannen zu können.»

3. Habe er sich der Kapelle und des Platzes auf eine diebische Art
bemächtigt und zu seinem Nutzen verwendet, indem es nicht sein

Eigentum, sondern dasjenige der Leuwenstiftung sei. Ja er habe die

Kapelle nicht zuletzt deswegen zerstört, um die damit verbundenen

Verpflichtungen los zu werden.

Das Gericht unterstützte die Klage des Uertirates und verurteilte
den Zerstörer zum "Wiederaufbau der Kapelle. Das war ihm nicht
möglich. Er mußte sein Heimwesen verkaufen und verschwand mit
diesem Verkauf aus der Geschichte. Der Käufer war ein frommer
Mann, Joseph Maria Christen von Buochs. Aber trotzdem dieser den

Bau der Kapelle nach Kräften förderte und die Gemeinde Ennetmoos
und viele Private sich rühmlich daran beteiligten, konnte man erst
1839 zur Ausführung schreiten. Noch heute schmückt das Christen-

Wappen den Eingang der Kapelle.

DER ALLWEG

Ein anderer Wallfahrtsort, dessen einstige Bedeutung ganz vergessen

ist und der einst sogar das Ziel von Landesprozessionen bildete,
ist der Allweg. Dort wurde der Käferheilige St. Magnus gegen die

Ungezieferplage angerufen.
Die Allwegkapelle wurde 1671 zur Erinnerung an die Heldentat

Strutan Winkelrieds gebaut. Sie wurde Winkelried- oder Drachen-
Kapelle genannt und sinnvoll dem heiligen Magnus geweiht, denn

von ihm wird gesagt, daß er mit seinem bloßen Stab einen Drachen
bezwungen habe. Der hl. Magnus oder Sankt Mang, wie er in alten
Schriften heißt, wird daher mit einem Drachen oder Lindwurm
abgebildet und galt als besonders hilfreich gegen alle Arten von
Würmern. Die Logik der Bauern rechnete sich aus, daß ein Heiliger, der

es mit so gewaltigen Würmern aufnimmt, um so leichter mit kleinen
fertig werden muß. Außerdem starben die Drachen langsam aus, so-
daß man den Heiligen mit weniger Bedenken gegen die verhaßten
Erdwürmer, die Engerlinge, in Anspruch nehmen dürfte. St. Mang
galt also seit alten Zeiten als Schutzpatron gegen die Engerlingsplage.

65



Die Herren von Bern erbaten sich schon 1511 vom Kloster St.

Gallen einen Arm des hl. Magnus, um damit die Felder zu segnen
und von Engerlingen zu befreien. Die gleiche Gunst wurde dem Lande

Uri gewährt.
Auch in Willisau wurde schon zu Anfang des Jahrhunderts das

Magnusfest in diesem Sinne gefeiert und ein Opfer für die «Ingerkerze»

aufgenommen. Die Kirchgenossen von Sarnen beschlossen am
Sonntag vor Verena für eine «Ingerkerze» das Opfer aufzunehmen
und dieselbe bei jedem Amt das ganze Jahr hindurch brennen zu lassen.

1685 war die Plage in Obwalden wieder so verheerend, daß der

Tag des hl. Magnus zum Feiertag erklärt werden mußte. Er wurde
«Ingerfirtig» genannt.

Im Kloster St. Mang zu Füßen, wo der hl. Magnus begraben liegt,
wird auch der Stab des Heiligen aufbewahrt, der als besonders

wundertätig galt. Die Bauern von Nah und Fern bestürmten den Abt mit
Bitten, er möge mit dem Stab ihre Felder segnen lassen. Die Reisen,
die die Mönche mit dem Stab zu unternehmen hatten, wurden immer
ausgedehnter und so gelangten sie auch in die Schweiz und 1685 bis

in das entlegene Obwalden. Ein Pater Coelestin Stadler zog mit dem
Stab prozessionsweise über die Felder sämtlicher Gemeinden.

Der obere Halbkanton war hierin, wie in allen frommen Dingen
den Nidwaldnern voraus, aber bald wurde auch in Nidwaiden
alljährlich am 6. September, am Magnustag, ein Kreuzgang auf den

Allweg abgehalten.
Die erste Landesprozession nach St. Mang wird 1695 erwähnt, die

Gepflogenheit muß aber viel älter sein, denn 1708 redet der Wochenrat

von einem alten Brauch: «Weilen von ersänlich Jahren hero zue

Auß-Reüttung der schedlichen Ingern undt zur erhalten deß lieben
Viehs eine allgemeine Procession zue St. Mang angesächen, seit wenigen

Jahren häro aber sehr schlecht observiert und gehalten worden,
dahäro soll hier zue Stans und derselben Filialen auf den Cäntzeln daß
Volckh der auf St. Mang nacher Enenmoß angestelten Procession
alleß ernstes Bey zue wohnen durch ein Wohl Ehrwürdige Priesterschaft

verkündt und ermahnet werden.»
Besonders 1711, als die Engerlinge in Fülle großen Schaden

stifteten, traf die Regierung Anstalten, durch Prozession und Benediktion
dieses Ungeziefer zu bekämpfen. Der Wochenrat ersuchte den
Gnädigen Herrn von Engelberg, die Reliquien des hl. Magnus überbringen

66



zu lassen, .damit bei der «allgemeinen Landsprocession zu dem Hl.
Magno Uff dem Allweg die Benediction und Segen ertheilt und wir
des Leidigen Unzüffers vermittelst gedachter Allgemeiner Andacht
und Segen erledigt werden mögent»1. Die Prozession wurde denn

auch am 15. Juli abgehalten und der beauftragte Pater segnete: «mit
St. Mangs Heiligtum die Felder, das Erdreich, das "Wasser und die

Asche» 2.

Wenige "Wochen später vernahm man in Nidwaiden, daß wieder
ein Pater aus Füßen mit dem Magnus-Stab in Obwalden weile. Da
beschloß der Wochenrat, daß man diesen «Pater Frantz aus Fießen

mit gedachtem wunderwürkhendem Staab» ersuchen solle, auch nach

Nidwaiden zu kommen, damit durch die Vorpitt des großgültigen H.
Magni die lieben Erdfrüchte von solcher schedlichkeit mögen liberiert
werden.» Höchst feierlich sandte man die Spitzen der Regierung dem

Pater bis an die Landesgrenzen entgegen und empfahl der ganzen
Regierung, dem wertvollen Gast während seiner Anwesenheit auf
Landesboden Gesellschaft zu leisten. Nachdem der Mönch seine

geistlichen Funktionen verrichtet hatte, überreichte ihm die hohe Regierung

ein Dankesschreiben an den Abt von Füßen und ein Honorar
von 8 Louis d'or.

Die Segnungen mit dem Stab des hl. Magnus scheinen viele
Jahrzehnte üblich geblieben zu sein, denn noch 1780 wird beschlossen, als

man vernimmt, daß der «Ingerherr» wieder in Schwyz weile, ihn

1 Der ganze Text des Landrats-Protokolls vom 6. Juli 1711 lautet: «Weilen dem

Vernemmen nach Leyder sehr vill Inger zuo höchstem Schaden deß allgemeinen
Wohlwessens in dem Landt verspürth werden, damit aber der liebe Gott
vermittelst der großen Vorpitt des H. Magni widerumb versöhnt, Und wir sowoh-
len der Ingern und auch all anderen Ungeziffer und suchten entprostet werden
möchten, Allß haben Mghh. uß Vätterlicher Vorsorg geordnet, daß Ihr hochw.
Gn. von Engelberg zuogeschriben und dabey ersuocht werden, daß selbiger
Unß Beliebig Einen Pater mit den Reliqwuien deß H. Magni fürdersambst über-
schickhen wolle, damit alls dann uff sein ankhunfft Vermittelst aller Beyhilff
der Ehrw. V. V. Capucineren und H. Pfarrh. von Stans Eine allgemeine
Landsprocession zu dem H. Magno uff dem Allweg angesächen, die benediction und

segen ertheilt und Wir deß Leidigen Unzüffers vermittelst gedachte Allgemeiner
Andacht und segen erledigt werden mögen.»

2 Diese Segnungen sind volkskundlich interessant. Küchler berichtet daß in
Obwalden P. Augustinus Windt von Füßen in Giswil «Bey der bruggen Wasser,
Saltz, Essig, Stein etc. benediciert.»

67



kommen zu lassen, er könne beim Pfarrer wohnen und das Honorar
wird festgesetzt «wie letztesmal».

Der Feiertag zu Ehren des hl. Magnus bestand in Nidwaiden bis

1858, im frommeren Obwalden 20 Jahr länger. Ja in Obwalden wird
heute noch alljährlich am St. Magnustag eine Landesprozession aller
Gemeinden nach Sachsein abgehalten, mit dem ausdrücklichen Zweck,
das Land vor Ungeziefer zu bewahren 3.

Heute ist der Allweg als Wallfahrtsort und St. Mang als

Käferheiliger ganz vergessen. Ihn haben weder der Überfall noch die rosarote

Zeitströmung sondern eine noch neuere Geisteshaltung verdrängt,
nämlich das Zeitalter der Technik. Heute werden die Maikäfer mit
chemischen Mitteln bekämpft. Flugzeuge sprühen Giftstoffe über die
befallenen Gegenden, wobei auch alle nützlichen Insekten und leider
auch die Insektenfresser, unsere lieben Singvögel vernichtet werden.
Diese schändlichen Nachteile wenigstens hatten die alten frommen
Mittel nicht.

Zum Abschluß meiner Mitteilungen über die vergessenen Gnadenorte

möchte ich daran erinnern, daß kein Grund zu Kummer über die

Vergeßlichkeit der frommen Nidwaldner besteht. Wir wollen uns lieber

freuen über die vielen schönen Gnadenorte, die noch heute alles
andere als vergessen sind. Die Muttergottes unter dem Herd ist für
uns Stanser wohl die geliebteste von allen. Aber auch nach dem schön

renovierten Kirchlein von Niederrickenbach läßt der Strom der
wallenden Beter nicht nach. Auch Wiesenberg ist im Aufblühen begriffen

und das Ridli ist vor zwei Jahren zu neuem Glanz erwacht,
Wolfenschießen hat sein Bruder-Scheuber-Jubiläum würdig gefeiert, auch

dürfen wir hoffen, daß die Ennetbürger ihren alten Wallfahrtsort St.

Jost bald wieder zu Ehren ziehen werden. Wir sind also mit blühenden

Gnadenorten für alle unsere Anliegen noch wohlversorgt.

3 In Nidwaiden wird meines Wissens der Magnustag nur mehr in Nieder-Rickenbach
gefeiert.

68



ANHANG

Die vollständigen Texte der Lieder zum Wies-Christus von Stans

und zur Linden-Muttergottes von Stansstad lauten:

Zwey neue Geistliche Lieder

Abgefasset.
Das Erste:

Zu Ehren der wundersamen Gnaden-Bildnus des gegeisleten JESU auf der

Wies, welche in dem Haupt-Flecken Stans zu Unterwaiden in dem oberen
Bein-Haus zu öffentlicher Verehrung vorgestellt ist.

In dem Thon:
Ich lieb dich HERR und nicht darum, und

Das Andere:
Zu Ehren der wunderthätigen Einsiedlischen Bildnus Mariä zur Linden in

Stans-Stadt, in beliebigen Thon:
In der Person eines büssenden Sünders.

LUZERN
Gedruckt bey Heinrich Aloysi Hautt, 1762.

I.

1. Ihr harte Marmel werdet weich, und du o rothes Gold erbleich. O
Feuer werd kalt, o Felse spalt, gebunden wird des Höchsten G'walt.

2. O Morgenröth, o guldner Schein, ihr Sternen stellt das Leichten ein;
werd finster Sonn verhüll dich Mond, es wird entblößt des Höchsten Sohn.

3. O Lorbeer! traur verlier dein Blat, Cypres fall hin verlaß dein Stadt;
stürz Ceder ein, Braut Sions-Wein, sieh! dein Geliebter voll der Pein.

4. Vergiß dein Stärk, o Tieger-Tier, hoffärtiges leg ab dein Zier; sieh an
der harten Saule-Stamm, gefeslet stehn das göttlich Lamm.

5. Ihr Vögel flieget all herbey, Lerchlein und Cignus soll hier seyn;
der Pelican ganz roth und weis, hier seinen Jungen reicht die Speis.

6. Komm Adam her nimm Evam mit, komm Israel, thu auch den Schritt;
sieh wie der Greuel deiner That, den Schöpfer so verstaltet hat.

7. Auch Sünder gehe, geh hin ich bitt, gehe hin auf d'Wies verweile
nicht; wo JESUS zart gebunden hart, dort an der Säule dich erwart.

69



8. Doch hör wann du nicht mehr im Stand, zu reisen nacher Bayerland;
komm her nach Stans der Kirch ohnweit, sich JESUS von der Wies auch

zeigt.

9. In Grösse, Form, auch G'stalt und Zier, gleichwie alldorten finst Ihn
hier, wie Traub gepreßt, besprengt mit Blut, vor deiner Seele weinen thut.

10. Siehe wie Er mit Backenstreich, für dich geschlagen blau und bleich;
sieh wie sein Leib so gar verfetzt, kein Ader blieb ganz unverletzt.

11. Komm her und schau dein Heiland an, gedenk es geh dich selbsten

an; schau für dein Seel das höchste Gut, vergossen hat sein theures Blut.

12. Sieh JESUS kauft auf diese Weis, dir das verlohrne Paradeis; so
schreit zur Büß beglückter Christ, eh Gnadenzeit verschwunden ist.

13. Nun dann, o GOTT! sieh an mein Herz, das ganz erweicht von
deinem Schmerz, nimm an mein Büß hilf mir im Streit, von dem abhangt die

Ewigkeit.

II.
1. Sieh Maria, sieh mich liegen, sieh deinen Sclaven an, vor Lieb liegt

Er in Zügen, gleich einem Pelican.

2. Ach Mutter hör mein Klagen, weil ich ein Sünder bin, dis seynd der

Höllen-Plagen, ach hilf! sonst bin ich hin.

3. Ach Elend armer Sünder! wo bin doch kommen hin? Nimm mich doch
unter d'Kinder, wann schon nicht würdig bin.

4. Es reuet mich von Herzen, weil ich erzürnt dein Kind; ach Schönste
sieh den Schmerzen, wie ihn mein Seel empfind.

j. Ich fall dir dann zu Füssen, an diesem Wunder-Ort, mein Sünden hier
will büssen, daß nicht muß büssen dort.

6. Ach Mutter! von der Linden, o liebe Mutter mein! laß Gnade mich
doch finden, laß mich dein eigen seyn.

7. Mach daß ich los von Sünden, im Guten b'ständig sey: O Reinste

von der Linden! Maria steh mir bey.

8. Wer wollt nicht Trost empfinden, weil du hier schwarz gemahlt, dis
ist die Färb der Sünden, dis ist der Sünden G'stalt.

9. Will nun dann Tod-Sünd hassen, ich schwör bey deinem Kind. Ja
künftig alles lassen, was nur kan heissen Sünd.

10. Nun geh getröst von hinnen, Adie o Liebste mein, und will in Büß
zerrinnen, will nicht mehr Sünder seyn.

7°



SIste Viator Cerne pLagas Christi Del Mel.

Marianisch-Einsidlisches Linden Bild

Das ist: Neues Lied, Welches bey feyerlicher Ubersetzung der aus der
Wunder-Linden von Kürsitten verfertigten, und der Gnaden-Capell zu

Einsidlen geheiligten Bildnuß MARIAE abgefasset worden zu Stansstaad
in der Pfarrey Stans in Unterwaiden den 22. Aprillen 1759.

In dem Thon: O Maria voll der Gnaden.

Mit Erlaubnuß der Obern.

Lucern, gedruckt bey Jost Franz Jacob Wyßing, Stadt-Buchdruckern.

Sey gegrüsset voll der Gnaden
Mutter von der Linden rein
Was seyn diß für Himmels-Gaaben
Daß bey uns willst kehren (gekehret) ein.

O Maria von der Lind,
Bitt für uns dein liebes Kind.

2.

Mit was Hoffnung soll uns laben
Diese Lind der Wunder-Zeit?
Wo zwey Fischer dich einst haben
G'sehen in der Herrlichkeit!

O Maria von der Lind
Bitt für uns dein liebes Kind.

3-

Von der Wurtzel bist entsprossen,
Die du selbst gewyhen ein!
Hat es gleich die Hüll verdrossen,
Soll der Trost nur grösser seyn.

O Maria von der Lind
Bitt für uns dein liebes Kind.

'twas die Hoffnung noch vermehret
Ist Einsidlens Gnaden-Ort;
Da man dich in G'stalt verehret!
Wie man dich verehret dort.

O Maria von der Lind
Bitt für uns dein liebes Kind.

7i



s-

Schön und Schwartz thust dich hier weisen,
Wie z'Einsidlen allzumahl;
Laßt uns dann die Schöne preisen,
Ruffet, singet überall

O Maria von der Lind
Bitt für uns dein liebes Kind.

6.

Schön und schwarz thust dich selbst loben
Deinem G'spons, der dich so g'mahlt;
Dieses seyn ja würdig Proben
Deiner mehr als schönen G'stalt.

O Maria von der Lind
Bitt für uns dein liebes Kind.

7-

Sölten wir Kürsitten fragen
Von der Linden Wunder all,
Wurd es uns mit Warheit sagen,
Daß von diesen sey kein Zahl.

O Maria von der Lind
Bitt für uns dein liebes Kind.

8.

Wann die Blätter Kranckne heilen,
Was wird nicht der Stammen seyn?
Christen lauft dann ohn verweilen!
Lauffet, ruffet Groß und Klein:

O Maria von der Lind
Bitt für uns dein liebes Kind.

9-

Wann euch Elend, Krummen, Armen,
Nach Einsidlen ist zu weit!
Uber euch sich zu erbarmen
Ist Maria hier bereit.

O Maria von der Lind
Bitt für uns dein liebes Kind.

10.

Nun Stansstaad dein Glück erkenne,
Welches GOTT dir zugeschickt!
Oft dein Frau und Mutter nenne,
Ruf in aller Zuversicht:

O Maria von der Lind
Bitt für uns dein liebes Kind.



t:

SDtatknifcfj * (Sinfibftfcfje*

2in^n'©U6;..
©aS if! :

#9leueg Sieb,
Sffi«(<&e< 6$ fcpetli<bee Uberfefctms

btt aui bee

SBunbec * £fnben son Äürfitfett
»etferttflttn

unb in ber Qnabctt # Gapell §« ©itftblett

geheiligten Silbmif

8 marine
abgtfalTrt roetbm in

©fonsflaab tn t>er ffmxtt) ©tan6
in Unbewalben ben 22» SlpctUm

1 7 f 9*

3ft bent Sftott I

£> 9DIarta poll bee ©nabem
®lrt gtlaubnug btt öten.

fcurew, aemjett ben Jojt fttanj jaenfr
Söpjjintj, ötab^^ucbbrucfcfiL

Titelseite des Liedes zur Stansstader-Muttergottes



11.

Land und See dir übergeben,
Sey von nun und allezeit!
Unser gantzes Thun und Leben,
Mutter der Barmherzigkeit!

O Maria von der Lind
Bitt für uns dein liebes Kind.

12.

Wann das Leben dann will schreiten,
Zu dem vorgesteckten End,
Alsdann wollest für uns streitten,
Nimm uns auf in deine Händ!

O Maria von der Lind
Bitt für uns dein liebes Kind.

Die beiden wohl einzig noch bestehenden Drucke befinden sich in der
Bibliothek des Historischen Vereins Nidwaiden.

Quellen und Literatur

Urkunde über die Stiftung des Landsfähndrich Melch. Remigi von Matt im Pfarr¬
archiv Stans (Nr. 151) dat. 3. Nov. 1763.

Martin Obersteg, Kunstmaler, Tagebücher. (Handschriftlich) in d. Bibliothek des

Hist. Vereins Nidwaiden.

Kaplan Anton Odermatt: Geschichte der Filialkirchen von Stans 1882 und Ge¬

schichte der Nebenkapellen von Stans 1882. Beide Manuskripte in der Bibliothek

des Hist. Vereins Nidwaiden.

Achermann Jos. Maria, Kaplan von Stansstad 1856—1860. Handschriftliche Auf¬
zeichnungen zur Geschichte der Kaplanei Stansstad. Im Pfarrarchiv Stansstad.

Kaplan Anton Odermatt: Pfrund und Kapelle auf dem Wiesenberg. Nidw.
Kalender 1865.

Wilhelm Schnyder: Geschichte der Großen Lateinischen Kongregation in Luzern.
Luzern 1935.

P. Martin Kiem: Geschichte der Benediktiner-Abtei Muri-Gries. Stans 1891.

P. Alban Stöckli: Ober die Muttergotteskapelle in Kehrsiten. Nidw. Stubli 1934,
Nr. 2.

— Zur Geschichte des Gnadenbildes von Stansstad. Nidw. Stubli 1935, Nr. 3.

Hans von Matt. Die Loretomutter von Wolfenschießen. Nidw. Stubli Nr. 7/1941.

Norbert Lieb: Die Wies. München 1955.

Wymann Eduard: Exorzismen gegen die Engerlinge. Obwaldner Geschichtsblätter,
2. Heft. 1904. S. 126.

73


	Vergessene Gnadenbilder und Wallfahrtsorte in Nidwalden

