Zeitschrift: Beitrage zur Geschichte Nidwaldens
Herausgeber: Historischer Verein Nidwalden

Band: 28 (1963)

Artikel: Vergessene Gnadenbilder und Wallfahrtsorte in Nidwalden
Autor: Matt, Hans von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-698314

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-698314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vergessene Gnadenbilder und Wallfahrtsorte
in Nidwalden

Von Hans von Matt

Im 18. Jahrhundert herrschten schroffe Gegensitze. Wihrend in
Frankreich das religiose Leben erkaltete, steigerte es sich in Sid-
deutschland bis zur Glut. In Bayern und Osterreich herrschte eine
wahrhaft ungehemmte Glaubensfreude. Der ldhmende Schlag der Re-
formation war iiberwunden, die Gegenbewegung hatte michtig einge-
setzt; nun sprofite und blithte das religiose Volksempfinden und lief}
in Bayern und im Schwabenland eine kaum glaubliche Zahl von herr-
lichen, verschwenderisch ausgestatteten Kirchen entstehen. Uber 500
Kloster wirkten allein in Bayern und fiillten sich aus dem willigen
Volke immer wieder neu. Die kirchlichen Prachtbauten bargen als
Mittelpunkt meist ein kleines Gnadenbild, zu dem aus weiter Ferne
Wallfahrten hinstromten, und das die innigen Gebete mit Wundern
belohnte, an die das Volk begeistert glaubte. Die iippigen Formen
des Spitbarock umrahmten diese Gnadenbilder und {iberrankten die
Kirchenwinde bis in die verflatternden Gewdlbe hinauf.

Zur gleichen Zeit sammelte man in Frankreich schon die harten
Steine zum Altar fiir die nackte und niichterne Gottin Vernunft. Der
Geist der Aufklirung verspottete jeden religiosen Gedanken und ver-
dammte die Hoffnung auf Wunder als finstersten Aberglauben. Die
Wissenschaften fiihlten sich hocherhaben tiber diese Reste des dunk-
len Mittelalters. Zugleich wandelte sich auch der Kunstgeschmack
und setzte dem Schnorkelwerk des Spatbarocks die niichternen For-
men des Klassizismus entgegen.

Die franzosische Revolution verhalf der Aufklirung zum Sieg und
verbreitete die neue, atheistische Geisteshaltung mit Waffengewalt
iber alle Linder hin. So kam es, daf} unzdhlige, herrliche Kirchen
kaum ein halbes Jahrhundert nach ihrem Entstehen zerstdrt wurden
oder im Staatsbesitz verwahrlosten.

42



Die Innerschweiz nahm im 18. Jahrhundert ganz an der siiddeut-
schen Geisteshaltung teil. Nur eine aristokratische Oberschicht begann
sich zaghaft nach Frankreich auszurichten, wagte sich aber gegen den
eindeutigen Willen des Volkes kaum zu duflern. Ungehemmt konnte
stiddeutsches Gedankengut durch die willig ge6ffneten Tore herein-
stromen.

Einige kleine Beispiele aus der Lokalgeschichte mogen zeigen, wie
sich diese siiddeutsche Geistesstromung des 18. Jahrhunderts in Nid-
walden auswirkte, aber auch wie sie {iberflutet wurde, zuerst von den
blutroten Wellen der franzdsischen Revolution und spiter von den
rosaroten Wolken der Neugotik.

Den Ausgangspunkt meiner spielerischen Forschungen bildete die
private Familiengeschichte. Ich las in den handschriftlichen Aufzeich-
nungen unseres Lokalhistorikers Kaplan Anton Odermatt, die meine
Hauptquelle bilden, daff ein Landschiitzenfahnrich Melchior Remigi
von Matt den sogenannten «Wies-Christus» gestiftet habe. Das gab
den Anstof} zu einer Reise nach Siiddeutschland und diese wieder sta-
chelte meine Neugierde, {iber den «Wies-Christus» und iberhaupt
tiber vergessene Gnadenbilder mehr zu erfahren. Auf den Spuren der
Familiengeschichte bin ich so auf eine Ader der Lokalgeschichte ge-
stossen, aus der sich manches Wissenswerte zu Tage fordern lieff. Der
Ausgangspunkt meiner Studien lieff sich nicht verleugnen. Daher
kommt der Name «von Matt» verhaltnismiflig oft vor. Der Leser
moge das entschuldigen.

DER WIES-CHRISTUS IN STANS

Im oberen Beinhaus in Stans steht auf dem Hochaltar der Heiland
an der Geiflelsdule. Diese Figur verdient mehr Beachtung, als ihr heu-
te geschenkt wird. Sie ist eine Nachbildung des beriihmten Gnaden-
bildes von der «Wies» bei Steingaden, einem bayrischen Wallfahrts-
ort, der heute noch Kunstbegierige und frommes Volk aus aller Welt
anzieht. Im 18. Jahrhundert war die Ausstrahlung dieses Gnadenortes
so stark, dafl sich neue Gnadenkreise bilden konnten. Urkunden be-
weisen, dafl ein solcher Kreis in der Innerschweiz bestand. Darauf
lassen auch weitere plastische Nachbildungen schlieflen, die hier er-
halten sind. In der Heiligkreuz-Kapelle Emmetten steht eine grofle

43



Holzfigur, die nicht viel jiinger sein dirfte als diejenige von Stans.
Die Kunstsammlung des Kollegiums St. Fidelis besitzt eine bauerlich
ausdrucksstarke Figur des Leidensmannes an der Geifielsdule. In Stans
und Sarnen sind kleine holzgeschnitzte Nachbildungen in Privatbesitz
erhalten! und in Engelberg befindet sich eine Nachbildung des Wies-
christus in Hinterglasmalerei. Will man einen weiteren Umkreis mit-
rechnen, so treffen wir in der Einbeth-Kapelle von Sempach eine ge-
radezu expressionistisch anmutende Variante und grofle Nachbildun-
gen sind auch in Hermetschwil und in Flums zu sehen, doch kdnnen
diese wohl nicht mehr zum Innerschweizer Verehrungskreis gezihlt
werden.

Der Wallfahrtsort in der Wies ist auf seltsame Weise entstanden.
Die Monche von Steingaden wiinschten fiir die Karfreitags-Prozession
eine Umtragfigur: Christus an der Geiflelsiule. Ein frommer Bruder
machte sich daran, dem Wunsche nachzukommen. Den Korper der
Figur bildete er unbeholfen, wie man Stoffpuppen macht und setzte
ihr den Kopf einer alten, beschidigten Holzstatue auf. Um Kopf und
Kinn klebte er natiirliches Haar und um die Lenden ein Stiick weifler
Leinwand. Die Oberarme zwang er in schwere Fesseln, an denen Ket-
ten hingen. Diese Figur wurde einige Jahre an der Karfreitagsprozes-
sion umgetragen. Bald aber weigerten sich ernste Beter, eine so kunst-
lose Figur als leidenden Heiland zu verehren. Man schenkte das
Jammerbild einem Wirt, der es bald einer Biuerin weiterschenkte. Thr
Hof lag mitten in tiefen Wildern und wurde die « Wies» genannt. Die
nachlissige Machart storte die Bauerin nicht, ja sie steigerte vielleicht
sogar das Mitleid mit dem Schmerzensmann. Da geschah es, dafl die-
ser Christus eines Tages zum Staunen und Schrecken der frommen
Besitzerin zu weinen begann. Ein grofles Aufsehen ging durch das
Land; viel Volk stromte herbei und sofort flossen in das Gebet, das
nun heftig einsetzte, auch Bitten, die Erhorung fanden. Die Wies wur-
de zum Wallfahrtsort. Die Monche von Steingaden beobachteten das
Treiben mit Miflvergniigen. Wie sollte diese Figur, deren unrithmliche
Entstehung sie kannten und die sie verbannt hatten, nun unerwartet
Wunder wirken konnen? Das Volk liebt alte, von Geheimnis umwo-
bene Gnadenbilder. Wie konnte es nun Vertrauen fassen zu einem

! In Privatbesitz befinden sich: plastische Nachbildungen des Wieschristus bei

Alois Hediger Stans und Zita Wirz Sarnen, ein Hinterglasbild bei Gret Beerli,
Engelberg.

44



Bild, das ein braver Klosterbruder vor wenigen Jahren verfertigt
hatte? Aber als die Pilgerscharen stindig wuchsen, gestatteten die
Ménche doch den Bau einer kleinen Kapelle fiir das Gnadenbild, aber
immer war noch Mifitrauen in die Bewilligung eingeflochten. Erst als
der Drang des Volkes gebieterisch und die Wunder augenscheinlich
wurden, begannen auch die kirchlichen Behorden die Wallfahrt zu
fordern. Das geschah zum Gliick in einer Zeit, da die Baukunst in
Bayern in hochster Bliite stand. Man beschlofl, eine wiirdige Wall-
fahrtskirche zu bauen und iibergab den Auftrag einem der begabte-
sten Baumeister, Dominikus Zimmermann. Was dann um die Mitte
des Jahrhunderts entstand, iibertraf alle Erwartungen. Der Spitba-
rock feiert in dieser Kirche sein herrlichstes Fest. Dominikus Zim-
mermann konnte hier sein reifes Konnen frei und tiberlegen zur Ent-
faltung bringen. Verfolgt man das Lebenswerk dieses genialen Bau-
meisters, so erscheinen alle seine fritheren Bauten nur wie Vorstufen
zu diesem einzigartigen Raumwunder.

Die Verehrung dehnte sich aus. Fromme Pilger wiinschten auch zu
Hause zum gegeiflelten Heiland von der Wies zu beten. Nachbildun-
gen entstanden, und noch heute ist im Bayernland in vielen Kirchen
und Kapellen der «Wies-Christus» zu sehen. Es ist anzunehmen, daf}
die Bildschnitzer des nahen Oberammergau sich die Wiinsche der Pil-
ger zu Nutze machten und je nach Begabung rohe oder hochwertige
Nachbildungen schufen. Die Figur in der Kunstsammlung des Kolle-
giums gehort zu den treuherzig volkstiimlichen Werken, die so ent-
standen sind. Im Kldsterlein von Modingen in Bayern aber steht ein
«Wies-Christus» in geradezu eleganter, spitbarocker Haltung und
unsere Figur im oberen Beinhaus von Stans, die in der Grofle und al-
len dufleren Merkmalen mit dem Gnadenbild in der Wies iiberein-
stimmt, mufy von einem zwar weniger «modern» denkenden, aber
ebenso vorziiglichen Bildhauer stammen. Sie ist kurz vor 1761 ent-
standen, das steht historisch fest, stilistisch aber konnte sie seltsamer-
weise 200 Jahre frither geschaffen worden sein. Dr. Robert Durrer
sagt von ihr: «Die Statue ist so gut, dafl man sie, wenn man den Her-
gang nicht kennen wiirde, unbedingt fiir ein gotisches Original aus
der Mitte des XVI. Jahrhunderts halten miifite».

So kommt es, dafl wir in Stans einen Wies-Christus besitzen, der
dem Originalbild kiinstlerisch weit {iberlegen ist, was nichts gegen die
Gnadenkraft des echten Wiesbildes sagen soll. Unser Lokalhistoriker

45



Kaplan Odermatt entdeckte im Kirchenarchiv die Stiftungsurkunde
und schildert uns die Entstehung des Wiesaltars in seinen Collectanea:
«Am 4. Oktober 1761 fand in dieser Kapelle des oberen Beinhauses
zu Stans eine grofle Feierlichkeit statt: Es hatte namlich H. Landes-
schiitzen-Fahndrich Melchior Remigi von Matt ein holzernes Gnaden-
bild, Jesus an der Geifllungs-Saule, aus Wyf, Pfarrei Steingaden in
Bayern mit den erforderlichen Zeugnissen hieher nach Stans gebracht,
und von dem Ordinariate sowohl, als vom Kirchenrath die Genehmi-
gung erhalten, das Bild in dem Oberen Beinhaus zur Verehrung aus-
zusetzen. Am 4. Oktober also 1761 wurde dasselbe in feierlicher Pro-
cession abgeholt und in die genannte Capelle iibertragen. In zwei Pre-
digten wurde dem Volke die Bedeutung des erworbenen Schatzes aus-
einander gesetzt. Im Volksmund hieff der Hochaltar ,Wyflalter’ und
das genannte Gnadenbild wurde verehrt als ,unser gegeifelter Hei-
land aus der Wies’.» Der Stifter lieff auch den Altar neu errichten,
worin das Gnadenbild in einer Zhnlichen Nische wie in der Wies auf-
gestellt werden konnte. Derselbe Landschiitzen-Fahnrich Melchior
Remigi von Matt vermachte «kurz vor seinem gichen Tod», wie es
in der Stiftungs-Urkunde im Pfarrarchiv heifit, 180 Gulden fiir Lob-
amter, die alljahrlich am Passionssonntag und am dritten Sonntag im
Wintermonat nach dem Wisiliuten auf dem Wiesaltar gehalten wer-
den mufiten mit nachfolgender Predigt «de Passione Domini», ferner
fiir hl. Messen, die allwochentlich in der Fastenzeit auf dem Wies-
Altar zu lesen waren.

Mit welcher Wirme «der gegeiflelte Heiland von der Wies» in
Stans verehrt wurde, beweist ein geistliches Lied, das 1762 in Luzern
im Druck erschien «zu Ehren der wundersamen Gnadenbildnus des
gegeillelten Jesu auf der Wies, welche im Hauptflecken Stans zu Un-
terwalden in dem oberen Beinhaus zu offentlicher Verehrung vorge-
stellt ist»2.

Das Lied beginnt mit echt barocken Aufforderungen an die Natur,
mitzutrauern vor so viel Leid: «Ihr harte Marmel werdet weich, und
du o rothes Gold erbleich, o Feuer werd kalt, o Felse spalt, gebunden
wird des Hochsten G’walt.» Morgenrdthe und Sterne werden aufge-
fordert das Leuchten einzustellen, Sonne und Mond, sich zu verhiil-

2 Das einzige bisher auffindbare Exemplar dieses Liedes liegt in der Bibliothek
des Hist. Vereins.

46



len. Der Lorbeer moge seine Blitter verlieren, die Cypresse umfallen
und die Ceder weinen. «Vergifl dein Stirk, o Tiger-Tier, hoffirtiges
Pferd, leg ab dein Zier; sieh, an der harten Siule Stamm, gefesselt
stehn das gottlich Lamm.» Dann aber wendet sich das Lied dem Men-
schen zu:

«Auch Siinder gehe, geh hin ich bitt,
geh hin auf d’Wies, verweile nitt;
wo JESUS zart, gebunden hart,
dort an der Siule dich erwart.»

Bis hierher unterscheidet sich das Gedicht in keiner Weise von
einem Gebet, wie es von einem Pilger von der Wies hitte heimge-
bracht werden konnen, nun aber folgt eine iiberraschende Wendung
zum Stanser-Gnadenbild:

«Doch hor, wann du nicht mehr im Stand,
zu reisen nacher Bayerland;

komm her nach Stans der Kirch ohnweit,
sich JESUS von der Wies auch zeigt.

In Grofle, Form, auch G’stalt und Zier,
gleichwie alldorten, finst Ihn hier
wie Traub geprefit, besprengt mit Blut,
vor deine Seele weinen thut.»

Die Schluf}-Strophen schildern das Schmerzensbild und fordern
den Siinder zur Busse auf. Uns ist dieses Lied vor allem ein Zeichen
fir die lebendige und weit verbreitete Verehrung unseres Stanser-
Gnadenbildes; denn fiir nur lokale Bediirfnisse hitte sich wohl nie-
mand zum Druck dieses Gebets entschlossen.

Auf dem gleichen Blatt mit dem Wieslied wurde seltsamerweise ein
Lied zu Ehren der Gnadenmutter von Stansstad gedruckt. Auf den
ersten Blick ist dieser Zusammenhang unverstindlich, das Ritsel 16st
sich aber, wenn man erfihrt, daf} damals der Sohn des Melchior Re-
migi von Matt, der den Wieschristus gestiftet hat, Kaplan in Stans-
stad war und daf} dieser Kaplan von Matt wahrscheinlich seinen Va-
ter zu dieser Stiftung bewogen hat. Wir werden spiter davon horen.

Es fillt auf, in wie kurzer Zeit die Ausstrahlung des Wallfahrts-
ortes in der Wies unsere entlegene Gegend erreicht hat. 1730 entstand

47



das Gnadenbild, 1738 geschah das Trinenwunder, 1749 wurde die
Wieskirche eingeweiht und schon 1761 zog das Gnadenbild ins Stan-
ser Beinhaus ein.

Das Volk liebt alte Gnadenbilder, deren Ursprung im Dunkeln
ruht. Das gilt aber nicht fiir das 18. Jahrhundert. Es ist geradezu auf-
fallend, wie gern und gldubig das Volk damals kaum entstandene Fi-
guren als Gnadenbilder annahm und innig an ihre Wunderkraft
glaubte. Wir werden dafiir noch andere Beispiele finden.

Der iiberschwenglichen Frommigkeit und den verziickten Formen
des Spatbarocks war nur kurze Zeit beschieden. Die niichterne Denk-
art der Aufklirung und der steife Stil des Klassizismus verdringten
sie. Unter dem Einfluf} der neuen Zeit nahm auch die Wallfahrt in
die Wies so bedenklich ab, dafl die Kirche kaum mehr in Stand ge-
halten werden konnte. Einsam, fern von jeder dorflichen Siedelung
stand sie in ithrer Waldlichtung und schien dem Zerfall geweiht. 1803
mufite sie geschlossen und 1807 sogar zur Versteigerung ausgeschrie-
ben werden. Die umliegenden Gemeinden haben die Kirche dann not-
diirftig gerettet, aber sie blieb von der groflen Welt so vergessen, daf}
nicht einmal gewiegte Kunsthistoriker sie kannten. Josef Hofmiller,
ein Kenner des bayrischen Barock, hat die Kirche erst 1918 «ent-
deckt». Mit der neuen Wertschitzung des Barocks aber wurde auch
dieses Juwel im Walde wieder aufgefunden. Und ein zweites Mal
breitete sich der Ruhm dieser schonsten Schopfung des Baumeisters
Dominikus Zimmermann iiber alle Linder aus. Heute fithren breite
Asphaltstrafien in die Eindde, und Wegweiser laden von weitem den
internationalen Touristen zum Besuche ein. Und seltsam, mit dem
kiinstlerischen Ruhm flammte auch die Wallfahrt wieder auf. Unter
die Scharen von Kunstreisenden mischen sich still betende Prozessio-
nen, die sich weniger vom Schwung der Stukkaturen, als vom Strom
der Gnaden angezogen fithlen und fiillen oft als dunkles, frommes
Volk die Binke, wihrend die schaulustige Menge fliisternd durch die
Seitenginge schleicht.

Unserem Wies-Christus in Stans erging es — unter dem Druck der
gleichen Zeitverhiltnisse, nicht viel anders, als dem Gnadenort in
Bayern. Auch er versank in Vergessenheit, sodafl man kaum mehr
seine Herkunft und seine Geschichte kannte. Vielleicht wird durch
die neubelebte Wertschitzung des Wallfahrtsortes in der Wies auch
unser Gnadenbild in Stans wieder zu Ehren kommen.

48



«Wies-Christus» im obern Beinhaus zu Stans



DIE ALABASTER-MADONNA VON WIESENBERG

Der Stifter des Wieschristus, Landschiitzenfihndrich Melchior Re-
migi von Matt muf} ein sehr frommer und {iberdies recht begtiterter
Mann gewesen sein; wir begegnen seiner Freigebigkeit fiir religise
Zwecke auch andernorts. So lie} er die Kapelle in der Mithlematt am
Fuflweg zum Hostetten-Steg neu erbauen. Auf einem Téfelchen ist
dort zu lesen: «Dise Kaphel ist durch Herrn Ehrenxanter Johann
Melchior Remigi von Matt widerum niiw uffgebauen worden.» An
die neu erbaute Kapelle von Wiesenberg stiftete er die grofle Summe
von 400 Gulden fiir ein «ewiges Licht», wie es im Kapell-Urbar heif3t.
Es ist dies die grofite Summe, die fiir die Kapelle von privatver Seite
gestiftet wurde. Der Beweggrund zu dieser Stiftung ist leicht zu fin-
den, denn damals amtete sein Sohn, als Kaplan von Wiesenberg.

Von diesem Mann, von Kaplan Joseph Remigi von Matt muf} ich
etwas ausfiihrlicher berichten, weil er sozusagen den Geist des from-
men 18. Jahrhunderts, tibersetzt in unsere lindliche Gegend, verkor-
pert. Er war ganz beseelt vom Gedanken des Gnadenbildes. Wo immer
er konnte hat er Gnadenbilder gestiftet oder deren Verehrung gefor-
dert. Dazu hatte er als Kaplan von Wiesenberg, Stansstad und Ker-
siten reichlich Gelegenheit. Von 1752 bis §8 war er Kaplan in Wie-
senberg. Wihrend seiner Amtszeit wurde die jetzige Kapelle gebaut.
Schon zwei Jahre nach seiner Ankunft in Wiesenberg konnte mit dem
Bau begonnen werden. Er leitete nicht nur den Bau, er muf} auch sehr
eifrig gesammelt haben; eine lange Liste von Gebern beweist das.
Er selber stiftete den rechten Seitenaltar vom hl. Joseph. Die Bilder
der Seitenaltire sind Werke des Malers Joh. Melchior Wyrsch und in
den Hochaltar wurde damals die Steinfigur der Immaculata einge-
setzt.

Die reichen Stukkaturen an der Decke, die Rokokoschnitzereien
an Binken und Tiiren, die Wyrschbilder und die Gnadenmuttergot-
tes machen die Wiesenberger Kapelle zu einer bescheidenen aber hiib-
schen Nachbildung der prichtigen Gnadenkirchen in Stiddeutschland.

Die Alabaster-Madonna war ein Geschenk des bisch6flichen Kom-
missars und Pfarrhelfers Franz Joseph Keyser von Stans. Er hatte sie
der Marienfigur der groflen marianischen Kongregation in Luzern
nachbilden lassen. Sie stellt «Maria zum Sieg» dar, eine Abart der
«Immaculata». Die Muttergottes mit Szepter und Krone steht zwar

49



auf der Mondsichel und zu ihren Fiiflen windet sich die Schlange.
Diese aber wird nicht von den Fiiflen der Muttergottes zertreten, son-
dern vom Kindlein mit seinem Kreuzstab vernichtet. Maria ist die
Christustragerin, aber Christus ist der wahre Vernichter der Schlan-

ge 1.

Kommissar Keyser hatte die Lateinschule der Jesuiten in Luzern
besucht und war Mitglied der dortigen groflen marianischen Kongre-
gation. Durch diese Nachbildung und Schenkung wollte er seine Ver-
ehrung fiir die marianische Kongregation zum Ausdruck bringen 2.

Die Kongregationsmadonna von Luzern war hochberithmt. Die Fi-
gur war zwei Meter vierzig hoch, also weit iiberlebensgrof und aus
purem Silber gearbeitet. Sie war 1707 in einer Augsburger-Werkstatt
geschaffen worden. Alljihrlich am 8. Dezember, am Feste der unbe-

1 Das Thema geht auf Probleme zuriick, die nach dem Konzil von Trient das
religiose Leben bewegten, P. Othmar Steinmann gibt in seinem Werk: Der Bild-
hauer Johann Ritz zu einer «Maria vom Sieg» in der Wallfahrtskapelle Ritzin-
gerfeld folgende Erklirung:

«In dieser Darstellung sind zwei theologische Gedanken miteinander verbunden
worden, deren Vereinigung vor allem den Theologen des 16. Jahrhunderts zu
schaffen machte. Hatte der Hl. Hyeronimus die Genesisstelle 3, 1§ mit «ipsa con-
teret caput tuum» aus dem Hebriischen iibersetzt, und die Kirche im Anschlufl
daran sie auf Maria angewendet, so iibersetzte das philologische 16. Jahrhundert
die Stelle mit «ipse conteret caput tuum» und bezog sie richtiger auf den Er-
lIoser. Trotzdem gab man die sinnvolle Ubersetzung des HIl. Hyeronimus nicht
preis, da sie ebenfalls den Glauben der Kirche aussprach. Nach diesem war
Maria im Hinblick auf die Erlosertat Jesu Christi von Anfang an von jedem
Makel der Erbsiinde befreit geblieben und hatte somit den vollen Sieg tiber die
Schlange, den Satan, errungen. Ihren Sieg errang Maria aber zusammen mit ih-
rem Sohne, der die Schlange in erster Linie iiberwunden hat durch den Kreuzes-
tod. So vereinigte man die beiden Ubersetzungen und ihren Gedanken zu einem
sinnvollen theologischen Ganzen.»

Eine der iltesten Darstellungen in der Art der Wiesenberger-Muttergottes er-
wahnt Male in «L’art religieux aprés le concile de Trente», eine Statue in der
Kathedrale von Amiens von Nicolas Blasset dat. 1632. In der Innerschweiz ist
mir diese Darstellung bekannt aus Bildern in der Jesuitenkirche von Luzern, in
der Klosterkirche Muri, im Kirchlein von Kersiten, im Ritzaltar des Frauenklo-
sters Stans, im historischen Museum Stans und in der St. Niklausenkapelle Wil-
lisau. Plastische Darstellungen befinden sich in der Bruder Scheuber Klause und
an der Kirchenfassade Wolfenschieflen.

? Das historische Museum Stans besitzt ein Portrit des Kommissars Keyser von J.
M. Wyrsch. Darauf trigt er ein Brustkreuz, eine Art Deli, in welchem ebenfalls
die Kongregationsmadonna zu erkennen ist.

50



fleckten Empfingnis stand sie auf einem riesigen Altar, der in der
Jesuitenkirche aufgerichtet wurde, umstrahlt von iiber 4000 Ollimp-
chen. Dieser Lichtaltar zog grofle Volksmengen an und wurde der
Mittelpunkt von prachtvollen Marienfeiern.

Die wertvolle Figur existiert leider nicht mehr. Die Franzosen ha-
ben sie wihrend der Helvetik geraubt und zu Geld umgeschmolzen.
Es sind aber Stiche vorhanden, sowohl von der Figur als vom ganzen,
sogenannten Lichtaltar. Auch hat der Konstanzer Hofmaler Karl
Stauder nach der Figur ein Olbild geschaffen, das noch immer den
Luzerner Kongregationssaal schmiickt. Auch silberne Preismedaillen
mit der gleichen Darstellung sind erhalten geblieben.

Wieder beobachten wir, wie beim Wies-Christus die Erscheinung,
dafl der Gnadenkreis um ein bestehendes, schon beriihmtes Gnaden-
bild, durch eine Nachbildung erweitert und das Volk von Anfang
an im Vertrauen bestirkt wird.

Am Johannistag 1758 wurden die Altarbilder von Wyrsch und
die Alabaster-Muttergottes feierlich nach Wiesenberg {ibertragen. Ka-
plan Remigi von Matt schildert im Kapell-Urbar in lateinischer Spra-
che sehr anschaulich die Prozession von Stans nach Wiesenberg.

Die Feier begann in der Pfarrkirche in Stans. Dort waren die Bil-
der reich bekrinzt aufgestellt. Nach einem feierlichen Gottesdienst
mit Predigt setzte sich die Prozession in Bewegung. Bergleute von
Wiesenberg trugen die Bilder. Zahlreiche Geistliche und viel Volk be-
gleiteten sie nach Dallenwil, wo die Bilder {iber Nacht blieben und
vom Volk bewundert und verehrt werden konnten. Am andern Tag
zog die Prozession von Dallenwil aus bergan, wihrend ein anderer
Zug sich von Wiesenberg her bergab bewegte, um sich mitte Wegs zu
treffen und gemeinsam in doppelter Feierlichkeit in die neue Kapelle
einzuziehen.

Hierauf segnete der bischofliche Kommissar Keyser die Kapelle
ein, der Pfarrer von Wolfenschieflen las die Festmesse und Kaplan
Remigi von Matt hielt zur Ankunft des neuen Muttergottesbildes die
Ehrenpredigt iiber die Worte: «Gegriiflt seist du, Maria.»

Die Alabaster-Muttergottes von Wiesenberg ist eine jener Figuren,
die vom Volk sofort als Gnadenbild angenommen wurden. Noch heu-
te kann sich davon jeder iiberzeugen, der die vielen Votivbilder be-
trachtet, die die Riickwand der Kirche bedecken. An keinem Wall-
fahrtsort ist das Gnadenbild auf den Votivbildern so genau und bis

51



in jede Einzelheit dargestellt, wie in Wiesenberg. Und gerade die Be-
sonderheit, daf} nicht die Mutter, sondern das Kindlein die Schlange
bekdmpft, ist immer sehr genau wiedergegeben. Man sieht, daf} das
Volk nicht irgend eine Muttergottes, sondern dieses, sein eigenes und
besonderes Gnadenbild zu verehren wiinschte.

Vor einigen Jahren hat man in Wiesenberg die altehrwiirdige Mut-
tergottes-Statue aus der Katharinen Kapelle von Dallenwil auf den
Hochaltar erhoben. Die Alabaster-Madonna mufite weichen. Thr wur-
de an der Seitenwand ein Platzchen angewiesen. Wenn wir die vielen
Votivbildchen betrachten, die sich alle an die Alabaster-Madonna
wenden, so bleibt es unentschieden, ob dies zu Recht oder zu Unrecht
geschah. Aber es liegt wohl im Zuge unserer Zeit, dafl wir uns Gna-
denbilder nur alt und urtiimlich vorstellen konnen, sehr zum Unter-
schied vom 18. Jahrhundert, das diesen Zug gar nicht kannte. Dieser
unserer Zeitstromung hat wohl die Alabaster-Madonna von Wiesen-
ber weichen miissen 2.

DAS LINDEN-BILD VON STANSSTAD

Im gleichen Jahr, 1758, als die Kapelle in Wiesenberg eingesegnet
wurde, verwaiste die Kaplanei von Stansstad und sollte nicht mehr
besetzt werden, weil die notigen Mittel fehlten. Kaplan Remigi von
Matt rettete sie, indem er der Pfriinde 8oo Gulden schenkte und sich
selbst zum Kaplan von Stansstad wiahlen liefl. Dort wirkte er 36 Jah-
re als vorbildlicher Seelsorger. Von ihm wird gesagt, er sei der Rat-
geber, Wohltiter und Krankenpfleger der Gemeinde gewesen. Wih-
rend seiner ganzen Amtszeit sei es ihm gelungen, alle Streitfille giit-
lich beizulegen, kein einziger sei vor die Kantonsgerichte gekommen.
Er war auch Sekretir des bischoflichen Kommissars Keyser, mit dem
er offenbar befreundet war und mehrere Jahre Sekretir des Priester-
kapitels Nidwalden. Auch den Freuden des Lebens war er nicht ab-

3 Kaplan Joller von Dallenwil schreibt, dafy er die gotische Figur im Dachraum
der Kapelle von Wiesenberg entdeckt und sie der Katharinenkapelle von Dal-
lenwil geschenkt habe. Diese Notiz berechtigt zur Annahme, dafl die gotische
Madonna tatsichlich das iltere Gnadenbild von Wiesenberg gewesen ist.

§2



hold, lief§ er sich doch 1783 in die Fastnachtsgesellschaft des Uniiber-
windlichen Grofien Rates aufnehmen*.

Uns interessiert in diesem Zusammenhang vor allem seine Vereh-
rung der Gnadenbilder und sein Streben, neue Gnadenorte zu schaf-
fen. Schon ein Jahr nach seinem Amtsantritt erhielt die Kapelle von
Stansstad ihr Gnadenbild. Kaplan Remigi war so beseelt vom Gedan-
ken des Gnadenbildes, daf} er keine Ruhe fand, bis seine neue Kapla-
nei einen solchen religigsen Mittelpunkt besafl. Er lief} das neue Gna-
denbild der Einsiedler Muttergottes nachbilden. Wir haben hier also
die gleiche Erscheinung wie im oberen Beinhaus zu Stans. Es wurde
fiir ein bestehendes hochverehrtes Gnadenbild ein neues Verehrungs-
zentrum gegriindet. Um seinem Gnadenbild von Anfang an mehr
Wert und auch mehr fromme Sensation zu verschaffen, hatte Kaplan
Remigi einen recht originellen Gedanken. Er liefl das neue Bild aus
dem Holz der sogenannten «heiligen Linde» von Kersiten schnitzen 2.
In Kersiten standen vor alten Zeiten zwei Linden dicht beieinander
am Ufer des See’s. In ihrem Blidtterwerk erschien 1612 die Mutter-
gottes zwei Fischern. Thre Namen sind noch bekannt: Markus Bag-
genstos und Gotthard Engelberger. Die beiden Fischer bauten — zum
Andenken an das Wunder — unter den Linden eine Kapelle, die viel
besucht wurde. Die eine der Linden aber ging nach 150 Jahren durch
Frost oder Diirre ein und mufite gefillt werden. Da war es ein wirk-
lich ziigiger Gedanke, aus dem Holz dieser <heiligen Linde» Madon-
nenbilder zu schnitzen. Das erste wurde zum Gnadenbild von Ker-
siten und genofy dort hohe Verehrung; besonders von Luzern aus sei
das Gnadenbild eifrig besucht worden. Der Zudrang nach Kersiten
von Luzern her, war so grof}, dafl die Obrigkeit der Stadt folgende
Verordnung ergehen lie}: «Es solle vor der Beendigung des sonn- und
feiertdglichen Nachmittagsgottesdienstes niemand mehr nach Kersi-

1 Kaplan Remigi von Matt verlief} seine geliebte Kaplanei von Wiesenberg mit
umso leichterem Herzen, als er sie in den Hinden seines jiingeren Bruders Ka-
plan Kaspar Johannes von Matt zuriicklassen konnte, der aber leider schon
nach 1o Jahren 1768 im Alter von nur 40 Jahren sterben mufite.

2 Die Schreibweise: Kehrsiten ist erst in neuerer Zeit aufgekommen und sie ist
irrefithrend. Der Name des Dérfchens kommt von Ceresetum — Kirschgarten.
In der Mundart spricht man heute noch Kirscheten. Der Name wurde in alten
Urkunden sehr verschieden, nie aber mit h geschrieben: 1303 Kirsiten, 1313 Kir-
seton, 1314 Kirsitum, 1384 Kirseten, 1423 kirsiten, 1709 Kirsyten und im Titel
unseres Lindenliedes sogar Kiirsitten.

53



ten gehen». Das zweite «Lindenbild» war fiir die Kapelle von
Stansstad bestimmt. Kersiten unterstand damals noch der Kaplanei
Stansstad. Das erklirt, warum Kaplan Remigi von Matt iiber das
wertvolle Holz der «Heiligen Linde» verfiigen konnte. Das Gnaden-
bild von Stansstad ward von Anfang an «Maria zur Linden» ge-
nannt oder ausfiihrlicher: «Marianisch-Einsidlisches Linden-Bild».
Es wurde in der Gnadenkapelle von Einsiedeln gesegnet, dann in fei-
erlichem Zuge nach Stansstad gebracht und dort in der Nische des
Hochaltars aufgestellt. Zu diesem Anlaf} dichtete Kaplan Remigi von
Matt ein Lied von 12 Strophen, dessen Titel lautet: «Marianisch-
Einsidlisches Linden-Bild. Das ist: Neues Lied, Welches bey feyerli-
cher Ubersetzung der aus der Wunder-Linden von Kiirsitten verfer-
tigten, und in der Gnaden-Capell zu Einsidlen geheiligten Bildnuf}
Mariae, abgefafit worden zu Stansstaad in der Pfarrey Stans in Un-
terwalden den 22. Aprillen 1759. In dem Thon: O Maria voll der
Gnaden. Lucern, gedruckt bey Jost Franz Jakob Wifling, Stadt-Buch-
druckern.»

Erste Strophe:

Sey gegriisset voll der Gnaden
Mutter von der Linden rein

Was seyn difl fir Himmels-Gaaben
Daf} bey uns willst kehren ein.

O Maria von der Lind,
Bitt far uns dein liebes Kind.

Vierte Strophe:

Was die Hoffnung noch vermehret
Ist Einsidlens Gnaden-Ort;

Da man dich in G’stalt verehret!
Wie man dich verehret dort.

O Maria von der Lind,
Bitt f&r uns dein liebes Kind.

Achte Strophe:

Wann die Blitter Kranckne heilen
Was wird erst der Stammen sein?
Christen lauft dann ohn verweilen!
Lauffet, ruffet Groff und Klein:

O Maria von der Lind

Bitt fiir uns dein liebes Kind.

54



Die Blitter der heiligen Linde galten, — auf Wunden gelegt — als
heilkriftig. In diesen Versen wird die Wunderkraft sehr hiibsch in
vermehrtem Mafle auf den Stamm — das heift auf das Gnadenbild
ibertragen, das aus dem Stamm geschnitzt wurde.

Neunte Strophe:

Wann euch Elend, Krummen, Armen,
Nach Einsidlen ist zu weit!

Uber euch sich zu erbarmen

Ist Maria hier bereit.

O Maria von der Lind,
Bitt far uns dein liebes Kind.

Man sieht, es wird grofies Gewicht darauf verlegt, zu betonen, daf§
das Bild eine Einsiedler-Muttergottes darstelle. Also wieder, wie beim
Wies-Christus, wird alles unternommen, dafl durch dieses Bild ein
neuer Gnadenkreis entstehe, genihrt sozusagen vom Gnadenstrom
Einsiedelns. Darum war die Stansstader Muttergottes auch schwarz
wie jene von Einsiedeln. Die Worte «schon und schwarz» klingen an
das hohe Lied an: «Nigra sum sed pulchra». Dem Armen und Elen-
den, der nicht nach Einsiedeln reisen kann, wird der Trost zuteil, daf}
er durch das Gnadenbild von Stansstad die Muttergottes von Ein-
siedeln anrufen kann:

Wann euch Elend, Krummen, Armen,
Nach Einsidlen ist zu weit!

Uber euch sich zu erbarmen

Ist Maria hier bereit.

Die Verwandtschaft mit dem Wies-Lied ist frappant. Horen wir
noch einmal die entsprechende Strophe des Wies-Lieds:

Doch hér wann du nicht mehr im Stand,
zu reisen nacher Bayerland;

komm her nach Stans der Kirch ohnweit,
sich JESUS von der Wies auch zeigt.

In Grésse, Form, auch G’stalt und Zier,
gleichwie alldorten finst Thn hier.

Wir erinnern uns, dafl der Vater des Kaplans Remigi von Matt
den Wies-Christus gestiftet hat und zwar 1761, also in seicem hohen
Alter, als sein Sohn schon seit vielen Jahren den Priesterberuf aus-
iibte. Es ist daher naheliegend, anzunehmen, dafl sein Sohn, der Stans-

35



stader-Kaplan, auch bei der Stiftung des Wies-Christus sehr aktiv
mitgewirkt hat. Ja, es scheint fast sicher, daf} auch das Wies-Lied von
ihm stammen miisse. Untersucht man aber das Wies-Lied nzher auf
den Stil hin, so ist es nicht einheitlich; einzelne Strophen stechen deut-
lich ab vom schwiilstigen barocken Stil der Hauptteile. Man mufl an-
nehmen, daf} das Lied von einem deutschen Dichter der Barockzeit
stammt und dafl Kaplan von Matt es nur den Stanser-Verhiltnissen
angepaflt, das heiflt, daf} er die 8. und 9. Strophe hinzugedichtet ha-
be, eben die beiden Strophen, die eine so grofle Verwandtschaft mit
dem Lindenlied aufweisen.

Wie ich schon angedeutet habe, ist auf dem gleichen Blatt mit dem
Wies-Lied ein zweites Lied zur Stansstader Muttergottes mitgedruckt.
Die anfinglich befremdende Zusammenstellung ist aufgeklirt, wenn
wir wissen, wie eng die Beziehungen des Herausgebers der beiden,
oder vielmehr der drei Lieder sowohl zum Wies-Christus als auch zur
Lindenmutter waren®. Aus dem Titel des Lindenliedes erfahren wir,
daf} die Stansstader-Muttergottes in der kurzen Zeit von zwei Jahren
schon wundertitig geworden war. Die Zeit war nicht nur tiefgliu-
big, sie war auch leichtgliubig und immer gewillt an Wunder zu glau-
ben. Als augenscheinliches Wunder galt zum Beispiel das Ereignis, dafl
aus dem Wurzelstock der hl. Linde von Kersiten neue Zweige mit
Bldttern von auflerordentlicher Grofle gesprofit seien. Wenn die auf-
gekldrten, reformierten Ziircher, die damals gerne Bildungsreisen in
die Innerschweiz unternahmen, von derartigen Wundern horten, no-
tierten sie in ihren Reiseberichten, das Volk von Unterwalden sei
noch im finstersten Aberglauben verhaftet.

Aus dem Stamm der heiligen Linde wurden noch andere Mutter-
gottesstatuen geschnitzt. Wohin die dritte kommen mufite, ist leicht
zu erraten, nachdem wir nun Kaplan Remigi kennen. Sie war fiir das
obere Beinhaus, zum Schmuck des Wies-Altars bestimmt. Es ist die
Madonna in der reizvollen Gruppe der Kronung Mariae, die den Ober-

3 Es existiert auch zur Muttergottes von Kersiten ein Lied von nicht weniger
als 27 Strophen. Es wurde gedruckt ebenfalls bei J. F. J. Wyfing 1757. Es wur-
de also auch gleichzeitig verfafit, ist aber literarisch so minderwertig, dafl es
kaum Kaplan R. von Matt zugeschrieben werden kann. Ein gedrucktes Exem-
plar ist nicht auffindbar, hingegen hat sich Kaplan Odermatt die Miithe genom-
men, das ganze Lied abzuschreiben. (In Geschichte der Filialkirchen von Stans

S. 399).

56



Maria zur Linden in Stansstad



teil des Altars beherrscht. Eine Inschrift auf der Riickseite gibt uns
genaueste Auskunft: «1768 ist dies bildnuf geschnitzelt worden Auf}
dem wundervollen Lindenbaum in Kiirsiten. Felix Schilliger hats ge-
schnitzlet und Martin Obersteg hats gemahlt und vergolt».

Studiert man den Altar genauer, so fallt auf, dafl diese Gruppe et-
was gewaltsam in den Raum zwischen Hauptnische und Decke ge-
zwingt erscheint. Offenbar schlofy der Altar anfinglich kuppelfor-
mig ab wie in der Wies. Die Kronungsgruppe kam erst 1768 hinzu.
Wahrscheinlich wurde damals der obere Abschlufi des Altars ent-
fernt und dafiir die hiibsche bithnenartige Szenerie aufgesetzt, in wel-
cher die Figuren jetzt auf Wolken schweben 4.

Die fromme Sensation um das Holz der Wunderlinde von Ker-
siten ist ein liebenswertes Zeichen jener kindlich gliubigen Zeit. Wir
nehmen den naiven Wunderglauben gern in Schutz gegen die niich-
terne und grofisprecherische Aufklirung, die mit dem Wunderglau-
ben auch jede Poesie verloren hatte.

Uberblicken wir nocheinmal das bisher gesagte, so sehen wir, daf§
nicht weniger als vier neu entstandene Figuren im 18. Jahrhundert al-
lein in der Pfarrei Stans vom Volk sofort als Gnadenbilder aner-
kannt worden sind: Die Alabaster-Muttergottes von Wiesenberg, die
beiden Madonnen von Kersiten und Stansstad, und der Wies-Chri-
stus in Stans. Wahrhaftig ein Beweis, daf} dieser gldubige Zug fiir
jene Zeit bezeichnend ist.

Ein giitiges Geschick hat Kaplan Remigi davor bewahrt, den Uber-
fall miterleben zu miissen. Er starb 1794. Es wire fiir ihn ein unbe-
schreiblicher Kummer gewesen, den Sieg der feindlichen Geisteshal-
tung und den Brand seiner geliebten Kapellen von Stansstad und
Kersiten mitansechen zu miissen. Auch seine verehrten Gnadenbilder
gingen verloren. Das Madonnenbild von Kersiten verbrannte und
die Stansstader Gnadenmutter wurde von den Franzosen in den See
geworfen. Das war aber ihre Rettung. Ein armer Fischer entdeckte
sie einige Tage spdter im Uferschilf bei Meggen und brachte sie zu
Stadtfischer Muggli, der sie aufbewahrte, bis ruhigere Zeiten kamen.
Sie soll von den Stansstadern dort oft besucht worden sein. Als dann

4 Bei der Renovation des Wiesaltars vor dreiflig Jahren mufite man leider fest-
stellen, dafl die Figur der Madonna so sehr vom Wurm zerfressen war, dafl sie
nicht mehr erneuert werden konnte. Sie muflte durch eine Kopie ersetzt werden.
Das Original befindet sich im Hist. Museum.

57



aber die Kapelle in einfacherer Form wieder aufgebaut war, kehrte
die Muttergottes am 11. Nov. 1803 iiber den See zuriick. Es ist riih-
rend zu vernehmen, daff die Tochter des Fischers, Martina, die Kapelle
fir diesen festlichen Tag mit Blumen geschmiickt habe. In einem, mit
Girlanden behangenen Nauen stand das Lindenbild reichgeziert auf
einem altarihnlichen Tisch, umgeben von weifl gekleideten Jung-
frauen, die es dann in Stansstad {iber den Platz und in die Kapelle
trugen. Eine riesige Volksmenge wohnte der Riickkehr der Gemeinde-
patronin bei und sogar von Hergiswil und Horw heriiber donnerten
Bollerschiisse®. '
Das Volk um den See besuchte die Kapelle gern, und bald be-
deckten viele Votivtafeln fiir erhorte Gebete die Winde®. Dieser
Wallfahrtsbetrieb behagte aber einem spiteren Kaplan in den 8oer
Jahren nicht. Auch gefiel ihm die schwarze Hautfarbe der Mutter-
gottes und des Kindleins nicht. In seiner Abneigung wurde er be-
stirkt durch Bischof Rampa, der auf einer Firmreise die Meinung
aussprach, die «angekleideten Heiligenbilder» passen nicht in die
Gotteshduser. Auch Einsiedeln mufite damals die gestickten Kleider
seines Gnadenbildes verteidigen. Der Kaplan entschlof sich, selber
eine neue Muttergottesfigur zu stiften. Er stellte eine siifiliche Gips-

5 Der Maler Martin Obersteg schildert in seinem Tagebuch die Uebertragung des
Gnadenbildes auf seine eigene treuherzige Weise: «Von Kirsiten wurde sie unter
Musik in einem Prichtigen aufgeriisteten groflen Schiffe ganz langsam mit Kreiiz
und Fahnen hergebracht, beiliufig vierzehn schiffe grofle und kleinere folgten
nach. Als sie under dem Donner des Geschiitzes dem Lande nahete wurde sie
Prozessionaliter von der Kapel zu Stansstad dem ort ihres Wohnsitzes empfan-
gen. Die Kapel war mit Triumpfbdgen und Inschriften ausgeziert, und nach
endung der feiierlichen langen Prozession wurde sie unter Musik auf den Altar
gesetzt, Pater Superior haltete die Predig, unter welcher das Opfer aufgenom-
men wurde, welches Reichlich war.» Obersteg berichtet uns auch, dafl das Gna-
denbild wihrend seines Aufenthalts in Meggen von frommen Frauen prichtig
gekleidet worden sei. Man mufl sie sich dort also in reichen Gewindern vorstel-
len, wie die Muttergottes unter dem Herd in Stans. Auch spiter in Stansstad
behielt sie die Gewinder an. Spuren zeigen sogar, daf} die Figur den Gewindern
zuliebe leicht verindert worden war. Vielleicht aber wurde sie schon vor dem
Ueberfall, nach dem Vorbild von Einsiedeln mit Gewindern ausgestattet. Eine
Frau in Stansstad weifl zu erzihlen, dafl ihre Grofimutter die Figur kurz vor
der Verbannung noch einkleiden half.

6 Dies bezeugt Kaplan Achermann in seinen handschriftlichen Aufzeichnungen iiber
die Geschichte der Kaplanei Stansstad.

58



figur in die Nische und das alte Gnadenbild wanderte zuerst in die
Sakristei, dann auf den Kirchenestrich und schliefllich in fremde
Hinde. Die Filial-Commission pflichtete ihm bei und ging sogar so-
weit, im Protokoll zu behaupten, «ein solches Bilde wirke storend
auf die Verehrung der Muttergottes. Es wurde einstimmig beschlos-
sen dem Kaplan den besten Dank auszusprechen?. Auch das Proto-
koll der Filialgemeinde vom 11. Februar 1883 lautet nicht weniger
zustimmend: «Dem hochw. Herrn Kaplan Gander wird fiir seine
Verschenkung dankend die allgemeine Achtung und Zufriedenheit
der Gemeinde gezollt.»

Kaum 80 Jahr nach dem zweiten triumphalen Einzug des Gna-
denbildes in Stansstad konnte es aus der Gemeinde verschwinden,
ohne daf sich jemand zu Wehr setzte, ja es wird dem Kaplan fiir
seine Tat sogar der einstimmige offentliche Dank zuteil. Die Zeit-
stromung hatte wiederum gewechselt und war der rosaroten Siifilich-
keit verfallen. Zum Gliick war der Kiufer ein frommer und ange-
sehener Mann vom Waltersberg, seines Amtes Oberrichter, Land-
schitzer und sogar Kirchmeier von Stans, Meinrad Rohrer, der in
der Hostetten wohnte und die Muttergottes dort in einer kleinen
Kapelle neben dem Haus beherbergte.

Zur selben Zeit wurde die alte schmucke St. Anna-Kapelle auf
dem Waltersberg, die zu klein geworden war, abgerissen, um der jet-
zigen Platz zu machen. Auch dort wehte die rosarote Zeitstrémung.
Die alten Barockfiguren fanden keine Gnade mehr; auch sie wurden
aus der neuen Kapelle verbannt.

Wieder war es Meinrad Rohrer, der sie erwarb und rettete. Sie
werden heute sorgfiltig gehiitet in der kleinen Kapelle beim Hostet-
ten-Haus. An der tiefliegenden Riickwand steht grof die hl. Anna
mit dem Kindlein, neben ihr in nur halber Grofle, die ebenfalls er-

7 Filial-Commission, den 13. Jan. 1883 im Schiitzenhaus. Abs. 4. Herrn Kaplan
Gander iiberrascht die Gemeinde, indem er ein neues Muttergottesbild anschaff-
te, fiir das die Gemeinde zur Unterstiitzung veranlafit wurde. Das alte Mutter-
gottesbild wurde von Bischof Rampa wegerkannt und zwar weil die angekleide-
ten Heiligenbilder in die Gotteshduser nicht gut passen. Wenn die Sage nicht in
Anrechnung gebracht wird, fillt es gewiff jedem auf, der dieses Bild niher be-
trachtet, dafl fragl. Bild einmal als Hochaltarbild verwendet werden konnte,
man diirfte sagen, ein solches Bild wirke stérend auf die Verehrung der Mutter
Gottes. Wird einstimmig beschlossen, dem Herrn Kaplan in Zuschrift den be-
sten Dank auszusprechen.

59



wachsene Muttergottes, alle in reiche Gewinder gekleidet. Die Frauen
sind begleitet von ihren Eheminnern, den hl. Joseph und Joachim.
Schade, daf} die hiibsche Kapelle hinter dem Bauernhaus so verborgen
steht.

Die Stansstader-Muttergottes aber, die nach Emigrantenart, ein
zweites Mal den Wohnsitz in der Fremde wechseln mufite, kam in das
oberste Heimen am Waltersberg, nach Winterswil, wo der Bruder des
Besitzers wohnte. Meinrad Rohrer schenkte sie ihm unter der Bedin-
gung, dafl er fiir sie eine Kapelle baue. Das geschah und seither steht
sie dort oben und {iberblickt von ihrer Nische aus die herrliche Weite
des Stanserbodens — wohl mit etwas gemischten Gefiihlen. Den Blick
nach Stansstad verwehrt ihr gnidig ein Vorsprung des Biirgenbergs.

Der Wut der Franzosen gelang es nicht, Stansstad seines Gnaden-
bildes zu berauben, aber die siifiliche Frommigkeit einer spiteren Zeit
hat sie aus der Gemeinde verbannt. Diese rosarote Zeitstromung hat
in unserem Lande vielleicht mehr Kunstwerke zerstort als die Kriegs-
fackeln des Uberfalls. Ueberall wurden die kriftigen, barocken Al-
targemilde durch weichliche Bilder ersetzt. Ein Gliick, daff fromme
Laien wenigstens den heiligen Figuren von Waltersberg und Stans-

stad ein Obdach boten.

DIE LORETO-MUTTERGOTTES AUF DEM
ENNERBERG

Ein anderes Gnadenbild, dessen Herkunft nur wenige kennen, ist
die Loreto-Muttergottes auf dem Ennerberg. Ich mdchte sie nur einer
Anekdote wegen erwihnen, die in ihrer Art ein bezeichnendes Licht
auf den Geist des 18. Jahrhunderts wirft. Die Ennerberg-Kapelle
wurde von Landshauptmann Ritter Johann Melchior Achermann,
dem beriihmten Sieger von Sins, auf seinem Landsitz errichtet. Er
baute die Kapelle zu Ehren der Muttergottes und zu seinem eigenen
Ruhm, denn sie sollte die Erinnerung an die Schlacht und den Sieg
von Sins wachhalten. Das gelingt ihr denn auch bis auf den heutigen
Tag. In Wirklichkeit war die Schlacht bei Sins ein kleines Treffen,
aus welchem die Katholiken als Sieger hervorgingen. Die Entschei-
dungsschlacht fand eine Woche spiter bei Villmergen statt und endete

60



eindeutig zu Ungunsten der Katholiken. Das hinderte den selbstbe-
wuflten Ritter Achermann keineswegs, mit dem Bau der Siegeskapelle
sofort zu beginnen, sodaf} sie schon ein Jahr spiter eingeweiht wer-
den konnte. Kriftig unterstiitzt wurde Achermann durch die Familie
Zurlauben in Zug, mit der er eng befreundet und (iiber die Lussi) auch
verwandt war. Besonders der Fiirstabt von Muri, Plazidus Zurlauben
und sein Bruder, Landammann Beat Jakob Zurlauben forderten den
Bau der Kapelle. Abt Plazidus Zurlauben scheint eine besondere Zu-
neigung zu Nidwalden besessen zu haben und zwar merkwiirdiger-
weise vor allem fiir die Gemeinde Stansstad. Er stiftete fiir die dor-
tige Kapelle den Hauptaltar und iiberhidufte sie auch fortwihrend mit
Geldspenden. Als er wihrend des Villmergerkrieges fliehen mufte,
wihlte er das Rozloch als sicherstes Exil. Sein Bruder Landammann
Beat Jakob Zurlauben war mit Achermann in franzosischem Dienst
gestanden und beide hatten dort das Ritterkreuz des Ludwigordens
verdient. Auch am Treffen von Sins hatte Beat Jakob Zurlauben per-
sonlich teilgenommen. Neben vielen anderen Beitrdgen an die Kapelle,
von denen das tiberall angebrachte Zurlauben-Wappen Zeugnis ab-
legt, stiftete die Familie auch die Statue der Muttergottes. Landschrei-
ber Biinti schildert die Uberfithrung des Bildes von Zug nach Nid-

walden folgendermaflen:

«Das Bild unserer lieben Frau lief Hr. Landammann und Lands-
hauptmann Beat Jakob Zurlauben von Zug anfertigen, kostbar klei-
den und zu Einsideln segnen. Von Zug ward es am 2. September
1713 feierlich mit Musik nach Stansstad gebracht, dort unter Beglei-
tung etlicher Musquetiere abgeholt und in die Pfarrkirche nach Stans
iibertragen, wo am 3. September ein feierliches Amt zur Ehre der
Gottesmutter abgehalten wurde. Von Stans ward das Bild von Vitern
Capuzinern getragen, unter dem Donner der Feldstiicke und dem
Klang der Trompeten und anderer Musikinstrumente in feierlicher
und grofler Prozession auf den Ennerberg begleitet. Hier hielt Abt
Joachim von Engelberg, unter Losbrennung des Geschiitzes, ein Pon-
tifikalamt mit Predigt.» So sah Landschreiber Biinti die erhebende
Feier. In bedauerlichem Gegensatz dazu steht die eingangs erwihnte
Anekdote, die sich auf dem Nauen abspielte, der das Bild von Kiifinacht
nach Stansstad tiberfiihrte. Dabei habe sich nimlich ein gewisser Phi-
lipp Hermann von Stansstad ganz ungebiihrlich benommen. Er habe
in total betrunkenem Zustand Rauf-, Zank- und Schlaghindel ange-

61



zettelt zum groflen Aergernis aller anwesenden vornehmen Herren. (Es
werden ausdriicklich drei Arten von Hiandeln angefiihrt: Rauf-, Zank-
und Schlaghindel). Die Sache kam vor den Landrat. Da aber der Que-
rulant Reue zeigte, verurteilte ihn dieser nur zu einer relativ gnadigen
Strafe, die aber immerhin fiir jene Zeit bezeichnend ist. Das Landrats-
protokoll vom 11. September 1713 gibt dariiber erfreulich genaue
Auskunft: ‘

«Sinthemahlen Philipp Hermann in Unterthinigkeit Constituiert
erschynen, welcher Jiingsthin Bey Translation deff Lauretanischen Ma-
riae Bildes sich auff dem see von Kiifinacht Biff nacher Stanstadt sehr
insolent verhalten, sich foll undt doll angethrunkhen, Und Under wih-
render Letaney und anderen gebetteren, Rauff-, Zanckh- und schlag-
Hindell zue hochster ergernufl der beygewohnten geistl- und Weltli-
chen Hhhr von Zug angestellt, Sich aber durch HH Commissario Zel-
ger Bestenf} veranthworthet lassen und auff Kniiendt, umb Gnad und
barmhertzigkeit mit versprochener Besserung angehalten, hiertiber be-
schlossen: Daf} derselbe eine reuwmiitige Beicht ablege, durch den
Landammann ihm ein Zuspruch gegeben werde, soll nachher eine
Wallfahrt nach Wolfenschieflen und nach Enderberg barfuff machen,
so wie (den Custos Horster) und Ritter undt Landshauptmann zur Lau-
ben von Zug um Verzeihung bitten.

Diese Strafen spiegeln den Geist des 18. Jahrhunderts trefflich wie-
der. Schade daf sie in der 6ffentlichen Rechtsprechung ginzlich aufler
Ubung gekommen sind. Sie wiirden ihre Wirkung sicher auch heute
nicht verfehlen. Besonders Wallfahrten barfufl wiren fiir pobelhaftes
Betragen ein ausgezeichnetes Heilmittel.

Die zur Bufle auferlegte Wallfahrt nach Wolfenschieflen galt der
dortigen Loretomuttergottes. Der Delinquent mufite also barfufl zu
beiden Loretoheiligtiimern pilgern. Damals besafl Wolfenschieflen noch
eine Loretokapelle, die an die alte Kirche angebaut war. In dieser Ka-
pelle waren damals die Gebeine des sel. Bruder Konrad Scheuber bei-
gesetztl, Beim Bau der neuen Kirche anno 1777 verschwand die Ka-
pelle, da in der neuen Pfarrkirche ein eigener Altar fiir die Loretomutter
errichtet wurde. Auch sie ist eines jener Gnadenbilder, die in den achzi-
ger Jahren vor der rosaroten Zeitstromung fliehen mufite; zum Gliick
nicht iiber die Grenzen der Gemeinde, sondern nur in den Geriimpel-

! Eine ungefihre Ansicht der verschwundenen Loretokapelle gibt eine Glasscheibe
die im innerschweizerischen Jahrbuch Band VI wiedergegeben ist.

62



schrank einer Kapelle. Dort hat sie Pfarrer Gasser wieder entdeckt und
auf ihren angestammten Platz in der Kirche zuriickgebracht2.

DIE JOSEPHS-KAPELLE IN DER LOWENGRUBE

Ein bewegtes Dasein hatte auch die St. Josephskapelle am Weg nach
Ennetmoos. Sie wurde ums Jahr 1600 von Landammann Kaspar Leuw
auf seinem eigenen Grund und Boden gebaut, in der Leuwengrube,
einem Heimwesen, das so genannt wurde, weil es eben dem Geschlecht
der Leuw gehorte. Nebenbei bemerkt, gaben die Leuw ihren Kindern
gern den Namen Daniel: also Daniel in der Lowengrube. Grofle
Bedeutung gewann die Josephskapelle, als Ritter Johann Melchior
Leuw 1661 die Gebeine des hl. Remigius von Rom heimbrachte und
sie vorerst, sozusagen in seiner Hauskapelle zu St. Joseph dem Volke
zur Verehrung aufbahrte. Von dort wurden die Gebeine dann mit
grofler Feierlichkeit in die Pfarrkirche iibertragen. Dieses Ereignis
steigerte das Ansehen der Kapelle in hohem Mafle. Bekannt war die
Kapelle auch als Station auf den Wallfahrten nach Sachseln. Noch
mehr wurde die Verehrung gehoben durch die Mefistiftungen des Rit-
ters Johann Melchior Leuw und spiter eines Herren Amrhyn aus Lu-
zer, der 10 hl. Messen stiftete, die an 10 aufeinanderfolgenden Ta-
gen, angefangen am Vortag von St. Joseph gelesen werden mufiten.
Am Josephstag selbst fand eine grofle Prozession zur Kapelle statt.
Kaplan Odermatt berichtet von der Prozession des Jahres 1785, dafl
an diesem Tag, — also am 19. Mdrz — so hoher Schnee lag, daf} er
«iiber alle Hig» ging und dafl auf dem Stanser Friedhof nur die Spit-
zen der Grabkreuze daraus hervorragten. Es mufiten von Stans zur
Josephskapelle zwei parallel laufende Bahnen geschaufelt werden
fiir den Hin- und Riickweg. Der Anblick der hin- und herstrémenden
festlichen Menge mit den farbigen Kirchenfahnen und Gewindern tief
im weiflen Schnee mufl sehr malerisch gewesen sein.

Beim Uberfall der Franzosen wurde die Kapelle, wie so viele an-
dere in Brand gesteckt. Aber sie brannte nicht vollig nieder; nur der
Dachstuhl wurde ein Raub der Flammen. Das Gipsgewdlbe schiitzte

2 Alle 4 Figuren der Seitenaltire waren durch siiflliche Kitschfiguren ersetzt. Zum
groflen Gliick konnten alle in der Gemeinde zerstreut wieder aufgefunden wer-
den.

63



sie vor dem Feuer, nicht aber — wie Kaplan Odermatt schreibt — vor
der Zerstorung durch die landeseingeborenen Patrioten. Der damalige
Besitzer der Leuwengrube — ich will seinen Namen nicht nennen —
der sich offenbar die Gesinnung der sogenannten Patrioten zu Nutze
machte, rif} die Kapelle vollig nieder und baute aus den Mauersteinen
an der gleichen Stelle eine Viehstall.

Aber das Volk vermifite die Kapelle sehr und der Wunsch wurde
immer dringender, sie moge wieder aufgebaut werden. Der schuldige
Zerstorer wurde vor den Uertirat von Ennetmoos zitiert, verhort und
auf Grund der Tatsachen, die nicht bestritten werden konnten, auf-
gefordert, wie das Protokoll sich ausdriickte: «die von ithm muthwillig
auf eine unchristliche und zu jedermanns Aergernis gereichende Art,
abgeschlissene St. Josephs-Kapelle wiederum an dem Orte, wo selbe
gestanden und so, wie er selbe angetastet und verherget, aus seinen
Kosten wiederum aufzubauen.» Dafl er dies zu tun schuldig sei, hof-
fen sie aus folgenden Griinden zu beweisen:

1. «Weil er selbe muthwillig abgeschlissen». Denn nach dem un-
gliicklichen Uberfall sei noch das Wesentlichste von dieser Kapelle ge-
standen, nimlich das ganze Gebdude. Darin der Altar mit Jesus, Ma-
ria und Joseph (eine plastische Gruppe, die sich heute noch dort an
der Riickwand befindet) das Gewdolbe, das Gitter, die Stiihle, ja sogar
Fenster und Gemilde seien unbeschidigt gewesen, nur der Dachstuhl
und das Tiirmchen haben gefehlt. Zur Zerstorung dieses aufrechtste-
henden Heiligtums habe er auslindische reformierte Mitgehilfen su-
chen miissen, weil kein Katholik habe Hand anlegen wollen.

2. Habe er durch diese «Verhergung» jedem Christen Argernis ge-
geben und viel Gutes verhindert, denn jedermann sei bekannt, dafl
keine Kapelle in unserem Lande, besonders bei Wallfahrten zu dem
vielseligen Landespatron Niklaus von Fliie im Vorbeireisen so viel
besucht wurde. Auch seien in keiner so viele hl. Messen gelesen und
Ablisse gewonnen worden. Auch der redliche Vater des Zerstorers
habe fast tiglich sein andichtiges Gebet dort verrichtet und sei vor
dem Altar an jenem Schreckenstage von dem wiitenden Feinde er-
mordet worden, «wobei mit seinem Blute diese geheiligte Erde befeuch-
tet worden sei. Die Materialien von dem zerstorten Bethaus habe
der Zerstorer gebraucht, um einen (Salva Venia) Vieh- und Schweine-
stall aufzurichten, um auf dem Hiigel, worunter der ehrwiirdige Kor-
per seines seligen Vaters ruhte, ein jihrliches Denkmal von dem Urin

64



seines Viechs aufzurichten und durch dies Argernis-Gebiude die Ka-
pelle auf immer verbannen zu kénnen.»

3. Habe er sich der Kapelle und des Platzes auf eine diebische Art
bemichtigt und zu seinem Nutzen verwendet, indem es nicht sein
Eigentum, sondern dasjenige der Leuwenstiftung sei. Ja er habe die
Kapelle nicht zuletzt deswegen zerstort, um die damit verbundenen
Verpflichtungen los zu werden.

Das Gericht unterstiitzte die Klage des Uertirates und verurteilte
den Zerstorer zum Wiederaufbau der Kapelle. Das war ihm nicht
moglich. Er mufite sein Heimwesen verkaufen und verschwand mit
diesem Verkauf aus der Geschichte. Der Kiufer war ein frommer
Mann, Joseph Maria Christen von Buochs. Aber trotzdem dieser den
Bau der Kapelle nach Kriften forderte und die Gemeinde Ennetmoos
und viele Private sich rithmlich daran beteiligten, konnte man erst
1839 zur Ausfithrung schreiten. Noch heute schmiickt das Christen-
Wappen den Eingang der Kapelle.

DER ALLWEG

Ein anderer Wallfahrtsort, dessen einstige Bedeutung ganz verges-
sen ist und der einst sogar das Ziel von Landesprozessionen bildete,
ist der Allweg. Dort wurde der Kiferheilige St. Magnus gegen die
Ungezieferplage angerufen.

Die Allwegkapelle wurde 1671 zur Erinnerung an die Heldentat
Strutan Winkelrieds gebaut. Sie wurde Winkelried- oder Drachen-
Kapelle genannt und sinnvoll dem heiligen Magnus geweiht, denn
von ihm wird gesagt, dafl er mit seinem bloflen Stab einen Drachen
bezwungen habe. Der hl. Magnus oder Sankt Mang, wie er in alten
Schriften heifit, wird daher mit einem Drachen oder Lindwurm ab-
gebildet und galt als besonders hilfreich gegen alle Arten von Wiir-
mern. Die Logik der Bauern rechnete sich aus, dafl ein Heiliger, der
es mit so gewaltigen Wiirmern aufnimmt, um so leichter mit kleinen
fertig werden mufl. Auflerdem starben die Drachen langsam aus, so-
dafl man den Heiligen mit weniger Bedenken gegen die verhaflten
Erdwiirmer, die Engerlinge, in Anspruch nehmen diirfte. St. Mang
galt also seit alten Zeiten als Schutzpatron gegen die Engerlingsplage.

65



Die Herren von Bern erbaten sich schon 1511 vom Kloster St.
Gallen einen Arm des hl. Magnus, um damit die Felder zu segnen
und von Engerlingen zu befreien. Die gleiche Gunst wurde dem Lan-
de Uri gewihrt.

Auch in Willisau wurde schon zu Anfang des Jahrhunderts das
Magnusfest in diesem Sinne gefeiert und ein Opfer fiir die «Inger-
kerze» aufgenommen. Die Kirchgenossen von Sarnen beschlossen am
Sonntag vor Verena fiir eine «Ingerkerze» das Opfer aufzunehmen
und dieselbe bei jedem Amt das ganze Jahr hindurch brennen zu las-
sen. 1685 war die Plage in Obwalden wieder so verheerend, daf} der
Tag des hl. Magnus zum Feiertag erklirt werden mufite. Er wurde
«Ingerfirtig» genannt.

Im Kloster St. Mang zu Fiiflen, wo der hl. Magnus begraben liegt,
wird auch der Stab des Heiligen aufbewahrt, der als besonders wun-
dertdtig galt. Die Bauern von Nah und Fern bestiirmten den Abt mit
Bitten, er moge mit dem Stab ihre Felder segnen lassen. Die Reisen,
die die Monche mit dem Stab zu unternehmen hatten, wurden immer
ausgedehnter und so gelangten sie auch in die Schweiz und 1685 bis
in das entlegene Obwalden. Ein Pater Coelestin Stadler zog mit dem
Stab prozessionsweise iiber die Felder simtlicher Gemeinden.

Der obere Halbkanton war hierin, wie in allen frommen Dingen
den Nidwaldnern voraus, aber bald wurde auch in Nidwalden all-
jahrlich am 6. September, am Magnustag, ein Kreuzgang auf den
Allweg abgehalten.

Die erste Landesprozession nach St. Mang wird 1695 erwihnt, die
Gepflogenheit muf} aber viel ilter sein, denn 1708 redet der Wochen-
rat von einem alten Brauch: «Weilen von ersinlich Jahren hero zue
Aufl-Retittung der schedlichen Ingern undt zur erhalten defl lieben
Viehs eine allgemeine Procession zue St. Mang angesichen, seit weni-
gen Jahren hidro aber sehr schlecht observiert und gehalten worden,
dahiro soll hier zue Stans und derselben Filialen auf den Cintzeln daf}
Volckh der auf St. Mang nacher Enenmofl angestelten Procession
‘allef} ernstes Bey zue wohnen durch ein Wohl Ehrwiirdige Priester-
schaft verkiindt und ermahnet werden.»

Besonders 1711, als die Engerlinge in Fiille groflen Schaden stif-
teten, traf die Regierung Anstalten, durch Prozession und Benediktion
dieses Ungeziefer zu bekimpfen. Der Wochenrat ersuchte den Gni-
digen Herrn von Engelberg, die Reliquien des hl. Magnus iiberbringen

66



zu lassen, damit bei der «allgemeinen Landsprocession zu dem HI.
Magno Uff dem Allweg die Benediction und Segen ertheilt und wir
des Leidigen Unziiffers vermittelst gedachter Allgemeiner Andacht
und Segen erledigt werden mogent»!. Die Prozession wurde denn
auch am 1. Juli abgehalten und der beauftragte Pater segnete: «mit
St. Mangs Heiligtum die Felder, das Erdreich, das Wasser und die
Asche»2.

Wenige Wochen spiter vernahm man in Nidwalden, daf} wieder
ein Pater aus Fiiflen mit dem Magnus-Stab in Obwalden weile. Da
beschloff der Wochenrat, dafl man diesen «Pater Frantz aus Fieflen
mit gedachtem wunderwiirkhendem Staab» ersuchen solle, auch nach
Nidwalden zu kommen, damit durch die Vorpitt des grofigiiltigen H.
Magni die lieben Erdfriichte von solcher schedlichkeit mogen liberiert
werden.» Hochst feierlich sandte man die Spitzen der Regierung dem
Pater bis an die Landesgrenzen entgegen und empfahl der ganzen
Regierung, dem wertvollen Gast wihrend seiner Anwesenheit auf
Landesboden Gesellschaft zu leisten. Nachdem der Monch seine geist-
lichen Funktionen verrichtet hatte, iiberreichte ihm die hohe Regie-
rung ein Dankesschreiben an den Abt von Fiiflen und ein Honorar
von 8 Louis d’or.

Die Segnungen mit dem Stab des hl. Magnus scheinen viele Jahr-
zehnte iiblich geblieben zu sein, denn noch 1780 wird beschlossen, als
man vernimmt, dafl der «Ingerherr» wieder in Schwyz weile, ihn

! Der ganze Text des Landrats-Protokolls vom 6. Juli 1711 lautet: «Weilen dem
Vernemmen nach Leyder sehr vill Inger zuo hochstem Schaden defl allgemeinen
Wohlwessens in dem Landt verspiirth werden, damit aber der liebe Gott ver-
mittelst der groflen Vorpitt des H. Magni widerumb versshnt, Und wir sowoh-
len der Ingern und auch all anderen Ungeziffer und suchten entprostet werden
mochten, Allf haben Mghh. ufl Vitterlicher Vorsorg geordnet, dafy Ihr hochw.
Gn. von Engelberg zuogeschriben und dabey ersuocht werden, dafl selbiger
Unf Beliebig Einen Pater mit den Religwuien deff H. Magni fiirdersambst tiber-
schickhen wolle, damit alls dann uff sein ankhunfft Vermittelst aller Beyhilff
der Ehrw. V. V. Capucineren und H. Pfarrh. von Stans Eine allgemeine Lands-
procession zu dem H. Magno uff dem Allweg angesichen, die benediction und
segen ertheilt und Wir defl Leidigen Unziiffers vermittelst gedachte Allgemeiner
Andacht und segen erledigt werden mé&gen.»

2 Diese Segnungen sind volkskundlich interessant. Kiichler berichtet daff in Ob-
walden P. Augustinus Windt von Fiiflen in Giswil «Bey der bruggen Wasser,
Saltz, Essig, Stein ... etc. benediciert.»

67



kommen zu lassen, er konne beim Pfarrer wohnen und das Honorar
wird festgesetzt «wie letztesmal».

Der Feiertag zu Ehren des hl. Magnus bestand in Nidwalden bis
1858, im frommeren Obwalden 20 Jahr linger. Ja in Obwalden wird
heute noch alljahrlich am St. Magnustag eine Landesprozession aller
Gemeinden nach Sachseln abgehalten, mit dem ausdriicklichen Zweck,
das Land vor Ungeziefer zu bewahren 3.

Heute ist der Allweg als Wallfahrtsort und St. Mang als Kifer-
heiliger ganz vergessen. Thn haben weder der Uberfall noch die rosa-
rote Zeitstromung sondern eine noch neuere Geisteshaltung verdringt,
niamlich das Zeitalter der Technik. Heute werden die Maikdfer mit
chemischen Mitteln bekdmpft. Flugzeuge sprithen Giftstoffe iiber die
befallenen Gegenden, wobei auch alle niitzlichen Insekten und leider
auch die Insektenfresser, unsere lieben Singvdgel vernichtet werden.
Diese schiandlichen Nachteile wenigstens hatten die alten frommen
Mittel nicht.

Zum Abschluff meiner Mitteilungen iiber die vergessenen Gnaden-
orte mochte ich daran erinnern, daff kein Grund zu Kummer iiber die
Vergefllichkeit der frommen Nidwaldner besteht. Wir wollen uns lie-
ber freuen iiber die vielen schonen Gnadenorte, die noch heute alles
andere als vergessen sind. Die Muttergottes unter dem Herd ist fiir
uns Stanser wohl die geliebteste von allen. Aber auch nach dem schon
renovierten Kirchlein von Niederrickenbach lifit der Strom der wal-
lenden Beter nicht nach. Auch Wiesenberg ist im Aufblithen begrif-
fen und das Ridli ist vor zwei Jahren zu neuem Glanz erwacht, Wol-
fenschieflen hat sein Bruder-Scheuber-Jubilaum wiirdig gefeiert, auch
diirfen wir hoffen, daf} die Ennetbiirger ihren alten Wallfahrtsort St.
Jost bald wieder zu Ehren ziehen werden. Wir sind also mit bliihen-
den Gnadenorten fiir alle unsere Anliegen noch wohlversorgt.

3 In Nidwalden wird meines Wissens der Magnustag nur mehr in Nieder-Rickenbach
gefeiert.

68



ANHANG

Die vollstindigen Texte der Lieder zum Wies-Christus von Stans
und zur Linden-Muttergottes von Stansstad lauten:

Zwey neue Geistliche Lieder

Abgefasset.

Das Erste:

Zu Ehren der wundersamen Gnaden-Bildnus des gegeisleten JESU auf der
Wies, welche in dem Haupt-Flecken Stans zu Unterwalden in dem oberen
Bein-Haus zu offentlicher Verehrung vorgestellt ist.

In dem Thon:

Ich lieb dich HERR und nicht darum, und

Das Andere:
Zu Ehren der wunderthitigen Einsiedlischen Bildnus Marii zur Linden in
Stans-Stadt, in beliebigen Thon:
In der Person eines btissenden Stinders.

LUZERN
Gedruckt bey Heinrich Aloysi Hautt, 1762.

1,

1. Ihr harte Marmel werdet weich, und du o rothes Gold erbleich. O
Feuer werd kalt, o Felse spalt, gebunden wird des Héchsten G’walkt.

2. O Morgenrédth, o guldner Schein, ihr Sternen stellt das Leichten ein;
werd finster Sonn verhtll dich Mond, es wird entbl6f3t des Héchsten Sohn.

3. O Lorbeer! traur verlier dein Blat, Cypres fall hin verlafl dein Stadt;
stirz Ceder ein, Braut Sions-Wein, sieh! dein Geliebter voll der Pein.

4. Vergifl dein Stirk, o Tieger-Tier, hoffartiges leg ab dein Zier; sieh an
der harten Saule-Stamm, gefeslet stehn das géttlich Lamm.

5. Thr Végel flieget all herbey, Lerchlein und Cignus soll hier seyn;
der Pelican ganz roth und weis, hier seinen Jungen reicht die Speis.

6. Komm Adam her nimm Evam mit, komm Israel, thu auch den Schritt;
sieh wie der Greuel deiner That, den Schépfer so verstaltet hat.

7. Auch Sinder gehe, geh hin ich bitt, gehe hin auf d’Wies verweile
nicht; wo JESUS zart gebunden hart, dort an der Saule dich erwart.

69



8. Doch hér wann du nicht mehr im Stand, zu reisen nacher Bayerland;
komm her nach Stans der Kirch ohnweit, sich JESUS von der Wies auch
zeigt.

9. In Grésse, Form, auch G’stalt und Zier, gleichwie alldorten finst Thn
hier, wie Traub geprefit, besprengt mit Blut, vor deiner Seele weinen thut.

10. Siehe wie Er mit Backenstreich, fiir dich geschlagen blau und bleich;
sieh wie sein Leib so gar verfetzt, kein Ader blieb ganz unverletzt.

r1. Komm her und schau dein Heiland an, gedenk es geh dich selbsten
an; schau fiir dein Seel das héchste Gut, vergossen hat sein theures Blut.

12. Sieh JESUS kauft auf diese Weis, dir das verlohrne Paradeis; so
schreit zur Bufl begliickter Christ, eh Gnadenzeit verschwunden ist.

13. Nun dann, o GOTT! sieh an mein Herz, das ganz erweicht von dei-
nem Schmerz, nimm an mein Buf} hilf mir im Streit, von dem abhangt die
Ewigkeit. ‘

II.

1. Sieh Maria, siech mich liegen, sieh deinen Sclaven an, vor Lieb liegt
Er in Ztgen, gleich einem Pelican.

2. Ach Mutter hér mein Klagen, weil ich ein Stnder bin, dis seynd der
Héllen-Plagen, ach hilf! sonst bin ich hin.

3. Ach Elend armer Stinder! wo bin doch kommen hin? Nimm mich doch
unter d’Kinder, wann schon nicht wiirdig bin.

4. Es reuet mich von Herzen, weil ich erzérnt dein Kind; ach Schénste
sich den Schmerzen, wie ihn mein Seel empfind.

5. Ich fall dir dann zu Fdssen, an diesem Wunder-Ort, mein Stinden hier
will bissen, daf} nicht muf} bissen dort.

6. Ach Mutter! von der Linden, o liebe Mutter mein! laf Gnade mich
doch finden, laf mich dein eigen seyn.

7. Mach dafl ich los von Stnden, im Guten b’stindig sey: O Reinste
von der Linden! Maria steh mir bey.

8. Wer wollt nicht Trost empfinden, weil du hier schwarz gemahlt, dis
ist die Farb der Stinden, dis ist der Stinden G’stalt.

9. Will nun dann Tod-Stind hassen, ich schwér bey deinem Kind. Ja
kinftig alles lassen, was nur kan heissen Stnd.

1o. Nun geh getroést von hinnen, Adie o Liebste mein, und will in Buf}
zerrinnen, will nicht mehr Stnder seyn.

70



SIste VIator Cerne pLagas ChrlstI Del Mel.
Marianisch-Einsidlisches Linden Bild

Das ist: Neues Lied, Welches bey feyerlicher Ubersetzung der aus der
Wunder-Linden von Kirsitten verfertigten, und der Gnaden-Capell zu
Einsidlen geheiligten Bildnuff MARIAE abgefasset worden zu Stansstaad
in der Pfarrey Stans in Unterwalden den 22. Aprillen 1759.

In dem Thon: O Maria voll der Gnaden.
Mit Erlaubnuff der Obern.

Lucern, gedruckt bey Jost Franz Jacob Wyfing, Stadt-Buchdruckern.

I.

Sey gegriisset voll der Gnaden

Mutter von der Linden rein

Was seyn diff fir Himmels-Gaaben

Daf} bey uns willst kehren (gekehret) ein.
O Maria von der Lind,
Bitt fiir uns dein liebes Kind.

2.

Mit was Hoffnung soll uns laben
Diese Lind der Wunder-Zeit?
Wo zwey Fischer dich einst haben
G’sehen in der Herrlichkeit!

O Maria von der Lind

Bitt fiir uns dein liebes Kind.

3.
Von der Wurtzel bist entsprossen,
Die du selbst gewyhen ein!
Hat es gleich die Héll verdrossen,
Soll der Trost nur grésser seyn.

O Maria von der Lind

Bitt fir uns dein liebes Kind.

4.
Was die Hoffnung noch vermehret
Ist Einsidlens Gnaden-Ort;
Da man dich in G’stalt verehret!
Wie man dich verehret dort.

O Maria von der Lind

Bitt fir uns dein liebes Kind.

7



5.
Schén und schwartz thust dich hier weisen,
Wie z’Einsidlen allzumahl;
Laflt uns dann die Schéne preisen,
Ruffet, singet tGberal!

O Maria von der Lind

Bitt fir uns dein liebes Kind.

6.

Schon und schwarz thust dich selbst loben
Deinem G’spons, der dich so g’'mahlt;
Dieses seyn ja wiirdig Proben
Deiner mehr als schénen G’stalt.

O Maria von der Lind

Bitt far uns dein liebes Kind.

7
Solten wir Kdrsitten fragen
Von der Linden Wunder all,
Wurd es uns mit Warheit sagen,
Daf von diesen sey kein Zahl.

O Maria von der Lind

Bitt fr uns dein liebes Kind.

8

Wann die Blatter Kranckne heilen,
Was wird nicht der Stammen seyn?
Christen lauft dann ohn verweilen!
Lauffet, ruffet Grofl und Klein:

O Maria von der Lind

Bitt far uns dein liebes Kind.

9.
Wann euch Elend, Krummen, Armen,
Nach Einsidlen ist zu weit!
Uber euch sich zu erbarmen
Ist Maria hier bereit.
O Maria von der Lind
- Bitt fér uns dein liebes Kind.

I0.
Nun Stansstaad dein Glack erkenne,
Welches GOTT dir zugeschickt!

Oft dein Frau und Mutter nenne,
Ruf in aller Zuversicht:

O Maria von der Lind
Bitt fir uns dein liebes Kind.



- Marianifdh - Cinfidlifches

Linnen-Bild

Das iff :

Neuesd Lied,

© OBeldyes Bey feperlidher Wberfebing

ber aus ber

- WBunder - Sinden von Kikefitten

perfevtigten , 4
und in der Gnaden » Capell ju Cinfidlen
- gebeiligten Bildnuf

~ abgefaffet worden fu
- Stansftaad in der Pfarvey Stans
in Undecwalden den 22. Aprilen
1135
Sn dem Thott
© Maria voll der Gnaden.
‘ wht‘ %Etigubnu.ﬁ ,"“ ﬂ?;rn. o
- Sucern , acocuctt ben JoE Frang Facod
: Wybing, Stadts Buddruderi,

Titelseite des Liedes zur Stansstader-Muttergottes



I1.
Land und See dir Gbergeben,
Sey von nun und allezeit!
Unser gantzes Thun und Leben,
Mutter der Barmherzigkeit!

O Maria von der Lind

Bitt fr uns dein liebes Kind.

I2,

Wann das Leben dann will schreiten,
Zu dem vorgesteckten End,

Alsdann wollest f{ir uns streitten,
Nimm uns auf in deine Hind!

O Maria von der Lind
Bitt f@r uns dein liebes Kind.

Die beiden wohl einzig noch bestehenden Drucke befinden sich in der
Bibliothek des Historischen Vereins Nidwalden.

Quellen und Literatur

Urkunde iiber die Stiftung des Landsfihndrich Melch. Remigi von Matt im Pfarr-
archiv Stans (Nr. 151) dat. 3. Nov. 1763.

Martin Obersteg, Kunstmaler, Tagebiicher. (Handschriftlich) in d. Bibliothek des
Hist. Vereins Nidwalden.

Kaplan Anton Odermatt: Geschichte der Filialkirchen von Stans 1882 und Ge-
schichte der Nebenkapellen von Stans 1882. Beide Manuskripte in der Biblio-
thek des Hist. Vereins Nidwalden.

Achermann Jos. Maria, Kaplan von Stansstad 1856—1860. Handschriftliche Auf-
zeichnungen zur Geschichte der Kaplanei Stansstad. Im Pfarrarchiv Stansstad.

Kaplan Anton Odermatt: Pfrund und Kapelle auf dem Wiesenberg. Nidw. Ka-
lender 1865.

Wilhelm Schnyder: Geschichte der Groflen Lateinischen Kongregation in Luzern.
Luzern 1935.

P. Martin Kiem: Geschichte der Benediktiner-Abtei Muri-Gries. Stans 1891.

P. Alban Stdckli: Uber die Muttergotteskapelle in Kehrsiten. Nidw. Stubli 1934,

Nt. 2.
— Zur Geschichte des Gnadenbildes von Stansstad. Nidw. Stubli 1935, Nr. 3.

Hans von Matt. Die Loretomutter von Wolfenschiefen. Nidw. Stubli Nr. 7/1941.
Norbert Lieb: Die Wies. Miinchen 1955.

Wymann Eduard: Exorzismen gegen die Engerlinge. Obwaldner Geschichtsblitter,
2. Heft. 1904. S. 126.

73



	Vergessene Gnadenbilder und Wallfahrtsorte in Nidwalden

