
Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch

Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 75 (2008)

Artikel: Die Täufer im Wandel der Zeit

Autor: Stämpfli, Hansjürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074915

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Täufer im Wandel der Zeit

Hansjürg Stämpfli, Maturaarbeit 2004 am Gymnasium Burgdorf

Vorwort

In meiner Maturaarbeit werde ich mich mit den Täufern befassen, mit Themen

wie: Wie es zu dieser Glaubensgemeinschaft kam, weshalb sie

verfolgt wurden und wie sie heute leben.

Das Thema der jahrhundertelangen Verfolgung der Täufer durch die Obrigkeit

ist heutzutage zum Glück nicht mehr aktuell. Wenn man in unserer
Zeit den Begriff Glaubensverfolgung hört, dann denkt wohl ein Grossteil

an die Judenverfolgung durch Adolf Hitler im Zweiten Weltkrieg. Das liegt
sicher daran, dass der Zweite Weltkrieg viel weniger weit zurückliegt,
dadurch aktueller ist und auch heute noch viele Leute leben, die persönlich

betroffen waren und auch aktiv verfolgt wurden, was heute bei den

Täufern nicht mehr der Fall ist.

Die Themenwahl bereitete mir einiges an Kopfzerbrechen, da ich mehrere

Ideen hatte, die sich für meine Maturaarbeit geeignet und mich auch
interessiert hätten. Meine Wahl fiel auf die Geschichte der Täufer, da meine

Urgrossmutter auf Hinter Hütten im Fankhaus aufgewachsen war. Was dies

jedoch mit den Täufern zu tun hat, wird man später in meiner Arbeit lesen

können. Obwohl ich eigentlich nichts über die Täufer und ihre Geschichte

wusste und selbst auch nicht in einer Täuferfamilie aufwuchs, wählte ich

dieses Thema, weil mich die Vergangenheit meiner Familie sehr interessiert.
Ein Kollege von mir ist selbst auch so genannter Neutäufer, wodurch ich

bereits einen Einblick in das Leben der modernen Täufer bekam. Für die

Betreuung der Arbeit konnte ich meinen Geschichtslehrer Herrn Dr. Jürg

Wegmüller gewinnen.

41



Die Reformation und die Entstehung des Täufertums

Der Ausschlag zur Reformation

Zuerst möchte ich darüber Aufschluss geben, wie die Täuferbewegung

überhaupt entstanden ist. Die Hauptursache ist die Reformation im 16.

Jahrhundert mit der Übersetzung der Bibel durch den Mönch Martin Luther

vom Lateinischen ins Deutsche. Und dank Gutenberg, der vierzig Jahre

zuvor den Buchdruck erfunden hatte, konnte man die übersetzte Bibel

unter die Leute bringen. Dies führte dazu, dass von nun an Leute, die des

Lesens mächtig waren, selbst in der Bibel lesen konnten und nicht mehr

alles den Priestern glauben mussten. Sehr viele Sachen, die in der Kirche

und in der Gemeinde gepredigt wurden, waren nur erfundene Geschichten,

um die finanzielle Situation der Kirche zu verbessern. Dies geschah

zum Beispiel in Form des Ablasshandels, was bedeutete, dass jemand, der

eine Sünde beging, eine Beichte ablegen und der Kirche eine Sündenstrafe

bezahlen konnte, um sich von den Sünden loszukaufen, wovon jedoch

nirgends etwas in der Bibel steht. Die Priester sollten nur für die Verkündung

von Gottes Wort zuständig sein. Aber oft lebten sie selber ein

liederliches Leben, tranken übermässig Alkohol, wodurch sie in den Gemeinden

als Heuchler abgestempelt wurden. Aber auch dass der Papst die Rolle

eines personifizierten Gottes einnahm, führte zu Protesten, da man sich

nach der Bibel nur auf Gott, den Sohn Gottes und den Heiligen Geist berufen

soll.

Im Prozess der Reformation ergeben sich nun verschiedene Glaubensstränge.

Zum einen die Lutheraner, die sich auf die theologische Auffassung

von Martin Luther stützten. Aber auch die Reformierten, die sich auf
die Lehren von Johannes Calvin und Ulrich Zwingli beriefen. Der dritte

grosse Strang waren die Täufer oder auch Anabaptisten genannt. Mit ihnen

werde ich mich in meiner Arbeit ausführlich beschäftigen.

Die Reformation und die Entstehung der Täufergemeinden in der Schweiz

In der Schweiz wurde die Reformation von Huldrych oder Huldereich

Zwingli, was heutzutage so viel bedeutet wie Ulrich Zwingli, durchgesetzt.
Er erblickte das Licht der Welt am 1. Januar 1484 in Wildhaus im Toggenburg.

Nach einem Theologiestudium war Zwingli ab 1506 als Pfarrer in Gla-

rus tätig. In den Schlachten von Novara und Marignano, bei denen sehr

viele Schweizer Söldner aktiv am Kämpfen waren, war Ulrich Zwingli
Feldprediger. Die Erfahrungen, die er in diesen Kämpfen als Militärseelsorger

42



machte, führten ihn dazu, das Söidnertum öffentlich zu verurteilen. Um

1519 wurde Zwingli von den Chorherren des Grossmünsters Zürich als Leut-

priester gewählt. Zwingli führt die traditionellen Sonntagslesungen nicht

weiter, sondern beginnt mit der Auslegung des Matthäus-Evangeliums mit
anderen Theologen und auch Laien, indem er einen Bibelkreis gründete.
Die Männer waren alle des Lesens und Schreibens mächtig, was in dieser

Zeit überhaupt keine Selbstverständlichkeit war. Unter ihnen befanden sich

auch zwei Männer, Conrad Grebel und Felix Mantz, welche später in der

Täuferbewegung anzutreffen waren. Durch die intensiven Diskussionen

erlangten sie viele neue Erkenntnisse über die Bibel, welche die Reformation

zu einem späteren Zeitpunkt massgeblich beeinflussten. Bald darauf
kam es zu einem grossen Skandal in der Stadt Zürich. Während der offiziell

vorgeschriebenen Fastenzeit durch die Kirche im Jahre 1522
veranstaltete der Buchdrucker Froschauer ein Wurstessen, dem Ulrich Zwingli als

Leutpriester beiwohnte, ohne etwas dagegen zu unternehmen. Wegen dieses

Anlasses wurde Zwingli von der Kirche ins Verhör genommen. Er legte
sein Priesteramt zwar freiwillig, jedoch nicht ganz ohne Druck von oben,
ab. Von der Stadt Zürich bekam Zwingli jedoch die Chance, weiterhin als

Prediger zu agieren. Zwei Monate nach seiner Entlassung kam es in Zürich

zu einer ersten Disputation, an der Zwingiis Reden von offiziellen
Kirchenvertretern auf ihre Übereinstimmung mit der Bibel geprüft wurden. Deshalb

erstellte Zwingli eine Zusammenfassung seiner Lehre, die aus 67 Artikeln

bestand und zu seiner Verteidigung diente. Diese von Zwingli
erarbeiteten Punkte waren im Gedankengut der Täufer von zentraler Bedeutung.

Der Rat der Stadt befand Zwingiis Thesen für schriftgemäss. Der Rat

übernahm die Funktion der Kirche und setzte die reformatorischen

Neuerungen Zwingiis um, das heisst, er säuberte die Kirche von allem, was nicht

biblisch begründet war, unter anderem Heiligenbilder, Klöster, Beichte,

Firmung, Prozessionen und Krankensalbung. Es folgte im selben Jahr eine

zweite Disputation, in der ganz konkrete Punkte, wie zum Beispiel die

Reform der Messe oder das Zehntrecht, besprochen wurden. In der zweiten

Disputation war Zwingli um einiges kompromissbereiter und viel

weniger radikal als in der ersten. Dies führte dazu, dass sein politisches Ansehen

nun enorm wuchs, aber es gab auch eine Trennung des Bibelkreises,

was für die Entstehung der Täufer von massgebender Bedeutung war. Der

Grund für die Trennung waren aber nicht verschiedene theologische
Einstellungen der Mitglieder, nein, die Brüder aus dem Bibelkreis forderten

von Zwingli eine viel radikalere Umsetzung, da er von nun an eine ziem-

43



lieh grosse Macht in der Kirche hatte. Aus der Trennung des Bibelkreises

bildeten sich zwei Gruppen. Zum einen ein gemässigter Flügel um Zwingli,
jedoch zum anderen auch eine radikale Abspaltung, die von Grebel und

Mantz angeführt wurde. Dieser radikale Flügel war somit der eigentliche
Ursprung der Täuferbewegung in der Schweiz. Als Täufer konnten sie

jedoch noch nicht bezeichnet werden, da sie die Idee der Glaubenstaufe

noch nicht vertraten. Das erste Mal, dass sich jemand gegen die Kindertaufe

aussprach, war im Jahre 1524, als Wilhelm Reublin aus Witikon (ZH)

sagte, dass man durch die Taufe einer noch unmündigen Person nicht ihr
Heil herbeiführen könne. Die Menschen sollten erst getauft werden, wenn
sie dies aufgrund ihres Glaubens als angebracht hielten. Dies führte dazu,
dass Reublin von seiner Gemeinde zum Priester gewählt wurde. Somit nahm

er dieses Amt ohne kirchlichen Auftrag an. Er war damals der Pionier der

Freikirchen in der Schweiz. Es gab jedoch noch weitere Personen, die sich

gegen die Macht der Kirche wehrten, wie zum Beispiel Simon Strumpf, der

die Leute aufforderte, den Zehnten nicht mehr an das Grossmünster

abzugeben, sondern an ihre Heimatgemeinden. Aber auch Johannes Brötli,
welcher trotz seines katholischen Priesteramtes heiratete und somit seine Pfarrei

verlor, predigte von nun an unabhängig von der geistlichen Hierarchie

in Zollikon. Dort taufte man sich gegenseitig, und somit wurde die erste

Täufergemeinde gegründet.
Unterdessen überprüfte der radikale Flügel um Mantz und Grebel seine

Standpunkte in den Bereichen Taufe, Herrenmahl und auch Gestaltung der

Gottesdienste in Bezug auf die Bibel. Dazu war eine Stelle aus dem

Matthäus-Evangelium von entscheidender Bedeutung: «Sündigt aber dein Bruder

an dir, so geh hin und weise ihn zurecht zwischen dir und ihm allein.

Hört er auf dich, so hast du deinen Bruder gewonnen. Hört er nicht auf
dich, so nimm noch einen oder zwei zu dir, damit jede Sache durch den

Mund von zwei oder drei Zeugen bestätigt werde. Hört er auf die nicht, so

sage es der Gemeinde. Hört er auch auf die Gemeinde nicht, so sei er für
dich wie ein Heide und Zöllner. Wahrlich, ich sage euch: Was ihr auf Erden

binden werdet, soll auch im Himmel gebunden sein, und was ihr auf Erden

lösen werdet, soll auch im Himmel gelöst sein. Wahrlich, ich sage euch

auch: Wenn zwei unter euch eins werden auf Erden, worum sie bitten wollen,

so soll es ihnen widerfahren von meinem Vater im Himmel. Denn wo
zwei oder drei versammelt sind in meinem Namen, da bin ich mitten unter
ihnen.» (Matthäus-Evangelium Kap. 18, Verse 15-20) Diese Bibelpassage

ergibt das Konzept einer wahren Christengemeinde. Im Zentrum steht, dass

44



jeder für seinen Mitmenschen da sein muss, die Verantwortung für ihn

tragen und ihn zurechtweisen und lehren muss.

Der Beginn des praktizierenden Täufertums

Im Herbst des Jahres 1524 entbrannte in Zürich die Diskussion über die

radikale, so genannt rechte Art der Taufe. Zu Beginn des folgenden Jahres

wurde wieder eine öffentliche Disputation einberufen. Man sagte, dass es

schon vor der Diskussion offensichtlich gewesen sei, wie es ausgehen

würde. Bereits in der Einladung wurden die Gegner der unfreiwilligen
Kindertaufe als Verirrte abgestempelt. In der Disputation wurde ein striktes

Versammlungsverbot für den ehemaligen, von Zwingli gegründeten Bibelkreis

beschlossen. Dieses Verbot wurde jedoch von Zwingli selbst

entscheidend beeinflusst. In der Konferenz wurde des Weiteren auch beschlossen,

dass in Zukunft alle Neugeborenen bis spätestens acht Tage nach ihrer

Geburt getauft sein müssen. Zudem wurde nun erstmals ein Geburten-

sowie Taufregister ins Leben gerufen. Auch wenn dies in der heutigen Zeit

nicht sehr ungewöhnlich tönt, war es aber damals die Geburtsstunde des

Standesamtes. Durch diese nun zwingenden Angaben war es von nun an

für die Kirche nicht mehr schwierig, Wiedertäufer zu lokalisieren und sie

zur Säuglingstaufe zu zwingen.
Dieses Versammlungsverbot hinderte jedoch die rechten Täufer nicht, sich

am 21. Januar 1525 wieder zu treffen. Diese Treffen fanden wie bisher an

ihrem Versammlungsort im Hause von Felix Mantz in Zürich statt. Es kamen

immer mehr Leute zu den Versammlungen, unter ihnen auch der Bündner

Georg Blaurock, ein sehr impulsiver Priester. Trotz der herrschenden Angst,
erwischt zu werden, fand das besagte Treffen wie gewohnt statt. Die

Glaubensbrüder beteten zusammen, als wäre es nichts Aussergewöhnliches.
Nach einer intensiven Zeit des Gebets erhob sich Georg Blaurock und bat

Conrad Grebel, ihn im Namen des Herrn zu taufen. Obwohl Grebel wuss-

te, wie gefährlich dieses Vorhaben war, führte er es durch. Weitere

Mitglieder des Kreises baten nun den soeben getauften Blaurock, sie auch im

Namen Gottes zu taufen. Dieser führte die Wünsche seiner Glaubensbrüder

aus und somit war das Täufertum endgültig entstanden.

Bereits einen Tag nach der ersten Taufe in der Schweiz fand in Zollikon die

nächste Versammlung statt, in der Conrad Grebel das erste bekannte
Herrenmahl (Abendmahl) in der Geschichte des Täufertums abhielt. Das

Herrenmahl wurde absichtlich in sehr einfachen Häuslichkeiten durchgeführt,
da sich die Täufer auch im Bereich der Sakramente deutlich von der prunk-

45



vollen Staatskirche absondern wollten. Bevor das Mahl genommen wurde,
verlas Grebel einen der Herrenmahlsberichte aus dem Neuen Testament.

Danach wurde das Mahl von allen getauften Besuchern eingenommen. Sie

hatten einen einfachen Krug mit Wein und ganz normales Brot. Dieses

Mahl diente als Symbol für ihre Entscheidung, ein christliches Leben zu

führen, jedoch auch als Zeichen für Brüderlichkeit und Gemeinschaft und

als Ansporn, ihren Glauben weiter zu verbreiten.

Ausbreitung des Täufertums
In der darauffolgenden Woche ging eine regelrechte Erweckung durch Zol-

likon, welches zu einem Zentrum der damaligen Täufer wurde. Georg Blaurock

konnte durch seine feurigen Predigten weitere 35 Personen von der

Wiedertaufe überzeugen. Da Blaurock sehr temperamentvoll war, predigte

er nicht nur, sondern störte sogar den Gottesdienst in der Kirche, indem er

inmitten der Messe aufstand und eine Passage aus dem Markus-Evangelium

zitierte: «Mein Haus soll ein Bethaus sein, aber ihr habt es zu einer

Räuberhöhle gemacht...» Als Folge davon wurde Blaurock am nächsten Tag

mit Mantz und 25 weiteren Täufern festgenommen und ins Gefängnis

gesteckt. Somit bedeutete dies für die Täufergemeinde Zollikon das Ende.

Auch in den Nachbardörfern, wo sich ebenfalls Täufergemeinden gebildet
hatten, wurden Leute verhaftet. So wurden weitere Versammlungen vorerst

verhindert. Das ganze Täufertum erlitt einen heftigen Rückschlag. Die

Führer der Täufer wurden danach aus dem Zürcher Gebiet verbannt. Dies

konnte sie jedoch nicht zum Schweigen bringen, und sie verbreiteten
weiterhin ihr Gedankengut. Vor allem in der Ostschweiz konnten sie viele neue

Leute von ihrem Glauben überzeugen. Sie trafen sich danach noch einmal

im Zürcher Oberland, wo sie jedoch allesamt festgenommen wurden. Es

gelang ihnen jedoch, gemeinsam zu entkommen. Sie trennten sich nun,

um ihre Arbeit einzeln zu verrichten. So ging Grebel nach Graubünden.

Dort starb er jedoch bereits nach kurzer Zeit an den Folgen des Schwarzen

Todes. Blaurock zog es ins Tirol, wo er Leute zum Täufertum bekehren

konnte. Er war es auch, der den Kanton Bern durchwanderte und das

täuferische Gedankengut verbreitete. Doch nach erneuter Verhaftung im

Jahr 1529 wurde er in Clausen (Tirol) auf dem Scheiterhaufen verbrannt.

Felix Mantz konnte nach seiner Flucht in Kyburg arbeiten. Da der Zürcher

Rat aber am 7. März 1526 die Todesstrafe für Wiedertäufer angeordnet
hatte, wurde auch er ein weiteres Mal verhaftet. Er war somit einer der

Ersten, der wegen seines Glaubensbekenntnisses einen Märtyrertod erlei-

46



den musste. Am 5. Januar 1527, also gut zwei Jahre nach der ersten

Täuferversammlung, wurde er in der Limmat ertränkt. Als man ihn jedoch ins

Wasser hob, stimmte er dieses Lied an:

Mit Lust so will ich singen,
Mein Herz freut sich in Gott,
Der mir viel Kunst tut bringen,
Dass ich entrinn dem Tod,

Der ewiglich nimmet kein End,

Ich preis dich Christ vom Himmel,

Der mir Kummer wend.

Dieses Lied wird noch heute unter den Täufern gesungen und als das

Täuferlied betitelt.

Die Täufer in Bern

Übertragung des täuferischen Gedankenguts von Zürich nach Bern

Wie schon beschrieben, brachte Georg Blaurock das täuferische Gedankengut

von Zürich aus direkt nach Bern. Man geht davon aus, dass schon

zuvor vereinzelt Leute in der Stadt Bern bekehrt wurden und selbst ihren

Bekehrungseifer deutlich machten. Die Berner Wiedertäufer konnten

jedoch erst aufblühen, als in der Stadt Bern die Reformation angenommen
worden war. Sie wurden jedoch nicht recht wahrgenommen, da es sich nur

um eine extrem kleine Minderheit handelte.
Nach der Reformation im Kanton Bern dauerte es nicht lange, bis der innere

Zerfall einsetzte, da die Kirche für die Menschen keine religiöse Gemeinschaft

mehr war, sondern viel eher etwas dem Staat Gleichgestelltes. Der

geistige Eifer der Reformation war ziemlich schnell erloschen, was den Täufern

die Chance gab, weitere Anhänger für ihre Ideologie zu gewinnen. Im

Kanton Bern gab es jedoch keine eigentlichen Führer, sondern es waren
mehrheitlich Leute, die das täuferische Gedankengut schon vorher gelebt
hatten und sich jetzt aus der Zurückgezogenheit hervorwagten. Der Pfarrer

Ernst Müller, der lange Zeit in Langnau i. E. amtete, schrieb in seinem

Buch «Die Geschichte der bernischen Täufer», dass insbesondere in den

ländlichen Gegenden und besonders im Emmental beim tief religiös
veranlagten Volk der Nährboden für das Gedankengut der Täufer besonders

47



gut war, nicht zuletzt auch, da das Emmental in dieser Zeit schon ziemlich

lange autonom war. Die regierende Macht in Sachen Glauben war während
dieser Zeit das Kloster Trub, welches eindeutig auf der Seite der Reformation

einzustufen war. Auch in Langnau machte sich die Opposition bemerkbar.

Der Kirchherr beschloss, die Messe abzuschaffen. Der Landvogt war
damit jedoch ganz und gar nicht einverstanden und befahl den abtrünnigen

Langnauern, die Messe sofort wieder einzuführen. Die Langnauer
widersetzten sich der Forderung vehement und richteten ein Schreiben an

die Obrigkeit, in welchem sie die Duldung des neuen Zustandes verlangten.

Ihnen wurde darauf freigestellt, ob sie nun die Messe halten wollten
oder auch nicht. Im Emmental waren die Täufer eigentlich wie auch in

Zürich einer Meinung mit den Reformierten. Sie bildeten jedoch den eher

radikaleren Flügel. Somit wurden die Täufer auch im Emmental eine

Untergruppe der Reformierten.

Erster Fall von Wiedertäuferel
Der erste bekannte Fall von Wiedertäuferei, der vom Grossen Rat der 200
in der Stadt Bern bearbeitet wurde, stammte nicht, wie man vielleicht
vermuten könnte, aus dem Emmental, sondern aus Zofingen. Es handelte sich

damals um eine Frau, die sich aufgrund ihres Glaubens taufen liess. Durch

den hier vorliegenden Sachverhalt zieht Ernst Müller in seinem Buch die

Schlussfolgerung, dass dies wohl nicht der erste Fall einer solchen Handlung

und dass diese Geistesrichtung schon vorher wirksam gewesen sein

müsse. Auf diesen Schluss kommt er, weil die meisten Vergehen nicht sofort

vor den Grossen Rat gelangten, sondern erst, wenn sie als Staatsvergehen

eingestuft wurden. Um 1527 einigten sich die Täufer aus der Schweiz und

Schwaben auf insgesamt sieben Artikel, die ihr Gemeindeideal zum
Ausdruck brachten:
7. Ablehnung der Kindertaufe
2. Bann der Abtrünnigen
3. Brotbrechen als Gedächtnis an Jesus

4. Absonderung von allem Bösen

5. Eigene Wahl der Hirten und Lehrer

6. Ablehnung des Schwertes, d.h. der Obrigkeit
7. Ablehnung des Eides

Durch die Ablehnung des Eides gegenüber der Obrigkeit galten die Täufer
als Aufrührer. Auch das Bezahlen von Zinsen, Zöllen und Zehntabgaben

48



wurde abgelehnt. Damit war die Obrigkeit überhaupt nicht einverstanden.

Dies war der Beginn einer jahrhundertelangen Verfolgung der

Täufergemeinschaft. Am 14. August 1527 schlössen Zürich, Bern und St. Gallen

ein Konkordat, welches folgende Punkte beinhaltete:

• Wer des Lasters der Wiedertaufe verdächtig ist, wird von der Obrigkeit
vorgeladen, und treulich ermahnt, davon abzustehen, unter Hinweis auf
die darauf gesetzten Strafen.

• Jeder Bürger ist verpflichtet, solche, die der Wiedertaufe verdächtig sind,

anzuzeigen.
• Wer sich öffentlich an diese Lehre hält, verfällt der Obrigkeit zur Bestrafung.

• Fremde Wiedertäufer werden ausgewiesen. Als Fremder gilt jeder, der
ausserhalb unseres Gebietes und des Gebietes derer, die mit uns in dieser

Abmachung sind, geboren ist.

• Wer ausgewiesen ist und trotzdem zurückkehrt, wird ohne jede Gnade

ertränkt.

Aus diesem Konkordat, welches auf Anraten der Stadt Zürich entstanden

war, ist sehr gut ersichtlich, wie ernst die Obrigkeit dieses Thema nahm.

Die Täufer wurden, auch wenn sie sehr sittenstreng waren, vom Staat als

seltsame und unbeständige Leute abgestempelt.
Darauf folgten schon sehr bald die ersten Todesurteile, die über Täufer in

der Stadt Bern ausgesprochen wurden. Bei den ersten Hingerichteten
handelte es sich um drei der fünf Täufervertreter, die sich an der Disputation
1528 eigentlich für ihre Rechte hätten einsetzen wollen. Unter ihnen war
auch Georg Blaurock. Drei von ihnen wagten sich trotz der Verbannung

aus Bern noch einmal in das ihnen verbotene Gebiet. Alle wurden nach

langen Verhören und schrecklichen Folterungen beim so genannten
Blutturm ertränkt, da man sie nicht vom Täufertum hatte abbringen können.

Das Zofinger Religionsgespräch
Das Problem mit den Täufern wurde der Obrigkeit derart wichtig, dass sie

dieses Thema sogar an der Tagsatzung von 1530 als Traktandum einführte.
An dieser Tagsatzung besprachen sich die evangelischen Orte Zürich, Bern,

Basel, St. Gallen und Konstanz zum weiteren Vorgehen gegen die Täufer.

Der Grosse Rat von Bern erliess am 31. Juli 1531 ein weiteres Mandat, von
welchem er sich mehr Erfolg versprach. Hier ein Ausschnitt davon:

49



«Ir werdend auch hiemit den Gemeinden fürhalten, wie dann ein Sünde-

rung und verführerische Sect (Sekte) etlicher, so Widertäufer genannt,
uferstanden sye, die nun dem Wort Gottes und christenlicher Liebi ganz widrig.
Und damit sölichs Unkrut usgerüttet werde, habend min Herren Rät und

Burger angesähen, dass die, so mit dem Laster des Widertoufs verdacht

und verargwonet, ernstlich davon zu stan ermant werden, und ein jeder
verbunden sye siner Oberkeit di ze verleiden; wo sie sich aber nach söli-

cher Ermahnung nit besseren und nit darvon stan, dass sie dann, nach

Gestalt der Sach, an Geld gestraft sollen werden, und die Frömbden, so

alsovertrieben, widerum kerten, und also ihr Eidspflicht übertreten, wo die

betreten, alsdann ane alle Gnad ertrenkt werden.»

Auch wenn es sich hierbei um äusserst strenge Massnahmen handelte,
nahm die Zahl der Täufer weiterhin in einem sehr grossen Masse zu. Jetzt

erst musste die Berner Obrigkeit einsehen, dass es sich um eine Strömung
handelte, die mit solchen Massnahmen nicht in die Knie gezwungen werden

konnte. Deshalb versuchte man in einem öffentlichen Religionsgespräch,

wie man es auch in Zürich gemacht hatte, eine Lösung zu suchen.

Dieses Religionsgespräch begann schliesslich am 1. Juli 1532 und dauerte

ganze neun Tage. Man muss davon ausgehen, dass dieses Gespräch eine

der letzten Hoffnungen in Bezug auf die Täuferfrage für Berns Grossen Rat

war. Dieses Gespräch fand in Zofingen statt und nicht in der Stadt Bern,

da die Täufer die Stadt fürchteten. Den Täufern musste auch freier Abzug
nach Abschluss der Verhandlungen zugesichert werden, damit sie

überhaupt bereit waren, an einem solchen Gespräch teilzunehmen. Leider war
das Ergebnis, welches mit den beiden erschienenen Täuferführern Christian

Brügger und Martin Weninger ausgearbeitet wurde, ziemlich ernüchternd.

Die beiden Führer erhielten einen Landesverweis, und es gab gegen
die anderen Täufer ein weiteres Täufermandat, welches am 2. März 1533

in Form eines kleinen Büchleins erschien und den Amtsleuten zugeschickt
wurde. Dieses Mandat wirkte nun deutlich weniger streng. Die Täufer sollten

freundlich auf ihr Fehlverhalten aufmerksam gemacht und auch nicht
mehr getötet, sondern «nur» noch bis an ihr Lebensende bei Wasser und

Brot eingekerkert werden.

Weitere Mandate
Da die Verfolgungen jedoch mehr oder weniger erfolglos waren, wurden

jetzt erhebliche Geldstrafen eingesetzt. Bussen musste bezahlen, wer an

50



einer Täuferversammlung teilnahm oder einen Täufer in seinem Haus

beherbergte, auch wenn es sich um ein Familienmitglied handelte.

Bereits am 8. November wurde das nächste Täufermandat vom bernischen

Rat erlassen. Darin wurden wieder alle Leute verpflichtet, ihre Kinder stan-

desgemäss in der Kirche taufen zu lassen und sich so in die Kirche

einzufügen. Zudem durfte sich niemand vom Abendmahl fernhalten.
Am 13. März 1535 erschien das nächste Mandat mit einem Zusatz, dass

alle Männer, die bisher durch Ertränken den Tod hätten finden sollen, von

nun an mit dem Schwert gerichtet würden. Bei den Frauen blieb man beim

Tod durch Ertränken.

Durch diese vielen Mandate wird ersichtlich, dass der Rat in Bern das Täu-

fertum als schwerwiegendes Problem erachtete und es deshalb so eingehend

behandelte.

Ausweitung der Verfolgungen
Nun wurden die Verfolgungen gegen die Täufer vehement verstärkt, indem

man auf jeden Täufer ein Kopfgeld von einem Pfund aussetzte. Somit erhielt
der Weibel vom Emmental 6 Pfund, da er auf seinem Gebiet sechs Täufer

eingefangen und sie abgeliefert hatte. Aus diesem Ansporn, Täufer zu

fangen, ergab sich jedoch nun ein weiteres Problem. Es fehlte nämlich an genügend

Gefängnissen, wie man in diesem Brief von Haller an Butzer in Strass-

burg sehen kann:

«Die Führer der Widertäufer dringen auf uns ein, mehr starrköpfig und

hartnäckig als fromm und gelehrt. Der Rat hat alle, deren er habhaft werden

konnte, in die Gefängnisse gesteckt, bis sie zur Besinnung kämen, da

sie in ihrer Beharrlichkeitsich nicht überzeugen Hessen. Ihre Zahl istso
angewachsen, dass keine Gefängnisse mehr übrig sind; deshalb hat der Rat,

durch ihre Flartnäckigkeit und ihren Widerstand bewogen, beschlossen,

alle einmal im Wasser unterzutauchen.»
Bern hatte nicht nur mit den Täufern auf seinem Gebiet zu kämpfen,
sondern auch in anderen Gebieten, wie zum Beispiel auf solothurnischem

Boden, wo es den Täufern frei war, sich zu bewegen, dort zu leben, ja sogar
dort zu predigen. Dies ist auch in einem Brief von Haller ersichtlich. Bern

fühlte sich nun gezwungen, auch auf solothurnischem Boden einzuschreiten,

sofern dieses nicht selbst etwas gegen die Täufer unternahm.

Das zweite Religionsgespräch
Der Grosse Rat von Bern sah nun ein weiteres Mal ein, dass die Täufer

51



aufgrund ihres starken Glaubens nicht auf dem polizeilichen Weg auszurotten

waren. Somit wurde auf Anregung der Täufer ein weiteres Gespräch

mit Vertretern beider Seiten veranstaltet. Das Gespräch fand zwischen dem
11. und dem 17. März im Jahre 1538 statt. Der Grosse Rat von Bern machte
sich auch bei diesem Gespräch wieder grosse Hoffnungen über den

Ausgang, da einer der Führer des Zof inger Gesprächs sich vom Täufertum gelöst
hatte und nun auf Seite der Kirche gegen seine ehemaligen Brüder kämpfte.
Die Traktandenliste sah wie folgt aus:

• «Ob nüw oder alt Testament, wieviel es gällte, was uffgehept oder nit
uffgehept...

• Der Sendung oder Beruff zum Predigeramt beider theilen war die rächt
Vormation habe.

• Der Kilchen halb, wer die recht Kilchen hab, was die hl Kirche sye.

• Vom Touff, was der Touffsye, wen man touffen solle und möge.
• Vom eyd, warum der nitt christlich sye und man den nut thun möge.
• Von der Obrigkeit, ob ein Christ ein Oberer syn möge.
• Vom Bann, wie der brucht und in welches teils Kilchen er recht gehalten

werde.»

Auch wenn die Täufer durch berühmte Theologen stark ermahnt wurden,
verleugnete kein Einziger von ihnen seine Überzeugung. Die Erbitterung
des Grossen Rates erreichte hier den vorläufigen Höhepunkt. Am 6.

September 1538 wurde ein weiteres Mandat erlassen:

«Diese aufrührerische Sekte auszurotten will alles nichts nützen; sie mehren

sich von Tag zu Tag. Es sollen die täuferischen Vorsteher, Prediger, Leser,

Lehrer und Rädelsführer ohne alle Gnad mit dem Schwert gerichtet werden.

Wenn sie im Gefängnis sind, sollen alle Mittel und Wege angewendet

werden, sie des Irrtums zu überführen. Wollen sie nicht abstehen, soll

man sie mit dem Seil fragen, doch die Weiber nicht. Ebensowenig soll man
ihnen Unterschlupfgewähren. Die Amtsleute sollen auch Leute dingen und
besolden, um Tag und Nacht den Rädelsführern und Vorstehern nachzustellen.

Elöfe von Täufern, wo keine Kinder sind, sollen wo möglich
verkauft werden.»

Mit diesem Mandat sieht man, wie der Grosse Rat in Bern die Täufer noch

einmal mit Gewalt verschwinden zu lassen versuchte. In der folgenden Zeit

wurden etliche Männer, aber auch Frauen in Bern hingerichtet. Insgesamt
starben zwischen dem Ersten im Jahre 1528, Hans Seckler, und dem Letzten,

der den Märtyretod sterben musste, Hans Haslibacher, um 1571, 40

Personen aufgrund ihres Glaubens.

52



î>u legten ^ugenèlttfe ôtà îîîârtytetfiS fjattà Hjaàtiôcufiec

Schilderung über Hans Haslibachers Weg zur Hinrichtung
Ein Lehrer namens Hans Käser hat diese Dokumentation über den letzten

Gang Hans Haslibachers aufgeschrieben.
«Eines Tages im Spätsommer 1571 bewegte sich eine eigenartige
Reisegesellschaft vom Schloss Trachselwald hinab nach Grünenmatt und weiter
über Ramsei und die Höhe der Wegissen Bern zu. Ein bewaffneter Mann
führte ein Ross am Zügel. Hinter dem Reiter schritt ein zweiter Bewaffneter.

Auf dem Ross aber sass ein bärtiger Greis mit grossem Schlapphut auf
dem Kopfe, den rauen Mantel über den Schultern. Wer ihm näher ins

Gesicht sah, merkte, dassdasein Mann war, bei dem eine felsenfeste

Überzeugung mit seltener Liebe sich paarte, ein Mann, der sich von seinem

Glauben noch nie einen Deut abmarkten Hess, der aber im Verkehr mit

53



seinen Mitmenschen ihnen nur die Liebe zu erweisen pflegte. Es war der
alte Hans Haslibacher, der Täuferlehrer von Haslibach bei Sumiswald. Was

er um seines Glaubens Willen nichtschon alles erduldet hatte! Er war gefangen

gewesen. Dann hatte man ihn des Landes verwiesen. Von seinen
Verwandten bezog der Landvogt eine Strafsumme von 500 Pfund, wohl sein

ganzes Vermögen. Aber den alten Haslibacher litt es nicht in der Fremde.

Er musste zu seinen Brüdern ins Emmental ziehen, die zu trösten und zu
stärken. War der einst so angesehene und vermögliche Bauer auch rechtlos

und arm, was schadete das ihm? Sein Heimatrecht hatte er in einer
andern Welt erworben; seinen Reichtümern konnten weder Motten noch

Rost etwas anhaben. Noch einmal kehrte er in dem Hause ein, das wohl
einst sein eigenes war. Als Strafe musste sein Sohn, der ihn aufnahm, eine

hohe Busse bezahlen. Nur zu bald meldeten sich die Schergen des Vogts

von der finsteren Burg Trachselwald. Der alte Hans wurde wieder wie ein

gefährlicher Verbrecher eingesperrt. Wie oft schon hat er nach Bern reisen

müssen, um sich vor der gestrengen Obrigkeit zu verantworten. Heute
macht Hans Haslibacher diese Reise zum letzten Mal. Wir sehen im Geiste,

wie da und dort ein Bauer sich auf sein Werkholz stützt und dem Alten
nachschaut und in Gedanken an die Herren in Bern im Sacke die Faust ballt.

Wir sehen auch, wie aus einem Dickicht heraus ein bärtiger Täuferbruder

späht, um den geliebten Lehrer noch einmal zu sehen. Jetzt, jetzt - hat er
ihn zum letzten Male gesehen. Tränen rinnen über seine rauen Wangen.

Übermächtig wallt es auf seinem Herzen, aber keine Rachegefühle. Für
Rache ist kein Platz mehr in der Seele eines rechten Taufgesinnten. An der
Stelle der Rache muss Liebe ins Herz. Haslibacher aber wurde in die Hauptstadt

geführt und eingekerkert.
Mehrmals kamen die Gelehrten zu ihm, um ihm eine andere Überzeugung

beizubringen. Nach der Überlieferung wurde er sogar gemartert. Das ist
wohl möglich. Als alle Bekehrungsversuche nichts fruchteten, wurde
Haslibacher zum Tode verurteilt. Eines Tages im Herbst 1571 wurde er, nachdem

er das Henkermahl genossen, zur Richtstätte geführt. Allem nach war
der treue Hans getrosten Mutes, und ein Lächeln mag seinen Mund

umspielt haben, als der Todesstreich fiel.»

Schloss Trachselwald

In der Schilderung von Hans Käser über Hans Haslibacher taucht auch das

Schloss Trachselwald auf. Diese Anlage ist bis heute sehr gut erhalten, und

man kann die Räumlichkeiten besuchen. Unter anderem auch den hohen

54



Turm, welcher sehr eindrücklich vermittelt, wie die inhaftierten Täufer in

ihrer Gefangenschaft ausharren mussten. Über mehrere Jahrhunderte wurden

dort Täufer eingesperrt. In der Zeit zwischen 1528 und 1571 wussten
die Leute, die eingekerkert wurden, dass ihnen der Tod blühte, und so

warteten sie in ihren Zellen, bis sie nach Bern transportiert wurden, um dort

getötet zu werden. Die Gefängniszellen sind sehr klein, das heisst etwa

2,5 x 2,5 Meter. Sie haben ein kleines Holzbett.

Von einer Toilette ist jedoch keine Spur zu sehen, wodurch man annehmen

muss, dass sie ihr Geschäft in der Zelle verrichteten. Vor den Zellen befindet

sich ein kleiner Ofen, mit dem die Wärter die Zellen nach eigenem Belieben

temperieren konnten, um so die Gefangenen im Winter noch zusätzlichen

Qualen auszusetzen. Als Lichtquelle hatte man nur einen sehr kleinen

Spalt in der Mauer. Dieser Hess jedoch in den eisigen Wintern von früher
auch jede Menge Kälte in die Zelle hinein, wodurch in der kalten Jahreszeit

Temperaturen um und unter dem Gefrierpunkt herrschten. Diese

Umstände führten dazu, dass die meisten Gefangenen innert kürzester Zeit

an einer Krankheit leiden mussten.

Zelle im Schloss Trachselwald

55



Das Schloss Trachselwald

Weiterentwicklung des Täufertums

Deportationen und Ausschaffungen
Jetzt versetzen wir uns in das 17. Jahrhundert. Die Wiedertäufer werden

immer noch verfolgt, jedoch auch, weil sie sich weigerten, den Zehnt

abzugeben. Und infolge ihrer Abneigung gegen den Krieg weigerten sie sich,

ihrer Militärpflicht nachzukommen. Das führte dazu, dass sich der bernische

Kriegsrat mehrmals mit diesen Leuten beschäftigte. So mussten die

Täufer für ihre Dienstverweigerung Geldbeiträge abgeben. Es wurden nun
immer mehr Täufer, die man gefangen nehmen konnte und auf Galeeren

in Venedig verdammte, wo sie bis zur totalen Erschöpfung rudern mussten.

Ein grosser Teil der gefangenen Täufer wurde über die bernische Kantonsgrenze

gebracht, insbesondere in den Jura, aber auch ins Elsass. Da dort
aber eine Hungersnot herrschte, kehrte ein sehr grosser Teil der
Verdammten sofort wieder zurück in ihre Heimat. Mittlerweile konnte man
nicht einmal mehr alle Gefangenen auf den venezianischen Galeeren

56



Hinter Hütten, Fankhaus

beschäftigen, da die Zahl der gefangenen Täufer weiterhin zunahm. Deshalb

kam man am 17. Mai 1699 auf die Idee der Deportation. Man wollte
sie danach nach Amerika in englische Kolonien abschieben, da dort schon

Glaubensbrüder lebten. Man ging davon aus, dass sie dort keine

Anpassungsschwierigkeiten hätten, da es sich bei den Täufern um sehr

arbeitstüchtige Personen handelte. Somit gab man ihnen die Freiheit, dass sie

sich verpflichten, sich in Amerika niederzulassen, wo ihre Sekte geduldet
war. Man erlaubte ihnen auch, vor der Abreise ihre Güter zu verkaufen,
schloss für die Täufer günstige Verträge mit den Landbesitzern ab und
übernahm sogar die Reisekosten von Bern bis zu ihrem zukünftigen Wohnort
in Amerika. So wanderten viele nach Amerika aus und fanden dort eine

neue Heimat.

Das Täuferversteck im Fankhaus

Um sich vor den berüchtigten Täuferjägern zu schützen, begannen viele,

in ihrem Haus ein Versteck einzubauen. Das einzige noch zugängliche
Täuferversteck der Schweiz stammt aus dem 17. Jahrhundert und befindet

57



sich in Hinter Hütten im Fankhaus. Das Haus ist ein Holzbau, in dem sich

Wohnung, Viehstall und Heubühne unter einem Dach befinden. 1608

wurde dieses Haus erbaut, wie auf der Inschrift über dem Eingang zu lesen

ist. Im Jahre 1661 ist Christian Fankhauser, Sohn von Peter, einem Gemeinderat,

und der Catharina in Hinter Hütten zur Welt gekommen. Als sein

Vater starb, war Christen 18-jährig und bereits im drauffolgenden Jahr kam

der tragische Verlust der Mutter dazu. Von da an lastete der ganze Hof auf

seinen Schultern. 1685 heiratete er Barbara Habegger, welche die Tochter

eines Täufers war und auch als solche eingetragen wurde. Es darf somit

vermutet werden, dass durch diese Verbindung Christian zum Täufertum

kam.

Zu Hinter Hütten gehörten früher noch zwei Alpweiden und Hütten. Da

Fankhausers in Geldnot waren, mussten sie eine Liegenschaft (Änzialp)
verkaufen. Dieser Verkauf bedeutete für sie den wirtschaftlichen Ruin. Dazu

kam noch, dass für Christen alsTäuferständig die Gefahr bestand, in

Gefangenschaft zu geraten. Er musste ins 1691 gebaute Versteck untertauchen.

Am 18. Dezember 1691 kam es zum Verkauf von Hinter Hütten durch den

Landvogt Johann Bartolomäus May an Peter Wüthrich, der nun auch als

Vormund und Handlungsbevollmächtigter an die Stelle des verschwundenen

Christen Fankhauser trat. Im Kaufvertrag wurde mehrere Male

erwähnt, dass es sich beim früheren Hausherrn um einen Wiedertäufer
handelte. Man kann aber davon ausgehen, dass die Familie auf dem Hof bleiben

konnte. Barbara Fankhauser-Habegger gebar bereits im Oktober des

folgenden Jahres einen Sohn, wodurch man auch auf die Anwesenheit von
Christen Fankhauser schliessen konnte. Bei der Taufe wurde nur «Anab.»

ohne jegliche weitere Erklärung eingetragen. Dadurch ist es wahrscheinlich,

dass der Vater des Kindes, Christen Fankhauser, bei der Taufe anwesend

war, da sonst die Abwesenheit des Vaters durch den Pfarrer hätte
vermerkt werden müssen. In den folgenden Jahren wurde es etwas ruhiger in

Hinter Hütten, und Christen konnte immer öfter aus seinem Versteck, das

ihm nur etwa einen Platz von 2 x 2,5 Metern bot, entfliehen. Das Versteck

war im Innern ganz schwarz, da es sich in einem Teil einer Rauchküche

befand. Das Schlüsselelement, welches das Versteck sicher machte, war ein

loser Laden, durch den man von oben in das Versteck gelangen konnte.
Über dem losen Laden wurde Heu verteilt, damit man Christen nicht fand.

Durch diese Vorsichtsmassnahmen war es für die Täuferjäger schwierig,
das Versteck zu finden, obwohl sie annehmen mussten, dass Christen

irgendwo im Haus versteckt war.

58



Christian Fankhausers Versteck

Da es sich in Fankhaus um eine grosse Täufergemeinde handelte, hatten
Fankhausers etliche Nachbarn, welche ebenfalls Täufer waren. Man half
sich gegenseitig, indem man einander vor nahenden Täuferjägern warnte
und mit Hörnern Signale abgab.
Als im Jahre 1710 weitere verfolgte Täufer nach Amerika deportiert werden

sollten, wurde dies von empörten Mennoniten in Holland vereitelt. Auf
einer Liste, welche durch einen verfolgten Täufer namens Melchior Zahler

geschrieben wurde, befanden sich alle Namen derjenigen, die in Holland

befreit wurden. Unter ihnen kann man auch den Namen von Christian Fank-

hauser entdecken. Auch wenn bei ihm leider der Herkunftsort nicht

beigefügt war, muss man annehmen, dass es sich um Christen Fankhauser

aus Hinter Hütten handelte. Wie er gefangen genommen wurde, kann man
leider mangels fehlender Unterlagen nicht sagen.
Den in Holland befreiten Täufern wurde freigestellt, ob sie mit dem Konvoi

nach Übersee reisen, in Holland bleiben oder in ihre Heimat zurückkehren

wollten. Bei einer Rückkehr gingen sie jedoch das Risiko ein, getötet

zu werden, da ihnen bei einem Zurückkommen die Bestrafung an Leib

59



und Leben angedroht worden war. Trotz dieses Risikos kam Christen

Fankhauser zurück in sein Heimatland. Sehr wahrscheinlich ging er auf
direktem Weg in den Jura und fand ob Court eine Zufluchtsstätte. Jedenfalls

wurde diese Ortschaft im Jahre 1733 als letzter Wohnort nach Trub

vermeldet. Somit nahm ein weiteres Täuferschicksal ein tragisches Ende.

Noch heute leben Nachkommen von Christen Fankhauser im schönen
Bauernhof in Hinter Hütten. Auch meine Urgrossmutter, Emma Fankhauser,

die in Hinter Hütten ihre Kindheit verbracht hatte, war eine seiner

Nachkommen. Über Jahre hinweg wurde vom Täuferversteck erzählt, dieses

wurde jedoch aus Angst vor bösen Geistern nicht betreten. Selbst in Amerika

sprach es sich herum, dass sich im Emmental ein Täuferversteck befindet,

und so bekam die Familie Fankhauser im Jahre 1975 Besuch von einem

amerikanischen Prediger namens P. Uhlmann, und erste Nachforschungen
über das Versteck wurden durchgeführt. Nachdem im Jahr 2003 das Schicksal

in der Familie Fankhauser auf tragische Weise zugeschlagen hatte,
intensivierte die jetzige Hausbesitzerin Regula Fankhauser als Ablenkung die

Nachforschungen über das Versteck im Haus zusammen mit einem Pfarrer.

Mittlerweile weiss man zwar immer noch viele Sachen nicht, aber viele

bislang unbekannte Tatsachen konnten ans Licht gebracht werden. Regula

Fankhauser beabsichtigt, später eine Ausstellung über das Versteck und die

Leidensgeschichte der Täufer zu gestalten.

Das Ende der Täuferverfolgung
Zu einer Änderung der Haltung gegenüber dem Täufertum kam es in

Bern erst in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts, als die Aufklärung zu

wirken begann und die einflussreichen niederländischen Mennoniten
sich zunehmend für ihre verfolgten Glaubensgenossen einsetzten. Als am
12. April 1798 die erste helvetische Verfassung erschien, wurden die Rechte

der Täufer immer umfangreicher. Der entscheidende Artikel 6 lautet:

«Die Gewissensfreiheit ist uneingeschränkt, jedoch muss die öffentliche
Äusserung von Religionsmeinungen die Eintracht und Ruhe nicht stören.
Jede Art von Gottesdienst ist erlaubt, wenn er die öffentliche Ordnung
nicht stört, und nicht Herrschaft oder Vorzug verlangt. Jeder Gottesdienst
steht unter der Aufsicht der Polizei, welche das Recht hat, sich die Lehren

und Pflichten, die gepredigt werden, vorlegen zu lassen. Das Verhältnis, in

welchem irgend eine Sekte gegen eine fremde Gewalt stehen mag, darf
weder auf Staatssachen, noch auf den Wohlstand und die Aufklärung des

Volkes Einfluss haben.»

60



Auf der Grundlage dieser Verfassungsbestimmungen erschien am 12.

Februar 1799 das Duldungsgesetz, das alle bisherigen Strafgesetze der vorigen

Regierungen gegen religiöse Meinungen und Sekten als aufgehoben
erklärte. Die Täufer beriefen sich fortan auf dieses Gesetz. Das Volk war
aber gegen das Gesetz, und so kam es, dass es nur auf dem Papier
existierte, und die Täufer wurden in ihrer Glaubensausübung weiterhin stark

eingeschränkt. Dies führte dazu, dass Vertreter der Langnauer Täufergemeinde

im März 1810 eine Bittschrift an die Regierung sandten. Unter ihnen

war auch Christen Gerber, auf den ich später noch zurückkommen werde.
Sie verlangten darin für ihre Gottesdienste die totale Freiheit. Diese

Bittschrift wurde aber abgelehnt mit der Begründung, dass im Kanton Bern

keine Sekten toleriert werden und die Täuferschaft für die Kirche und den

Staat gefährlich sei. Nun wurde in der Gemeinde Langnau auf Antrag der

Kirche die Zwangstaufe eingeführt.
Am 22. November 1820 erliess der Rat nun endlich ein Kreisschreiben, in

dem man Gottesdienste erlaubte, aber nur, falls ein Pfarrer bei den

Gottesdiensten anwesend war, die Kinder und die Namen der Abendmahlsteilnehmer

der Regierung gemeldet würden. Aber schon 1824 klagte der

Kirchenrat, dass das zu tolerante Kreisschreiben derTäufersekte einen extremen

Aufschwung bereitet habe. Doch auch wenn befürchtet wurde, die

Vermehrung der Täufer könnte die Interessen des Staates gefährden, wurden

keine Polizeimassnahmen gegen sie durchgeführt.
Die Zeit der Regeneration in den dreissiger Jahren des 19. Jahrhunderts

führte zu Veränderungen in Bezug auf das Verhältnis zwischen Staat und
Kirche. Man wurde sich bewusst, dass Glaubens- und Gewissensfreiheit

sowie volle Gleichberechtigung derverschiedenen Glaubensrichtungen der

Bevölkerung nicht weiter vorenthalten werden konnten. Nun war die Zeit

des Kirchenregiments endlich vorbei, und es kam zur Religionsduldung und

Versammlungsfreiheit.

Die Spaltung in Neu- und Alttäufer
Samuel Fröhlicher aus Brugg, der in Zürich Theologie studiert hatte und

später aus dem Aargau weggewiesen wurde, ist der Gründer der so genannten

Neutäufer. Die Neutäufer entstanden durch den Plass gegenüber dem

bestehenden Kirchentum. Fröhlicher soll im Jahre 1832 nach Langnau im

Emmental gekommen sein, da er wusste, dass dort sehr viele Täufer
lebten. Er wollte sie zum Neutäufertum bekehren. Über diesen Besuch hat

ein treugebliebenes Mitglied der Täufer geschrieben. Von nun an wurden

61



diejenigen, die weiterhin normale Täufer waren, Alttäufer genannt und die

Anhänger von Fröhlichers Ideen waren Neutäufer.

In Langnau fand Fröhlicher auf dem Giebel bei Christen und Ulrich Gerber

gute Aufnahme. Auch bei öffentlichen Versammlungen predigte er über

seine Einstellung zu Bibelstellen. Dadurch übernahmen einige der Täufer
seine Ideen. Durch einen oberamtlichen Befehl musste Fröhlicher die

Gegend des Emmentals verlassen. Sein Geist blieb aber bei den Langnauer
Täufern stark präsent. Es gab immer mehr Unruhen unter ihnen. Christen
Gerber hatte schon vor dem Besuch von Samuel Fröhlicher eifrig gewirkt,
da er 1821 zum Täuferlehrer gewählt worden war. Er erwarb sich grosses
Ansehen in seiner Gemeinde durch wortgewandte Reden und durch

seinen guten Umgang mit Kindern. Auch seine Lehren verkündete er in der

Art, wie die damals herumreisenden Missionare es taten. So suchte sich

Fröhlicher die richtige Gemeinde aus, um sein Gedankengut zu verbreiten.
Im Frühjahr 1834 besuchte Jakob Weibel aus Leutwil die Gemeinde. Einige

Gemeindemitglieder wurden zu seinen ergebenen Anhängern. Er arbeitete
dann insgeheim an einer Trennung der Gemeinde, indem er einige, die ihm

glaubten, dazu überredete, das Abendmahl auszuteilen ohne Wissen der
Ältesten und der Diener. Dadurch tat er einen unbefugten Eingriff in die

Ordnung, den die Gemeinde nicht dulden konnte. Es waren acht Personen

beim Abendmahl dabei, unter ihnen auch Peter Gerber vom Giebel. Man

wollte sie bestrafen, aber Christen Gerber wollte ihnen eine zweite Chance

geben, falls sie wieder zu den Alttäufern zurückfanden. Dieses Angebot
nutzten sie nicht, und so sonderten sie sich von den anderen ab. Sie nahmen

von nun an das Abendmahl fast jeden Sonntag selbst zu sich. Auch
viele Besucher gingen nach Leutwil, und es gab auch viele Gegenbesuche.
Nun wurde bei den Alttäufern auf Antrag von Christen Gerber und Christen

Baumgartner besprochen, ob man das Abendmahl freigestellt bekommen

solle. Man konnte sich nicht einigen, und es gab immer mehr Streit.

Gerber und Baumgartner fingen nun mit Abendversammlungen an. Zuerst

noch heimlich, aber dann kamen immer mehr Leute zu ihnen und es sprach
sich herum. Nun wurden die Ältesten aus dem Jura hinzugerufen. Man
wollte ihnen die Chance geben, sich wieder mit ihnen zu verbrüdern. Die

Gespräche zwischen ihnen verliefen jedoch resultatlos. Die Diener von

Langnau gaben den Abgesonderten die Erlaubnis nicht, sich abzuspalten,
die Versammlungen waren aber von nun an getrennt.
In der Folge besuchte Georg Steiger, einer aus Fröhlichers Anhang, die

Langenegg ob Langnau. Steiger war noch sehr jung, gerade mal 21 Jahre alt.

62



Da er sehr beredt war und auch ein römisch-katholischer Priester gewesen
sein soll, wurde er von Fröhlicher zu einem Ältesten, Bischof und Lehrer

ernannt. Christen Gerber, Baumgartner und ihr Anhang wollten sich nun
mit ihm vereinigen, da er ein Ältester war. Sie machten sich aber keine

Gedanken, von wem er das Amt bekommen hatte. Steiger war mit der

Vereinigung einverstanden, sie mussten sich jedoch von ihm taufen lassen, mit
der so genannten Untertauchungstaufe. Sie waren jedoch dagegen, weil
sie es nicht richtig fanden, sich von einem so jungen, unerfahrenen
Menschen taufen zu lassen. Zwei von ihnen Hessen es trotzdem zu und gaben
danach vor, erst jetzt die rechte Taufe, sowie die Gaben des Heiligen Geistes

empfangen zu haben. Am folgenden Sonntag Hessen sich noch mehr

taufen, und am dritten Sonntag wurden auch Christen Gerber und Christen

Baumgartner getauft. Die Spaltung der Gemeinde wurde somit richtig
vollzogen. Steiger legte nun folgende Theorie fest:

«Wenn ein Ältester oder ein Lehrer noch oftsich seiner Fehler und Schwachheiten

beklagt, um also zu sagen, das Gute, das er wolle, das thue er, und

wenn also ein Ältester nicht frechhin sagen darf, er sei ganz wiedergeboren

und also der Kindschaft Gottes versichert und gewiss der Seligkeit, der
sei noch kein Kind Gottes und also nicht würdig zum Taufen. Wenn schon

ein Lehrer oder Bruder tiefgebeugt unter die Selbstverläugnung sich begibt,
und also nicht Gutes will gethan haben nach Matth. 25, so muss ein
solcher bei den solchen Unwiedergeboren heissen.»

Steiger besuchte nun Haus um Haus, erklärte seine Lehre und sagte, dass

dies die alleinseligmachende sei. Sich selbst sah er als einen Gesandten

Gottes und stellte sich neben die heiligen Apostel. Etwa sechzig Personen

der Mitbrüder traten zu ihm über und noch eine viel grössere Anzahl von
der Nationalkirche. In der Taufe mussten sich die Leute dazu bekennen,
dass sie bis jetzt Kinder des Teufels gewesen waren. Steiger übergab nun
sein Amt an Peter Gerber vom Giebel. Kurze Zeit darauf wurde er von der

Polizei weggeschafft, aber er kam heimlich wieder, da er Baumgartner noch

versprochen hatte, ihn zum Ältesten zu ordinieren. Lehrer gab es bei ihnen

von nun an keine mehr, sondern nur noch Älteste und Armendiener. Der

Obrigkeit wollten sie keinen Zoll mehr bezahlen und auch keine Steuern.

Die Kinder sollten nicht in die öffentliche Schule geschickt werden,
sondern in eine Privatschule.

Über die Protestanten wurde von nun an gelästert, und man sagte, dass

diese nie zu Gnade kommen werden. Dasselbe sagten sie auch über die

alten Taufgesinnten.

63



Im März 1835 wurde die endgültige Trennung von den Alttäufern beschlossen.

Bei den Täufern gab es somit dieselbe Trennung, wie es sie auch 300
Jahre zuvor zwischen den Täufern und den Protestanten gegeben hatte.

Man kann sagen, dass ein Sohn, was er seinem Vater antut, auch von
seinem Sohn wieder erfahren wird.
Die Neutäufer, auch Fröhlichianer genannt, sind eine der intolerantesten

Glaubensgemeinschaften. Für sie gibt es nur ihren Glauben, und alles

andere ist ein falscher Glaube.

Interview mit K. B., Neutäufer {Harne auf Wunsch geändert)
Einer meiner Kollegen, der als Neutäufer aufwuchs, ist sehr oft bei uns zu

Besuch, da er bei sich zuhause sehr stark eingeengt ist. K. B. wuchs mit

insgesamt 12 Geschwistern in Bärau auf. Viele von ihnen sind mittlerweile

aus ihrer Gemeinde ausgetreten, K. B. und einer seiner Brüderwurden kürzlich

aus ihrer Gemeinschaft ausgeschlossen. Der Grund dafür war, dass sie

gegen das Wissen ihrer Eltern an den Wochenenden in den Ausgang gingen

und dadurch am Sonntag bei den Gottesdiensten nicht bei der Sache

waren.

K. B., du bist seit deiner Geburt Neutäufer und erst kürzlich ausgetreten.
Wenn du nun auf deine Jugend zurückschaust, gibt es etwas, das du dabei

verpasst hast?

Durch den Gottesdienst am Sonntag konnte ich nie wie alle anderen

Kollegen in den Ausgang am Samstag, und auch am Sonntag war meine Freizeit

wegen des Gottesdienstes schon gestrichen.

Gibt es in derjungen Generation eigentlich noch Leute, die mit voller

Überzeugung das Neutäufertum betreiben?
Also richtig überzeugt von den Jungen sind nach meiner Schätzung noch

etwa fünf Prozent. Die meisten sind noch dabei, damit sie in ihrer Familie

bleiben können, da man bei einem Austritt von der Familie Verstössen wird.

Seit welcher Generation gehört die Familie B. zu den Täufern?

Dies kann ich nicht genau beantworten, aber ich denke, dass wir mittlerweile

schon seit fünf Generationen dabei sind.

Traten in den früheren Generationen auch schon viele Leute aus?

Nein, das war eher eine Seltenheit. In dieser Generation, die wir jetzt erle-

64



ben, ist es wohl am extremsten mit den Austritten. Klar, auch früher traten

einige Personen aus, aber das waren bei einer Grossfamilie mit etwa
15 Kindern nur etwa zwei oder drei, und heute sind es mehr als die Hälfte,

die nicht mehr dabei sein wollen.

Weshalb ist es quasi ein «Brauch» der Neutäufer, sehr viele Kinder zu
haben?

Dies ist so, weil man bei uns keine Verhütungsmittel gebrauchen darf. Aber

es gibt auch Familien, die nicht so viele Kinder haben. Die sind aber eher

eine Ausnahme.

Wie ist es eigentlich, in einer Familie aufzuwachsen, in der so viele Personen

leben? Konnte man überhaupt noch eine Privatsphäre haben?

Also Privatsphäre hat man auf jeden Fall, und ich finde es cool, so viele

Geschwister zu haben. Auch der Zusammenhalt in der Familie ist etwas
sehr Schönes.

War oder ist es nicht auch manchmal ein Problem, wenn man so viele

Geschwister hat?
Ja also, es gab natürlich immer wieder Streit, wer was bekommt. Zum

Beispiel beim Essen, oder wenn jemand etwas geschenkt bekam. Aber der

Zusammenhalt, den wir sonst haben, ist etwas sehr Schönes!

Wurdest du in der Schule wegen deiner Familie auch gehänselt?
Ja, klar gab es immer wieder blöde Sprüche, aber ein grosser Teil fand es

auch cool, dass ich so viele Geschwister habe.

Wurdest du bei deinen Entscheidungen von den Eltern eingeschränkt?
Ja, das war sehr extrem, und jetzt ist es am schlimmsten. Streng gesehen,

dürfte ich jetzt wohl nichts mehr machen, das gegen die Regeln verstösst,

wie zum Beispiel Snowboarden, und alles, was in der Freizeit Spass macht

wie Ausgang, Sport, Kinobesuche usw.

Kannst du dir erklären, weshalb diese Dinge nicht erlaubt sind?

Sie denken sehr wahrscheinlich, dass man von morgens bis abends fromm

sein, in der Bibel lesen und arbeiten sollte. Zudem haben sie vielleicht auch

Angst, dass man sonst merkt, dass dieses strenge Leben sinnlos ist, wenn
man keinen Spass hat, und so vielleicht austritt.

65



Die Neutäufer sind ja bekannt, dass sie fast niemanden in ihre Gottesdienste

lassen, der nicht auch einer der ihrigen ist. Auch ist es sehr

schwierig, mit jemandem darüber ins Gespräch zu kommen. Wie kannst
du dir das erklären? Sind sie etwa nicht richtig von ihrem Glauben

überzeugt?

Also, wir dürfen ja auch nicht studieren, und wenn man jetzt vielleicht mit

jemandem redet, der nicht den gleichen Glauben hat, so könnte es

passieren, dass man einsieht, dass sehr viele Regeln unlogisch sind, und dadurch

nicht mehr an die vorgeschriebenen Sachen glaubt.

Wie sehen die Gottesdienste aus bei den Neutäufern?
Wir beten, singen und haben Predigt. Es ist einfach so, dass sie sehr lange
dauern. Also wir müssen schon morgens VA Stunden in der Kirche sein

und nachmittags auch noch. Der Aufbau ist jedoch immer genau derselbe,

nur dass andere Bibelpassagen vorgetragen werden und man andere Lieder

singt.

Unterscheidet sich die Bibel der Neutäufer stark von der normalen Bibel?

Ich denke schon, dass sie sich unterscheidet. Also ich kenne jetzt die
normale Bibel nicht richtig, aber bei unserer stehen sehr viele Regeln drinnen,
die wir zu befolgen haben, die uns auch sehr viele Sachen verbieten und

uns Angst zu machen versuchen.

Wird euch auch von der Vergangenheit der Täufer erzählt?

Vom Ursprung der Täufer weiss ich nichts, aber von neueren Tatsachen

weiss ich zum Teil Bescheid.

Haben die Frauen weniger Rechte bei euch?

Also in den Gottesdiensten dürfen die Frauen nicht predigen und Lieder

anstimmen. Aber auch bei der Kleidung müssen sie Röcke tragen und die

Haare zu einem Knopf binden. Da hat man es als Mann sicher viel einfacher.

Aber sonst werden sie gleich behandelt wie wir Männer.

Weshalb könnt ihr nicht mit derZeit gehen?
Das frage ich mich auch! Durch diese Rückständigkeit ist es ja auch logisch,
dass es unsere Gemeinschaft nicht mehr lange geben kann. Also, was das

Geschäft anbelangt, so sind wir mit den Maschinen und Computern sehr

modern. Viele haben auch sehr moderne und auch teure Autos. Dies ist

66



aber sicher so, weil sie sehr viel Geld haben, da sie sich sonst nichts leisten

wollen und auch nicht dürfen.

Siehst du noch eine Zukunft für eure Gemeinde?
Ich denke, dass dies noch etwa hundert Jahre dauern wird, aber dann wird

es bei uns keine Leute mehr geben, die bereit sind, diese Dinge zu befolgen.

Vielen Dank für das Interview!

K. B.s Familie ist in Langnau als eine sehr strenggläubige Neutäuferfamilie

bekannt. K. durfte nie an einer mehrtägigen Schulreise teilnehmen.
Fernseher, Radio und andere Unterhaltungsmedien sind in der Familie verpönt.

Nachwort

Schaue ich nun auf meine Maturaarbeit zurück, so bin ich zufrieden mit
meiner Themenwahl. Das Nachforschen auf diesem Gebiet war interessant

und ich bekam einen tiefen Einblick in ein Thema, über welches ich noch

bis vor kurzem sehr wenig oder gar nichts wusste.
Beim Erarbeiten konnte ich mit vielen Leuten spannende Gespräche führen,
wie zum Beispiel mit Regula Fankhauser, die mir viele Informationen über

das Täuferversteck im Fankhaus geben konnte. Auch Johann Gerber, ein

direkter Nachfolger von Christen Gerber auf Giebel in Langnau, nahm sich

viel Zeit, um mich über die Weiterentwicklung des Täufertums von der Zeit

ab Samuel Fröhlicher und bis zu den Täufern heutzutage zu informieren.

Auch das Gespräch mit K. B. war interessant und ich konnte viel über seine

Familie erfahren, da wir diese Themen sonst nicht unbedingt besprechen.
Diesen Personen danke ich herzlichst. Auch bei meinem betreuenden Lehrer

Dr. Jürg Wegmüller will ich mich vielmals für seine tolle Unterstützung
bedanken und dass er sich so viel Zeit für meine Arbeit genommen hat.

Meinen Eltern danke ich auch für die beträchtliche Zeit, die sie für
Ausflüge, wie zum Beispiel zum Schloss Trachselwald oder zum Täuferversteck

im Fankhaus, aufgewendet haben. Diejenigen Personen, die mir durch Den-

kanstösse wertvolle Hilfe leisteten, will ich mit meinem Dank nicht vergessen.

67



Bild- und Literaturverzeichnis

Literatur
Katharina Zimmermann (1989), Die Furgge, Zytglogge Verlag, Bern

Ernst Müller (1895), Geschichte der Bernischen Täufer, Frauenfeld

Der Spiegel (15.12.2003), Martin Luther-Abschied vom Mittelalter, Deutschland
Pfr. Ulrich J. Gerber (1988), Berner Täufertum und Reformation im Dialog
Robert Stupperich (1967), Geschichte der Reformation
Samuel H. Geiser (1971), Die taufgesinnten Gemeinden im Rahmen der
Kirchengeschichte

Th. De Quervain (1906), Kirchliche und soziale Zustände in Bern unmittelbar nach

der Einführung der Reformation
C. Arnold Snyder (1996), Täuferische Saat - Weltweites Wachstum
Bernhard Ott (1996), Missionarische Gemeinde werden
Paul Hostettler, Hinter Hütten - ein ausserordentlich interessantes Gehöft
Matthias Reuter, www.luther.ch

Abbildungen
Das Bild des Märtyrers Haslibacher stammt aus dem Buch von Samuel H. Geiser

(1971), Die taufgesinnten Gemeinden im Rahmen der Kirchengeschichte
Die Aufnahmen von Schloss Trachselwald und Hinter Hütten im Fankhaus stammen

vom Autor der Maturaarbeit

68


	Die Täufer im Wandel der Zeit

