
Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch

Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 73 (2006)

Artikel: Masken aus Mexiko : eine neue Schenkung und die dazugehörige
Ausstellung

Autor: Meyer, Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1075442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1075442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Museum für Völkerkunde Burgdorf;

Masken aus Mexiko - eine neue Schenkung
und die dazugehörige Ausstellung

Katharina Meyer

Einleitung

Das Museum für Völkerkunde Burgdorf verdankt sowohl seine Existenz wie
auch den grössten Teil seiner Bestände den grosszügigen Schenkungen
verschiedener dem musealen Betrieb wohlgesonnener Personen. Den Grundstock

legte Heinrich Schiffmann 1904 mit seinem Vermächtnis von circa

500 Objekten. Im Laufe der Zeit kamen ständig neue Stücke zur
ethnographischen Sammlung dazu, so dass diese eine enorme Erweiterung ihres

Umfanges erfuhr. Heute gehören über 5000 Gegenstände zum musealen

Bestand.

Auch in den letzten Jahren erfolgten zahlreiche neue Schenkungen; immer
wieder entscheiden sich Menschen, die von ihnen unter unterschiedlichsten

Bedingungen erworbenen Objekte aus anderen Kulturkreisen unserem
Museum zu übergeben, damit sie einer breiteren Öffentlichkeit zugänglich
werden. Gerade ältere Personen überlegen sich häufig, was mit ihren

gesammelten Gegenständen geschehen soll, und es freut uns natürlich

sehr, wenn der Entscheid fällt, sie der Allgemeinheit zu vermachen. Doch

mit einer solchen Schenkung entstehen für uns als Begünstigte auch

Verpflichtungen. So sind wir dazu angehalten, der Schenkung eine entsprechende

Sorgfalt entgegenzubringen, die Objekte sorgfältig zu bestimmen,
aufzubewahren und zu konservieren. Ideal ist es zudem, wenn sie-wenigstens

zeitweise - der Öffentlichkeit im Rahmen einer Ausstellung zugänglich

gemacht werden können. Letzteres ist leider nicht immer möglich. Da

uns nur ein sehr eingeschränkter Platz für unsere Dauerausstellung zur
Verfügung steht, sind wir gezwungen, lediglich einige Highlights unserer

Sammlung zu präsentieren. Unser Bestand ist durch die Schenkungen der

letzten Jahre enorm gewachsen, weshalb wir uns für die weitere Zukunft

133



zusätzlichen Raum für unser Museum erhoffen, damit den schönen und

wertvollen Schenkungen unserer Gönner und Gönnerinnen auch der

entsprechende Rahmen geboten werden kann und sie den Museumsbesuchenden

vorgeführt werden können. Unter den momentan gegebenen
Umständen bemühen wir uns - besonders bei umfangreicheren
Schenkungen - zumindest einige Stücke in unsere Wechselausstellungen
aufzunehmen, sofern sich dies thematisch machen lässt. So stand im Mittelpunkt
unserer letzten beiden Wechselausstellungen jeweils eine neu erhaltene

Schenkung: Bei «Guatemala - Frauen gestalten die Welt» war es die Schenkung

Strübin mit zahlreichen Textilien, bei der im August 2005 eröffneten

Ausstellung «Masken aus Mexiko» ein Teil der extrem umfangreichen
Sammlung Sennwald.

Die Sammlung Sennwald

Ende des Jahres 2003 rief Frau Eléonore Sennwald aus Vevey im Museum

an, um uns eine grössere Anzahl Masken aus Mexiko in Form einer Schenkung

anzubieten. So machten wir uns bald auf den Weg, um uns die Masken

anzusehen. Wir trafen auf eine freundliche, sehr eigenständige ältere

Frau, die uns ihre Wohnung zeigte: mehrere Zimmer voll von Gegenständen

aus verschiedensten Ländern und Zeiten. Schlussendlich erhielten wir
nicht nur 64 Masken aus Mexiko, sondern zusätzlich unzählige Textilien

(vorwiegend aus Süd- und Mittelamerika, aber auch Einzelstücke aus anderen

Regionen), Schachtel um Schachtel gefüllt mit Schmuck aus aller Welt
(vieles davon aus Nordafrika, aber auch aus Südafrika, Afghanistan, Nepal,
Südamerika und aus vielen weiteren Gebieten), zudem auch einige sehr

interessante Gegenstände aus dem Amazonasgebiet sowie von den

nordamerikanischen Ureinwohnern. Die Schenkung von Frau Sennwald umfasst

insgesamt um die 2000 Objekte, welche aus fast allen Erdteilen stammen.
Es handelt sich um die umfangreichste Schenkung, die das Museum für
Völkerkunde Burgdorf seit seiner Gründung 1909 in Empfang nehmen

durfte. Um der grossartigen und für unser Museum sehr bedeutenden

Schenkung wenigstens teilweise gerecht zu werden, entschieden wir uns,
die nächste Wechselausstellung einem Teil dieser Gegenstände zu widmen.
So kam es zur Ausstellung «Masken aus Mexiko». Leider konnte die

grosszügige Spenderin selbst die Ausstellung nicht mehr besuchen: Frau Sennwald

verstarb am 20. Januar 2004.

134



Die Maske oben links stellt einen aztekischen Krieger dar, der zum militärischen
Orden der «Adlerritter» gehört. Bei der Jaguarmaske oben rechts wurden echte
Zähne und Haare verwendet; der Jaguar gilt in ganz Mittelamerika als

symbolträchtiges Tier. Bei den für die Ausstellung sorgfältig in Szene gesetzten Masken
auf dem unteren Bild scheinen Elemente der vorspanischen Gottheiten durch

135



Masken aus Mexiko

Die Ausstellung ist in drei Räumen untergebracht und gänzlich den Masken

gewidmet; lediglich einige typischerweise zu Maskentänzen getragene
Kleider sowie Musikinstrumente werden als ergänzende Objekte präsentiert.

Im ersten Raum, welchen die Besuchenden durch einen Vorhang
betreten, finden sich jene Masken, welche einen mehr oder weniger direkten

Bezug zu den Göttern der vorspanischen Zeit aufweisen. Im zweiten
Raum sind Masken ausgestellt, welche Tiere und Mischwesen darstellen;
Tiermasken werden sehr häufig verwendet und gehören zu den ursprünglichsten

Darstellungen. Der dritte Raum schliesslich ist geprägt von der
Thematik von Eroberung und Missionierung Mexikos durch die Spanier und

den damit verbundenen Veränderungen. Die ausgestellten Masken stammen

alle aus der Schenkung Sennwald. Frau Sennwald lebte und arbeitete
während der 1970er Jahre eine längere Zeit in Mexiko und konnte die Masken

dort käuflich erwerben. Gefertigt wurden sie im frühen bis mittleren
20. Jahrhundert.
In Mexiko haben Masken eine sehr lange Tradition. Schon aus der
präklassischen Periode (ca. 1500 v. Chr. - 200 n. Chr.), während der vor allem

die olmekische Kultur eine Blütezeit erlebte, lassen sich Zeugnisse finden,
welche die Verwendung von Masken dokumentieren. Auch in späteren
Phasen der vielschichtigen Geschichte Mexikos und bei allen bekannten
mexikanischen Kulturen und Gesellschaften blieb die Verwendung von
Masken wichtiger Bestandteil von Ritualen und Festen verschiedener Art.
Die Zeit der Conquista (ab 1519 n. Chr.), der Eroberung des zu dieser Zeit

vorwiegend unter dem Einfluss der Azteken stehenden mexikanischen

Gebietes durch die Spanier unter Hernân Cortés, brachte zwar grosse
Veränderungen in den Darstellungen, der Symbolik und der Verwendungsweise

von Masken. Dennoch vermochten die spanischen Eroberer die
Maskentradition - trotz einiger diesbezüglicher Versuche von Missionaren -
nicht zum Verschwinden zu bringen. Vielmehr vermischten sich die

vorspanischen und die europäischen Einflüsse, woraus ein religiös-kultureller
Synkretismus resultierte, welcher sich auch in den Masken widerspiegelt.
So lassen sich auf heutigen Masken sowohl Spuren der präkolumbischen
Kulturen wie auch der spanischen Eroberer, aber auch modernere Einflüsse

ausmachen.

Die Masken unserer Ausstellung stammen mehrheitlich aus den mexikanischen

Teilstaaten Guerrero und Oaxaca. Allerdings sind Masken dieser Art

136



in ganz Mexiko verbreitet und werden auch vielerorts bis heute hergestellt
und benutzt. Dabei unterscheidet sich die Art der Masken von Region zu

Region, manchmal sogar von einem Dorf zum nächsten teilweise sehr stark.

Deshalb ist man oft auf die Angaben von Hersteller oder Benutzer
angewiesen, um die Bedeutung und die Verwendung einer bestimmten Maske

korrekt zu bestimmen. Bei den Masken der Sennwald-Schenkung fehlen

Angaben dieser Art leider zumeist.

Herstellung und Gebrauch

Das Herstellen von Masken wird regional von einzelnen Männern betrieben.

Sie gelten als Spezialisten und sind zum Teil weit über die Region hinaus

bekannt. In manchen Fällen jedoch stellen auch die Tänzer selber ihre

Masken eigenhändig her, manche aus finanziellen Gründen, andere, weil

es Pflicht ist, für bestimmte Tänze seine Maske selbst zu fertigen. Verwendet

werden alle möglichen Materialien, am häufigsten aber bestehen Masken

vorwiegend aus Holz. Zur Dekoration werden organische Produkte wie

Haare, Tierhörner, Zähne, Leder usw. verwendet, aber auch Papier und

Karton, Plastik, Pappmaché, Textilien, Spiegel, Metall etc.

Die Tänzer sind Leute, die neben ihrer normalen Erwerbsarbeit viel Zeit

opfern, um ihren Auftritt vorzubereiten. Das Teilnehmen an den Tänzen

und Schauspielen ist wichtig und hoch bewertet. Der Einsatz der Tanzenden

wird von der Gemeinschaft sehr geschätzt, so dass man durch eine

aktive Teilnahme sein soziales Ansehen steigern kann. Das Mitmachen

gehört zum guten Ton und wird vor allem von den jungen Männern auch

einfach erwartet. Schon Kinder können bei den Tänzen mitmachen, manche

tun dies bereits im Alter von drei bis vier Jahren. So werden etwa im

Tanz moros y cristianos die Christen manchmal von Kindern dargestellt.
Auch wenn die Tänzer ohne Entlohnung auftreten, entstehen für die

Durchführung der Feste doch enorme Kosten. Diese werden zu einem grossen
Teil von den mayordomos oder auch cargueros genannten Männern
übernommen. Es handelt sich um Männer aus dem Dorf, welche ein gewisses
Mass an Wohlstand besitzen. Für eine bestimmte Dauer (oft während eines

Jahres) übernehmen sie - mit der Hilfe ihrer gesamten erweiterten Familie

- gewisse Pflichten. Dazu kann das Finanzieren von Festen und Feierlichkeiten

gehören, was die Familie des mayordomo an den Rand des Ruins

treiben kann. Durch die Erfüllung dieser Pflichten erreicht der mayordomo

137



sehr hohes Prestige, welches ihm in Zukunft zu vielen Vorteilen gereichen
wird. Von wohlhabenderen Personen wird erwartet, dass sie solche Ämter
übernehmen. Durch dieses Ämtersystem kommt es innerhalb des Dorfes

auch zu einem gewissen sozialen Ausgleich.

Symbole der Götter-das Maskenwesen in präkolumbischer Zeit

Den zahlreichen verschiedenen präkolumbischen Kulturen gemein war der

Glaube an eine Vielzahl von Göttern. Allerdings muss man sich diese Götter

nicht als individuelle, anthropomorphe Personen vorstellen; vielmehr

entsprechen sie den verschiedenen Kräften, welche in der Welt herrschen

und das Leben der Menschen beeinflussen. Diese Kräfte sind ambivalent:
Sie weisen meist eine schöpferische, andererseits jedoch auch eine
zerstörerische Seite auf. Beispielsweise ist der Regen, bei den Azteken verkörpert
in der Gestalt des Regengottes Tlaloc, notwendig für die Fruchtbarkeit der

Pflanzen und das Leben schlechthin, doch kann er im falschen Mass, etwa
in der Form von Überschwemmungen oder von Dürren, auch sehr zerstörerisch

wirken. Aufgrund der grossen Macht dieser Kräfte/Götter war es

lebenswichtig, auf sie Einfluss zu nehmen. Mittels Gebeten, der korrekten

Durchführung von Ritualen und Opferdarbringungen wurde versucht, die

Gottheiten gnädig zu stimmen und zu einem den Menschen zuträglichen
Verhalten zu bewegen. Teil solcher Rituale waren oft Tänze und Inszenierungen,

bei welchen Masken getragen wurden. Mithilfe von Masken sollten

die Gottheiten während der Zeremonie eine Verkörperung erhalten.
Deshalb trugen die Masken bestimmte Attribute, welche auf die zu

verkörpernde Gottheit hinwiesen.

Jede der Gottheiten war mit einer Anzahl von Symbolen assoziiert; wichtig

waren dabei bestimmte Tiere wie etwa der Jaguar, die Schlange oder
bestimmte Vögel. Aber auch Farben hatten eine starke Bedeutung: So

wurde Tezcatlipoca, ein sehr mächtiger Gott, mit der Farbe Schwarz in

Verbindung gebracht; Quetzalcoatl, Gegenspieler von Tezcatlipoca, wurde als

gefiederte Schlange dargestellt und mit der Farbe Weiss assoziiert; Rot weist
auf Xipe hin, welcher für den Tod und das daraus neu entstehende Leben

steht; und Blau ist die Farbe von Huitzilopochtli, dem mit dem Kolibri
verbundenen Stammesgott der Azteken. Auch auf den heutigen Masken aus

Mexiko sind trotz Kolonialisierung und Christianisierung noch Spuren der

vielschichtigen präkolumbischen Symbolik auszumachen.

138



Die Gottheiten verkörpernden Masken wurden während der feierlichen
Rituale von Priestern, den gottähnlichen Herrschern, von Menschenopfern,
aber auch von «normalsterblichen» Tänzern getragen. Während der
Zeremonien waren die Masken nicht mehr nur blosse Darstellungen der
Gottheiten, sondern ihre lebendige Verkörperung. Mithilfe der Masken war es

den Menschen also möglich, mit den mächtigen Kräften in Kontakt zu treten

und eine Verbindung zwischen den verschiedenen Welten - den
verschiedenen Schichten der Unterwelt, der Erde und den zahlreichen Sphären
des Himmels - zu schaffen.

Tiermasken

Viele mexikanische Masken stellen Tiere dar. Einerseits gibt es mehr oder

weniger naturalistisch gestaltete Tiermasken; hierbei finden sich die
einheimischen Tierarten, wie etwa Gürteltiere, Hasen, Kaninchen, Eulen,

Fische, Alligatoren, Affen, Wildschweine, Schlangen, Rehe, Eidechsen usw.
Daneben sind auch die von den Spaniern eingeführten Tiere in die Tänze

integriert worden, so dass sich nun häufig auch Masken von Hunden,

Ziegen, Stieren und Hausschweinen finden.
Andererseits gibt es Masken von geheimnisvoll wirkenden Mischwesen,
welche Attribute verschiedenster Tiere gleichzeitig tragen und manchmal
auch mit menschlichen Zügen versehen sind. Bei den präkolumbischen
Kulturen waren Konzeptionen von «Wertieren» (analog dem uns bekannten

Beispiel des Werwolfes) sehr populär. Die Grenze zwischen Mensch und
Tier war durchlässig; dies wird besonders deutlich bei dem bekannten Konzept

des Nahual. Ein Nahual ist ein Tier, welches ein gemeinsames Schicksal

hat mit einem Menschen, sein tägliches Leben teilt. Ist jemand ohne

Essen, so hat das Tier Hunger, wird das Tier verletzt, so wird der Mensch

krank, und wenn das Tier getötet wird, so stirbt auch der Mensch. Der

Mensch bekommt seinen Übernamen vom Nahual, es ist sein beschützendes

Totem. Wenn der Mensch die Maske seines Nahual anzieht, so erhält

er dessen spezifische Kräfte.

Trotz der spanischen Eroberung und des kolonialistischen Einflusses sind

viele Kontinuitäten in der Darstellung von Tiermasken auszumachen. Sie

werden nach wie vor in ganz Mexiko hergestellt und getragen. Tiermasken

werden zu verschiedensten Anlässen und in unterschiedlichen Tänzen

benutzt; vor allem während der Karnevalszeit finden sie rege Verwendung.

139



Veränderung durch Eroberung und Missionierung

Masken werden bei verschiedenen Festen verwendet. Hauptbestandteil der

Zeremonien sind dabei normalerweise Prozessionen, Tänze und choreo-

graphierte theatralische Inszenierungen. Manche dieser Feste finden
landesweit gleichzeitig statt, andere sind regional oder manchmal sogar nur
auf ein Dorf beschränkt. Dies alles war schon vor der Ankunft der Spanier

so und ist bis heute so geblieben. Inhaltlich hat sich jedoch einiges geändert,

gerade aufgrund der Eroberung Anfang des 16. Jahrhunderts und der

darauf folgenden christlichen Missionierung.
Die indigene Bevölkerung sollte sich neu nach dem katholischen Kalender

für Feierlichkeiten richten. Bemerkenswert ist dabei, dassjene katholischen

Feiertage, welche sich vom Datum oder vom Thema her mit den bisherigen

«heidnischen» Festen überschnitten, am besten akzeptiert wurden und

bis heute am intensivsten gefeiert werden. Besonders populär sind so

beispielsweise die Passion Christi mit seiner Wiederauferstehung (ein auch in

der präkolumbischen Zeit beliebtes Sujet), die Karnevalszeit, welche sich

mit dem aztekischen Neujahr überschneidet, Allerseelen, wenn der Toten

gedacht wird, sowie verschiedene Festivitäten mit intensiver Verehrung der

Jungfrau Maria (welche vermutlich mit dem Glauben der vorspanischen
Kulturen an mächtige weibliche Gottheiten zusammenhängt). Die spanischen

Autoritäten versuchten regelmässig, Maskierungen als Teil der Feste

mittels gesetzlicher Verbote abzuschaffen. Dennoch benutzten die
katholischen Priester, welche in den indigenen Gemeinden arbeiteten, die

Vorliebe der mexikanischen Bevölkerung für Masken für ihre Zwecke: Durch

das Inszenieren von biblischen Inhalten und christlichen Themen allgemein
wollten sie die Indigenen belehren. Dabei verwendeten sie Tänze, wie sie

im Spanien jener Zeit üblich waren. Die Indigenen übernahmen dieseTänze

und Maskentypen rasch, entwickelten verschiedene Varianten davon und

kombinierten sie mit ihren traditionellen Tänzen und Themen; so

adaptierten sie die Masken und Tänze mit christlichem Ursprung an ihre eigenen

Bedürfnisse und Vorstellungen.
Bis zum heutigen Tage werden Feste mit Tänzen und Inszenierungen unter

Verwendung von Masken gefeiert. Neben den christlichen Darstellungen
werden auch historische und soziale Themen aufgegriffen; zudem sind

religiös-spirituelle Darbietungen ohne christlichen Hintergrund zu sehen, die

ihre Wurzeln oft bereits in der präkolumbischen Zeit haben.

140


	Masken aus Mexiko : eine neue Schenkung und die dazugehörige Ausstellung

