Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch
Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 73 (2006)

Artikel: Masken aus Mexiko : eine neue Schenkung und die dazugehdérige
Ausstellung

Autor: Meyer, Katharina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1075442

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1075442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Museum fur Volkerkunde Burgdorf:

Masken aus Mexiko — eine neue Schenkung
und die dazugehdorige Ausstellung

Katharina Meyer

Einleitung

Das Museum fur Volkerkunde Burgdorf verdankt sowohl seine Existenz wie
auch den grossten Teil seiner Bestande den grossziigigen Schenkungen ver-
schiedener dem musealen Betrieb wohlgesonnener Personen. Den Grund-
stock legte Heinrich Schiffmann 1904 mit seinem Vermachtnis von circa
500 Objekten. Im Laufe der Zeit kamen standig neue Sticke zur ethno-
graphischen Sammlung dazu, so dass diese eine enorme Erweiterung ihres
Umfanges erfuhr. Heute gehéren Gber 5000 Gegenstande zum musealen
Bestand.

Auch in den letzten Jahren erfolgten zahlreiche neue Schenkungen; immer
wieder entscheiden sich Menschen, die von ihnen unter unterschiedlichs-
ten Bedingungen erworbenen Objekte aus anderen Kulturkreisen unserem
Museum zu tibergeben, damit sie einer breiteren Offentlichkeit zuganglich
werden. Gerade dltere Personen Uberlegen sich hdufig, was mit ihren
gesammelten Gegenstanden geschehen soll, und es freut uns naturlich
sehr, wenn der Entscheid fallt, sie der Allgemeinheit zu vermachen. Doch
mit einer solchen Schenkung entstehen flr uns als Beglnstigte auch Ver-
pflichtungen. So sind wir dazu angehalten, der Schenkung eine entspre-
chende Sorgfalt entgegenzubringen, die Objekte sorgfaltig zu bestimmen,
aufzubewahren und zu konservieren. Ideal ist es zudem, wenn sie —wenigs-
tens zeitweise — der Offentlichkeit im Rahmen einer Ausstellung zugang-
lich gemacht werden kénnen. Letzteres ist leider nicht immer maéglich. Da
uns nur ein sehr eingeschrankter Platz fur unsere Dauerausstellung zur Ver-
figung steht, sind wir gezwungen, lediglich einige Highlights unserer
Sammlung zu prasentieren. Unser Bestand ist durch die Schenkungen der
letzten Jahre enorm gewachsen, weshalb wir uns fir die weitere Zukunft

133



zusatzlichen Raum fur unser Museum erhoffen, damit den schénen und
wertvollen Schenkungen unserer Gonner und Génnerinnen auch der ent-
sprechende Rahmen geboten werden kann und sie den Museumsbesu-
chenden vorgefihrt werden kénnen. Unter den momentan gegebenen
Umstanden bemihen wir uns — besonders bei umfangreicheren Schen-
kungen — zumindest einige Stiicke in unsere Wechselausstellungen aufzu-
nehmen, sofern sich dies thematisch machen lasst. So stand im Mittelpunkt
unserer letzten beiden Wechselausstellungen jeweils eine neu erhaltene
Schenkung: Bei «Guatemala — Frauen gestalten die Welt» war es die Schen-
kung Stribin mit zahlreichen Textilien, bei der im August 2005 eréffneten
Ausstellung «Masken aus Mexiko» ein Teil der extrem umfangreichen
Sammlung Sennwald.

Die Sammlung Sennwald

Ende des Jahres 2003 rief Frau Eléonore Sennwald aus Vevey im Museum
an, um uns eine grossere Anzahl Masken aus Mexiko in Form einer Schen-
kung anzubieten. So machten wir uns bald auf den Weg, um uns die Mas-
ken anzusehen. Wir trafen auf eine freundliche, sehr eigenstandige dltere
Frau, die uns ihre Wohnung zeigte: mehrere Zimmer voll von Gegenstan-
den aus verschiedensten Landern und Zeiten. Schlussendlich erhielten wir
nicht nur 64 Masken aus Mexiko, sondern zusatzlich unzahlige Textilien
(vorwiegend aus Std- und Mittelamerika, aber auch Einzelstlcke aus ande-
ren Regionen), Schachtel um Schachtel gefillt mit Schmuck aus aller Welt
(vieles davon aus Nordafrika, aber auch aus Stdafrika, Afghanistan, Nepal,
Stdamerika und aus vielen weiteren Gebieten), zudem auch einige sehr
interessante Gegenstande aus dem Amazonasgebiet sowie von den nord-
amerikanischen Ureinwohnern. Die Schenkung von Frau Sennwald umfasst
insgesamt um die 2000 Objekte, welche aus fast allen Erdteilen stammen.
Es handelt sich um die umfangreichste Schenkung, die das Museum fir
Volkerkunde Burgdorf seit seiner Grindung 1909 in Empfang nehmen
durfte. Um der grossartigen und fir unser Museum sehr bedeutenden
Schenkung wenigstens teilweise gerecht zu werden, entschieden wir uns,
die nachste Wechselausstellung einem Teil dieser Gegenstdande zu widmen.
So kam es zur Ausstellung «Masken aus Mexiko». Leider konnte die gross-
zligige Spenderin selbst die Ausstellung nicht mehr besuchen: Frau Senn-
wald verstarb am 20. Januar 2004.

134



Die Maske oben links stellt einen aztekischen Krieger dar, der zum militarischen
Orden der «Adlerritter» gehort. Bei der Jaguarmaske oben rechts wurden echte
Zahne und Haare verwendet; der Jaguar gilt in ganz Mittelamerika als symbol-
trachtiges Tier. Bei den fiir die Ausstellung sorgfaltig in Szene gesetzten Masken
auf dem unteren Bild scheinen Elemente der vorspanischen Gottheiten durch

135



Masken aus Mexiko

Die Ausstellung ist in drei Raumen untergebracht und ganzlich den Mas-
ken gewidmet; lediglich einige typischerweise zu Maskentdnzen getragene
Kleider sowie Musikinstrumente werden als ergdnzende Objekte prasen-
tiert. Im ersten Raum, welchen die Besuchenden durch einen Vorhang
betreten, finden sich jene Masken, welche einen mehr oder weniger direk-
ten Bezug zu den Géttern der vorspanischen Zeit aufweisen. Im zweiten
Raum sind Masken ausgestellt, welche Tiere und Mischwesen darstellen;
Tiermasken werden sehr haufig verwendet und gehéren zu den urspriing-
lichsten Darstellungen. Der dritte Raum schliesslich ist gepragt von der The-
matik von Eroberung und Missionierung Mexikos durch die Spanier und
den damit verbundenen Veranderungen. Die ausgestellten Masken stam-
men alle aus der Schenkung Sennwald. Frau Sennwald lebte und arbeitete
wahrend der 1970er Jahre eine langere Zeit in Mexiko und konnte die Mas-
ken dort kauflich erwerben. Gefertigt wurden sie im frithen bis mittleren
20. Jahrhundert.

In Mexiko haben Masken eine sehr lange Tradition. Schon aus der pra-
klassischen Periode (ca. 1500 v. Chr. — 200 n. Chr.), wahrend der vor allem
die olmekische Kultur eine BlUtezeit erlebte, lassen sich Zeugnisse finden,
welche die Verwendung von Masken dokumentieren. Auch in spateren
Phasen der vielschichtigen Geschichte Mexikos und bei allen bekannten
mexikanischen Kulturen und Gesellschaften blieb die Verwendung von
Masken wichtiger Bestandteil von Ritualen und Festen verschiedener Art.
Die Zeit der Conquista (ab 1519 n. Chr.), der Eroberung des zu dieser Zeit
vorwiegend unter dem Einfluss der Azteken stehenden mexikanischen
Gebietes durch die Spanier unter Hernan Cortés, brachte zwar grosse Ver-
anderungen in den Darstellungen, der Symbolik und der Verwendungs-
weise von Masken. Dennoch vermochten die spanischen Eroberer die Mas-
kentradition — trotz einiger diesbezuglicher Versuche von Missionaren —
nicht zum Verschwinden zu bringen. Vielmehr vermischten sich die vor-
spanischen und die europaischen Einfllsse, woraus ein religids-kultureller
Synkretismus resultierte, welcher sich auch in den Masken widerspiegelt.
So lassen sich auf heutigen Masken sowohl Spuren der prékolumbischen
Kulturen wie auch der spanischen Eroberer, aber auch modernere Einflisse
ausmachen.

Die Masken unserer Ausstellung stammen mehrheitlich aus den mexikani-
schen Teilstaaten Guerrero und Oaxaca. Allerdings sind Masken dieser Art

136



in ganz Mexiko verbreitet und werden auch vielerorts bis heute hergestellt
und benutzt. Dabei unterscheidet sich die Art der Masken von Region zu
Region, manchmal sogar von einem Dorf zum nachsten teilweise sehr stark.
Deshalb ist man oft auf die Angaben von Hersteller oder Benutzer ange-
wiesen, um die Bedeutung und die Verwendung einer bestimmten Maske
korrekt zu bestimmen. Bei den Masken der Sennwald-Schenkung fehlen
Angaben dieser Art leider zumeist.

Herstellung und Gebrauch

Das Herstellen von Masken wird regional von einzelnen Mannern betrie-
ben. Sie gelten als Spezialisten und sind zum Teil weit Gber die Region hin-
aus bekannt. In manchen Fallen jedoch stellen auch die Tanzer selber ihre
Masken eigenhandig her, manche aus finanziellen Grinden, andere, weil
es Pflicht ist, fr bestimmte Tanze seine Maske selbst zu fertigen. Verwen-
det werden alle moglichen Materialien, am haufigsten aber bestehen Mas-
ken vorwiegend aus Holz. Zur Dekoration werden organische Produkte wie
Haare, Tierhorner, Zahne, Leder usw. verwendet, aber auch Papier und Kar-
ton, Plastik, Pappmaché, Textilien, Spiegel, Metall etc.

Die Tanzer sind Leute, die neben ihrer normalen Erwerbsarbeit viel Zeit
opfern, um ihren Auftritt vorzubereiten. Das Teilnehmen an den Tanzen
und Schauspielen ist wichtig und hoch bewertet. Der Einsatz der Tanzen-
den wird von der Gemeinschaft sehr geschatzt, so dass man durch eine
aktive Teilnahme sein soziales Ansehen steigern kann. Das Mitmachen
gehort zum guten Ton und wird vor allem von den jungen Mannern auch
einfach erwartet. Schon Kinder kénnen bei den Tanzen mitmachen, man-
che tun dies bereits im Alter von drei bis vier Jahren. So werden etwa im
Tanz moros y cristianos die Christen manchmal von Kindern dargestellt.
Auch wenn die Tanzer ohne Entldhnung auftreten, entstehen fir die Durch-
fihrung der Feste doch enorme Kosten. Diese werden zu einem grossen
Teil von den mayordomos oder auch cargueros genannten Mannern Uber-
nommen. Es handelt sich um Manner aus dem Dorf, welche ein gewisses
Mass an Wohlstand besitzen. Flr eine bestimmte Dauer (oft wahrend eines
Jahres) tibernehmen sie — mit der Hilfe ihrer gesamten erweiterten Familie
— gewisse Pflichten. Dazu kann das Finanzieren von Festen und Feierlich-
keiten gehoren, was die Familie des mayordomo an den Rand des Ruins
treiben kann. Durch die Erfullung dieser Pflichten erreicht der mayordomo

137



sehr hohes Prestige, welches ihm in Zukunft zu vielen Vorteilen gereichen
wird. Von wohlhabenderen Personen wird erwartet, dass sie solche Amter
ubernehmen. Durch dieses Amtersystem kommt es innerhalb des Dorfes
auch zu einem gewissen sozialen Ausgleich.

Symbole der Gétter — das Maskenwesen in prakolumbischer Zeit

Den zahlreichen verschiedenen prakolumbischen Kulturen gemein war der
Glaube an eine Vielzahl von Goéttern. Allerdings muss man sich diese Got-
ter nicht als individuelle, anthropomorphe Personen vorstellen; vielmehr
entsprechen sie den verschiedenen Kraften, welche in der Welt herrschen
und das Leben der Menschen beeinflussen. Diese Krafte sind ambivalent:
Sie weisen meist eine schopferische, andererseits jedoch auch eine zersto-
rerische Seite auf. Beispielsweise ist der Regen, bei den Azteken verkorpert
in der Gestalt des Regengottes Tlaloc, notwendig fur die Fruchtbarkeit der
Pflanzen und das Leben schlechthin, doch kann er im falschen Mass, etwa
in der Form von Uberschwemmungen oder von Diirren, auch sehr zersto-
rerisch wirken. Aufgrund der grossen Macht dieser Krafte/Gotter war es
lebenswichtig, auf sie Einfluss zu nehmen. Mittels Gebeten, der korrekten
Durchfiihrung von Ritualen und Opferdarbringungen wurde versucht, die
Gottheiten gnddig zu stimmen und zu einem den Menschen zutraglichen
Verhalten zu bewegen. Teil solcher Rituale waren oft Téanze und Inszenie-
rungen, bei welchen Masken getragen wurden. Mithilfe von Masken soll-
ten die Gottheiten wahrend der Zeremonie eine Verkérperung erhalten.
Deshalb trugen die Masken bestimmte Attribute, welche auf die zu ver-
kérpernde Gottheit hinwiesen.

Jede der Gottheiten war mit einer Anzahl von Symbolen assoziiert; wich-
tig waren dabei bestimmte Tiere wie etwa der Jaguar, die Schlange oder
bestimmte Vogel. Aber auch Farben hatten eine starke Bedeutung: So
wurde Tezcatlipoca, ein sehr machtiger Gott, mit der Farbe Schwarz in Ver-
bindung gebracht; Quetzalcoatl, Gegenspieler von Tezcatlipoca, wurde als
gefiederte Schlange dargestellt und mit der Farbe Weiss assoziiert; Rot weist
auf Xipe hin, welcher fur den Tod und das daraus neu entstehende Leben
steht; und Blau ist die Farbe von Huitzilopochtli, dem mit dem Kolibri ver-
bundenen Stammesgott der Azteken. Auch auf den heutigen Masken aus
Mexiko sind trotz Kolonialisierung und Christianisierung noch Spuren der
vielschichtigen prakolumbischen Symbolik auszumachen.

138



Die Gottheiten verkérpernden Masken wurden wahrend der feierlichen
Rituale von Priestern, den gottahnlichen Herrschern, von Menschenopfern,
aber auch von «normalsterblichen» Tanzern getragen. Wahrend der Zere-
monien waren die Masken nicht mehr nur blosse Darstellungen der Gott-
heiten, sondern ihre lebendige Verkérperung. Mithilfe der Masken war es
den Menschen also mdglich, mit den machtigen Kraften in Kontakt zu tre-
ten und eine Verbindung zwischen den verschiedenen Welten — den ver-
schiedenen Schichten der Unterwelt, der Erde und den zahlreichen Spharen
des Himmels — zu schaffen.

Tiermasken

Viele mexikanische Masken stellen Tiere dar. Einerseits gibt es mehr oder
weniger naturalistisch gestaltete Tiermasken; hierbei finden sich die ein-
heimischen Tierarten, wie etwa Gurteltiere, Hasen, Kaninchen, Eulen,
Fische, Alligatoren, Affen, Wildschweine, Schlangen, Rehe, Eidechsen usw.
Daneben sind auch die von den Spaniern eingefiihrten Tiere in die Tanze
integriert worden, so dass sich nun haufig auch Masken von Hunden, Zie-
gen, Stieren und Hausschweinen finden.

Andererseits gibt es Masken von geheimnisvoll wirkenden Mischwesen,
welche Attribute verschiedenster Tiere gleichzeitig tragen und manchmal
auch mit menschlichen Zigen versehen sind. Bei den prakolumbischen Kul-
turen waren Konzeptionen von «Wertieren» (analog dem uns bekannten
Beispiel des Werwolfes) sehr populdr. Die Grenze zwischen Mensch und
Tier war durchlassig; dies wird besonders deutlich bei dem bekannten Kon-
zept des Nahual. Ein Nahual ist ein Tier, welches ein gemeinsames Schick-
sal hat mit einem Menschen, sein tdgliches Leben teilt. Ist jemand ohne
Essen, so hat das Tier Hunger, wird das Tier verletzt, so wird der Mensch
krank, und wenn das Tier getodtet wird, so stirbt auch der Mensch. Der
Mensch bekommt seinen Ubernamen vom Nahual, es ist sein beschiitzen-
des Totem. Wenn der Mensch die Maske seines Nahual anzieht, so erhalt
er dessen spezifische Kréfte.

Trotz der spanischen Eroberung und des kolonialistischen Einflusses sind
viele Kontinuitaten in der Darstellung von Tiermasken auszumachen. Sie
werden nach wie vor in ganz Mexiko hergestellt und getragen. Tiermas-
ken werden zu verschiedensten Anlassen und in unterschiedlichen Tanzen
benutzt; vor allem wahrend der Karnevalszeit finden sie rege Verwendung.

139



Verdnderung durch Eroberung und Missionierung

Masken werden bei verschiedenen Festen verwendet. Hauptbestandteil der
Zeremonien sind dabei normalerweise Prozessionen, Tanze und choreo-
graphierte theatralische Inszenierungen. Manche dieser Feste finden lan-
desweit gleichzeitig statt, andere sind regional oder manchmal sogar nur
auf ein Dorf beschrankt. Dies alles war schon vor der Ankunft der Spanier
so und ist bis heute so geblieben. Inhaltlich hat sich jedoch einiges gean-
dert, gerade aufgrund der Eroberung Anfang des 16. Jahrhunderts und der
darauf folgenden christlichen Missionierung.

Die indigene Bevolkerung sollte sich neu nach dem katholischen Kalender
fur Feierlichkeiten richten. Bemerkenswert ist dabei, dass jene katholischen
Feiertage, welche sich vom Datum oder vom Thema her mit den bisheri-
gen «heidnischen» Festen tiberschnitten, am besten akzeptiert wurden und
bis heute am intensivsten gefeiert werden. Besonders popular sind so bei-
spielsweise die Passion Christi mit seiner Wiederauferstehung (ein auch in
der prakolumbischen Zeit beliebtes Sujet), die Karnevalszeit, welche sich
mit dem aztekischen Neujahr Gberschneidet, Allerseelen, wenn der Toten
gedacht wird, sowie verschiedene Festivitaten mit intensiver Verehrung der
Jungfrau Maria (welche vermutlich mit dem Glauben der vorspanischen
Kulturen an machtige weibliche Gottheiten zusammenhangt). Die spani-
schen Autoritaten versuchten regelmassig, Maskierungen als Teil der Feste
mittels gesetzlicher Verbote abzuschaffen. Dennoch benutzten die katho-
lischen Priester, welche in den indigenen Gemeinden arbeiteten, die Vor-
liebe der mexikanischen Bevélkerung fur Masken fur ihre Zwecke: Durch
das Inszenieren von biblischen Inhalten und christlichen Themen allgemein
wollten sie die Indigenen belehren. Dabei verwendeten sie Tanze, wie sie
Im Spanien jener Zeit Gblich waren. Die Indigenen tibernahmen diese Tdnze
und Maskentypen rasch, entwickelten verschiedene Varianten davon und
kombinierten sie mit ihren traditionellen Ténzen und Themen; so adap-
tierten sie die Masken und Tanze mit christlichem Ursprung an ihre eige-
nen Bedurfnisse und Vorstellungen.

Bis zum heutigen Tage werden Feste mit Tanzen und Inszenierungen unter
Verwendung von Masken gefeiert. Neben den christlichen Darstellungen
werden auch historische und soziale Themen aufgegriffen; zudem sind reli-
gios-spirituelle Darbietungen ohne christlichen Hintergrund zu sehen, die
ihre Wurzeln oft bereits in der préakolumbischen Zeit haben.

140



	Masken aus Mexiko : eine neue Schenkung und die dazugehörige Ausstellung

