Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch
Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 64 (1997)

Artikel: Ein Kampfschild der Asmat aus Neuguinea
Autor: Kunz, Richard / Marbach, Mimy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1076000

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1076000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aus dem Museum fiir Volkerkunde Burgdorf:

Ein Kampfschild der Asmat aus Neuguinea

Richard Kunz und Mimy Marbach

In der zweiten Wechselausstellung seit der Neuerdffnung werden im
Museum fiir Volkerkunde am Kirchbiihl 11 kunstvolle Holzschnitzereien
der Asmat gezeigt. Die Schnitzwerke, darunter auch Gegensténde des tig-
lichen Gebrauchs, sind mit ausserordentlicher Sorgfalt geschnitzt und von
ausgewogener Schonheit. Die Vielfiltigkeit der Figuren und Gegensténde
beweist, dass die Asmat ein hohes Gefiihl fiir Harmonie und kiinstlerische
Abstraktion besitzen.

Die ausgestellte Sammlung von Gegenstéinden aus der Kultur der Asmat
wurde dem Museum 1995 von Herrn Gregory K. Elias (Ermatingen, TG)
geschenkt. Die Gegenstdnde wurden vor allem wihrend zwei For-
schungsexpeditionen zur Erschliessung eventueller Erdélvorkommen in
den Jahren 1972 und 1973/74 gesammelt. Sie stammen aus dem Gebiet
des Eilanden-Flusses (Siretsj), hauptsidchlich aus der Region zwischen
Yaosokor und Burbis, einem Dorf beim Zusammenfluss von Brazza und
Siretsj (Zentralasmat).

Nebst diesen kunstvollen Schnitzereien der Asmat enthilt die Sammlung
Elias Gegenstinde zweier weiterer Volker aus Irian Jaya, dem indonesi-
schen Teil Neuguineas, sowie einige Gegenstinde eines Volkes von Kali-
mantan, dem indonesischen Teil Borneos. Insgesamt sind es an die hun-
dertfiinfzig Objekte.

Gerade fiir kleinere Museen wie das Volkerkundemuseum von Burgdorf
sind solche Schenkungen von unschitzbarem Wert. Die Sammlung Elias
istrelativ klein, aber sie ist in sich abgeschlossen, das heisst, dass aus prak-
tisch allen Lebensbereichen der Asmat ein oder mehrere Gegensténde vor-
handen sind. Die Sammlung eignet sich deshalb ausgezeichnet, um dem
Museumsbesucher in einer kleinen Wechselausstellung das Volk der Asmat
ndherzubringen oder um sich im Rahmen einer Projektwoche intensiv mit
einem Volk zu befassen, das bis in die 50er Jahre noch kein Metall ver-
wendete. Viele der schonsten und wertvollsten Gegenstinde gelangten

191



durch Schenkungen an das Museum. Die Griindung des Museums selbst
geht ebenfalls auf eine Schenkung zuriick. 1904 vermachte ndmlich der
Burgdorfer Kaufmann Henri Schiffmann seine ganze Kollektion an Eth-
nographika testamentarisch dem Gymnasium, worauf 1909 die Urform des
heutigen Museums erdffnet werden konnte.

Asmat — Volk des Baumes

Das Siedlungsgebiet der Asmat ist im siidwestlichen Tiefland von Neu-
guinea gelegen. Es ist ein ausgedehntes Gebiet etwa in der Grosse von Bel-
gien, reicht im Norden vom Fluss Owap bis zum Miindungsgebiet des Kuti
im Siiden und erstreckt sich weit ins Landesinnere bis zum Fussgebirge.
Lange blieb dieses Gebiet der grossen Mangrovensiimpfe und dichten
Regenwilder wegen seiner Unzugénglichkeit unerforscht, zudem waren
die Asmat wegen ihrer Kampflust und als Kopfjéger gefiirchtet. Bis in die
50er Jahre beherrschten neusteinzeitliche Techniken das Leben dieses
Volkes. Nach dem Zweiten Weltkrieg setzten sich holldndische Missionen
an der Kiiste fest und eine Evangelisierung und Befriedung der Asmat
begann. 1963 wurde West-Neuguinea als neue Provinz Irian Jaya Indo-

192



nesien einverleibt. Durch die indonesische Verwaltung und ihre Biirokra-
tie wurde die traditionelle Lebensweise der Asmat stark unter Druck
gesetzt.

Seit die stindigen verlustreichen Kriege von der Regierung unterbunden
wurden, nahm die Bevolkerung der Asmat laufend zu. So wird ihre
Zahl heute auf rund 65000 Menschen geschitzt. Anthropologisch und
sprachlich z#hlt die Bevolkerung der Asmat zu den Papua. Es gibt min-
destens fiinf mehr oder weniger miteinander verwandte Asmat-Sprachen,
die sich noch in verschiedene Dialekte unterteilen. Im Kiistengebiet ver-
fiigen die Asmat, im Gegensatz zu ihren Verwandten im Inland, iiber eine
abwechslungsreiche, proteinhaltige Nahrung, die sich aus Fischen, See-
und Wasservogeln, Schildkroten und anderen Meeres- und Flusstieren
zusammensetzt. Zudem liefern diese Produkte auch die Rohstoffe fiir all-
tagliche Werkzeuge und Schmuck. Eine zentrale Bedeutung nimmt die
Sagopalme ein. Der Stamm dieser Pflanze enthilt Stirke von hohem
Kalorienwert, das Palmherz wird als Delikatesse geschétzt und die Sago-
wiirmer, Larven des Kaprikornkifers, sind unverzichtbar bei jedem
Festessen. Die Blitter der Sagopalme dienen als Dachdeck- und Flecht-
material.

Die Asmat leben in Dérfern von 50 bis zu 2000 Bewohnern. Die Siedlun-
gen liegen am Strand oder auf den Uferbdschungen der Fliisse. Es sind
langgestreckte Reihensiedlungen. Ein Familienhaus bewohnen meist meh-
rere, eng miteinander verwandte Kernfamilien, etwa Briider mit ihren
Frauen und Kindern oder ein Ehepaar mit seinen erwachsenen, verheira-
teten Sohnen. Jede Kernfamilie unterhilt eine eigene Feuerstelle. Auch zu
den Bewohnern der benachbarten Hiuser bestehen verwandtschaftliche
Bindungen. Im Hinterland liegen die kleineren Weiler von nicht mehr als
100 Bewohnern oft abseits der Fliisse im Urwald. Zur besseren Verteidi-
gung werden die Héuser auf hohen Stelzen oder in 15 bis 25 Meter hohen
Baumwipfeln errichtet.

Zentrum des gesellschaftlichen, politischen und kultischen Lebens ist das
Minnerhaus. Nicht selten messen diese stattlichen Hauser iiber 100 Meter,
und in grésseren Dorfern hat es mehrere. Im Innern befinden sich in lan-
gen Reihen nebeneinander die Feuerstellen der im Dorf vertretenen Clans,
wobei jede mit einem figiirlich geschnitzten Ahnenpfosten gekennzeich-
net ist. In der Mitte des Raumes befindet sich die «heilige» Feuerstelle.
Sie teilt das Minnerhaus in zwei Hélften, ndmlich diejenige flussaufwirts
und diejenige flussabwirts. In den Minnerhdusern wohnen die élteren

193



Knaben und die jungen unverheirateten Minner. Die verheirateten Mén-
ner wohnen und schlafen in ihren Familienhdusern, doch sie verbringen
viel Zeit im Ménnerhaus. Hier werden Tagesereignisse besprochen, wich-
tige gemeinsame Unternehmen geplant, politische Entscheidungen getrof-
fen und auswirtige Besucher empfangen. Das Ménnerhaus ist zudem ein
sakraler Ort, es ist die geheiligte Begegnungsstitte zweier Welten, der Welt
der Verstorbenen und der Welt der Lebenden. Im Ménnerhaus werden die
im Ritual benstigten Gegenstinde, die Ahnenpfosten, die bis-Pfihle, die
Seelenboote, die Trommeln, Blashérner und Masken angefertigt. Die
kunstvoll gearbeiteten Kampf- und Zeremonialschilder werden hier auf-
bewahrt. Auch die festlich geschmiickten Schidel der Vorfahren finden im
Minnerhaus ihre Ruhe und die Schidel der Kopfjagdopfer zeugen als
stolze Trophéen von siegreichen Kdmpfen.

Die Beziehung der Asmat zu ihren Ahnen ist allgegenwirtig und sie mes-
sen ihrer Abstammung eine grosse Bedeutung zu. Die Angehdorigen eines
Clans, der sich in mehrere Verwandtschaftsgruppen teilt, fithren ihre Her-
kunft in viéterlicher Linie auf einen gemeinsamen mythischen Stammva-
ter und dessen Frau zuriick. Obwohl die Frauen von den Ménnerhédusern
ausgeschlossen sind, nehmen sie in der Gesellschaft trotzdem eine starke
Stellang ein.

Die Asmat kennen neben der geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung keine
Spezialisierung, ebenso ist eine Hierarchie mit entsprechenden Funktio-
nen unbekannt. Sie leben in einer extremen Abhingigkeit von ihrer
Umwelt, welche sie genau kennen miissen, um ein Uberleben sicherzu-
stellen.

Thre zahlreichen Mythen, welche miindlich von Generation zu Generation
weitergegeben werden, vermitteln den Asmat den Sinn vom Sein und
Wesen ihrer Welt. So besagt ein Ursprungsmythos der Asmat, dass Fume-
ripits, der Windmann und Schopfer der Asmat, nachdem er von War, dem
Seeadler, nach einem Unfall wieder ins Leben zuriickgeholt wurde, aus
Freude ein Festhaus baute. Dort war er aber allein, und so schnitzte er
menschliche Holzfiguren und stellte sie ins Haus. Als er immer noch allein
war, baute er sich eine Trommel, begann sie kriftig zu schlagen und all-
mihlich 16sten sich die starren Gliedmassen der Holzfiguren und fiillten
sich mit Leben: Die Asmat waren geschaffen. Andere Mythen erkliren die
Notwendigkeit der Kopfjagd oder weshalb zu bestimmten Festen Ahnen-
pféhle geschnitzt und aufgestellt werden.

194



Trommel, em

In Ritualen, Tdnzen und Gesingen vollziehen die Asmat eine Wiederho-
lung des tiberlieferten Schopfungsgeschehens. Die Asmat verstehen es, in
kunstvollen Ausdrucksformen ihre Mythen mitzuteilen und verstidndlich
zu machen. Eine dieser Ausdrucksformen ist die Schnitzerei. Neben Pla-
stiken, wie den Ahnenfiguren und bis-Pfihlen, schnitzen die Asmat auch
Reliefarbeiten. Zur Bemalung ihrer Schnitzwerke verwenden sie nur drei
Farben: Weiss (Conchylienkalk), Rot (himatithaltige Erde) und Schwarz
(Russ).

Als Baummenschen wissen sie, ihre ersten Vorfahren wurden aus Holz
erschaffen. Die Herstellung eines Schnitzwerkes ist somit ein Schop-
fungsakt — aber es werden nie lebende Menschen, sondern Wesen aus der
Zwischenwelt dargestellt. Nach den Ritualen und Festen werden die Kunst-
werke dem Urwald iiberlassen, wo sie langsam verrotten; es sei denn,
sie gelangen in Museen als Zeugnisse einer fernen, fast vergangenen
Kultur.

195



Ahnenvorstellungen, Religion und Kopfjagd

Die Asmat-Dorfer, von denen sich nur wenige zu losen und wechselnden
Schutz- und Trutzbiindnissen zusammenschliessen, teilen sich ihren
Lebensraum untereinander auf. Territoriale Besitzanspriiche werden
respektiert und wenn nétig umkémpft. Die frither sehr hdufigen kriegeri-
schen Auseinandersetzungen sind jedoch nicht nur auf Gebietsstreitigkei-
ten zuriickzufiihren. Sie wurzeln vor allem auch in der in Melanesien weit-
verbreiteten Anschauung, dass neues Leben nur durch den Tod eines ande-
ren entstehen kann. So ist fiir die Initiation eines Jiinglings ein menschli-
cher Kopf erforderlich. Nur so kann er vollwertiges Mitglied der Minner-
gesellschaft werden und den Fortbestand der Gruppe sichern. Die Kopf-
jagd ist deshalb nicht ein willkiirliches Bekdmpfen von benachbarten
Gruppen, sondern eine in den miindlich iiberlieferten Mythen begriindete
Notwendigkeit.

Asmat-ow, «wir, die wahrhaftigen Menschen», oder as-asmat, «wir, die
Baummenschen», verdeutlicht die Anschauung der Asmat, dass ein Asmat
mit einem Baum identisch ist. Die Wurzeln des Baumes entsprechen den
Fiissen eines Menschen, der Stamm dem Korper, die Aste den Armen und
die Friichte dem Kopf. Nachtaktive und schwarze friichtefressende Tiere,
wie Flughunde, Kuskus oder der Nashornvogel und der schwarze Konigs-
kakadu, bilden die Bindeglieder in den Ahnenvorstellungen der Asmat. In
ihnen lebt der Geist eines kiirzlich Verstorbenen weiter. Durch die friich-
tefressenden Tiere essen die Geister «die Kopfe von Menschen», gleich
den Lebenden, die Kopfjagd betreiben.

In der Vorstellung der Asmat vereinigen sich Korper und Geist zu einer
nur sehr labilen Einheit. Der Geist kann den Korper verlassen und umher-
vagabundieren. Jeder Asmat verhilt sich deshalb so, dass der Geist sich
im Korper wohlfiihlen soll, denn eine permanente Trennung von Korper
und Geist hat den Tod zur Folge.

Geschnitzte Ahnenfiguren ermdoglichen eine Wiedervereinigung zwischen
dem ruhelos in der Zwischenwelt umherschweifenden Geist des Verstor-
benen und dem Korper. Der Geist ist dadurch besédnftigt und der Verstor-
bene wieder lebendig gegenwirtig. Das Wohl- oder Ubelwollen der
unsichtbaren und unberechenbaren Geister wird fiir die Menschen somit
fassbar und beeinflussbar. Bei besonderen Festen ehrt man die Toten, die
in Ahnenfiguren, Ahnenpfihlen, Seelenbooten und anderen Schnitzwerken
nochmals im Dorf lebendig werden. Solche Feste sind Symbol der Frucht-

196



barkeit und leiteten friiher auch einen Kopfjagdraubzug ein. Mit der Kopf-
jagd und der gelungenen Rache werden die Toten gesiihnt, denn fiir die
Asmat hat der Tod nie eine natiirliche Ursache. Er ist immer Folge von
direkter Gewalt oder aber schwarzer Magie. Mit einem solchen Festakt
und durch die erfolgreiche Kopfjagd beschwort die Dorfgemeinschaft ihre
Verstorbenen, die Zwischenwelt zu verlassen und ihr Reich der Ahnen-
welt, safan, jenseits des Meeres gelegen, dort wo die Sonne untergeht, dort
wo Himmel und Meer sich vereinen, aufzusuchen.

Ahnenfigur, kawe

Die rituellen Feste der Asmat dauern oft Wochen bis gar viele Monate. Der
Aufwand dazu ist riesig. Gewaltige Mengen an Nahrungsmitteln miissen
vorbereitet werden, das Kulthaus muss neu ausgeschmiickt werden, Mas-
kenkostime werden angefertigt, Ahnenpfihle und Schilder werden
geschnitzt und Boote werden mit besonderen Verzierungen versehen.
Nebst der Verehrung der Ahnen ist die Initiation der Knaben, das Uber-
treten der Knaben in die Welt der erwachsenen Ménner, ein weiterer wich-
tiger Bestandteil vieler Feste.

Im traditionellen Leben der Asmat sind Kopfjagd, Ahnenvorstellungen,
Feste und Kunst untrennbare Elemente, Aspekte ein und derselben Wirk-
lichkeit.

197



Der Ahnenpfahl, bis

Die bis-Pfdahle gelten als die cha-
rakteristischsten und  zugleich
grossten Schnitzwerke der Asmat.
Der bis-Pfahl wird aus einem
Baumstamm geschnitzt, wobei die
Brettwurzel den herausstechenden
Fliigel cemen bildet, der von der
obersten Figur gehalten wird. Uber-
einander angeordnet sind mensch-
liche Figuren, manchmal auch
Tiere, Pflanzen oder andere
Objekte. Thre Hohe reicht von zwei
Metern bis zu imposanten Pfihlen
von acht Metern. Die grossen Pfahle
werden anlédsslich des Ahnenpfahl-
festes vor dem Mannerhaus aufge-
stellt. Der Sinn und die Bedeutung
dieses Festes ergeben sich aus den
bis-Mythen, die in vielen Formen
erzéhlt werden und von Dorf zu
Dorf individuell geprigt sind. Der
Grund, ein bis-Fest zu veranstalten,
ergibt sich aus bestimmten Vor-
kommnissen im Dorf, wie Streitig-
keiten, Krankheiten usw. Dadurch
sollen neue Energien und Lebens-
freuden ins Dorf gebracht werden.
Der bis ist ein rituelles Schnitzwerk
und hat viele Funktionen. Er ent-
steht aus Ehrfurcht und Zuneigung
der Familien zu ihren Verstorbenen
und einst verdienstvollen Dorfmit-
gliedern. Die Asmat ermoglichen
mit diesem Fest den Totenseelen,
. _ aus der Zwischenwelt ins Ahnen-
Ahnenpfahl, bis reich zu gelangen.

198



Unter Beachtung vieler Verhaltensnormen werden die Pfihle von angese-
henen Kiinstlern hergestellt, wobei die Schwiegershne und Schwager der
Verstorbenen eine ganz besonders wichtige Rolle einnehmen. Grosse
Schnitzer geben bereitwillig ihr Wissen und Konnen an Anfinger weiter.
Am bis-Pfahl konnen drei Hauptabschnitte unterschieden werden: der
zugespitzte Fussteil stellt ein Einbaum ci dar; als bis anakat wird der figu-
renbeschnitzte Hauptteil bezeichnet, wahrend die ausladende Brettwurzel,
der cemen, ein Phallus-Symbol darstellt.

Nach dem Ahnenpfahlfest werden die bis-Pfihle von den Ménnern fluss-
aufwirts in die Sagowaldgebiete gebracht, wo ihnen Hénde, Fiisse, Kopf
und der cemen-Fliigel abgeschlagen werden. Der spitze Endteil wird ent-
zweigeschlagen und zusammen mit den anderen Teilen zu einem Haufen
zusammengefiigt, wo sie liegengelassen werden und verrotten. «Die Kor-
per der Verstorbenen verwesen im Wald.»

Der Schild, yamasj

Schilde, yamasj, sind die einzigen Defensivwaffen der Asmat. Genauso
wichtig wie die reine Schutzfunktion ist die kultische Bedeutung des Schil-
des: Jeder Schild erinnert an einen bestimmten Ahnen, die geschnitzten
Verzierungen erinnern an die Kopfjagdverpflichtung. Dies verleiht dem
Schildtriger Mut, Kampflust und kriegerisches Gliick, zudem soll es den
Feind einschiichtern und in schrecklicher Bedrohung lihmen. Diese
machtvollen, immateriellen Eigenschaften machen aus dem Schild ein
wichtiges Zeremonialobjekt. Der Besitz eines Schildes ist unabdingbare
Voraussetzung wirklichen Mannseins, und die emotionale Bindung zwi-
schen dem Eigner und seinem Schild ist besonders stark. Der Schild eines
jeden Mannes ist ein iliberaus kostbares Gut, oft vom Vater oder einem
nahen Verwandten ererbt. Stirbt der Eigner, zerbricht man entweder sei-
nen Schild und bedeckt damit den aufgebahrten Leichnam, oder man bricht
ihn nur leicht an und iibergibt ihn einem Sohn oder nahen Verwandten des
Verstorbenen. Die Schilde werden aus der Brettwurzel einer Mangroven-
art geschnitzt. Mit der Anfertigung werden einschlédgig erfahrene Schnit-
zer betraut. Der Rumpfteil wird mit einem detailreichen, kompliziert auf-
gebauten und dennoch klar geordneten Schnitzwerk in Hochrelief verse-
hen. Die stilisierten Motive aus der Geister-, Tier- und Pflanzenwelt ver-
weisen auf Totenseelen und die Pflicht zur Kopfjagd.

199



Literatur:

Bokemeier R., Joseph, K., 1985: Die Papua: Augenzeugen der Steinzeit. Mondo-Verlag AG,
Lausanne.

Briickener F. (Hrsg.), 1981: Asmat, Leben mit den Ahnen; steinzeitliche Holzschnitzer unse-
rer Zeit. Von Gunter und Ursula Konrad und Tobias Schneebaum, Glashiitten/Ts.

Gerbrands A.A. (ed.), 1967: The Asmat of New Guinea: The Michael Rockefeller Expedi-
tions 1961. Museum of Primitive Arts, New York.

Helfrich K. (Hrsg.), 1995: Asmat: Mythos und Kunst im Leben mit den Ahnen. Ausstel-
lungskatalog des Museums fiir Vélkerkunde Berlin. Staatliche Museen zu Berlin — Preus-
sischer Kulturbesitz, Berlin.

Konrad Gunter und Ursula (Hrsg.), 1995: Asmat: Mythen und Rituale; Inspiration der Kunst.
Erizzo Editrice, Venezia.

Bildnachweis:

Alle Bilder sind aus dem Museum fiir Vélkerkunde Burgdorf, fotographiert von A. Marbot,
Burgdorf.

Alter Kampfschild, yamasj

200









	Ein Kampfschild der Asmat aus Neuguinea

