
Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch

Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 64 (1997)

Artikel: Ein Kampfschild der Asmat aus Neuguinea

Autor: Kunz, Richard / Marbach, Mimy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1076000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1076000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus dem Museum für Völkerkunde Burgdorf:

Ein Kampfschild der Asmat aus Neuguinea

Richard Kunz und Mimy Marbach

In der zweiten Wechselausstellung seit der Neueröffnung werden im
Museum für Völkerkunde am Kirchbühl 11 kunstvolle Holzschnitzereien
der Asmat gezeigt. Die Schnitzwerke, darunter auch Gegenstände des

täglichen Gebrauchs, sind mit ausserordentlicher Sorgfalt geschnitzt und von

ausgewogener Schönheit. Die Vielfältigkeit der Figuren und Gegenstände
beweist, dass die Asmat ein hohes Gefühl für Harmonie und künstlerische
Abstraktion besitzen.

Die ausgestellte Sammlung von Gegenständen aus der Kultur der Asmat
wurde dem Museum 1995 von Herrn Gregory K. Elias (Ermatingen, TG)
geschenkt. Die Gegenstände wurden vor allem während zwei

Forschungsexpeditionen zur Erschliessung eventueller Erdölvorkommen in
den Jahren 1972 und 1973/74 gesammelt. Sie stammen aus dem Gebiet
des Eilanden-Flusses (Siretsj), hauptsächlich aus der Region zwischen
Yaosokor und Burbis, einem Dorf beim Zusammenfluss von Brazza und

Siretsj (Zentralasmat).
Nebst diesen kunstvollen Schnitzereien der Asmat enthält die Sammlung
Elias Gegenstände zweier weiterer Völker aus Irian Jaya, dem indonesischen

Teil Neuguineas, sowie einige Gegenstände eines Volkes von
Kalimantan, dem indonesischen Teil Borneos. Insgesamt sind es an die

hundertfünfzig Objekte.
Gerade für kleinere Museen wie das Völkerkundemuseum von Burgdorf
sind solche Schenkungen von unschätzbarem Wert. Die Sammlung Elias
ist relativ klein, aber sie ist in sich abgeschlossen, das heisst, dass aus praktisch

allen Lebensbereichen der Asmat ein oder mehrere Gegenstände
vorhanden sind. Die Sammlung eignet sich deshalb ausgezeichnet, um dem

Museumsbesucher in einer kleinen Wechselausstellung das Volk derAsmat

näherzubringen oder um sich im Rahmen einer Projektwoche intensiv mit
einem Volk zu befassen, das bis in die 50er Jahre noch kein Metall
verwendete. Viele der schönsten und wertvollsten Gegenstände gelangten

191



durch Schenkungen an das Museum. Die Gründung des Museums selbst

geht ebenfalls auf eine Schenkung zurück. 1904 vermachte nämlich der

Burgdorfer Kaufmann Henri Schiffmann seine ganze Kollektion an Eth-

nographika testamentarisch dem Gymnasium, worauf 1909 die Urform des

heutigen Museums eröffnet werden konnte.

Asmat - Volk des Baumes

Das Siedlungsgebiet der Asmat ist im südwestlichen Tiefland von
Neuguinea gelegen. Es ist ein ausgedehntes Gebiet etwa in der Grösse von
Belgien, reicht im Norden vom Fluss Owap bis zum Mündungsgebiet des Kuti
im Süden und erstreckt sich weit ins Landesinnere bis zum Fussgebirge.

Lange blieb dieses Gebiet der grossen Mangrovensümpfe und dichten

Regenwälder wegen seiner Unzugänglichkeit unerforscht, zudem waren
die Asmat wegen ihrer Kampflust und als Kopfjäger gefürchtet. Bis in die
50er Jahre beherrschten neusteinzeitliche Techniken das Leben dieses

Volkes. Nach dem Zweiten Weltkrieg setzten sich holländische Missionen

an der Küste fest und eine Evangelisierung und Befriedung der Asmat

begann. 1963 wurde West-Neuguinea als neue Provinz Irian Jaya Indo-

192



nesien einverleibt. Durch die indonesische Verwaltung und ihre Bürokratie

wurde die traditionelle Lebensweise der Asmat stark unter Druck

gesetzt.
Seit die ständigen verlustreichen Kriege von der Regierung unterbunden

wurden, nahm die Bevölkerung der Asmat laufend zu. So wird ihre
Zahl heute auf rund 65000 Menschen geschätzt. Anthropologisch und

sprachlich zählt die Bevölkerung der Asmat zu den Papua. Es gibt
mindestens fünf mehr oder weniger miteinander verwandte Asmat-Sprachen,
die sich noch in verschiedene Dialekte unterteilen. Im Küstengebiet
verfügen die Asmat, im Gegensatz zu ihren Verwandten im Inland, über eine

abwechslungsreiche, proteinhaltige Nahrung, die sich aus Fischen, See-

und Wasservögeln, Schildkröten und anderen Meeres- und Flusstieren

zusammensetzt. Zudem liefern diese Produkte auch die Rohstoffe für
alltägliche Werkzeuge und Schmuck. Eine zentrale Bedeutung nimmt die

Sagopalme ein. Der Stamm dieser Pflanze enthält Stärke von hohem

Kalorienwert, das Palmherz wird als Delikatesse geschätzt und die
Sagowürmer, Larven des Kaprikornkäfers, sind unverzichtbar bei jedem
Festessen. Die Blätter der Sagopalme dienen als Dachdeck- und
Flechtmaterial.

Die Asmat leben in Dörfern von 50 bis zu 2000 Bewohnern. Die Siedlungen

liegen am Strand oder auf den Uferböschungen der Flüsse. Es sind

langgestreckte Reihensiedlungen. Ein Familienhaus bewohnen meist mehrere,

eng miteinander verwandte Kernfamilien, etwa Brüder mit ihren
Frauen und Kindern oder ein Ehepaar mit seinen erwachsenen, verheirateten

Söhnen. Jede Kemfamilie unterhält eine eigene Feuerstelle. Auch zu
den Bewohnern der benachbarten Häuser bestehen verwandtschaftliche

Bindungen. Im Hinterland liegen die kleineren Weiler von nicht mehr als

100 Bewohnern oft abseits der Flüsse im Urwald. Zur besseren Verteidigung

werden die Häuser auf hohen Stelzen oder in 15 bis 25 Meter hohen

Baumwipfeln errichtet.
Zentrum des gesellschaftlichen, politischen und kultischen Lebens ist das

Männerhaus. Nicht selten messen diese stattlichen Häuser über 100 Meter,
und in grösseren Dörfern hat es mehrere. Im Innern befinden sich in langen

Reihen nebeneinander die Feuerstellen der im Dorf vertretenen Clans,
wobei jede mit einem figürlich geschnitzten Ahnenpfosten gekennzeichnet

ist. In der Mitte des Raumes befindet sich die «heilige» Feuerstelle.
Sie teilt das Männerhaus in zwei Hälften, nämlich diejenige flussaufwärts
und diejenige flussabwärts. In den Männerhäusern wohnen die älteren

193



Knaben und die jungen unverheirateten Männer. Die verheirateten Männer

wohnen und schlafen in ihren Familienhäusern, doch sie verbringen
viel Zeit im Männerhaus. Hier werden Tagesereignisse besprochen, wichtige

gemeinsame Unternehmen geplant, politische Entscheidungen getroffen

und auswärtige Besucher empfangen. Das Männerhaus ist zudem ein
sakraler Ort, es ist die geheiligte Begegnungsstätte zweier Welten, der Welt
der Verstorbenen und der Welt der Lebenden. Im Männerhaus werden die
im Ritual benötigten Gegenstände, die Ahnenpfosten, die fc-Pfähle, die
Seelenboote, die Trommeln, Blashörner und Masken angefertigt. Die
kunstvoll gearbeiteten Kampf- und Zeremonialschilder werden hier
aufbewahrt. Auch die festlich geschmückten Schädel der Vorfahren finden im
Männerhaus ihre Ruhe und die Schädel der Kopfjagdopfer zeugen als

stolze Trophäen von siegreichen Kämpfen.
Die Beziehung der Asmat zu ihren Ahnen ist allgegenwärtig und sie messen

ihrer Abstammung eine grosse Bedeutung zu. Die Angehörigen eines

Clans, der sich in mehrere Verwandtschaftsgruppen teilt, führen ihre
Herkunft in väterlicher Linie auf einen gemeinsamen mythischen Stammvater

und dessen Frau zurück. Obwohl die Frauen von den Männerhäusern

ausgeschlossen sind, nehmen sie in der Gesellschaft trotzdem eine starke

Stellüng ein.

Die Asmat kennen neben der geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung keine

Spezialisierung, ebenso ist eine Hierarchie mit entsprechenden Funktionen

unbekannt. Sie leben in einer extremen Abhängigkeit von ihrer
Umwelt, welche sie genau kennen müssen, um ein Überleben sicherzustellen.

Ihre zahlreichen Mythen, welche mündlich von Generation zu Generation

weitergegeben werden, vermitteln den Asmat den Sinn vom Sein und
Wesen ihrer Welt. So besagt ein Ursprungsmythos der Asmat, dass Fume-

ripits, der Windmann und Schöpfer der Asmat, nachdem er von War, dem

Seeadler, nach einem Unfall wieder ins Leben zurückgeholt wurde, aus

Freude ein Festhaus baute. Dort war er aber allein, und so schnitzte er
menschliche Holzfiguren und stellte sie ins Haus. Als er immer noch allein

war, baute er sich eine Trommel, begann sie kräftig zu schlagen und
allmählich lösten sich die starren Gliedmassen der Holzfiguren und füllten
sich mit Leben: Die Asmat waren geschaffen. Andere Mythen erklären die

Notwendigkeit der Kopfjagd oder weshalb zu bestimmten Festen Ahnenpfähle

geschnitzt und aufgestellt werden.

194



Trommel, em

In Ritualen, Tänzen und Gesängen vollziehen die Asmat eine Wiederholung

des überlieferten Schöpfungsgeschehens. Die Asmat verstehen es, in
kunstvollen Ausdrucksformen ihre Mythen mitzuteilen und verständlich

zu machen. Eine dieser Ausdrucksformen ist die Schnitzerei. Neben
Plastiken, wie den Ahnenfiguren und èA-Pfâhlen, schnitzen die Asmat auch

Reliefarbeiten. Zur Bemalung ihrer Schnitzwerke verwenden sie nur drei
Farben: Weiss (Conchylienkalk), Rot (hämatithaltige Erde) und Schwarz

(Russ).
Als Baummenschen wissen sie, ihre ersten Vorfahren wurden aus Holz
erschaffen. Die Herstellung eines Schnitzwerkes ist somit ein
Schöpfungsakt - aber es werden nie lebende Menschen, sondern Wesen aus der

Zwischenwelt dargestellt. Nach den Ritualen und Festen werden die Kunstwerke

dem Urwald überlassen, wo sie langsam verrotten; es sei denn,
sie gelangen in Museen als Zeugnisse einer fernen, fast vergangenen
Kultur.

195



Ahnenvorstellungen, Religion und Kopfjagd

Die Asmat-Dörfer, von denen sich nur wenige zu losen und wechselnden
Schutz- und Trutzbündnissen zusammenschliessen, teilen sich ihren
Lebensraum untereinander auf. Territoriale Besitzansprüche werden

respektiert und wenn nötig umkämpft. Die früher sehr häufigen kriegerischen

Auseinandersetzungen sind jedoch nicht nur auf Gebietsstreitigkeiten

zurückzuführen. Sie wurzeln vor allem auch in der in Melanesien
weitverbreiteten Anschauung, dass neues Leben nur durch den Tod eines anderen

entstehen kann. So ist für die Initiation eines Jünglings ein menschlicher

Kopf erforderlich. Nur so kann er vollwertiges Mitglied der
Männergesellschaft werden und den Fortbestand der Gruppe sichern. Die Kopfjagd

ist deshalb nicht ein willkürliches Bekämpfen von benachbarten

Gruppen, sondern eine in den mündlich überlieferten Mythen begründete

Notwendigkeit.
Asmat-ow, «wir, die wahrhaftigen Menschen», oder as-asmat, «wir, die

Baummenschen», verdeutlicht die Anschauung derAsmat, dass ein Asmat
mit einem Baum identisch ist. Die Wurzeln des Baumes entsprechen den

Füssen eines Menschen, der Stamm dem Körper, die Äste den Armen und
die Früchte dem Kopf. Nachtaktive und schwarze früchtefressende Tiere,
wie Flughunde, Kuskus oder der Nashornvogel und der schwarze Königskakadu,

bilden die Bindeglieder in den AhnenVorstellungen der Asmat. In
ihnen lebt der Geist eines kürzlich Verstorbenen weiter. Durch die
früchtefressenden Tiere essen die Geister «die Köpfe von Menschen», gleich
den Lebenden, die Kopfjagd betreiben.

In der Vorstellung der Asmat vereinigen sich Körper und Geist zu einer

nur sehr labilen Einheit. Der Geist kann den Körper verlassen und
umhervagabundieren. Jeder Asmat verhält sich deshalb so, dass der Geist sich

im Körper wohlfühlen soll, denn eine permanente Trennung von Körper
und Geist hat den Tod zur Folge.
Geschnitzte Ahnenfiguren ermöglichen eine Wiedervereinigung zwischen
dem ruhelos in der Zwischenwelt umherschweifenden Geist des Verstorbenen

und dem Körper. Der Geist ist dadurch besänftigt und der Verstorbene

wieder lebendig gegenwärtig. Das Wohl- oder Übelwollen der

unsichtbaren und unberechenbaren Geister wird für die Menschen somit
fassbar und beeinflussbar. Bei besonderen Festen ehrt man die Toten, die
inAhnenfiguren, Ahnenpfählen, Seelenbooten und anderen Schnitzwerken
nochmals im Dorf lebendig werden. Solche Feste sind Symbol der Frucht-

196



barkeit und leiteten früher auch einen Kopfjagdraubzug ein. Mit der Kopfjagd

und der gelungenen Rache werden die Toten gesühnt, denn für die
Asmat hat der Tod nie eine natürliche Ursache. Er ist immer Folge von
direkter Gewalt oder aber schwarzer Magie. Mit einem solchen Festakt
und durch die erfolgreiche Kopfjagd beschwört die Dorfgemeinschaft ihre
Verstorbenen, die Zwischenwelt zu verlassen und ihr Reich der Ahnenwelt,

safan, jenseits des Meeres gelegen, dort wo die Sonne untergeht, dort

wo Himmel und Meer sich vereinen, aufzusuchen.

Ahnenfigur, kawe

Die rituellen Feste derAsmat dauern oft Wochen bis gar viele Monate. Der
Aufwand dazu ist riesig. Gewaltige Mengen an Nahrungsmitteln müssen

vorbereitet werden, das Kulthaus muss neu ausgeschmückt werden,
Maskenkostüme werden angefertigt, Ahnenpfähle und Schilder werden

geschnitzt und Boote werden mit besonderen Verzierungen versehen.

Nebst der Verehrung der Ahnen ist die Initiation der Knaben, das Übertreten

der Knaben in die Welt der erwachsenen Männer, ein weiterer wichtiger

Bestandteil vieler Feste.

Im traditionellen Leben der Asmat sind Kopfjagd, Ahnenvorstellungen,
Feste und Kunst untrennbare Elemente, Aspekte ein und derselben
Wirklichkeit.

197



Der Ahnenpfahl, bis

K"i5fl
%iMfil
{

M

i/

Ahnenpfahl, bis

Die /As-Pfähle gelten als die
charakteristischsten und zugleich
grössten Schnitzwerke der Asmat.
Der bis-Pfahl wird aus einem

Baumstamm geschnitzt, wobei die
Brettwurzel den herausstehenden

Flügel cemen bildet, der von der
obersten Figur gehalten wird.
Übereinander angeordnet sind menschliche

Figuren, manchmal auch

Tiere, Pflanzen oder andere

Objekte. Ihre Höhe reicht von zwei
Metern bis zu imposanten Pfählen

von acht Metern. Die grossen Pfähle
werden anlässlich des Ahnenpfahl-
festes vor dem Männerhaus aufgestellt.

Der Sinn und die Bedeutung
dieses Festes ergeben sich aus den

fc-Mythen, die in vielen Formen
erzählt werden und von Dorf zu
Dorf individuell geprägt sind. Der
Grund, ein bis-Fest zu veranstalten,

ergibt sich aus bestimmten
Vorkommnissen im Dorf, wie Streitigkeiten,

Krankheiten usw. Dadurch
sollen neue Energien und Lebensfreuden

ins Dorf gebracht werden.

Der bis ist ein rituelles Schnitzwerk
und hat viele Funktionen. Er
entsteht aus Ehrfurcht und Zuneigung
der Familien zu ihren Verstorbenen
und einst verdienstvollen Dorfmitgliedern.

Die Asmat ermöglichen
mit diesem Fest den Totenseelen,

aus der Zwischenwelt ins Ahnenreich

zu gelangen.

198



Unter Beachtung vieler Verhaltensnormen werden die Pfähle von angesehenen

Künstlern hergestellt, wobei die Schwiegersöhne und Schwager der

Verstorbenen eine ganz besonders wichtige Rolle einnehmen. Grosse

Schnitzer geben bereitwillig ihr Wissen und Können an Anfänger weiter.

Am hA-Pfahl können drei Hauptabschnitte unterschieden werden: der

zugespitzte Fussteil stellt ein Einbaum ci dar; als bis anakat wird der figu-
renbeschnitzte Hauptteil bezeichnet, während die ausladende Brettwurzel,
der cemen, ein Phallus-Symbol darstellt.
Nach dem Ahnenpfahlfest werden die to-Pfähle von den Männern fluss-
aufwärts in die Sagowaldgebiete gebracht, wo ihnen Hände, Füsse, Kopf
und der cemen-Flügel abgeschlagen werden. Der spitze Endteil wird
entzweigeschlagen und zusammen mit den anderen Teilen zu einem Haufen

zusammengefügt, wo sie liegengelassen werden und verrotten. «Die Körper

der Verstorbenen verwesen im Wald.»

Der Schild, yamasj

Schilde, yamasj, sind die einzigen Defensivwaffen der Asmat. Genauso

wichtig wie die reine Schutzfunktion ist die kultische Bedeutung des Schildes:

Jeder Schild erinnert an einen bestimmten Ahnen, die geschnitzten
Verzierungen erinnern an die Kopfjagdverpflichtung. Dies verleiht dem

Schildträger Mut, Kampflust und kriegerisches Glück, zudem soll es den

Feind einschüchtern und in schrecklicher Bedrohung lähmen. Diese

machtvollen, immateriellen Eigenschaften machen aus dem Schild ein

wichtiges Zeremonialobjekt. Der Besitz eines Schildes ist unabdingbare
Voraussetzung wirklichen Mannseins, und die emotionale Bindung
zwischen dem Eigner und seinem Schild ist besonders stark. Der Schild eines

jeden Mannes ist ein überaus kostbares Gut, oft vom Vater oder einem
nahen Verwandten ererbt. Stirbt der Eigner, zerbricht man entweder
seinen Schild und bedeckt damit den aufgebahrten Leichnam, oder man bricht
ihn nur leicht an und übergibt ihn einem Sohn oder nahen Verwandten des

Verstorbenen. Die Schilde werden aus der Brettwurzel einer Mangroven-
art geschnitzt. Mit der Anfertigung werden einschlägig erfahrene Schnitzer

betraut. Der Rumpfteil wird mit einem detailreichen, kompliziert
aufgebauten und dennoch klar geordneten Schnitzwerk in Hochrelief versehen.

Die stilisierten Motive aus der Geister-, Tier- und Pflanzenwelt
verweisen auf Totenseelen und die Pflicht zur Kopfjagd.

199



Literatur:

BökemeierR., Joseph, K., 1985: Die Papua: Augenzeugen der Steinzeit. Mondo-Verlag AG,
Lausanne.

Brückener F. (Hrsg.), 1981 : Asmat, Leben mit den Ahnen; steinzeitliche Holzschnitzer unserer

Zeit. Von Gunter und Ursula Konrad und Tobias Schneebaum, Glashütten/Ts.

Gerbrands A.A. (ed.), 1967: The Asmat of New Guinea: The Michael Rockefeller Expeditions

1961. Museum of Primitive Arts, New York.

Helffich K. (Hrsg.), 1995: Asmat: Mythos und Kunst im Leben mit den Ahnen.
Ausstellungskatalog des Museums für Völkerkunde Berlin. Staatliche Museen zu Berlin - Preus-
sischer Kulturbesitz, Berlin.

Konrad Gunter und Ursula (Hrsg.), 1995 : Asmat: Mythen und Rituale; Inspiration der Kunst.
Erizzo Editrice, Venezia.

Bildnachweis:

Alle Bilder sind aus dem Museum für Völkerkunde Burgdorf, fotographiert von A. Marbot,
Burgdorf.

200

Alter Kampfschild, yamasj



»Iiis
HB

t^w* Jid?

" .;";

P®^»1WBÊm




	Ein Kampfschild der Asmat aus Neuguinea

