Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch
Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 63 (1996)

Artikel: Das aperspektivische Bewusstsein und seine Auspragung in der Kunst :
eine Wurdigung des Werkes von Jean Gebser

Autor: Johannsen-Reichert, Jorg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1075972

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1075972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das aperspektivische Bewusstsein und seine Auspriagung
in der Kunst

Eine Wiirdigung des Werkes von Jean Gebser

Jorg Johannsen-Reichert

el ﬁs{lm

Jor "ﬁ:,‘,,! ,».9:"/

Y

AL

Abb. 1 Jean Gebser in Burgdorf (1954), Bleistiftzeichnung von Siegward Sprotte.



Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte menschlicher Bewusstseinsfor-
men in ihrem Bezug zur Malkunst der Gegenwart unter besonderer
Berlicksichtigung der Kunst des Malers Siegward Sprotte

Nur das Akzeptieren des Schicksals ist Freiheit,
und Freiheit schliesst ein, dass man fiir das Unfreie,
ndmlich das Unheimliche, nicht anfillig ist.
Jean Gebser, Burgdorf 1954 "

Das Werden einer neuen Epoche der Menschheit, das sich seit Anfang die-
ses Jahrhunderts in geistiger Hinsicht ankiindigt, wird von vielen Zeitge-
nossen als Entwicklung von auseinanderstrebenden neuen geistigen Stro-
mungen erfahren, wenn nicht sogar als geistiges Chaos, als diffuse Unge-
ordnetheit und als eine Zeit der Indifferenz gegeniiber tradierten Werten.
In diesem Jahrhundert gab es nicht wenige Versuche von Philosophen und
Schriftstellern, die sich immer gewalttdtiger artikulierenden Freiheits-
wilinsche von Menschen, Volkern und Gruppierungen (Unabhéngigkeits-
streben, Staatsfeindlichkeit, passiver Ungehorsam, Rebellion, Widerstand
usw.) anthropologisch, evolutionir oder philosophisch zu deuten und Pro-
blemldsungen anzubieten. Arnold Gehlen, Adolf Portmann, Pierre Teil-
hard de Chardin, Hermann Graf Keyserling, Denis de Rougemont, Mar-
tin Heidegger, Albert Camus, Jean-Paul Sartre, Emmanuel Lévinas, Kon-
rad Lorenz und Rupert Riedl konnen — als kleine Auswahl — aus dem
europdischen Bereich genannt werden.

Sri Aurobindo und Krishnamurti sind weit tiber den indischen Bereich hin-
aus — in ihrer Wirkung — bedeutsam geworden. Fiir die neuere Zeit sind in
diesem Zusammenhang schliesslich auch die Forschungen Ken Wilbers
(,,Halbzeit der Evolution”, 1984) zu nennen.

Besonders bemerkenswert ist jedoch, dass ein Schriftsteller und Philosoph,
der im Zentrum Europas (1905 bis 1973) lebte, in seiner iiberragenden
Bedeutung fiir viele ganzheitlich orientierte Entwicklungen in den Berei-
chen Philosophie, Literatur, Kunst, Psychologie, Architektur, Recht,
Soziologie und Wirtschaft erst gegen Ende der sechziger Jahre dieses Jahr-
hunderts von einem etwas grosseren Kreis der Offentlichkeit wahrge-
nommen wurde.

10



Es ist die Rede von Jean Gebser, einem Kulturphilosophen und Histori-
ker, einem Schriftsteller und politisch engagierten Zeitgenossen und Deu-
ter kulturgeschichtlicher Prozesse der vergangenen Jahrtausende.

Jean Gebser wurde am 20. August 1905 in Posen (ehem. Westpreussen)
unter dem Namen Hans Gebser geboren. Nach 1933 énderte er seinen Vor-
namen in ,Jean” — auch als Zeichen seiner Opposition gegen das dama-
lige Hitler-Deutschland. Zwischen 1933 und 1936 war er Mitglied des
Unterrichtsministeriums der Republik Spanien, von 1937 bis 1939 lebte
er in Paris (Begegnung mit franzdsischen Schriftstellern und Malern und
mit dem Kreis um André Breton). Er heiratete im Jahre 1942 Gentiane
Hélene Schoch aus Burgdorf und wohnte von 1948 bis 1955 in Burgdorf,
wo viele Begegnungen — auch mit seinem Freund Dr. Alfred G. Roth aus
Burgdorf — stattfanden. Im Jahre 1956 liess er sich von Gentiane Schoch
scheiden. Im Jahr 1970 heiratete er die thm schon seit lingerem sehr ver-
traute Jo Korner.

Im Jahr 7951 wurde Gebser, der urspriinglich deutscher Staatsbiirger war,
durch Einbiirgerung in die Einwohnergemeinde Burgdorf Schweizer
Staatsbiirger. Er hielt in Deutschland und in der Schweiz viele — {iberaus
gut besuchte — Vortrdge, lehrte am Institut fiir Angewandte Psychologie
(IAP) in Ziirich und war seit 1967 Honorar-Professor fiir Vergleichende
Kulturlehre an der Universitdt Salzburg. Aus gesundheitlichen Griinden
musste er seine Lehrtétigkeit in Salzburg aufgeben.

Im Jahr 1962 erhielt er den Ostdeutschen Literaturpreis der Kiinstlergilde
Esslingen und 1964 den Kogge-Literaturpreis der Stadt Minden. Zu
Gebsers 60. Geburtstag (1965) erschienen die Festschriften ,, Transparente
Welt” (Bern und Stuttgart 1965) und ,,Wege zum integralen Bewusstsein”
(Bremen 1965). Die Stadt Bern verlieh ihm im selben Jahr den Literatur-
preis. Am 14. Mai 1973 starb er in Wabern bei Bern.

Sein iiberragendes Wissen und sein umfassendes Verstidndnis fiir kultur-
geschichtliche Entwicklungen befihigten ihn dazu, die Gefahren aufzu-
zeigen, die aus neuzeitlichem Denken und Fiihlen entstanden sind. Mit
dem Begriff ,,mental-rationales Denken” hat Gebser dieses neuzeitliche
Erfassen von Zusammenhéngen gekennzeichnet und gleichzeitig kritisch
beleuchtet, weil er in dessen Ausschliesslichkeit eine verhidngnisvolle
Verdriangung anderer Eigenschaften des Menschen (Emotionalitét, Ara-
tionalitéit, u.a.) sah. Seine intensive Beschiftigung mit dem indischen

11



und asiatischen Kulturkreis und der mediterranen Welt (Spanien, Frank-
reich) sowie mit der kulturgeschichtlichen Entwicklung in Amerika fiihr-
ten ihn zu einer ganzheitlichen Weltsicht, die in ihren Strukturen nicht
geschlossen ist, sondern auf Integration von Gegensitzen angelegt ist, die
nicht als Vergegensitzlichung erkannt werden diirfen — eine Weltsicht, die
nicht antithetisch gestaltet ist (beispielsweise nach Hegels Denkfolge
,» Lhese, Antithese, Synthese”) sondern eine Integration auch dort fiir mog-
lich hilt, wo polare Verortungen nachweisbar sind. Im Unterschied zur
Spétphilosophie Hegels schliesst Ganzheit auch den — oft schopferisch wir-
kenden — Zufall ein; der von Hegel unternommene Versuch, den Zufall
philosophisch zu eliminieren, ist eine Folge einer an verabsolutierbaren
Kategorien orientierten Philosophie.

Das grundlegende Werk Gebsers iiber die Weltkulturgeschichte entstand
in den Jahren zwischen 1946 und 1953. In einer — intuitiv erfiihlten — Ein-
gebung im Jahre 1932 hat Gebser dieses Werk in seinen Grundziligen
damals konzipiert. Sein Titel lautet: ,, Ursprung und Gegenwart”. Dieses
Werk erschien in vollstindiger Form zuerst 1953 in Stuttgart (Deutsche
Verlags-Anstalt). Es wird jetzt vom Novalis Verlag (Schaffhausen) her-
ausgegeben und ist in den Bénden II bis IV der,,Gesamtausgabe (GA) Jean
Gebser” enthalten.

Das Werk ist unterteilt in drei Teile:
I. Die Fundamente der aperspektivischen Welt (GA II)
II. Manifestationen der aperspektivischen Welt (GA III)
ITI. Kommentarband (GA IV)

Kenner philosophischer Werke aus dieser Zeit werden Parallelen zu Her-
mann Graf Keyserlings Werk ,,Das Buch vom Ursprung” (1947) aufzei-
gen konnen. Ich méchte versuchen, vorwiegend auf der Grundlage seines
Hauptwerks ,, Ursprung und Gegenwart” (1. Auflage: 1953) das Grund-
legende des Anliegens von Jean Gebser zusammenzufassen, soweit dies
in Kiirze iiberhaupt moglich ist. Angesichts der Grosse und des Umfangs
dieses Werks kann dies nur ausschnitthaft erfolgen.

Gebsers neue Einblicke in die Bewusstseinsarten der verschiedenen
Menschheitsepochen lassen sich schaubildartig folgendermassen dar-
stellen®:

12



Struktur hinsichtlich der Raum-Zeit-Bezogenheit

Zeitalter Dimensionierung  Perspektivitiit Betontheiten

archaische Epoche nulldimensional  ohne Perspektive vorrdumlich/vorzeithaft
magische Epoche  eindimensional  prae-/vorperspektivisch raumlos/zeitlos
mythische Epoche zweidimensional —unperspektivisch raumlos/naturzeithaft
mentale Epoche dreidimensional  perspektivisch raumhaft und zeithaft
integrale Epoche  vierdimensional  aperspektivisch raumfrei/zeitfrei

(seit Anfang 20. Jh.) (auch: amensional)

Angesichts der historisch bedingten Krifte, die zu unterschiedlichen Rea-
lisationen und Formen in der Wirklichkeit gefiihrt haben, gewann Jean
Gebser ein Verstdndnis von Ganzheit — im Sinne von Génzlichung (nicht:
Ergiénzung) —, das alle Phasen der (Ablauf-) Zeit — das Gestern, Heute und
Morgen —, aber auch das die ,,wesentliche Zeit” aufzeigende Bewusstsein
der Zeitfreiheit einschloss. Gebser wollte in seinem Werk eine Strukturie-
rung der Fundamente unserer Bewusstseinsstufen erbringen, die nicht nur
einen Beitrag zur Geschichte der Bewusstwerdung des Menschen darstellt,
sondern auch zu einer Intensivierung der menschlichen Bewusstwerdung
beitragen soll. Er war davon iiberzeugt, dass die Wesensmerkmale einer
im 20. Jahrhundert sich abzeichnenden neuen Epoche, die sich zeitlich
etwa von 1905 an — durch Einsteins Erkenntnisse der Relativititstheorie —
vorbereitete, in fast allen Ausdrucksformen der Wirklichkeit erkennbar
wurden, zum Beispiel in einigen Werken der Kunst und in den neuen
Erkenntnissen der Geistes- und Naturwissenschaften.

Einem der wichtigsten Elemente dieser neuen Wirklichkeitsschau gab er
die Bezeichnung ,,aperspektivisch”, die sich aus der Feststellung ergibt,
dass das Sich-Seiner-Selbst-Bewusstwerden in heutiger Zeit mit einem
gewandelten Verstindnis von Raum und Zeit zusammenhéngt.

Vor etwa 500 Jahren, zur Zeit der Frithrenaissance, wurde durch die Ent-
deckung der Zentralperspektive erstmalig der Raum erschlossen. Diese
Entdeckung ist Bestandteil einer von der Renaissance ausgehenden Gei-
steshaltung, die auch als ,,neuzeitlich” bezeichnet wird.

Gebser gibt dieser Epoche, die bis in unsere Gegenwart reicht, die Bezeich-
nung ,,perspektivisches Zeitalter”. Somit kann die der Renaissance vor-
ausgehende Epoche als ,,unperspektivisch” charakterisiert werden. Mit
dieser Versinnbildlichung erkennen wir eines der zentralen Anliegen der
Kulturbetrachtung Jean Gebsers.

Unsere Epoche ist fiir ihn ein Zeitalter, in dem das perspektivische Erken-

13



nen durch das aperspektivische Wahr-Geben abgelost wird, weil mit der
Einbeziehung neuerer physikalischer Forschungen (Einstein, Heisenberg,
Bohm, Charon u.a.) ein verdnderter Raum-Zeit-Begriff in die Welt Ein-
gang gefunden hat. Der heutige Zeitbegriff beruht auf der Achronizitét,
der Zeitfreiheit — Gebsers Bezeichnungen fiir Phinomene der ,,Vierten
Dimension”. Am besten lisst sich eine zeitfreie Befindlichkeit dadurch
verdeutlichen, dass jeder, der die Welt wahr-gibt und nicht mehr der Aus-
schliesslichkeit der Vorstellungswelt einer mentalen Sicht verpflichtet ist,
schon heute teilweise im ,,Achronon” lebt. Beispielsweise ist jedem, der
sich weigert, diese Welt nur perspektivisch — das heisst aus verengtem
Blickwinkel — zu sehen, eine Art der Aperspektivitit zu eigen, die sich von
mental-rationalen Verengungen befreit hat. Wer sich der kulturgeschicht-
lichen Fundamente bewusst wird, ist nicht mehr ausschliesslich auf per-
spektivische Erkenntnis angewiesen und wird durch die Mannigfaltigkeit
und Verinderlichkeit der sich aus den Fundamenten entfaltenden Formen
nicht mehr verwirrt. Zeitfreiheit konstituiert Aperspektivitit, indem sie
menschliches Erkennen nicht auf ein nur kausales oder gestuftes Erken-
nen festlegt, sondern die Zusammenschau ganzheitlicher Phinomene als
»aperspektivisches Wahrgeben” fordert — ein Wahrgeben, das einen inte-
grierend-diaphanen Ausdruck hat.

Eine Vorstufe zu der ,,perspektivischen Weltsicht” sieht Gebser (nach vor-
perspektivischen Zeitaltern) in einem ,,unperspektivischen” Zugang zur
Welt. Zwischen den drei Anschauungsformen ,,unperspektivisch, per-
spektivisch und aperspektivisch” besteht fiir ihn ein vergleichbares Sinn-
verhiltnis wie zwischen ,,unlogisch, logisch und alogisch” — oder wie zwi-
schen ,,unmoralisch, moralisch und amoralisch”.

Schon an der Bezeichnung ,,aperspektivisch” ldsst sich erkennen, dass
Gebser auch in dieser Formulierung das dualistische Raum-Zeit-Ver-
stindnis tiberwinden will. Eine etymologisch mehrsinnige Deutung von
Urworten gibt ihm bei einer solchen Wortwahl eine Entsprechung:

Im Lateinischen heisst ,,altus” sowohl ,hoch” als auch ,tief”, ,,sacer”
sowohl ,heilig” als auch ,,verflucht”. Diese psychisch betonte Einheit der
Bedeutungen und ihre Doppelwertigkeit war Agyptern und Griechen — in
der Friihzeit (vor 500 v. Chr.) — geldufig. Dagegen kann unsere heutige all-
tdgliche Sprache — darauf weist Gebser kritisch hin — solche Zusammen-
hdnge nur schwer ausdriicken. Deshalb benutzt er einen Terminus, der iiber
der Doppelwertigkeit eines Urwortes und tiber dem Dualismus von Gegen-

14



satzbegriffen steht, nimlich die Begriffswahl, dass die Vorsilbe ,,a-”" nicht
den Sinn eines Alpha negativum (= un-, nicht), sondern den Sinn eines
Alpha privatum in seiner Bedeutung ,,frei von” oder ,,nicht (ausschliess-
lich) tangiert von” enthélt. Daher kommt in der Bezeichnung ,,aperspek-
tivisch” die Befreiung von der ausschliesslichen Giiltigkeit einer per-
spektivischen oder vor- / unperspektivischen Gebundenheit des Menschen
zum Ausdruck. Daran wird deutlich, dass Gebser das Unperspektivische
(verschiedener Stufungen der archaischen, magischen und mythischen
Zeitalter) und das Perspektivische der rational-mentalen Zeitalter in unse-
rer heutigen integralen Epoche aperspektivisch ,,auf-heben” — d.h. inte-
grieren — will. Dagegen wiire es geféhrlich, in diesen Ausdrucksformen
eine Synthese erreichen zu wollen, weil eine solche rational bestimmte
Losung immer von neuen Entzweiungen bedroht wire. Das Vermitteln von
Ganzheit, also eine Génzlichung des Bewussten und Nicht-Bewussten
anzustreben, wird in Gebsers Bemiihungen um Verdeutlichung einer aper-
spektivischen Schau offenkundig.

»Aperspektivisch” ist ein Synonym fiir ein Wahrgeben der Wirklichkeit
(fiir eine am Konkreten orientierte Sicht), die weder — perspektivisch fixiert
— nur einen Ausschnitt der Wirklichkeit wahrnehmen will noch — unper-
spektivisch — nur allenfalls eine Ahnung von Raum-Zeithaftigkeit den
Menschen erfiihlen lassen will.

Um das Wesen des Aperspektivischen zu verdeutlichen, stellt Gebser unter-
schiedliche Welt-Sichten zueinander in Beziehung, die chronologisch in
folgender Reihenfolge stehen, wobei aber auch Abweichungen von der
Chronologie und zeitliche Uberlappungen nachweisbar sind:

1. die Welterfahrung ohne perspektivischen Bezug  archaisches Zeitalter

2. die vorperspektivische Weltsicht magisches Zeitalter

3. die unperspektivische Weltsicht mythisches Zeitalter (ca. 3000 v.Chr.
bis zum Beginn der Renaissance)

4. die perspektivische Weltsicht mental-rationales Zeitalter

(seit der Renaissance) (seit ca. 500 v.Chr. [teilweise] bis in

die heutige Zeit)

5. die aperspektivische Weltsicht integrales Zeitalter (seit dem Ende
des 19. Jh.)

Die ersten drei Stufen stellt Jean Gebser — vereinfachend — hinsichtlich
des perspektivischen Bezugs als , unperspektivisch” (also als: nicht per-
spektivisch im Sinne der 4. Stufe) dar, so dass mit ,,unperspektivisch” im

15



Sinne dieser Abhandlung nicht nur die 3. Stufe (mythisches Zeitalter)
bezeichnet wird, sondern auch die Stufen 1 und 2 (mit-)gemeint sind. Das
Kennzeichnende dieser Weltsichten 14sst sich anhand der Entfaltung des
Raumverhiéltnisses und der Malerei in den Epochen der Unperspektivitit,
der Perspektivitit und der Aperspektivitit aufzeigen.

Gebser hat diese Einteilung aus eigener Anschauung und aus der Not-
wendigkeit heraus geschaffen, die heutige neue Raum-Zeit-Erfahrung mit
einer — unserer integralen Epochenstruktur entsprechenden — bestimmten
Perspektivititsstruktur zu bezeichnen. Er kniipfte mit der Einfiihrung des
Begriffs ,,Aperspektivitit” seinerzeit (1936/39) an die sowohl naturwis-
senschaftliche wie kiinstlerische Tradition des Abendlandes an. «... Der
Begriff ,,aperspektivisch” erhdlt von dorther seine Legitimation, sowohl
natur- und geisteswissenschaftlich als auch kiinstlerisch verbindlich und
anwendbar zu sein.»* Gebser bezieht sich in dieser Erlduterung auf sein
Werk ,,Rilke in Spanien’, das erstmals in Ziirich 1940 erschien.

Des weiteren kann auf zahlreiche Hinweise Gebsers — vor Erscheinen von
,,Ursprung und Gegenwart” — verwiesen werden: In seinem Werk ,, Abend-
lindische Wandlung ” (1943) schreibt Gebser zum Thema ,,Perspektivitit™:
«Nachdem wir jedoch das perspektivische Weltbild der vergangenen Jahr-
hunderte, infolge der Hereinnahme der Zeit (kursiv vom Vf.) als vierter
Dimension, liberwanden und dadurch den perspektivischen Punkt nicht
mehr als (technisches) Ziel und Grenze betrachten, hat sich jene Veren-
gung des raumbetonten Weltbildes, welche durch die Perspektive (die nur
die halb gesehenen Parallelen beriicksichtigt) gegeben war, nunmehr (im
20. Jh. /d. Vf.) in die Welt der Raum-Zeit-Freiheit umgestaltet. Dies aber
ist zugleich eine Uberwindung der aus der Enge geborenen Angst.. . DIE
WELT DER RAUM-ZEIT-FREIHEIT ABER IST — in Uberwindung der
unperspektivischen seelischen Bilderwelt und der nur perspektivischen
mentalen Raumwelt, da zudem in ihr die Raum-Zeitlosigkeit (der unper-
spektivischen Zeitalter / d. Vf.) bewusst wird — DIE APERSPEKTIVI-
SCHE ZEIT, WELCHE DIE SICHT INS OFFENE FREIGIBT.»*

1. Die unperspektivische Welt

Jean Gebser teilt die Vergangenheit unter dem Gesichtspunkt der Per-
spektivitit — entsprechend dem archaisch-magischen, mythischen, menta-

16



len und integralen Zeitalter — in drei grosse Epochen ein, die sich in den
letzten 5000 Jahren manifestiert haben:

Die erste Epoche, die der Unperspektivitdt, reicht bis zur Zeit der Renais-
sance; die zweite Epoche, die der Perspektivitdt, reicht bis in unsere Gegen-
wart, und die aperspektivische Epoche tritt erst seit dem Ende des letzten
Jahrhunderts in Erscheinung. Diese Bezeichnungen haben nicht nur eine
dsthetische und kunsthistorische Bedeutung, sondern beanspruchen auch
eine geistes- und seelen-geschichtliche Geltung.

Die realisierte Perspektivitit bedeutet Erschliessung des Raumes — eine
Art, sich des Raumes in Vorder- und Hintergrundperspektive bewusst zu
werden. Dagegen zeigt das noch nicht entwickelte Empfinden fiir Per-
spektivitit, dass der Mensch noch im Raum ,,schléft”, ihn nicht als Raum
— im Sinne eines Gegeniibers — wahrnimmt. In geistig-politischer Sicht
driickt dieser Zustand aus, dass der Mensch noch nicht sich selber gehort,
also kein personales Bewusstsein aufweist; er fiihlt sich als Teil einer Ein-
heit, einer Sippe oder Gemeinde. Der Orientierungsrahmen bleibt fiir Men-
schen dieser Epoche die Gemeinschaft; der Akzent der Weltbetrachtung
liegt nicht auf dem Personlichen, sondern auf dem Unpersonlichen oder
dem Kollektiven. Der Raum ist nicht — wie in unserem heutigen iiblichen
Sinn — Tiefenraum, sondern entweder Hohle (Gew®olbe) oder blosser Zwi-
schenraum. Aus diesem Raumverstindnis spricht ein Gefiihl des Einge-
bettetseins in die Welt: eine heutzutage kaum nachvollziehbare — nicht
bewusste — Verbundenheit von Aussen und Innen, von Mensch und Natur
(bis in die Zeit des Mittelalters).

Mit dem Fehlen eines perspektivischen Raumbewusstseins geht in dieser
Zeit der unperspektivischen Weltsicht das Fehlen eines Ichbewusstseins
einher, denn zur Objektivierung des Raumes ist ein Sich-Seiner-Selbst
bewusstes Ich vonndten, das sich in diesem Raum unabhiéngig weiss und
ihn darstellend zu erfassen sucht. Gebser zitiert hierzu den Kunsthistori-
ker Wilhelm Worringer, der in der dgyptischen Kunst den Mangel jegli-
chen — perspektivischen — Raumverstdndnisses folgendermassen
beschreibt:

«Nur als Rudiment einer urzeitlichen Raum- und Hohlenmagie spielt der
Raum in der Agyptischen Baukunst eine Rolle . .. Der Agypter war . .. dem
Raum gegeniiber neutral und indifferent. Das Raumhafte lebte in seinem
... Bewusstsein gar nicht als ... Potenz. Nicht tiberrdumlich war seine
Gesinnung, sondern vorrdaumlich. Raumlos war seine Oasenzuchtkultur . . .
Sie kannte architektonisch nur Raumbegrenzungen, Raumgehéuse, aber

17



keine Rauminnerlichkeit (kursiv: d. Vf.). Wie ihre Reliefzeichnungen ohne
Schattentiefe waren, so waren ihre Architekturen ohne Raumtiefe. Die
dritte Dimension, die eigentliche Dimension der Lebensspannung, ward
nur als Quantitdt, nicht aber als Qualitidt empfunden. Wie sollte da der
Raum, dieses Moment der tiefensuchenden Ausdehnung, losgeldst von
allen Korpern, als selbstindige Qualititins Bewusstsein kommen?. .. Dem
Agypter fehlte ... alles raumliche Bewusstsein.»

Der ,,Raum” der Antike ist also ein ununterschiedener Raum, ein blosses
In-Sein, ein behiitetes Im-Mutterschoss-Sein.

Wihrend das wesentliche Strukturelement des griechischen Baustils — die
phallisch charakterisierbare Sdulenformation — den Raum nur als Zwi-
schenraum kennt, der zwischen den aufgerichteten Séulen iibrigbleibt, ist
die spitantike —romische — Architektur von der aus dem Orient (Iran) stam-
menden Hohlenarchitektur, die uterinischen Charakter hat, beeinflusst.
Entsprechend den orientalischen Mutterreligionen ist der Raum blosser
Gewdlberaum, so dass das Weltall selbst als ungeheure Hohle erfahren
wurde. Ein Ichbewusstsein in unserem heutigen Sinne, das durch Selbst-
verantwortung und bewusstes Gestalten der Umwelt—die zunehmend nicht
nur als Objekt des Handelns begriffen wird — gekennzeichnet ist, und eine
bewusste Ablosung der jeweils neuen Generation von der Elternwelt
schlossen sich daher in diesem unperspektivischen Zeitalter aus.
Griechische Philosophien und christliche Lehren, die zu einer bewussten
und reflektierten Gestaltung der Welt beigetragen haben, veriinderten aller-
dings dieses Raumgefiihl erheblich. Sie bewirkten eine Distanzierung des
Menschen gegeniiber der Natur und ermdglichten dadurch, Natur und
Mensch in ihrer Getrenntheit zu sehen.

Der den christlichen Lehren immanente gestalterische Auftrag — Mensch
und Welt gleichermassen betreffend — bereitete nach dem Zusammenbruch
des romischen Weltreichs einen grundlegenden Wandel vor. Der Mensch
versuchte, sich von dieser Zeit an allméhlich aus der Befangenheit in einem
ununterschiedenen Raum zu befreien. Aber erst die Renaissance-Malerei
liess die Abkehr von der Unperspektivitit (etwa ab 1250 n. Chr.) sichtbar
werden. Erstaunlicherweise nahm die Renaissance damit Stilelemente auf,
die sich bereits zur Zeit Christi bemerkbar gemacht haben: Gemeint sind
die Ansitze zu perspektivischer Raumgestaltung auf pompejanischen
Wandmalereien. Es finden sich dort Andeutungen landschaftlicher Motive
und sogar Stilleben — bemerkenswert deshalb, weil darin ansatzweise Dar-

18



stellungen von Raumtiefe erkennbar werden. Hierzu sind auch die Aus-
fithrungen des Kunsthistorikers Alfred G. Roth (Burgdorf) iiber den Wan-
del in der landschaftsbezogenen Himmelsdarstellung (in der Malweise der
Briider Ambrogio und Pietro Lorenzetti auf den Fresken in S. Francesco
in Assisi —um 1327 —) heranzuziehen, der sich durch eine Verlagerung von
der unperspektivischen zur perspektivischen Darstellung auszeichnet.’
Auch in den Naturschilderungen der spéten bukolischen Poesie Vergils
(Eclogae) zeigten sich Ansétze fiir ein gedndertes Verhiltnis zur Natur. An
diese neuartigen Elemente der antiken Kultur ankniipfend, liess die Renais-
sance aus einem zweidimensionalen Welt-Erfiihlen ein dreidimensionales
Welt-Erfassen entstehen.

2. Die perspektivische Welt

Die perspektivische Epoche 10ste das unperspektivische Weltverstindnis
allmihlich ab. Das perspektivische Welt-Erfassen begann in der
europdisch-christlichen Welt etwa von der Zeit ab 1250 n.Chr. zum tra-
genden Verstdndnis zu werden. Der Erfassung des Menschen als Subjekt
lag eine Erfassung der Welt — und Umwelt — als Objekt zugrunde. Die
Objektivierung des Aussen kam in der Malerei zum erstenmal bei Giotto
zu einem noch vorsichtigen Ausdruck. Bei Giotto wurde zum erstenmal
jener Raum sichtbar, der bis dahin nur latent im Unterbewusstsein schlief:
Es entstand ein neues Raumbewusstsein, das sich auf die Seele befreiend
auswirkte, die sich in ihren Ausserungen der Welt 6ffnete; ein Raumbe-
wusstsein, dessen Tiefe in der Perspektive sichtbar wurde.

Das Personliche im Seelischen kam nun zum Durchbruch: Die Trouba-
dours schrieben (seitetwa 1250) Gedichte in Ich-Form, Gedichte, die plétz-
lich einen Abgrund zwischen Welt — oder Natur — und Mensch aufrissen.
Zur selben Zeit brachte Thomas von Aquin an der Universitit von Paris
die aristotelische Philosophie zu neuer Geltung und leitete damit eine
Abkehr von den geschlossenen Theoriebildungen platonischer Art ein.
Auch dadurch wurde dem Menschen die Mdglichkeit der Berufung auf
individuelle Erfahrung erdffnet. Die Zeitblindheit der Antike, die bis in
das Mittelalter anhielt, wich einer Sichtbarmachung der Zeit, die rdumli-
che Prédsenz beanspruchte: Im Jahre 1283 wurde die erste 6ffentliche Uhr
im Palasthof von Westminster (London) aufgestellt. Schliesslich soll im

19



folgenden ein Dokument, das eindrucksvoll das Aufeinandertreffen zweier
Welterfahrungen beschreibt — auf der Grenzscheide zwischen unperspek-
tivischer und perspektivischer Weltsicht — vorgestellt werden, damit auch
das Perspektivische in seiner Unterschiedlichkeit zum Aperspektivischen
genauer dargestellt werden kann. Es handelt sich um einen Brief des ita-
lienischen Dichters Francesco Petrarca, den der damals Zweiunddreissig-
jéhrige im Jahr 1336 an einen Freund schrieb.®

Dieser Brief war an einen Professor der Theologie gerichtet, der als Augu-
stinermonch Petrarca die ,,Confessiones” Augustins schitzen gelehrt hatte.
Er enthilt eine Beschreibung von Petrarcas Besteigung eines Bergs in der
Provence — des ,,Mont Ventoux”. Der Mont Ventoux ist norddstlich von
Avignon gelegen. Dieser Berg, der sich durch seine klaren und ruhigen
Linien auszeichnet und von dem eine merkwiirdige Anziehungskraft auf
Menschen ausgeht, liegt in einer Landschaft, in der die gnostische Tradi-
tion der Welterkenntnis (Catharer, Albigenser u.a.) schon lange heimisch
war. Petrarca schrieb:

«Den hochsten Berg unserer Gegend habe ich gestern bestiegen, nur von
dem Verlangen geleitet, die namhafte Hohe des Ortes kennenzulernen.
Durch viele Jahre hindurch war dies in meiner Seele; von Kindheit an habe
ich mich ndmlich hier in diesen Gegenden herumgetrieben. ... In den
Schluchten trafen wir (Petrarca und sein Bruder Gerardo) einen alten Hir-
ten, der mit vielen Worten versuchte, uns von der Besteigung zuriickzu-
halten, und sagte . . . er hitte niemals davon gehort, dass jemand Ahnliches
gewagt habe.»

Ohne sich von den Lamentationen des Alten beeindrucken zu lassen, stie-
gen sie weiter bergan, «und noch im Aufstieg», so schrieb Petrarca, «trieb
ich mich selber mit den Worten an: Was also heute, beim Besteigen dieses
Berges du erfahren hast, das kommt gewisslich dir und vielen zugute, die
zu einem gliickseligen Leben hingelangen wollen. . .»

Auf dem Gipfel angekommen, {iberstiirzte sich die Beschreibung, und die
Erzdhlzeitwechsel zeugten von der Erschiitterung, die in ihm nachklang,
wenn er das Erlebnis beschrieb: «Erschiittert von dem ungewohnten Wind
und von dem weiten und freien Schauspiel, war ich zuallererst wie vor
Schreck erstarrt. Ich schaue: Die Wolken lagen unter meinen Fiissen ...
Ich wende meinen Blick italienwérts, wohin sich noch mehr als dieser
meine Seele wandte ... Ich gestehe, dass ich seufzte, da ich den Himmel
Italiens sah, der mehr meinem Geist als meinen Augen erschien, und ein

20



unsagbares Verlangen ergriff mich, meine Heimat wiederzusehen ... Und
dann ergriff mich ein neuer Gedanke, der mich aus dem Raum in die Zeit
trug. ich sagte zu mir selber: Zehn Jahre ist es her, dass du Bologna ver-
liessest...»

Nachdem Petrarca die ,,Confessiones (Bekenntnisse)” des Heiligen Augu-
stinus — Halt suchend — aufgeschlagen hatte, fuhr er in der Beschreibung
folgendermassen fort: «Gott ist mein Zeuge, ... dass mein Blick auf fol-
gende Stelle (Augustin) fiel: ,,Und die Menschen gehen die hohen Berge
bewundern und die gewaltigen Wogen des Meeres und die langen Léufe
der Fliisse und die Unermesslichkeit des Ozeans und die Bahnen der Sterne,
und sie geben sich damit selber auf.” — Bestiirzung erfasste mich, ich
gestehe es, und meinen Bruder, der diese Stelle auch zu lesen wiinschte,
bittend, mich nicht zu storen, schloss ich das Buch, erziirnt dariiber, dass
ich mich auch jetzt noch irdischen Dingen zugewandt hatte, da doch selbst
die heidnischen Pilosophen es seit langem mich hitten lehren sollen, dass
ausser der Seele nichts bewundernswiirdig sei, und dass im Vergleich mit
ithrer Grosse nichts gross ist.» — Aber dennoch schrieb Petrarca gleich dar-
auf: «Als ich alsdann im Betrachten dieses Berges meine Augen sattsam
befriedigt hatte, wandte ich meine inneren Augen in mich selber hinein;
und von jener Stunde an war es, dass man uns nicht reden horte ...» — Am
Schluss des Briefes fasste Petrarca seine Bergbesteigung mit folgenden
Worten zusammen: «Soviel Schweiss und Miihe, damit der Kérper dem
Himmel um ein kleines niher komme . . ., etwas Ahnliches muss die Seele
erschrecken, die sich Gott anndhert.»

An dieser Beschreibung wird deutlich, dass die — noch mittelalterliche —
unperspektivische Bindung des Menschen an Himmel und Erde, die noch
eine fraglose Bindung ohne Distanzbewusstsein war, in dem Augenblick
zerreisst, als ein Teil der ,,Welt/Natur”, durch Petrarcas besonderen ana-
lysierend-selektierenden Blick rdumlich aus dem Ganzen herausgelost
wird und damit zu einem Stiick Land wird, das frei gestaltet werden kann.
Gebser geht so weit in seiner Deutung dieses Augenblicks, dass er diesem
neuartigen Schauen eine neue Bewusstseinsqualitit zumisst, die den Men-
schen in das Zentrum formender geistiger Ausrichtung stellt.

Die Welt wird von dieser Zeit an als ein Gegeniiber erfahren, sie erlangt
Objektqualitdt und wird als beherrschbar erfahren.

Von unserem heutigen Standpunkt aus betrachtet wire es allerdings
wiinschbar gewesen, dass sich die Erkenntnis um die Verantwortlichkeit

21



fiir die Welt parallel zu diesem neuen Erfassen von Wirklichkeit entwickelt
hitte. Das 6kologische Bewusstsein ist aber erst im 20. Jahrhundert zum
Tragen gekommen. Gebser bezweifelt mit Recht, dass der damalige
Mensch der Verantwortung, die ihm aus der Erkenntnis der fast unbe-
grenzten Formbarkeit seiner politischen, gesellschaften und physischen
Umwelt erwuchs, gewachsen war.

Bis zu Petrarcas Lebensende dauerte schliesslich der innere Kampf, der
durch die neuartige Welt-Sicht, die er auf dem Berg Ventoux gewonnen
hatte, bedingt war und der durch den Einbruch des Raumes in seine Seele
ausgelost worden war.

Die alte Welt, die in dem Wort Augustins, dass die Zeit in der Seele sei,
ihre blindigste Formulierung fand, jene alte Welt, in der nichts ausserhalb
der Seele Liegendes wunderbar und des Anschauens fiir wert befunden
wurde, sie begann in dieser Zeit zu zerbrechen. Ganz allméhlich verlagerte
sich der Akzent immer deutlicher von der Zeit in den Raum, bis im mate-
rialistischen Geist des 19. Jahrhunderts der seelische Schwund ein all-
méhlich offensichtlicher Schwund wird, den erst einige Heutige zu iiber-
winden versuchen.

Mit dem von Petrarca geschilderten Raum-Bild beginnt eine neue Art der
Naturbetrachtung, die realistisch, individuell und rational ist. Das per-
spektivische Sehen ist der genuine Ausdruck fiir das, was sich im Be-
wusstwerdungsprozess des europdischen Menschen — vor allem seit dem
15. Jahrhundert — abspielt: Die neue Art der Naturbetrachtung ist der pla-
stische Ausdruck fiir das Sich-Bewusst-Werden des Raumes, fiir seine
Objektivierung; durch sie wird nicht nur der Raum sichtbar gemacht und
in das tagtigliche Wachbewusstsein gehoben, durch sie erhilt auch der
Mensch genauere Konturen. Die Perspektive, deren Erlernung und deren
allmdhliche Vervollkommnung ein Hauptanliegen der Renaissancezeit
war, bringt ausser der Erweiterung des Weltbildes gleichzeitig auch eine
Verengung zum Ausdruck, an deren Folgen wir noch heute leiden. Denn
perspektivisch sehen oder denken heisst auch rdumlich fixiert sehen oder
vereinseitigt denken. In jeder Perspektivierung liegt auch eine Gegensétz-
lichung; in der Perspektivierung ist sowohl der Betrachtende als auch das
Betrachtete fixiert; eine positive Folge ist: Die Perspektivierung konkre-
tisiert dem Menschen den Raum als Tiefen-Raum; eine negative Folge
besteht darin, dass sie dem Menschen in seiner sektoriellen Sicht- und
Denkweise eine Schein-Sicherheit gewihrt. Das kann dazu fiihren, dass

5



der Mensch aus dem Ganzen nur jenes Stiick — sehend oder denkend — her-
auslost, das sein Blick oder sein Denken erfassen kann oder will. Als
bedeutsam stellte sich in diesem Zusammenhang eine Nieder-schrift Leo-
nardo da Vincis (1452—1519) heraus, in der er sich zum Wandel vom unper-
spektivischen zum perspektivischen Bewusstsein folgendes notierte’:
«Die Perspektive benutztin den Entfernungen zwei entgegengesetzte Pyra-
miden. Eine derselben hat ihre Spitze im Auge und ihre Basis fern am Hori-
zont; die zweite hat ihre Basis gegen das Auge zu und die Spitze am Hori-
zont. Aber die erste betrifft das Allgemeine, da sie alle Grossen der dem
Auge gegeniiberliegenden Korper erfasst. ... Die zweite Pyramide aber
betrifft eine besondere Stelle, ... und diese zweite Perspektive ergibt sich
aus der ersten.»

In diesen Sétzen Leonardos kommt zu Ausdruck, wie die ,,participation
inconsciente” sich in eine ,relation consciente” gewandelt hat: dem erlei-
denden Punkt im Auge, auf den die Dinge einstromen, hat Leonardo den
iberwindenden Punkt im Raum entgegenzustellen vermocht und gleich-
zeitig die enge Beziehung des einen zum andern realisiert, wodurch das
Gleichgewicht zwischen Ichwelt (Auge) und Aussenwelt (Horizont) her-
gestellt wurde.

Parallel dazu, dass Leonardo dem Menschen perspektivisches Sehen
bewusst machte und die Raumfindung ermoglichte, geschahen in der Zeit
des Epochenumbruchs vom Mittelalter zur Neuzeit (15./16. Jahrhundert)
Ereignisse, die zeigten, dass das neue Raumverstidndnis durch Forscher in
verschiedenen Wissensgebieten ausgelotet wurde: Kopernikus (1473—
1543) erschiitterte das geozentrische Weltbild, Kolumbus (1451-1506)
fiihrte die Unrichtigkeit einer scheibenmissig abgegrenzten Weltvorstel-
lung vor Augen. Vésalius (1514—1564), der erste grosse anatomische For-
scher, beschrieb den Korper als Raum. Der Arzt Harvey (1578—1657) ent-
deckte den Blutkreislauf. Kepler (1571-1630) wies die Unrichtigkeit des
flachen- und kreishaften Weltbildes der Antike nach, indem er auf die Ellip-
senbahn der Planeten aufmerksam machte. In der Architektur brachte
Michelangelo (1475-1564) die Ellipsenform zum erstenmal in der Kon-
struktion der Kuppel von St. Peter in Rom zu &ffentlicher Geltung.

Der Mensch begann im 15. und 16. Jahrhundert auf allen Gebieten, sich
den Raum — auch den der Luft und des untermeerischen Bereichs — zu ver-
gegenwirtigen.

Das Verlangen, Raum als solchen zu erfahren und das Fldchenhafte bis-
heriger Darstellungen zu druchbrechen, wird nicht nur in der Malerei, son-

23



dern beispielsweise auch an alltiglichen Gebrauchsgegenstinden sichtbar:
In dieser Zeit werden die ersten Spitzen hergestellt: Daran wird ersicht-
lich, dass Stoff nicht nur als Fliche wirken sollte.

Kritisch bleibt aber anzumerken, dass das raumbezogene Denken, das sich
seit etwa dem Beginn des 16. Jahrhunderts immer mehr verstéirkt, sowohl
Grosse wie Schwiiche des perspektivisch sich orientierenden Menschen in
sich birgt. Die Uberlastung des ,,objektiven” Aussen bringt neben ratio-
nalisierter Sicht und Betonung des Haptischen notwendigerweise eine
Hypertrophierung des dem Aussen gegeniiberstechenden Ich mit sich:
etwas, das man Ego-Hypertrophie nennen kénnte. Dieses Ich muss sich
immer stédrker Profil geben, um der sich ausbreitenden Raumerschliessung
géwachsen zu sein; andererseits muss in dem Mass, in dem das Gegen-
tiber des Ich, der Raum, immer erfassbarer wird, dieses Ich sich selbst
immer stirker verhirten. Auf der einen Seite bringt die Ausweitung des
Raumes eine allméhliche Ausweitung und eine aus ihr resultierende Auf-
losung des Ich mit sich — und damit die Gefahr der ,,Vermassung’; auf der
anderen Seite trigt die starke Betonung des Haptischen (wonach nur das
manuell Erfassbare Wirklichkeit enthalte) zu einer Verhirtung des Ich bei,
bewirkt also eine Abkapselung des Ich — und enthélt somit die Gefahr der
Isolation, die in der Egozentrik sichtbar wird.

Diese menschheitliche Entwicklung bis in unsere Zeit hinein hat fiir Gebser
nahezu etwas Zwangsliufiges. Er sieht in diesen beiden Negativ-Kompo-
nenten Ausdrucksbilder der einseitigen Fixierung auf eine Raumsicht, die
wesentlich — wenn auch nicht ausschliesslich — durch die rationale Per-
spektivierung als Mittel der Raumbeherrschung bedingt ist. Folgen dieser
Weltsicht sind gesellschaftliche Tendenzen wie der Materialismus oder der
Imperialismus.

Seit dem 19. Jahrhundert verstérkt sich immer mehr eine sektorale Sicht-
weise, die sich sowohl wissenschaftlich wie kiinstlerisch auswirkt: Je , tie-
fer” und,,weiter” der Mensch in den Raum blickt, desto unwichtiger scheint
die Fahigkeit zum ganzheitlichen Denken - in kultur-historischen Bezii-
gen — Zu sein.

Nicht ohne Grund gibt es seit der Entdeckung der Perspektive im religio-
sen, sozialen und wissenschaftlichen Bereich eine scharfe Sektorierung
der jeweiligen Fach- und Einzelgebiete. Fachwissenschaften mit einer
immer weiter fortschreitenden Tendenz zur sektorhaften Spezialisierung
ihrer Wissensgebiete lassen oft nur noch den ,,Scheuklappen-Menschen™

24



als Wissenschaftler gelten, denjenigen, der sich dem Sprachgebrauch und
der spezifischen Logik der jeweiligen Fachwissenschaften unterodnet.
Induktiv — ohne Anleitung — gewonnene Erfahrung, die mit der Logik der
nur rational-messbar argumentierenden Wissenschaften in Konflikt gerit,
wird als ,,unwissenschaftliche Erkenntnis” abgewertet, obwohl jede empi-
risch nachpriifbar gewonnene Erkenntnis das Pridikat ,,wissenschaftlich”
verdienen wiirde. Damit geht einher eine bedriickende Intoleranz derer,
die ein solches Wissenschaftsverstindnis pflegen. Durch ausschliesslich
perspektivisches Ausrichten wird der Mensch zu einem &ngstlich Flie-
henden — vor der Jetzt-Zeit, zu einem, der einen ideologischen ,,Flucht-
Punkt” anvisiert und radikal verteidigt. Dabei wird aber vollig libersehen,
dass dieser ,,Flucht-Punkt™ vielleicht illusionér ist und nie zu erreichen
sein wird, weil er unter Umstéinden eine Absolut-Setzung enthilt, der kein
Mensch jemals entsprechen kann (extremer Egoismus bzw. Altruismus,
absolute Treue, absolute Sicherheit usw.).

Einige dieser gefidhrlichen Befindlichkeiten, in die unsere Epoche dank
ihrer ausschliesslich perspektivischen Ausrichtung gelangt ist, sind von
Jean Gebser folgendermassen umschrieben worden:

Angst vor Zeit-Verlust und vor der Machtlosigkeit gegeniiber der Ablauf-
zeit, aber auch problematisches Begliicktsein iiber Raumbeherrschung und
die Mdglichkeit von Machtzuwachs; einerseits Isolation der Individuen,
Gruppen und Kulturkreise, andererseits Anonymisierung von Individuen
in einer Gruppe oder Gemeinschaft.

Gebser sieht deshalb eine wesentliche Aufgabe unserer Zeit darin, unper-
spektivisches Fiihlen und perspektivisches Erfassen zu einem Ausgleich
zu bringen, der jedem Bereich seine eigene Berechtigung lisst.

Eine Seinslehre, wonach unperspektivische Welterfahrungen und per-
spektivische Welt-Sichten integriert sind, nennt Gebser aperspektivisch.

3. Die aperspektivische Welt

Die in unserer Zeit nach Gebsers Auffassung zu verwirklichende integrale
Denk- und Gefiihlsstrukturist an eine bestimmte Form der Raum- und Zeit-
bezogenheit gekniipft: an die ,,vierdimensionale” Ausrichtung, die sich nur
durch aperspektivisches Bewusst-Sein realisieren liesse.

Archaische und magische Zeitepochen weisen keinen Bezug zur Perspek-

25



tivitdt auf, und auch die mythische Zeitepoche ist durch das Fehlen einer
differenzierten Perspektivitit gekennzeichnet; andererseits fiihrt auch das
mental-rationale Denken — fiir sich genommen — nur zu einer ausschliess-
lich perspektivisch determinierten Sicht. Deshalb muss eine integrale
Welt-Sicht —nach Gebsers Uberzeugung — aperspektivisch sein; das heisst,
sie muss das Raum-Zeitfreie miteinschliessen. Also handelt es sich um
eine Erfahrung der Welt, die weder in der unperspektivischen Raumlosig-
keit (vor-rationalen Charakters) verschwimmt noch an den perspektivisch
gesehenen Raum ausschliesslich gebunden ist, sondern Unperspektivitit
und Perspektivitit in der WeltDURCHschauung integriert. Wer die Welt
qur begrifflich anschaut, kann sie nicht ganzheitlich erfahren, denn das
Vorstellen ist ein vornehmlich mentaler Akt. Auch kann ein Mensch, der
sich ausschliesslich an rationale Begriffs- und Kategoriewelten gebunden
glaubt, sich nicht vorstellen, dass der Mensch dazu aufgerufen ist, die Welt
— ohne auf Ziel- oder Zweckerreichung aus zu sein — zu ,,wahren”. Mit
dem Begriff -wahren —beschreibt Gebser eine Realisierungsform des Den-
kens, die sich — liber das analysierende, teilende Denken hinausgehend —
inder Gédnzlichung von ,,Wahr-Nehmen und Wahr-Geben” (in einem Gebe-
Gebe-Verhiltnis) ereignet — im Sinne von: da begibt sich etwas.

Von der wesenhaften Beschreibung der Entwicklung der geistigen Stufung
der Welt kann im Sinne Gebsers gesagt werden, dass die archaische Welt
sich durch Identitdt, die magische durch Einheit, die mythische durch
polare Ambivalenz und die mentale Weltsicht durch Dualitét (Gegensitz-
lichung) strukturiert.

Das neue, integrierende Bewusstsein — die fiinfte Entwicklungsstufe der
geistigen Stufung der Welt — erfihrt WIRKLICHKEIT ALS GANZHEIT
im Sinne des Bemiihens um Gdnzlichung und Gegenwdrtigung auf dem
Weg zu einem konkreten (Transparenz erméglichenden) Denken.

Dieses Bemiihen um Ganzheitlichkeit einer aperspektivischen Grundhal-
tung driickt sich beispielsweise im Zuriickweisen ideologischer oder
reduktionistischer Systeme aus. Im einzelnen bedeutet dies:

Wenn der Mensch seine magischen Komponenten verleugnen wiirde, ver-
16re er an Vitalitit und Liebesfihigkeit; wenn er seine mythischen Kom-
ponenten verdrdngen wiirde, wire seine ,,re-ligio” (Riickbindung) zu den
Archetypen menschlichen Denkens verstellt, und wenn er sich seiner men-
tal-rationalen Komponenten entledigen wiirde, nihme er sich jedes Ori-
entierungs- und Unterscheidungsvermdgen und jede Reflexivitit.

Nur in der Erfahrung eines integralen — aperspektivischen — Bewusstseins

26



erringt der Mensch die Moglichkeit, seine anthropologisch zurtickliegen-
den oder verdringten Komponenten wieder in das Wach-Bewusstsein zu
heben, so dass der Mensch bewusster und somit klarer die Ganzheit sei-
nes Wesens wahr-nimmt und wahr-gibt — also wahrt. Diese neue Bewusst-
seinsstruktur ermdglicht die Erfahrung einer Welt ohne Gegeniiber. Die
Welt ohne Gegeniiber ist eine Welt der Diaphanitdt — der Durchsichtig-
keit, der Transparenz —, die unverstellt und unabgegrenzt das Ganzheitli-
che im Leben erfahrbar werden ldsst.

In einigen Werken der Malerei unserer Zeit ist dieser Ausdruck von Trans-
parenz zu finden. Die kiinstlerische Form einer transparenten Sicht ist Aus-
druck des in unserem Jahrhundert wissenschaftlich begriindeten neuen
Raum-Zeit-Verstiandnisses, bedingt durch die Forschungen der Physik
(Allgemeine und spezielle Relativititstheorie Albert Einsteins aus den Jah-
ren 1905 und 1917) sowie neuere physikalische Forschungen (z.B. Jean
Charon: Komplexe Relativitétstheorie: 1977, u.a.).

Der Maler Franz Marc (1880—-1916) erwidhnte gesprichsweise das von
Gebser beschworene Bemiihen um Transparenz — das sich notwendiger-
weise aus der geistigen, politischen und gesellschaftlichen Situation unse-
rer Zeit ergibt —, indem er meinte, dass an die Stelle der WeltANschauung
eine WeltDURCHschauung treten miisse. Als Hinweise auf eine an Trans-
parenz orientierte Malkunst sollen folgende Aspekte des Schaffens eini-
ger Kiinstler beispielhaft genannt werden:

Paul Cézanne (1839—-1906), der als einer der ersten mit dem Verzicht auf
die ausschliesslich perspektivische Darstellung begann, sich der linear-
perspektivischen Malweise zugunsten einer kugelformigen Anschauung
zu entziehen, nahm — in kiinstlerischer Weise — Aussagen Einsteins zum
Raum-Zeit-Kontinuum ,,vorweg” und versuchte, eine Subjekt-Objekt-
Bezogenheit — im Sinne einer ,,Gegeniiber-Sicht” — zu iiberwinden.” In
vergleichbarer Weise widersetzte sich auch Pablo Picasso (1881-1973)
der Uberbewertung des,,Gegeniiber” (der Fassade), indem er betonte, dass
es nicht auf die ,,FASSADE der Dinge” ankomme, sondern auf ihre
geheime STRUKTUR.

Struktur und Diaphanitdt (Transparenz / Durchsichtigkeit) sind Schliis-
selbegriffe einer Welterfahrung, die Gebser in ganz besonderer Weise nicht
nur in vielen Werken Picassos verwirklicht sah (beispielsweise in dem Bild
,Die Arlesierin”, 1913, oder in ,,Lichtzeichnungen”, 1949)", sondern auch

27



in einigen Werken der Maler Paul Klee (1879-1940) und Hans Haffen-
richter (,,Energie”, 1954)" nachweisen konnte.

Als Belege fiir schon vorhandene Mal-Zeugnisse der von ihm beschrie-
benen Manifestationen der aperspektivischen Welt fiihrt Gebser einige
Maler unseres Jahrhunderts an, die sich dieser neuen ganzheitlichen Welt-
erfahrung verpflichtet fiihlen. In seinem Werk ,,Ursprung und Gegenwart”
nennt er beispielsweise die Maler Max Ackermann (1887-1975), Willi
Baumeister (1889-1955), Julius Bissier (1893—-1965), Georges Braque
(1882-1963), Hans Erni (geb. 1909 in Luzern), Hans Hartung (1904—
1989), Ernst Wilhelm Nay (1902-1968), Ben Nicholson (1894-1982),
Jackson Pollock (1912-1956), Nicolas de Stael (1914-1955), Sophie
Taeuber-Arp,(1889-1943), Otto Tschumi (1904—1985), Maria Elena Vieira
da Silva (geb. 1908) und Fritz Winter (1905-1976)."

Es soll hier nur auf den Maler Max Ackermann besonders hingewiesen
werden, da ,,die Welt ohne Gegeniiber” im Sinne Gebsers in vielen Wer-
ken Max Ackermanns (aus der Schaffenszeit nach 1945) eine geniale male-
rische Entsprechung fand. Auch Gebsers Hinweis auf die Analogie der
Bewusstseinslage ,, Weltinnenraum” (nach einem dichterischen Wort Rai-
ner Maria Rilkes) zu dem ,, Nachtblau” Max Ackermanns zeugt von sei-
ner grossen Einfiihlung in lyrische und bildliche Entsprechungen."

In diesem Zusammenhang mag es angezeigt sein, Gebser selbst zu Wort
kommen zu lassen. In seinem Werk ,,Ursprung und Gegenwart” ist zu
lesen:

«Hier bahnt sich die Gewinnung einer offenen ,,Welt ohne Gegeniiber” an.
Wir haben mit dieser Formulierung nicht etwa eine negative, du-lose,
beziehungsleere Weltsicht bezeichnet, sondern die entschrinkte, ent-
grenzte Welt, die unserer Wahrnehmung die Fiille und den Beziehungs-
reichtum des unverstellten Ganzen erschliesst. Dieser ,,Verlust” des
Gegeniiber, der nur jenen ein Verlust scheint, welche, aus Mangel an eige-
ner Sicherheit im ,,Sich” der sie sichern sollenden Grenzen ihrer Systeme
und der Besitzsucht ihres verhérteten Ich nicht entraten konnen, — diese
Aufgabe des Gegeniiber ist Gewinnung des Miteinander, der echten, auch
mitmenschlichen Teilhabe. In diesem Miteinander wird das Du, sei dies
nun der Partner, die Welt oder das Gottliche, nicht mehr als uns gegen-
iiberstehend gedacht, begriffen oder ergriffen. Subjekt und Objekt, die ein-
ander letztlich stets dualistisch bekdmpfen, verlieren ihren Gegensatzcha-
rakter, und was zumeist feindseliger Kampf um Bewahrung eines miss-
verstandenen Ichwertes ist, verwandelt sich in die schopferische Span-

28



nung, welche lebenserhaltend dem Miteinander der sich ergiinzenden Pole
entspringt.»”

Analog zu diesem Erkenntnishorizont soll schliesslich die Kunst eines
Malers Erwéhnung finden, der seit Anfang der flinfziger Jahre ein Freund
Jean Gebsers war: Siegward Sprotte.

Der Maler Siegward Sprotte wurde am 20. April 1913 in Potsdam gebo-
ren und lebt seit 1945 in Kampen auf Sylt (Nordfriesland).

Sprottes personliche Beziehung zu Jean Gebser, der von ihm am 8. Mirz
1954 in Burgdorf portraitiert wurde, ist in seiner Malkunst und seinen
Kunstbetrachtungen in aussergewdthnlich stimmiger Form zum Ausdruck
gekommen.

Viele Werke des Malkiinstlers Siegward Sprotte konnen als Zeugnis der
Realisierung einer aperspektivischen Welterfahrung gelten, die auf eine
Teilung zwischen Vorder- und Hintergrund verzichtet, um die perspekiti-
vische Bezogenheit des Betrachters zum Bild etwas aufzuldsen und um
von der sich in der perspektivischen Darstellung manifestierenden Zen-
trierung auf die menschliche Sicht — auf das menschliche Sein — zugun-
sten eines welt- und naturbezogenen, ganzheitlichen Verstidndnisses
Abstand nehmen zu konnen.

In einer Publikation aus dem Jahre 1961 unter dem Titel ,Jeder Tag —
ein guter Tag / Der Tag als Gabe und Aufgabe™* hat Siegward Sprotte
seine Anschauungen erldutert (,,Vom Sehen und Sehenlernen”). Gebsers
Beitrag in dieser Publikation war damals der Essay , Vom spielenden
Gelingen”."

Besonders auffillig — im Hinblick auf die aperspektivische Orientierung
Siegward Sprottes (ganz im Sinne der Betrachtungen Jean Gebsers) —
erscheint mir die kiinstlerische Verwandtschaft einiger Werke Sprottes —
in der Motivwahl und Malweise — mit chinesischer Malkunst.

Aus einigen Hinweisen zu typischen Merkmalen dieser Malerei ergeben
sich — unter Umstinden — weitere Anregungen fiir das Vertraut-Machen
mit den Bildern Siegward Sprottes, besonders vor dem Hintergrund der
Betrachtungen Jean Gebsers, der den Titel eines Bildes des Malers Sprotte
- ,,FAHRT AM ZIEL” (1954) — als ganzheitlichen Begriff in seine Vor-
tragsreihe ,, Die Welt in neuer Sicht” (1957/58) aufnahm.

Ein Beleg hierfiir ist auch eine Ausserung eines mit Sprotte befreundeten
Malers, John Kee, der beim Betrachten der Bilder Sprottes sagte: «You
have never been in China, you have found China in yourself.» Worin das
spezifisch Chinesische in Sprottes Werken liegen konnte, verdeutlichen

29



Ausserungen eines japanischen Professors fiir Religionsphilosophie
(Ueda, Kyoto). Ueda vergleicht in seinen Betrachtungen ,,westliches” und
buddhistisches Denken und gelangt zu Einsichten, die sich mit Uberle-
gungen des franzosischen Malers André Masson (dazu im folgenden)
decken. Ueda beschreibt den Unterschied folgendermassen:

«Die Eigenart ,,Mensch und Natur” als Nicht-Zweiheit zusammenzuse-
hen, entspricht dem — Ostlichen — Beziehungsdenken; sie jeweils nach
ihrem eigenen WESEN befragen zu wollen — etwa als ,,res cogitans” (vor-
gestellte Sache) und ,,res extensa” (vorgefundene Sache) —ist die Methode
des substanzialisierenden (,,westlichen”) Denkens.»

Das Ausgehen von einer Beziehung — wie im buddhistisch/chinesisch tra-
dierten Denken tiblich — verhindert, die Natur als eine vom Menschen
getrennte Substanz zu verstehen. Wenn Natur das ,,Sein alles Seienden”
ist, dann aber nicht in einem nur substanziellen Sinn, denn das Sein ist das
,In-Beziehung-Sein”, indem alles Seiende sich allererst ereignet und somit
1st. Das Erfahren einer Blume, ,,wie sie von selbst bliiht”, heisst also, ein
Ereignis erfahren, das sich entfaltet: Ereignis als Er-Augnis (als ein sich
dem Schauen darbietendes Ereignis). Die lebendige Beziehung ist der
Grund alles Seienden: sie ist die Welt.

In dhnlicher Weise dusserte sich der chinesische Maler Tshang Ta-ts’ien
in einem Gesprich mit dem franzosischen Maler André Masson
(1896—1987) folgendermassen'®:

«Vor allem im Altertum malten die Chinesen nach dem Objekt. Aber das
Ziel eines Malers ist, ohne Objekt zu malen. — Man muss drei Dinge eines
Lebewesens oder einer Pflanze kennen: die Anatomie, den Charakter, der
es von anderen unterscheidet, schliesslich seine Haltung, seine Positur. So
kann ein Kiinstler es erreichen, den Geist (das Unverwechselbare) dieses
Wesens zu malen. Wenn man einen Storch malt, muss man damit begin-
nen, diese drei Dinge zu studieren, um ihn in einigen typischen Ziigen wie-
dergeben zu kdnnen.

In diesem Stadium kann man ohne Gegenstand (d.h. aus der Vorstellung)
malen. Ein Maler darf nicht nur Interpret sein, er muss eine Sache wieder-
erschaffen konnen, kurz er muss ein Gott sein.»

Das so geschaffene Bild fiihrt nicht in die Gegenstandslosigkeit, sondern
zu dem Gesehenen zurlick, es ist wie das Auftauchen einer Erinnerung an
das Gesehene, wie es sich im Sehen — im Sinne eines Schauens, nicht im
Sinne eines ergreifenden Blicks —ereignet. Diese Erinnerung vollzieht sich
augenblicklich, sie steht nicht im Dienst einer Absicht oder eines Zieles

30



oder Zwecks und nimmt auf das ihr Zugrundeliegende dadurch Bezug,
dass sie sehen-ldsst (Sehenlassen); das Bekannte taucht im ,,Wiederer-
schaffen” auf — im einen erwiedernden Schaffen.”

Hierzu ist es hilfreich, weitere Betrachtungen des Malers André Masson
zum Raumbezug in der Malerei heranzuziehen, die dem Thema der Aper-
spektivitit nahekommen — und (teilweise) auch in der Malkunst Sprottes
realisiert worden sind.

Masson schrieb im Jahre 1949: «Der Raum ist fiir den Maler Asiens weder
aussen noch innen, er ist SPIEL VON KRAFTEN — reines Werden. Er ist
unbestimmbar. Fiir den Durchschnittsmenschen ist er Symbol des Fixier-
ten — ,,Raum als Grenze” (I’espace-limite).” Die westlichen Maler, auch
die abenteuerlichsten, haben sich kaum noch von dem szenischen Raum
gelost. Sie fiirchten alles, was abgriindig ist. Sie sind noch Horige der Per-
spektive der Renaissance, wo sie doch meinen, dem Illusionismus nicht
mehr zu opfern, und sich ,,Abstrakte” nennen. Ihre Knechtschaft besteht
darin, dass sie sich auf den Bildrahmen verlassen. Hier finden wir das Fen-
ster und den MONOCULAREN BLICKPUNKT wieder. Was niitzt es, wenn
uns durch dieses Fenster ein paar Anspielungen auf Elemente gezeigt wer-
den, die in einer bestimmten Ordnung zusammengesetzt sind. Das passive
. Kleben” am Raum wird hieran sichtbar. Etwas anderes ist es, wenn man
iiberkommt, den Raum als MAGNETISCHES FELD anzusehen, wo sich
Krifte begegnen und verwickeln — als einen Ort, wo sich Kielwellen und
Flugbahnen tummeln —, und wenn man auf einen Brennpunkt verzichtet.
(Hervorhebungen vom Vf.)

Der chinesische Maler, mit dem Unendlichen vertraut, kappt die Anker-
taue: Ort aller Ausdehnungen ist ihm das HEILIGTUM DES OFFENEN
(I'ouvert).»

Durch diese Ausserung André Massons wird Jean Gebsers Mahnung an

uns, den driingenden Forderungen unserer Zeit nach Aperspektivitdt und
Transparenz Raum zu geben, noch einmal eindrucksvoll bestétigt.

31



9

Abb. 2 Bambus (Ischia 1969), Tuschzeichnung von Siegward Sprotte.

%(5 &,/Aaég e%// g
/ eMZMé 222 jj&jazdv/—;&

em <z W/J
ff/é?wm jd ///%2%”

ﬁ/écyfﬂcw i
%r %/f—(ﬂ WW!M/C?L /(/;%/ /{/e

@&55re;u% St Ervre? a)UXL&,,(/rL*
/%r enKewin £ | € G5 cnd e

,/DN €l/le /?6 f‘r-/'ﬁ"ﬂ%ﬂrsr
Mm%ag o7 paer oo

Corrl /p)’ \ewrir€e 5 .
5 )ﬁ”r/ pet el /ﬁ/a’?/W/
c(&?{f e Waf/ c?&gf,ejéfﬁ'/ il }/ﬂp/cf

! 74 &//,/; WM/fﬁwi/,M et

&f//&C ber T W%‘f
Jm(/// %k/ /

Abb. 3 Text, Originalschrift von Siegward Sprotte.



Abb. 5 Wenn aus Landschaft Schrift wird ... Wenn deine Sprache landet . .. (1989),
Aquarell von Siegward Sprotte.

33



Ein Gedicht Gebsers, in dem das Spezifische einer ganzheitlichen Welt-
erfahrung dichterisch gestaltet wird, soll diesen Beitrag beschliessen®":

ES WILL VIELES WERDEN

Wir gehen immer verloren,
wenn uns das Denken befillt,
und werden wiedergeboren,
wenn wir uns ahnend der Welt

anvertrauen, und treiben

wie die Wolken im hellen Wind,
denn alle Grenzen, die bleiben,
sind ferner, als Himmel sind.

Und es will vieles werden
aber wir greifen es kaum.
Wie lange sind wir der Erden
Angstliche noch im Traum

Fragwiirdig noch wie lange,
da alles sich schon besinnt,
da das, was einstens so bange,
schon klarer voriiberrinnt?

Dass uns ein Sanftes geschihe
wenn uns der Himmel bertihrt,
wenn seine atmende Nihe

uns ganz zum Hiersein verfiihrt.

34



Anhang

1. Widmung Siegward Sprottes fiir Jean Gebser*

Bilden und Sprechen

Schauen und Sagen —

einstmals eines —

mochten sich wiederfinden.

Die bildende Kunst schenkt

das Bildende der Sprache,

wenn die Sprache auch ihr Eigenstes —

das Sprechende — nicht eigensinnig vor sich behilt.
Solange schon leben beide nebeneinander

her, eifersiichtig ein jeder auf das Seine
bedacht. Vor der Ehe der beiden

scheuen die Vielen heute zuriick wie

vor einem Ubel; der eine soll des

anderen Illustration bleiben.

Die Sprache jedoch — die sprechende —

hat das Bild nicht ausserhalb ihrer

selbst, nicht an ihrem Rand, sondern in

ihrer Mitte, sie schmilzt es ein wie

die Liebenden den Kuss, wie die Sprechenden
den Blick.

Fiir Jean Gebsef

IV. 1963 Siegward Sprotte

2. Ausziige aus Betrachtungen des Malers Siegward Sprotte zum Thema:
Okologie und Bewusstwerdung.™

OKOLOGIE UND BEWUSSTWERDUNG

Das okologische Gleichgewicht ist weder eine Kunst
noch eine Wissenschaft.

Das okologische Gleichgewicht ist ohne oculogisches
Gleichgewicht nicht realisierbar.

... Unsere simtlichen pddagogischen Systeme leisten bis heute weder dem Schiiler noch
dem Landmann, weder dem Kiinstler noch dem Wissenschaftler Hilfe, die wissenschaft-
liche Mechanik des Denkens (das defizient rationale Denken — im Sinne Gebsers / d.Vf.)
hinter sich zu lassen, um den Absprung aus dem Denken in das Erkennen zu vollziehen.
Der Absprung aus dem Denken ist aber nicht ein Sprung ins Unbewusste, Gefiihls- und
Glaubensmissige. — Glauben ist keine Erholung vom Denken. —

Absprung aus dem Denken erfolgt nur, wenn wir aus dem mechanischen Bewusstsein in
eine Bewusstwerdung iiberwechseln, die von Mechanik so frei ist wie der Herzschlag von

35



einem Uhrticken. Und dieses andere Bewusstsein vermdgen wir nur zu entfachen durch die
Gleichzeitigkeit von Lieben und Erkennen im Augenblick ihrer Entstehung (kursiv vom Vf.).
Mechanik ist Wiederholung. Erwiederung (nicht: Erwiderung! / d.Vf.) ist frei von Wieder-
holung und ruft Auge in Auge jenes Erkennen ins Leben, das frei von Gedankenarbeit ist.
Die Mutation aus der Arbeit ins Schaffen, aus dem Arbeiten ins Erschaffen, aus dem imi-
tierten Bewusstsein in das originale Bewusstwerden, das ist die Voraussetzung, ohne die wir
in der dussersten Gefahr dieser unserer Schopfungsstunde nicht weiter zu leben vermégen.
Erkennen erwacht nur aus Erkennen.

Die Frage, wie soll es weitergehen? — ist die Frage nach dem Schopferischen im Bewusst-
sein. — Wir sind in einer Situation, wo Weiterleben ohne schépferische Bewusstwerdung —
ohne Bewusstwerdung der Bewusstwerdung — nicht moglich ist. Wir werden iiberleben,
indem wir erkennen. Wir werden nicht iiberleben, wenn wir dem Erkennen nachdenkerisch
unsere Augen verschliessen.

3 Anmerkungen

1 Gesamtausgabe Jean Gebser (GA), Band VII, 1986, S. 305 (Tagebuchblétter Burgdorf-
Bern).

2 Aufstellung folgt J. Gebser: Ursprung und Gegenwart, GA III / Anhang.

3 Gebser, GAII, S. 26.

4 Gebser, GAI S. 40-50.

5 Gebser, GAL S. 300f.

6 Wilhelm Worringer: Agyptische Kunst — Probleme ihrer Wertung, 1927, S. 105 ff.

7 Alfred G. Roth: Die Gestirne in der Landschaftsmalerei des Abendlandes (Berner Schrif-
ten zur Kunst, Band III), Bern 1945, S. 45f. und Abb. 48/49; zitiert nach: Gebser, GA
IV, S. 12 zu GAIL, S. 40, Anm. 12.

8 Francesco Petrarca: Le Familiari, Band 1, Sansoni, Firenze (Florenz) 1933, S. 153-161.

9 Leonardo da Vinci: Tagebiicher und Aufzeichnungen, iibersetzt von Theodor Liicke,
Leipzig 1940, S. 772

10 Gebser weist Cézannes kugelformig-sphdrisches (aperspektivisches) Raumverstéindnis
anhand des Bildes ,,Don Quichotte sur les rives de Barbarie” (,,Pastorale”) in GA III
Anhang, Tafel 14, Abb. 52, 53 zu GAIIL S. 628, nach. — Vgl. zu dieser Thematik bei
Cézanne die von Gebser zustimmend zitierten Beitridge von Thomas Herzog: Einfithrung
in die moderne Kunst, Classen-Verlag, Ziirich 1948, S. 148 ff. und (grundlegend) Lili-
ane Guerry: Cézanne et I'Expression de 1’Espace, Flammarion-Verlag, Paris 1950.

11 Die Bilder sind abgebildet in: Gebser, GA III Anhang, Tafel 17, Abb. 57 zu GA III,
S. 632 (,,Die Arlesierin”) und GA III Anhang, Tafel 19, Abb. 59/60 zu GA 1II, S. 632
(,,Lichtzeichnungen”).

12 Abbildung in: Gebser, GA III Anhang, Tafel 23, Abb. 67 zu GAIL S. 641 (,,Energie™).

13 Gebser: GAIII, S. 625-641: Die Manifestationen der aperspektivischen Welt — Male-
rei, zusammenfassend: ,,Die Arationalitét der neuen Malerei” S. 635-641 und GA IV,
S. 184, Anm. 153 zu S. 637. - Vgl. auch die Abbildungen: ,,Sonnenblumen” (1946) von
Georges Braque und ,,Lignes d’ét€” (,Sommerlinien”, 1949) von Sophie Taeuber-Arp
in Gebser, GA III Anhang, Tafel 22, Abb. 65, 66 zu GA I, S. 639/ 641.

14 Vgl. J. Gebser: Das Nachtblau Max Ackermanns, in: (Hrsg.) Ludwin Langenfeld: Max
Ackermann — Aspekte seines Gesamtwerkes —, Stuttgart 1972, S. 75, sowie der von
Gebser besonders hervorgehobene Beitrag von Ludwin Langenfeld: Weltinnenraum.
Zur Analogie der Bewusstseinslage in abtrakter Dichtung und Malerei, in: L. Langen-
feld: Max Ackermann, aa0, S. 77-109.

36



15
16

17
18

19

20

21
22

23

4.

Zitat aus: Gebser, GA III, S. 637/638.

Siegward Sprotte: Vom Sehen und Sehenlernen, in: (Hrsg.) Ursula von Mangoldt: Jeder
Tag — ein guter Tag (Der Tag als Gabe und Aufgabe), Otto Wilhelm Barth-Verlag, Weil-
heim / Oberbayern 1961, S. 157-180.

Jean Gebser: Vom spielenden Gelingen, in: Ursula von Mangoldt, wie oben, S. 151-156.
Interview der franzdsischen Zeitschrift ,,.’express”, 15.6.1961, S. 51 ff., hier zitiert
nach: Dieter Rahn: Raumdarstellung und Zeitbezug in der Malerei, Mittenwald 1982,
S. 150 ff.

Siehe dazu die von Sprotie herangezogenenreligionsgeschichtlichen Betrachtungen von
H. W. Kuhn: Vom Urchristentum zu Jesus, 1983.

André Masson: Abschweifungen iiber den Raum, in: A. Masson: Gesammelte Schrif-
ten 1, hrsg. von Axel Matthes und Helmut Klewan, Matthes & Seitz Verlag, Miinchen
1990, S. 285.

Gebser GA VII, S. 29.

Widmung S. Sprottes fiir Jean Gebser, in: Siegward Sprotte, Berghaus Verlag (Mono-
graphie), Miinchen 1963, und in: S. Sprotte: Bilder aus 60 Jahren, Potsdam 1988 (innere
Einbandseite).

Siegward Sprotte: Appell der Kunst an den Menschen von heute — Ateliergespriche
Heft 4, Kampen auf Sylt 0.J., ca. 1980 ff., S. 12/13.

Ergdinzende Literaturangaben

Jean Gebser Gesamtausgabe (GA), Biande 1 - VIII (in 9 Béanden), Novalis Verlag,

Schaffhausen 1986;

zum Thema ,,Malerei” insbesondere:

— Die Manifestationen der aperspektivischen Welt — (3.) Malereli, in:
Ursprung und Gegenwart, II. Teil, GA III, S. 625-641 sowie
Anhang zu GA III.

— Welt ohne Gegentiber (1958), in: GAV /1, S. 267-281.

Festschriften Jean Gebser:

— Transparente Welt — Festschrift zum 60. Geburtstag von Jean
Gebser, hrsg. von Giinter Schulz, Hans Huber Verlag, Bern und
Stuttgart 1965.

— Wege zum integralen Bewusstsein — Festschrift zum 60. Geburts-
tag von Jean Gebser, hrsg. von den Freunden der Volkshochschule
Bremen, Bremen 1965.

Sylvia Chicé (Hrsg.) Farbige Kalligraphie — Siegward Sprotte, Hirmer Verlag, Miinchen

1988.

Heinz W. Kuhn Sehen und Horen in unvertagter Gegenwart — Ein Neutestamentler

zu Siegward Sprotte, Christians Verlag, Hamburg 1984.

Ludwin Langenfeld Max Ackermann — Aspekte seines Gesamtwerkes,
(Hrsg.) Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1972.
Detlev Ingo Lauf Vom Wesen des Ursprungs — Phinomene von Koemergenz und

Simultaneitit im westlichen und dstlichen Denken, Schlichter-Ate-
lier-Verlag, Stuttgart 1987.

Herbert Meier Siegward Sprotte — Vier Jahrzehnte in Nordfriesland, Christians Ver-

lag, Hamburg 1984.

37



Siegward Sprotte Berghaus Verlag, Miinchen 1963.

Siegward Sprotte Aquarelle auf Sylt, Einfiihrung von Herbert Read, Rembrandt Ver-
lag, Berlin 1967.

Siegward Sprotte Bilder aus 60 Jahren — Handzeichnungen, Aquarelle, Gemélde, Gra-
fiken, 30.10.—4.12.1988, Potsdam-Museum, Potsdam 1988.

Siegward Sprotte Arbeiten 1923-1993: Ausstellungen in Potsdam-Husum-Lissabon
1993, Potsdam 1993.

5. Zu den Abbildungen

Abb. 1 Bleistift auf Biitten. Siegward Sprotte fuhr damals von Hermann Hesse (in Monta-
gnola) zu Gebser nach Burgdorf; vorher hatte er Karl Jaspers in Basel und Karl
Foerster in Potsdam gezeichnet (Mitteilung von S. Sprotte).

Abb. 2 Tusche auf Biitten. Abgebildet in: Siegward Sprotte: Arbeiten 1923-1993; Aus-
stellungen zum 80, Geburtstag (1993), Potsdam-Husum-Lissabon, Potsdam 1993.

Abb. 3 Text aus: Siegward Sprotte: Ausstellungen zum 80. Geburtstag (1993).

Abb. 4 Aquarell. Abgebildet in: Siegward Sprotte: Aquarelle auf Sylt, Berlin 1967.

Abb. 5 Aquarell. Abgebildet in: Siegward Sprotte: Ausstellungen zum 80. Geburtstag.

Wir danken dem Maler Siegward Sprotte fiir die freundliche Reproduktionserlaubnis.
Der Kiinstler lebt und arbeitet in Kampen. Alte Dorfstrasse 1, D-25999 Kampen / Sylt.

Adresse des Autors:  Dr. Jorg Johannsen-Reichert ML A.

Kleiberweg 6, Tel. 0049-7445-3107
‘D-72285 Pfalzgrafenweiler

38



	Das aperspektivische Bewusstsein und seine Ausprägung in der Kunst : eine Würdigung des Werkes von Jean Gebser

