
Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch

Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 63 (1996)

Artikel: Das aperspektivische Bewusstsein und seine Ausprägung in der Kunst :
eine Würdigung des Werkes von Jean Gebser

Autor: Johannsen-Reichert, Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1075972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1075972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das aperspektivische Bewusstsein und seine Ausprägung
in der Kunst

Eine Würdigung des Werkes von Jean Gebser

Jörg Johannsen-Reichert

/? /A
f .<- F'u/t

Abb. 1 Jean Gebser in Burgdorf (1954), Bleistiftzeichnung von Siegward Sprotte.

9



Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte menschlicher Bewusstseinsfor-
men in ihrem Bezug zur Malkunst der Gegenwart unter besonderer

Berücksichtigung der Kunst des Malers Siegward Sprotte

Nur das Akzeptieren des Schicksals ist Freiheit,
und Freiheit schliesst ein, dass man für das Unfreie,

nämlich das Unheimliche, nicht anfällig ist.

Jean Gebser, Burgdorf 1954 1

Das Werden einer neuen Epoche der Menschheit, das sich seit Anfang dieses

Jahrhunderts in geistiger Hinsicht ankündigt, wird von vielen Zeitgenossen

als Entwicklung von auseinanderstrebenden neuen geistigen
Strömungen erfahren, wenn nicht sogar als geistiges Chaos, als diffuse
Ungeordnetheit und als eine Zeit der Indifferenz gegenüber tradierten Werten.

In diesem Jahrhundert gab es nicht wenige Versuche von Philosophen und

Schriftstellern, die sich immer gewalttätiger artikulierenden Freiheitswünsche

von Menschen, Völkern und Gruppierungen (Unabhängigkeitsstreben,

Staatsfeindlichkeit, passiver Ungehorsam, Rebellion, Widerstand

usw.) anthropologisch, evolutionär oder philosophisch zu deuten und

Problemlösungen anzubieten. Arnold Gehlen, Adolf Portmann, Pierre Teil-
hard de Chardin, Hermann Graf Keyserling, Denis de Rougemont, Martin

Heidegger, Albert Camus, Jean-Paul Sartre, Emmanuel Lévinas, Konrad

Lorenz und Rupert Riedl können - als kleine Auswahl - aus dem

europäischen Bereich genannt werden.

Sri Aurobindo und Krishnamurti sind weit über den indischen Bereich hinaus

- in ihrer Wirkung - bedeutsam geworden. Für die neuere Zeit sind in
diesem Zusammenhang schliesslich auch die Forschungen Ken Wilbers

(„Halbzeit der Evolution", 1984) zu nennen.
Besonders bemerkenswert ist jedoch, dass ein Schriftsteller und Philosoph,
der im Zentrum Europas (1905 bis 1973) lebte, in seiner überragenden

Bedeutung für viele ganzheitlich orientierte Entwicklungen in den Bereichen

Philosophie, Literatur, Kunst, Psychologie, Architektur, Recht,

Soziologie und Wirtschaft erst gegen Ende der sechziger Jahre dieses

Jahrhunderts von einem etwas grösseren Kreis der Öffentlichkeit
wahrgenommen wurde.

10



Es ist die Rede von Jean Gebser, einem Kulturphilosophen und Historiker,

einem Schriftsteller und politisch engagierten Zeitgenossen und Deuter

kulturgeschichtlicher Prozesse der vergangenen Jahrtausende.

Jean Gebser wurde am 20. August 1905 in Posen (ehem. Westpreussen)
unter dem Namen Hans Gebser geboren. Nach 1933 änderte er seinen

Vornamen in „Jean" - auch als Zeichen seiner Opposition gegen das damalige

Hitler-Deutschland. Zwischen 1933 und 1936 war er Mitglied des

Unterrichtsministeriums der Republik Spanien, von 1937 bis 1939 lebte

er in Paris (Begegnung mit französischen Schriftstellern und Malern und
mit dem Kreis um André Breton). Er heiratete im Jahre 1942 Gentiane
Hélène Schoch aus Burgdorf und wohnte von 1948 bis 1955 in Burgdorf,
wo viele Begegnungen - auch mit seinem Freund Dr. Alfred G. Roth aus

Burgdorf - stattfanden. Im Jahre 1956 liess er sich von Gentiane Schoch
scheiden. Im Jahr 1970 heiratete er die ihm schon seit längerem sehr

vertraute Jo Körner.
Im Jahr 1951 wurde Gebser, der ursprünglich deutscher Staatsbürger war,
durch Einbürgerung in die Einwohnergemeinde Burgdorf Schweizer

Staatsbürger. Er hielt in Deutschland und in der Schweiz viele - überaus

gut besuchte - Vorträge, lehrte am Institut für Angewandte Psychologie
(IAP) in Zürich und war seit 1967 Honorar-Professor für Vergleichende
Kulturlehre an der Universität Salzburg. Aus gesundheitlichen Gründen
musste er seine Lehrtätigkeit in Salzburg aufgeben.
Im Jahr 1962 erhielt er den Ostdeutschen Literaturpreis der Künstlergilde
Esslingen und 1964 den Kogge-Literaturpreis der Stadt Minden. Zu
Gebsers 60. Geburtstag (1965) erschienen die Festschriften „Transparente
Welt" (Bern und Stuttgart 1965) und „Wege zum integralen Bewusstsein"

(Bremen 1965). Die Stadt Bern verlieh ihm im selben Jahr den Literaturpreis.

Am 14. Mai 1973 starb er in Wabern bei Bern.

Sein überragendes Wissen und sein umfassendes Verständnis für
kulturgeschichtliche Entwicklungen befähigten ihn dazu, die Gefahren
aufzuzeigen, die aus neuzeitlichem Denken und Fühlen entstanden sind. Mit
dem Begriff „mental-rationales Denken" hat Gebser dieses neuzeitliche
Erfassen von Zusammenhängen gekennzeichnet und gleichzeitig kritisch
beleuchtet, weil er in dessen Ausschliesslichkeit eine verhängnisvolle
Verdrängung anderer Eigenschaften des Menschen (Emotionalität, Ara-
tionalität, u.a.) sah. Seine intensive Beschäftigung mit dem indischen

11



und asiatischen Kulturkreis und der mediterranen Welt (Spanien, Frankreich)

sowie mit der kulturgeschichtlichen Entwicklung in Amerika führten

ihn zu einer ganzheitlichen Weltsicht, die in ihren Strukturen nicht

geschlossen ist, sondern auf Integration von Gegensätzen angelegt ist, die
nicht als Vergegensätzlichung erkannt werden dürfen - eine Weltsicht, die
nicht antithetisch gestaltet ist (beispielsweise nach Hegels Denkfolge
„These, Antithese, Synthese") sondern eine Integration auch dort für möglich

hält, wo polare Verortungen nachweisbar sind. Im Unterschied zur
Spätphilosophie Hegels schliesst Ganzheit auch den - oft schöpferisch
wirkenden - Zufall ein; der von Hegel unternommene Versuch, den Zufall
philosophisch zu eliminieren, ist eine Folge einer an verabsolutierbaren

Kategorien orientierten Philosophie.

Das grundlegende Werk Gebsers über die Weltkulturgeschichte entstand

in den Jahren zwischen 1946 und 1953. In einer - intuitiv erfühlten -
Eingebung im Jahre 1932 hat Gebser dieses Werk in seinen Grundzügen
damals konzipiert. Sein Titel lautet: „ Ursprung und Gegenwart". Dieses

Werk erschien in vollständiger Form zuerst 1953 in Stuttgart (Deutsche

Verlags-Anstalt). Es wird jetzt vom Novalis Verlag (Schaffhausen)
herausgegeben und ist in den Bänden II bis IV der „Gesamtausgabe (GA) Jean

Gebser" enthalten.

Das Werk ist unterteilt in drei Teile:

I. Die Fundamente der aperspektivischen Welt (GA II)
II. Manifestationen der aperspektivischen Welt (GA III)

III. Kommentarband (GA IV)

Kenner philosophischer Werke aus dieser Zeit werden Parallelen zu
Hermann Graf Keyserlings Werk „Das Buch vom Ursprung" (1947) aufzeigen

können. Ich möchte versuchen, vorwiegend auf der Grundlage seines

Hauptwerks „Ursprung und Gegenwart" (1. Auflage: 1953) das

Grundlegende des Anliegens von Jean Gebser zusammenzufassen, soweit dies

in Kürze überhaupt möglich ist. Angesichts der Grösse und des Umfangs
dieses Werks kann dies nur ausschnitthaft erfolgen.

Gebsers neue Einblicke in die Bewusstseinsarten der verschiedenen

Menschheitsepochen lassen sich schaubildartig folgendermassen
darstellen2:

12



Struktur hinsichtlich der Raum-Zeit-Bezogenheit
Zeitalter Dimensionierung Perspektivität Betontheiten

archaische Epoche nulldimensional ohne Perspektive vorräumlich/vorzeithaft
magische Epoche eindimensional prae-/vorperspektivisch raumlos/zeitlos
mythische Epoche zweidimensional unperspektivisch raumlos/naturzeithaft
mentale Epoche dreidimensional perspektivisch raumhaft und zeithaft
integrale Epoche vierdimensional aperspektivisch raumfrei/zeitfrei
(seit Anfang 20. Jh.) (auch: amensional)

Angesichts der historisch bedingten Kräfte, die zu unterschiedlichen
Realisationen und Formen in der Wirklichkeit geführt haben, gewann Jean

Gebser ein Verständnis von Ganzheit - im Sinne von Gänzlichung (nicht:
Ergänzung) -, das alle Phasen der (Ablauf-) Zeit - das Gestern, Heute und

Morgen -, aber auch das die „wesentliche Zeit" aufzeigende Bewusstsein
der Zeitfreiheit einschloss. Gebser wollte in seinem Werk eine Strukturierung

der Fundamente unserer Bewusstseinsstufen erbringen, die nicht nur
einen Beitrag zur Geschichte der Bewusstwerdung des Menschen darstellt,
sondern auch zu einer Intensivierung der menschlichen Bewusstwerdung
beitragen soll. Er war davon überzeugt, dass die Wesensmerkmale einer
im 20. Jahrhundert sich abzeichnenden neuen Epoche, die sich zeitlich
etwa von 1905 an - durch Einsteins Erkenntnisse der Relativitätstheorie -
vorbereitete, in fast allen Ausdrucksformen der Wirklichkeit erkennbar

wurden, zum Beispiel in einigen Werken der Kunst und in den neuen
Erkenntnissen der Geistes- und Naturwissenschaften.
Einem der wichtigsten Elemente dieser neuen Wirklichkeitsschau gab er
die Bezeichnung „aperspektivisch die sich aus der Feststellung ergibt,
dass das Sich-Seiner-Selbst-Bewusstwerden in heutiger Zeit mit einem

gewandelten Verständnis von Raum und Zeit zusammenhängt.

Vor etwa 500 Jahren, zur Zeit der Frührenaissance, wurde durch die
Entdeckung der Zentralperspektive erstmalig der Raum erschlossen. Diese

Entdeckung ist Bestandteil einer von der Renaissance ausgehenden

Geisteshaltung, die auch als „neuzeitlich" bezeichnet wird.
Gebser gibt dieser Epoche, die bis in unsere Gegenwart reicht, die Bezeichnung

„perspektivisches Zeitalter". Somit kann die der Renaissance

vorausgehende Epoche als „unperspektivisch" charakterisiert werden. Mit
dieser Versinnbildlichung erkennen wir eines der zentralen Anliegen der

Kulturbetrachtung Jean Gebsers.

Unsere Epoche ist für ihn ein Zeitalter, in dem das perspektivische Erken-

13



nen durch das aperspektivische Wahr-Geben abgelöst wird, weil mit der

Einbeziehung neuerer physikalischer Forschungen (Einstein, Heisenberg,
Böhm, Charon u.a.) ein veränderter Raum-Zeit-Begriff in die Welt
Eingang gefunden hat. Der heutige Zeitbegriff beruht auf der Achronizität,
der Zeitfreiheit - Gebsers Bezeichnungen für Phänomene der „Vierten
Dimension". Am besten lässt sich eine zeitfreie Befindlichkeit dadurch

verdeutlichen, dass jeder, der die Welt wahr-gibt und nicht mehr der
Ausschliesslichkeit der Vorstellungswelt einer mentalen Sicht verpflichtet ist,
schon heute teilweise im „Achronon" lebt. Beispielsweise ist jedem, der

sich weigert, diese Welt nur perspektivisch - das heisst aus verengtem
Blickwinkel - zu sehen, eine Art der Aperspektivität zu eigen, die sich von
mental-rationalen Verengungen befreit hat. Wer sich der kulturgeschichtlichen

Fundamente bewusst wird, ist nicht mehr ausschliesslich auf
perspektivische Erkenntnis angewiesen und wird durch die Mannigfaltigkeit
und Veränderlichkeit der sich aus den Fundamenten entfaltenden Formen
nicht mehr verwirrt. Zeitfreiheit konstituiert Aperspektivität, indem sie

menschliphes Erkennen nicht auf ein nur kausales oder gestuftes Erkennen

festlegt, sondern die Zusammenschau ganzheitlicher Phänomene als

„aperspektivisches Wahrgeben" fordert - ein Wahrgeben, das einen inte-

grierend-diaphanen Ausdruck hat.

Eine Vorstufe zu der „perspektivischen Weltsicht" sieht Gebser (nach

vorperspektivischen Zeitaltern) in einem „unperspektivischen" Zugang zur
Welt. Zwischen den drei Anschauungsformen „unperspektivisch,
perspektivisch und aperspektivisch" besteht für ihn ein vergleichbares
Sinnverhältnis wie zwischen „unlogisch, logisch und alogisch" - oder wie
zwischen „unmoralisch, moralisch und amoralisch".
Schon an der Bezeichnung „aperspektivisch" lässt sich erkennen, dass

Gebser auch in dieser Formulierung das dualistische Raum-Zeit-Verständnis

überwinden will. Eine etymologisch mehrsinnige Deutung von
Urworten gibt ihm bei einer solchen Wortwahl eine Entsprechung:
Im Lateinischen heisst „altus" sowohl „hoch" als auch „tief', „sacer"
sowohl „heilig" als auch „verflucht". Diese psychisch betonte Einheit der

Bedeutungen und ihre Doppelwertigkeit war Ägyptern und Griechen - in
der Frühzeit (vor 500 v. Chr.) - geläufig. Dagegen kann unsere heutige
alltägliche Sprache - darauf weist Gebser kritisch hin - solche Zusammenhänge

nur schwer ausdrücken. Deshalb benutzt er einen Terminus, der über
der Doppelwertigkeit eines Urwortes und über dem Dualismus von Gegen-

14



satzbegriffen steht, nämlich die Begriffswahl, dass die Vorsilbe „a-" nicht
den Sinn eines Alpha negativum un-, nicht), sondern den Sinn eines

Alpha privatum in seiner Bedeutung „frei von" oder „nicht (ausschliesslich)

tangiert von" enthält. Daher kommt in der Bezeichnung „aperspektivisch"

die Befreiung von der ausschliesslichen Gültigkeit einer
perspektivischen oder vor- /unperspektivischen Gebundenheit des Menschen

zum Ausdruck. Daran wird deutlich, dass Gebser das Unperspektivische
(verschiedener Stufungen der archaischen, magischen und mythischen
Zeitalter) und das Perspektivische der rational-mentalen Zeitalter in unserer

heutigen integralen Epoche aperspektivisch „auf-heben" - d.h.

integrieren - will. Dagegen wäre es gefährlich, in diesen Ausdrucksformen
eine Synthese erreichen zu wollen, weil eine solche rational bestimmte

Lösung immer von neuen Entzweiungen bedroht wäre. Das Vermitteln von
Ganzheit, also eine Gänzlichung des Bewussten und Nicht-Bewussten
anzustreben, wird in Gebsers Bemühungen um Verdeutlichung einer
aperspektivischen Schau offenkundig.
„Aperspektivisch" ist ein Synonym für ein Wahrgeben der Wirklichkeit
(für eine am Konkreten orientierte Sicht), die weder -perspektivisch fixiert

- nur einen Ausschnitt der Wirklichkeit wahrnehmen will noch -
unperspektivisch - nur allenfalls eine Ahnung von Raum-Zeithaftigkeit den

Menschen erfühlen lassen will.
Um das Wesen des Aperspektivischen zu verdeutlichen, stellt Gebser
unterschiedliche Welt-Sichten zueinander in Beziehung, die chronologisch in
folgender Reihenfolge stehen, wobei aber auch Abweichungen von der

Chronologie und zeitliche Überlappungen nachweisbar sind:

1. die Welterfahrung ohne perspektivischen Bezug archaisches Zeitalter
2. die vorperspektivische Weltsicht magisches Zeitalter
3. die unperspektivische Weltsicht mythisches Zeitalter (ca. 3000 v.Chr.

Die ersten drei Stufen stellt Jean Gebser - vereinfachend - hinsichtlich
des perspektivischen Bezugs als „ unperspektivisch " (also als: nicht
perspektivisch im Sinne der 4. Stufe) dar, so dass mit „unperspektivisch" im

5. die aperspektivische Weltsicht

4. die perspektivische Weltsicht
(seit der Renaissance)

bis zum Beginn der Renaissance)
mental-rationales Zeitalter
(seit ca. 500 v.Chr. [teilweise] bis in
die heutige Zeit)
integrales Zeitalter (seit dem Ende
des 19. Jh.)

15



Sinne dieser Abhandlung nicht nur die 3. Stufe (mythisches Zeitalter)
bezeichnet wird, sondern auch die Stufen 1 und 2 (mit-)gemeint sind. Das

Kennzeichnende dieser Weltsichten lässt sich anhand der Entfaltung des

Raumverhältnisses und der Malerei in den Epochen der Unperspektivität,
der Perspektivität und der Aperspektivität aufzeigen.
Gebser hat diese Einteilung aus eigener Anschauung und aus der

Notwendigkeit heraus geschaffen, die heutige neue Raum-Zeit-Erfahrung mit
einer - unserer integralen Epochenstruktur entsprechenden - bestimmten

Perspektivitätsstruktur zu bezeichnen. Er knüpfte mit der Einführung des

Begriffs „Aperspektivität" seinerzeit (1936/39) an die sowohl
naturwissenschaftliche wie künstlerische Tradition des Abendlandes an. «... Der

Begriff „aperspektivisch" erhält von dorther seine Legitimation, sowohl

natur- und geisteswissenschaftlich als auch künstlerisch verbindlich und

anwendbar zu sein.»3 Gebser bezieht sich in dieser Erläuterung auf sein

Werk „Rilke in Spaniendas erstmals in Zürich 1940 erschien.

Des weiteren kann auf zahlreiche Hinweise Gebsers - vor Erscheinen von
„Ursprung und Gegenwart" - verwiesen werden: In seinem Werk
„Abendländische Wandlung" (1943) schreibt Gebser zum Thema „Perspektivität":
«Nachdem wir jedoch das perspektivische Weltbild der vergangenen
Jahrhunderte, infolge der Hereinnahme der Zeit (kursiv vom Vf.) als vierter
Dimension, überwanden und dadurch den perspektivischen Punkt nicht
mehr als (technisches) Ziel und Grenze betrachten, hat sich jene Verengung

des raumbetonten Weltbildes, welche durch die Perspektive (die nur
die halb gesehenen Parallelen berücksichtigt) gegeben war, nunmehr (im
20. Jh. / d. Vf) m die Welt der Raum-Zeit-Freiheit umgestaltet. Dies aber

ist zugleich eine Überwindung der aus der Enge geborenen Angst... DIE
WELT DER RAUM-ZEIT-FREIHEIT ABER IST - in Überwindung der

unperspektivischen seelischen Bilderwelt und der nur perspektivischen
mentalen Raumwelt, da zudem in ihr die Raum-Zeitlosigkeit (der
unperspektivischen Zeitalter / d. Vf.) bewusst wird - DIE APERSPEKTIVISCHE

ZEIT, WELCHE DIE SICHT INS OFFENE FREIGIBT.»5

1. Die unperspektivische Welt

Jean Gebser teilt die Vergangenheit unter dem Gesichtspunkt der

Perspektivität - entsprechend dem archaisch-magischen, mythischen, menta-

16



len und integralen Zeitalter - in drei grosse Epochen ein, die sich in den

letzten 5000 Jahren manifestiert haben:

Die erste Epoche, die der Unperspektivität, reicht bis zur Zeit der Renaissance;

die zweite Epoche, die der Perspektivität, reicht bis in unsere Gegenwart,

und die aperspektivische Epoche tritt erst seit dem Ende des letzten
Jahrhunderts in Erscheinung. Diese Bezeichnungen haben nicht nur eine

ästhetische und kunsthistorische Bedeutung, sondern beanspruchen auch

eine geistes- und seelen-geschichtliche Geltung.
Die realisierte Perspektivität bedeutet Erschliessung des Raumes - eine

Art, sich des Raumes in Vorder- und Hintergrundperspektive bewusst zu
werden. Dagegen zeigt das noch nicht entwickelte Empfinden für
Perspektivität, dass der Mensch noch im Raum „schläft", ihn nicht als Raum

- im Sinne eines Gegenübers - wahrnimmt. In geistig-politischer Sicht
drückt dieser Zustand aus, dass der Mensch noch nicht sich selber gehört,
also kein personales Bewusstsein aufweist; er fühlt sich als Teil einer
Einheit, einer Sippe oder Gemeinde. Der Orientierungsrahmen bleibt für
Menschen dieser Epoche die Gemeinschaft; der Akzent der Weltbetrachtung
liegt nicht auf dem Persönlichen, sondern auf dem Unpersönlichen oder

dem Kollektiven. Der Raum ist nicht - wie in unserem heutigen üblichen
Sinn - Tiefenraum, sondern entweder Höhle (Gewölbe) oder blosser
Zwischenraum. Aus diesem Raumverständnis spricht ein Gefühl des

Eingebettetseins in die Welt: eine heutzutage kaum nachvollziehbare - nicht
bewusste - Verbundenheit von Aussen und Innen, von Mensch und Natur
(bis in die Zeit des Mittelalters).
Mit dem Fehlen eines perspektivischen Raumbewusstseins geht in dieser

Zeit der unperspektivischen Weltsicht das Fehlen eines Ichbewusstseins

einher, denn zur Objektivierung des Raumes ist ein Sich-Seiner-Selbst
bewusstes Ich vonnöten, das sich in diesem Raum unabhängig weiss und

ihn darstellend zu erfassen sucht. Gebser zitiert hierzu den Kunsthistoriker

Wilhelm Worringer6, der in der ägyptischen Kunst den Mangel jeglichen

- perspektivischen - Raumverständnisses folgendermassen
beschreibt:
«Nur als Rudiment einer urzeitlichen Raum- und Höhlenmagie spielt der

Raum in der ägyptischen Baukunst eine Rolle... Der Ägypter war... dem

Raum gegenüber neutral und indifferent. Das Raumhafte lebte in seinem

Bewusstsein gar nicht als Potenz. Nicht überräumlich war seine

Gesinnung, sondern vorräumlich. Raumlos war seine Oasenzuchtkultur...
Sie kannte architektonisch nur Raumbegrenzungen, Raumgehäuse, aber

17



keine Rauminnerlichkeit (kursiv: d. Vf.). Wie ihre Reliefzeichnungen ohne
Schattentiefe waren, so waren ihre Architekturen ohne Raumtiefe. Die
dritte Dimension, die eigentliche Dimension der Lebensspannung, ward

nur als Quantität, nicht aber als Qualität empfunden. Wie sollte da der

Raum, dieses Moment der tiefensuchenden Ausdehnung, losgelöst von
allen Körpern, als selbständige Qualität ins Bewusstsein kommen?... Dem
Ägypter fehlte alles räumliche Bewusstsein.»
Der „Raum" der Antike ist also ein ununterschiedener Raum, ein blosses

In-Sein, ein behütetes Im-Mutterschoss-Sein.
Während das wesentliche Strukturelement des griechischen Baustils - die

phallisch charakterisierbare Säulenformation - den Raum nur als

Zwischenraum kennt, der zwischen den aufgerichteten Säulen übrigbleibt, ist
die spätantike - römische -Architektur von der aus dem Orient (Iran)
stammenden Höhlenarchitektur, die Uterinischen Charakter hat, beeinflusst.

Entsprechend den orientalischen Mutterreligionen ist der Raum blosser

Gewölberaum, so dass das Weltall selbst als ungeheure Höhle erfahren
wurde. Ein Ichbewusstsein in unserem heutigen Sinne, das durch

Selbstverantwortung und bewusstes Gestalten der Umwelt- die zunehmend nicht

nur als Objekt des Handelns begriffen wird - gekennzeichnet ist, und eine
bewusste Ablösung der jeweils neuen Generation von der Elternwelt
schlössen sich daher in diesem unperspektivischen Zeitalter aus.

Griechische Philosophien und christliche Lehren, die zu einer bewussten
und reflektierten Gestaltung der Welt beigetragen haben, veränderten
allerdings dieses Raumgefühl erheblich. Sie bewirkten eine Distanzierung des

Menschen gegenüber der Natur und ermöglichten dadurch, Natur und
Mensch in ihrer Getrenntheit zu sehen.

Der den christlichen Lehren immanente gestalterische Auftrag - Mensch
und Welt gleichermassen betreffend - bereitete nach dem Zusammenbruch
des römischen Weltreichs einen grundlegenden Wandel vor. Der Mensch

versuchte, sich von dieser Zeit an allmählich aus der Befangenheit in einem
ununterschiedenen Raum zu befreien. Aber erst die Renaissance-Malerei
liess die Abkehr von der Unperspektivität (etwa ab 1250 n. Chr.) sichtbar
werden. Erstaunlicherweise nahm die Renaissance damit Stilelemente auf,
die sich bereits zur Zeit Christi bemerkbar gemacht haben: Gemeint sind
die Ansätze zu perspektivischer Raumgestaltung auf pompejanischen
Wandmalereien. Es finden sich dort Andeutungen landschaftlicher Motive
und sogar Stilleben - bemerkenswert deshalb, weil darin ansatzweise Dar-

18



Stellungen von Raumtiefe erkennbar werden. Hierzu sind auch die

Ausführungen des Kunsthistorikers Alfred G. Roth (Burgdorf) über den Wandel

in der landschaftsbezogenen Himmelsdarstellung (in der Malweise der

Brüder Ambrogio und Pietro Lorenzetti auf den Fresken in S. Francesco

in Assisi - um 1327 -) heranzuziehen, der sich durch eine Verlagerung von
der unperspektivischen zur perspektivischen Darstellung auszeichnet.5

Auch in den Naturschilderungen der späten bukolischen Poesie Vergils
(Eclogae) zeigten sich Ansätze für ein geändertes Verhältnis zur Natur. An
diese neuartigen Elemente der antiken Kultur anknüpfend, liess die Renaissance

aus einem zweidimensionalen Welt-Erfühlen ein dreidimensionales

Welt-Erfassen entstehen.

2. Die perspektivische Welt

Die perspektivische Epoche löste das unperspektivische Weltverständnis
allmählich ab. Das perspektivische Welt-Erfassen begann in der

europäisch-christlichen Welt etwa von der Zeit ab 1250 n.Chr. zum
tragenden Verständnis zu werden. Der Erfassung des Menschen als Subjekt
lag eine Erfassung der Welt - und Umwelt - als Objekt zugrunde. Die
Objektivierung des Aussen kam in der Malerei zum erstenmal bei Giotto
zu einem noch vorsichtigen Ausdruck. Bei Giotto wurde zum erstenmal

jener Raum sichtbar, der bis dahin nur latent im Unterbewusstsein schlief:
Es entstand ein neues Raumbewusstsein, das sich auf die Seele befreiend
auswirkte, die sich in ihren Äusserungen der Welt öffnete; ein
Raumbewusstsein, dessen Tiefe in der Perspektive sichtbar wurde.
Das Persönliche im Seelischen kam nun zum Durchbruch: Die Troubadours

schrieben (seit etwa 1250) Gedichte in Ich-Form, Gedichte, die plötzlich

einen Abgrund zwischen Welt - oder Natur - und Mensch aufrissen.

Zur selben Zeit brachte Thomas von Aquin an der Universität von Paris

die aristotelische Philosophie zu neuer Geltung und leitete damit eine

Abkehr von den geschlossenen Theoriebildungen platonischer Art ein.

Auch dadurch wurde dem Menschen die Möglichkeit der Berufung auf
individuelle Erfahrung eröffnet. Die Zeitblindheit der Antike, die bis in
das Mittelalter anhielt, wich einer Sichtbarmachung der Zeit, die räumliche

Präsenz beanspruchte: Im Jahre 1283 wurde die erste öffentliche Uhr
im Palasthof von Westminster (London) aufgestellt. Schliesslich soll im

19



folgenden ein Dokument, das eindrucksvoll das Aufeinandertreffen zweier
Welterfahrungen beschreibt - auf der Grenzscheide zwischen unperspektivischer

und perspektivischer Weltsicht - vorgestellt werden, damit auch

das Perspektivische in seiner Unterschiedlichkeit zum Aperspektivischen

genauer dargestellt werden kann. Es handelt sich um einen Brief des

italienischen Dichters Francesco Petrarca, den der damals Zweiunddreissig-
jährige im Jahr 1336 an einen Freund schrieb.8

Dieser Brief war an einen Professor der Theologie gerichtet, der als

Augustinermönch Petrarca die „Confessiones" Augustins schätzen gelehrt hatte.

Er enthält eine Beschreibung von Petrarcas Besteigung eines Bergs in der

Provence - des „Mont Ventoux". Der Mont Ventoux ist nordöstlich von
Avignon gelegen. Dieser Berg, der sich durch seine klaren und ruhigen
Linien auszeichnet und von dem eine merkwürdige Anziehungskraft auf
Menschen ausgeht, liegt in einer Landschaft, in der die gnostische Tradition

der Welterkenntnis (Catharer, Albigenser u.a.) schon lange heimisch

war. Petrarca schrieb:
«Den höchsten Berg unserer Gegend habe ich gestern bestiegen, nur von
dem Verlangen geleitet, die namhafte Höhe des Ortes kennenzulernen.

Durch viele Jahre hindurch war dies in meiner Seele; von Kindheit an habe

ich mich nämlich hier in diesen Gegenden herumgetrieben. In den

Schluchten trafen wir (Petrarca und sein Bruder Gerardo) einen alten Hirten,

der mit vielen Worten versuchte, uns von der Besteigung zurückzuhalten,

und sagte... er hätte niemals davon gehört, dass jemand Ähnliches

gewagt habe.»

Ohne sich von den Lamentationen des Alten beeindrucken zu lassen, stiegen

sie weiter bergan, «und noch im Aufstieg», so schrieb Petrarca, «trieb
ich mich selber mit den Worten an: Was also heute, beim Besteigen dieses

Berges du erfahren hast, das kommt gewisslich dir und vielen zugute, die

zu einem glückseligen Leben hingelangen wollen...»

Auf dem Gipfel angekommen, überstürzte sich die Beschreibung, und die

Erzählzeitwechsel zeugten von der Erschütterung, die in ihm nachklang,
wenn er das Erlebnis beschrieb: «Erschüttert von dem ungewohnten Wind
und von dem weiten und freien Schauspiel, war ich zuallererst wie vor
Schreck erstarrt. Ich schaue: Die Wolken lagen unter meinen Füssen

Ich wende meinen Blick italienwärts, wohin sich noch mehr als dieser
meine Seele wandte Ich gestehe, dass ich seufzte, da ich den Himmel
Italiens sah, der mehr meinem Geist als meinen Augen erschien, und ein

20



unsagbares Verlangen ergriff mich, meine Heimat wiederzusehen Und
dann ergriff mich ein neuer Gedanke, der mich aus dem Raum in die Zeit

trug, ich sagte zu mir selber: Zehn Jahre ist es her, dass du Bologna ver-
liessest...»
Nachdem Petrarca die „Confessiones (Bekenntnisse)" des Heiligen Augustinus

- Halt suchend - aufgeschlagen hatte, fuhr er in der Beschreibung
folgendermassen fort: «Gott ist mein Zeuge, dass mein Blick auf
folgende Stelle (Augustin) fiel: „Und die Menschen gehen die hohen Berge
bewundern und die gewaltigen Wogen des Meeres und die langen Läufe
der Flüsse und die Unermesslichkeit des Ozeans und die B ahnen der Sterne,
und sie geben sich damit selber auf." - Bestürzung erfasste mich, ich

gestehe es, und meinen Bruder, der diese Stelle auch zu lesen wünschte,
bittend, mich nicht zu stören, schloss ich das Buch, erzürnt darüber, dass

ich mich auch jetzt noch irdischen Dingen zugewandt hatte, da doch selbst

die heidnischen Pilosophen es seit langem mich hätten lehren sollen, dass

ausser der Seele nichts bewundernswürdig sei, und dass im Vergleich mit
ihrer Grösse nichts gross ist.» -Aber dennoch schrieb Petrarca gleich darauf:

«Als ich alsdann im Betrachten dieses Berges meine Augen sattsam

befriedigt hatte, wandte ich meine inneren Augen in mich selber hinein;
und von jener Stunde an war es, dass man uns nicht reden hörte...» - Am
Schluss des Briefes fasste Petrarca seine Bergbesteigung mit folgenden
Worten zusammen: «Soviel Schweiss und Mühe, damit der Körper dem

Himmel um ein kleines näher komme etwas Ähnliches muss die Seele

erschrecken, die sich Gott annähert.»

An dieser Beschreibung wird deutlich, dass die - noch mittelalterliche -
unperspektivische Bindung des Menschen an Himmel und Erde, die noch
eine fraglose Bindung ohne Distanzbewusstsein war, in dem Augenblick
zerreisst, als ein Teil der „Welt/Natur", durch Petrarcas besonderen ana-

lysierend-selektierenden Blick räumlich aus dem Ganzen herausgelöst
wird und damit zu einem Stück Land wird, das frei gestaltet werden kann.
Gebser geht so weit in seiner Deutung dieses Augenblicks, dass er diesem

neuartigen Schauen eine neue Bewusstseinsqualität zumisst, die den
Menschen in das Zentrum formender geistiger Ausrichtung stellt.
Die Welt wird von dieser Zeit an als ein Gegenüber erfahren, sie erlangt
Objektqualität und wird als beherrschbar erfahren.
Von unserem heutigen Standpunkt aus betrachtet wäre es allerdings
wünschbar gewesen, dass sich die Erkenntnis um die Verantwortlichkeit

21



für die Welt parallel zu diesem neuen Erfassen von Wirklichkeit entwickelt
hätte. Das ökologische Bewusstsein ist aber erst im 20. Jahrhundert zum

Tragen gekommen. Gebser bezweifelt mit Recht, dass der damalige
Mensch der Verantwortung, die ihm aus der Erkenntnis der fast

unbegrenzten Formbarkeit seiner politischen, gesellschaften und physischen
Umwelt erwuchs, gewachsen war.

Bis zu Petrarcas Lebensende dauerte schliesslich der innere Kampf, der

durch die neuartige Welt-Sicht, die er auf dem Berg Ventoux gewonnen
hatte, bedingt war und der durch den Einbruch des Raumes in seine Seele

ausgelöst worden war.
Die alte Welt, die in dem Wort Augustins, dass die Zeit in der Seele sei,

ihre bündigste Formulierung fand, jene alte Welt, in der nichts ausserhalb

der Seele Liegendes wunderbar und des Anschauens für wert befunden

wurde, sie begann in dieser Zeit zu zerbrechen. Ganz allmählich verlagerte
sich der Akzent immer deutlicher von der Zeit in den Raum, bis im
materialistischen Geist des 19. Jahrhunderts der seelische Schwund ein
allmählich offensichtlicher Schwund wird, den erst einige Heutige zu
überwinden versuchen.

Mit dem von Petrarca geschilderten Raum-Bild beginnt eine neue Art der

Naturbetrachtung, die realistisch, individuell und rational ist. Das

perspektivische Sehen ist der genuine Ausdruck für das, was sich im Be-

wusstwerdungsprozess des europäischen Menschen - vor allem seit dem
15. Jahrhundert - abspielt: Die neue Art der Naturbetrachtung ist der
plastische Ausdruck für das Sich-Bewusst-Werden des Raumes, für seine

Objektivierung; durch sie wird nicht nur der Raum sichtbar gemacht und

in das tagtägliche Wachbewusstsein gehoben, durch sie erhält auch der

Mensch genauere Konturen. Die Perspektive, deren Erlernung und deren

allmähliche Vervollkommnung ein Hauptanliegen der Renaissancezeit

war, bringt ausser der Erweiterung des Weltbildes gleichzeitig auch eine

Verengung zum Ausdruck, an deren Folgen wir noch heute leiden. Denn

perspektivisch sehen oder denken heisst auch räumlich fixiert sehen oder

vereinseitigt denken. In jeder Perspektivierung liegt auch eine Gegensätz-

lichung; in der Perspektivierung ist sowohl der Betrachtende als auch das

Betrachtete fixiert; eine positive Folge ist: Die Perspektivierung konkretisiert

dem Menschen den Raum als Tiefen-Raum; eine negative Folge
besteht darin, dass sie dem Menschen in seiner sektoriellen Sicht- und

Denkweise eine Schein-Sicherheit gewährt. Das kann dazu führen, dass

22



der Mensch aus dem Ganzen nur jenes Stück - sehend oder denkend -
herauslöst, das sein Blick oder sein Denken erfassen kann oder will. Als
bedeutsam stellte sich in diesem Zusammenhang eine Nieder-schrift
Leonardo da Vincis (1452-1519) heraus, in der er sich zum Wandel vom
unperspektivischen zum perspektivischen Bewusstsein folgendes notierte9:

«Die Perspektive benutzt in den Entfernungen zwei entgegengesetzte
Pyramiden. Eine derselben hat ihre Spitze im Auge und ihre Basis fern am Horizont;

die zweite hat ihre Basis gegen das Auge zu und die Spitze am Horizont.

Aber die erste betrifft das Allgemeine, da sie alle Grössen der dem

Auge gegenüberliegenden Körper erfasst. Die zweite Pyramide aber

betrifft eine besondere Stelle, und diese zweite Perspektive ergibt sich

aus der ersten.»
In diesen Sätzen Leonardos kommt zu Ausdruck, wie die „participation
inconsciente" sich in eine „relation consciente" gewandelt hat: dem
erleidenden Punkt im Auge, auf den die Dinge einströmen, hat Leonardo den

überwindenden Punkt im Raum entgegenzustellen vermocht und gleichzeitig

die enge Beziehung des einen zum andern realisiert, wodurch das

Gleichgewicht zwischen Ichwelt (Auge) und Aussenwelt (Horizont)
hergestellt wurde.
Parallel dazu, dass Leonardo dem Menschen perspektivisches Sehen

bewusst machte und die Raumfindung ermöglichte, geschahen in der Zeit
des Epochenumbruchs vom Mittelalter zur Neuzeit (15./16. Jahrhundert)
Ereignisse, die zeigten, dass das neue Raumverständnis durch Forscher in
verschiedenen Wissensgebieten ausgelotet wurde: Kopernikus (1473-
1543) erschütterte das geozentrische Weltbild, Kolumbus (1451-1506)
führte die Unrichtigkeit einer scheibenmässig abgegrenzten Weltvorstellung

vor Augen. Vésalius (1514-1564), der erste grosse anatomische
Forscher, beschrieb den Körper als Raum. Der Arzt Harvey (1578-1657)
entdeckte den Blutkreislauf. Kepler (1571-1630) wies die Unrichtigkeit des

flächen- und kreishaften Weltbildes derAntike nach, indem er aufdie
Ellipsenbahn der Planeten aufmerksam machte. In der Architektur brachte

Michelangelo (1475-1564) die Ellipsenform zum erstenmal in der
Konstruktion der Kuppel von St. Peter in Rom zu öffentlicher Geltung.
Der Mensch begann im 15. und 16. Jahrhundert auf allen Gebieten, sich
den Raum - auch den der Luft und des untermeerischen Bereichs - zu

vergegenwärtigen.

Das Verlangen, Raum als solchen zu erfahren und das Flächenhafte
bisheriger Darstellungen zu druchbrechen, wird nicht nur in der Malerei, son-

23



dem beispielsweise auch an alltäglichen Gebrauchsgegenständen sichtbar:
In dieser Zeit werden die ersten Spitzen hergestellt: Daran wird ersichtlich,

dass Stoff nicht nur als Fläche wirken sollte.
Kritisch bleibt aber anzumerken, dass das raumbezogene Denken, das sich

seit etwa dem Beginn des 16. Jahrhunderts immer mehr verstärkt, sowohl
Grösse wie Schwäche des perspektivisch sich orientierenden Menschen in
sich birgt. Die Überlastung des „objektiven" Aussen bringt neben
rationalisierter Sicht und Betonung des Haptischen notwendigerweise eine

Hypertrophierung des dem Aussen gegenüberstehenden Ich mit sich:

etwas, das man Ego-Hypertrophie nennen könnte. Dieses Ich muss sich

immer stärker Profil geben, um der sich ausbreitenden Raumerschliessung
gewachsen zu sein; andererseits muss in dem Mass, in dem das Gegenüber

des Ich, der Raum, immer erfassbarer wird, dieses Ich sich selbst
immer stärker verhärten. Auf der einen Seite bringt die Ausweitung des

Raumes eine allmähliche Ausweitung und eine aus ihr resultierende
Auflösung des Ich mit sich - und damit die Gefahr der „Vermassung"; auf der
anderen Seite trägt die starke Betonung des Haptischen (wonach nur das

manuell Erfassbare Wirklichkeit enthalte) zu einer Verhärtung des Ich bei,
bewirkt also eine Abkapselung des Ich - und enthält somit die Gefahr der

Isolation, die in der Egozentrik sichtbar wird.
Diese menschheitliche Entwicklung bis in unsere Zeit hinein hat für Gebser

nahezu etwas Zwangsläufiges. Er sieht in diesen beiden Negativ-Komponenten

Ausdrucksbilder der einseitigen Fixierung auf eine Raumsicht, die
wesentlich - wenn auch nicht ausschliesslich - durch die rationale Per-

spektivierung als Mittel der Raumbeherrschung bedingt ist. Folgen dieser
Weltsicht sind gesellschaftliche Tendenzen wie der Materialismus oder der

Imperialismus.
Seit dem 19. Jahrhundert verstärkt sich immer mehr eine sektorale
Sichtweise, die sich sowohl wissenschaftlich wie künstlerisch auswirkt: Je „tiefer"

und „weiter" der Mensch in den Raum blickt, desto unwichtiger scheint
die Fähigkeit zum ganzheitlichen Denken - in kultur-historischen Bezügen

- zu sein.

Nicht ohne Grund gibt es seit der Entdeckung der Perspektive im religiösen,

sozialen und wissenschaftlichen Bereich eine scharfe Sektorierung
der jeweiligen Fach- und Einzelgebiete. Fachwissenschaften mit einer

immer weiter fortschreitenden Tendenz zur sektorhaften Spezialisierung
ihrer Wissensgebiete lassen oft nur noch den „Scheuklappen-Menschen"

24



als Wissenschaftler gelten, denjenigen, der sich dem Sprachgebrauch und
der spezifischen Logik der jeweiligen Fachwissenschaften unterodnet.

Induktiv - ohne Anleitung - gewonnene Erfahrung, die mit der Logik der

nur rational-messbar argumentierenden Wissenschaften in Konflikt gerät,
wird als „unwissenschaftliche Erkenntnis" abgewertet, obwohl jede empirisch

nachprüfbar gewonnene Erkenntnis das Prädikat „wissenschaftlich"
verdienen würde. Damit geht einher eine bedrückende Intoleranz derer,

die ein solches Wissenschaftsverständnis pflegen. Durch ausschliesslich

perspektivisches Ausrichten wird der Mensch zu einem ängstlich
Fliehenden - vor der Jetzt-Zeit, zu einem, der einen ideologischen „Flucht-
Punkt" anvisiert und radikal verteidigt. Dabei wird aber völlig übersehen,
dass dieser „Flucht-Punkt" vielleicht illusionär ist und nie zu erreichen

sein wird, weil er unter Umständen eine Absolut-Setzung enthält, der kein
Mensch jemals entsprechen kann (extremer Egoismus bzw. Altruismus,
absolute Treue, absolute Sicherheit usw.).

Einige dieser gefährlichen Befindlichkeiten, in die unsere Epoche dank
ihrer ausschliesslich perspektivischen Ausrichtung gelangt ist, sind von
Jean Gebser folgendermassen umschrieben worden:

Angst vor Zeit-Verlust und vor der Machtlosigkeit gegenüber der Ablauf-
zeit, aber auch problematisches Beglücktsein über Raumbeherrschung und

die Möglichkeit von Machtzuwachs; einerseits Isolation der Individuen,
Gruppen und Kulturkreise, andererseits Anonymisierung von Individuen
in einer Gruppe oder Gemeinschaft.
Gebser sieht deshalb eine wesentliche Aufgabe unserer Zeit darin,
unperspektivisches Fühlen und perspektivisches Erfassen zu einem Ausgleich
zu bringen, der jedem Bereich seine eigene Berechtigung lässt.

Eine Seinslehre, wonach unperspektivische Welterfahrungen und

perspektivische Welt-Sichten integriert sind, nennt Gebser aperspektivisch.

3. Die aperspektivische Welt

Die in unserer Zeit nach Gebsers Auffassung zu verwirklichende integrale
Denk- und Gefühlsstruktur ist an eine bestimmte Form der Raum- und Zeit-
bezogenheit geknüpft: an die „vierdimensionale" Ausrichtung, die sich nur
durch aperspektivisches Bewusst-Sein realisieren liesse.

Archaische und magische Zeitepochen weisen keinen Bezug zur Perspek-

25



tivität auf, und auch die mythische Zeitepoche ist durch das Fehlen einer
differenzierten Perspektivität gekennzeichnet; andererseits führt auch das

mental-rationale Denken - für sich genommen - nur zu einer ausschliesslich

perspektivisch determinierten Sicht. Deshalb muss eine integrale
Welt-Sicht- nach Gebsers Überzeugung - aperspektivisch sein; das heisst,
sie muss das Raum-Zeitfreie miteinschliessen. Also handelt es sich um
eine Erfahrung der Welt, die weder in der unperspektivischen Raumlosig-
keit (vor-rationalen Charakters) verschwimmt noch an den perspektivisch
gesehenen Raum ausschliesslich gebunden ist, sondern Unperspektivität
und Perspektivität in der WeltDURCHschauung integriert. Wer die Welt

-nur begrifflich anschaut, kann sie nicht ganzheitlich erfahren, denn das

Vorstellen ist ein vornehmlich mentaler Akt. Auch kann ein Mensch, der

sich ausschliesslich an rationale Begriffs- und Kategoriewelten gebunden

glaubt, sich nicht vorstellen, dass der Mensch dazu aufgerufen ist, die Welt

- ohne auf Ziel- oder Zweckerreichung aus zu sein - zu „wahren". Mit
dem Begriff -wahren - beschreibt Gebser eine Realisierungsform des

Denkens, die sich - über das analysierende, teilende Denken hinausgehend -
in der Gänzlichung von „Wahr-Nehmen und Wahr-Geben" (in einem Gebe-

Gebe-Verhältnis) ereignet - im Sinne von: da begibt sich etwas.
Von der wesenhaften Beschreibung der Entwicklung der geistigen Stufung
der Welt kann im Sinne Gebsers gesagt werden, dass die archaische Welt
sich durch Identität, die magische durch Einheit, die mythische durch

polare Ambivalenz und die mentale Weltsicht durch Dualität (Gegensätz-

lichung) strukturiert.
Das neue, integrierende Bewusstsein - die fünfte Entwicklungsstufe der

geistigen Stufung der Welt - erfährt WIRKLICHKEIT ALS GANZHEIT
im Sinne des Bemühens um Gänzlichung und Gegenwärtigung auf dem

Weg zu einem konkreten (Transparenz ermöglichenden) Denken.

Dieses Bemühen um Ganzheitlichkeit einer aperspektivischen Grundhaltung

drückt sich beispielsweise im Zurückweisen ideologischer oder
reduktionistischer Systeme aus. Im einzelnen bedeutet dies:

Wenn der Mensch seine magischen Komponenten verleugnen würde, verlöre

er an Vitalität und Liebesfähigkeit; wenn er seine mythischen
Komponenten verdrängen würde, wäre seine „re-ligio" (Rückbindung) zu den

Archetypen menschlichen Denkens verstellt, und wenn er sich seiner
mental-rationalen Komponenten entledigen würde, nähme er sich jedes Ori-
entierungs- und Unterscheidungsvermögen und jede Reflexivität.
Nur in der Erfahrung eines integralen - aperspektivischen - Bewusstseins

26



erringt der Mensch die Möglichkeit, seine anthropologisch zurückliegenden

oder verdrängten Komponenten wieder in das Wach-Bewusstsein zu
heben, so dass der Mensch bewusster und somit klarer die Ganzheit seines

Wesens wahr-nimmt und wahr-gibt - also wahrt. Diese neue Bewusst-
seinsstruktur ermöglicht die Erfahrung einer Welt ohne Gegenüber. Die
Welt ohne Gegenüber ist eine Welt der Diaphanität - der Durchsichtigkeit,

der Transparenz -, die unverstellt und unabgegrenzt das Ganzheitliche

im Leben erfahrbar werden lässt.

In einigen Werken der Malerei unserer Zeit ht dieser Ausdruck von
Transparenz zu finden. Die künstlerische Form einer transparenten Sicht ist
Ausdruck des in unserem Jahrhundert wissenschaftlich begründeten neuen
Raum-Zeit-Verständnisses, bedingt durch die Forschungen der Physik
(Allgemeine und spezielle RelativitätstheorieAlbert Einsteins aus den Jahren

1905 und 1917) sowie neuere physikalische Forschungen (z.B. Jean

Charon: Komplexe Relativitätstheorie: 1977, u.a.).
Der Maler Franz Marc (1880-1916) erwähnte gesprächsweise das von
Gebser beschworene Bemühen um Transparenz - das sich notwendigerweise

aus der geistigen, politischen und gesellschaftlichen Situation unserer

Zeit ergibt -, indem er meinte, dass an die Stelle der WeltANschauung
eine WeltDURCHschauung treten müsse. Als Hinweise auf eine an

Transparenz orientierte Malkunst sollen folgende Aspekte des Schaffens einiger

Künstler beispielhaft genannt werden:

Paul Cézanne (1839-1906), der als einer der ersten mit dem Verzicht auf
die ausschliesslich perspektivische Darstellung begann, sich der

linearperspektivischen Malweise zugunsten einer kugelförmigen Anschauung
zu entziehen, nahm - in künstlerischer Weise - Aussagen Einsteins zum
Raum-Zeit-Kontinuum „vorweg" und versuchte, eine Subjekt-Objekt-
Bezogenheit - im Sinne einer „Gegenüber-Sicht" - zu überwinden.10 In

vergleichbarer Weise widersetzte sich auch Pablo Picasso (1881-1973)
der Überbewertung des „Gegenüber" (der Fassade), indem er betonte, dass

es nicht auf die „FASSADE der Dinge" ankomme, sondern auf ihre

geheime STRUKTUR.
Struktur und Diaphanität (Transparenz / Durchsichtigkeit) sind
Schlüsselbegriffe einer Welterfahrung, die Gebser in ganz besondererWeise nicht

nur in vielen Werken Picassos verwirklicht sah (beispielsweise in dem Bild
„Die Arlesierin", 1913, oder in „Lichtzeichnungen", 1949)", sondern auch

27



in einigen Werken der Maler Paul Klee (1879-1940) und Hans Haffenrichter

(„Energie", 1954)12 nachweisen konnte.

Als Belege für schon vorhandene Mal-Zeugnisse der von ihm beschriebenen

Manifestationen der aperspektivischen Welt führt Gebser einige
Maler unseres Jahrhunderts an, die sich dieser neuen ganzheitlichen
Welterfahrung verpflichtet fühlen. In seinem Werk „Ursprung und Gegenwart"
nennt er beispielsweise die Maler Max Ackermann (1887-1975), Willi
Baumeister (1889-1955), Julius Bissier (1893-1965), Georges Braque
(1882-1963), Hans Erni (geb. 1909 in Luzern), Hans Härtung (1904-
1989), Ernst Wilhelm Nay (1902-1968), Ben Nicholson (1894-1982),
Jackson Pollock (1912-1956), Nicolas de Stael (1914-1955), Sophie

Taeuber-Arp,(l 889-1943), Otto Tschumi (1904-1985), Maria Elena Vieira
da Silva (geb. 1908) und Fritz Winter (1905-1976).13
Es soll hier nur auf den Maler Max Ackermann besonders hingewiesen
werden, da „die Welt ohne Gegenüber" im Sinne Gebsers in vielen Werken

Max Ackermanns (aus der S chaffenszeit nach 1945) eine geniale
malerische Entsprechung fand. Auch Gebsers Hinweis auf die Analogie der

Bewusstseinslage „ Weltinnenraum" (nach einem dichterischen Wort Rainer

Maria Rilkes) zu dem „Nachtblau " Max Ackermanns zeugt von seiner

grossen Einfühlung in lyrische und bildliche Entsprechungen.14

In diesem Zusammenhang mag es angezeigt sein, Gebser selbst zu Wort
kommen zu lassen. In seinem Werk „Ursprung und Gegenwart" ist zu
lesen:

«Hier bahnt sich die Gewinnung einer offenen „Welt ohne Gegenüber " an.

Wir haben mit dieser Formulierung nicht etwa eine negative, du-lose,

beziehungsleere Weltsicht bezeichnet, sondern die entschränkte,

entgrenzte Welt, die unserer Wahrnehmung die Fülle und den Beziehungsreichtum

des unverstellten Ganzen erschliesst. Dieser „Verlust" des

Gegenüber, der nur jenen ein Verlust scheint, welche, aus Mangel an eigener

Sicherheit im „Sich" der sie sichern sollenden Grenzen ihrer Systeme
und der Besitzsucht ihres verhärteten Ich nicht entraten können, - diese

Aufgabe des Gegenüber ist Gewinnung des Miteinander, der echten, auch

mitmenschlichen Teilhabe. In diesem Miteinander wird das Du, sei dies

nun der Partner, die Welt oder das Göttliche, nicht mehr als uns
gegenüberstehend gedacht, begriffen oder ergriffen. Subjekt und Objekt, die
einander letztlich stets dualistisch bekämpfen, verlieren ihren Gegensatzcharakter,

und was zumeist feindseliger Kampf um Bewahrung eines

missverstandenen Ichwertes ist, verwandelt sich in die schöpferische Span-

28



nung, welche lebenserhaltend dem Miteinander der sich ergänzenden Pole

entspringt.»15

Analog zu diesem Erkenntnishorizont soll schliesslich die Kunst eines

Malers Erwähnung finden, der seit Anfang der fünfziger Jahre ein Freund
Jean Gebsers war: Siegward Sprotte.
Der Maler Siegward Sprotte wurde am 20. April 1913 in Potsdam geboren

und lebt seit 1945 in Kampen auf Sylt (Nordfriesland).
Sprottes persönliche Beziehung zu Jean Gebser, der von ihm am 8. März
1954 in Burgdorf portraitiert wurde, ist in seiner Malkunst und seinen

Kunstbetrachtungen in aussergewöhnlich stimmiger Form zum Ausdruck
gekommen.
Viele Werke des Malkünstlers Siegward Sprotte können als Zeugnis der

Realisierung einer aperspektivischen Welterfahrung gelten, die auf eine

Teilung zwischen Vorder- und Hintergrund verzichtet, um die perspektivische

Bezogenheit des Betrachters zum Bild etwas aufzulösen und um
von der sich in der perspektivischen Darstellung manifestierenden
Zentrierung auf die menschliche Sicht - auf das menschliche Sein - zugunsten

eines weit- und naturbezogenen, ganzheitlichen Verständnisses

Abstand nehmen zu können.

In einer Publikation aus dem Jahre 1961 unter dem Titel „Jeder Tag -
ein guter Tag / Der Tag als Gabe und Aufgabe"16 hat Siegward Sprotte
seine Anschauungen erläutert („Vom Sehen und Sehenlernen"). Gebsers

Beitrag in dieser Publikation war damals der Essay „Vom spielenden
Gelingen " ,17

Besonders auffällig - im Hinblick auf die aperspektivische Orientierung
Siegward Sprottes (ganz im Sinne der Betrachtungen Jean Gebsers) -
erscheint mir die künstlerische Verwandtschaft einiger Werke Sprottes -
in der Motivwahl und Malweise - mit chinesischer Malkunst.
Aus einigen Hinweisen zu typischen Merkmalen dieser Malerei ergeben
sich - unter Umständen - weitere Anregungen für das Vertraut-Machen
mit den Bildern Siegward Sprottes, besonders vor dem Hintergrund der

Betrachtungen Jean Gebsers, der den Titel eines Bildes des Malers Sprotte

- „FAHRT AM ZIEL" (1954) - als ganzheitlichen Begriff in seine

Vortragsreihe „Die Welt in neuer Sicht" (1957/58) aufnahm.
Ein Beleg hierfür ist auch eine Äusserung eines mit Sprotte befreundeten

Malers, John Kee, der beim Betrachten der Bilder Sprottes sagte: «You
have never been in China, you have found China in yourself.» Worin das

spezifisch Chinesische in Sprottes Werken liegen könnte, verdeutlichen

29



Äusserungen eines japanischen Professors für Religionsphilosophie
(Ueda, Kyoto). Ueda vergleicht in seinen Betrachtungen „westliches" und
buddhistisches Denken und gelangt zu Einsichten, die sich mit Überlegungen

des französischen Malers André Masson (dazu im folgenden)
decken. Ueda beschreibt den Unterschied folgendermassen:
«Die Eigenart „Mensch und Natur" als Nicht-Zweiheit zusammenzusehen,

entspricht dem - östlichen - Beziehungsdenken; sie jeweils nach

ihrem eigenen WESEN befragen zu wollen - etwa als „res cogitans"
(vorgestellte Sache) und „res extensa" (vorgefundene Sache) - ist die Methode
des substanzialisierenden („westlichen") Denkens.»
Das Ausgehen von einer Beziehung - wie im buddhistisch/chinesisch
tradierten Denken üblich - verhindert, die Natur als eine vom Menschen

getrennte Substanz zu verstehen. Wenn Natur das „Sein alles Seienden"

ist, dann aber nicht in einem nur substanziellen Sinn, denn das Sein ist das

„In-Beziehung-Sein", in dem alles Seiende sich allererst ereignetund somit
ist. Das Erfahren einer Blume, „wie sie von selbst blüht", heisst also, ein

Ereignis erfahren, das sich entfaltet: Ereignis als Er-Äugnis (als ein sich

dem Schauen darbietendes Ereignis). Die lebendige Beziehung ist der
Grund alles Seienden: sie ist die Welt.

In ähnlicher Weise äusserte sich der chinesische Maler Tshang Ta-ts'ien
in einem Gespräch mit dem französischen Maler André Masson

(1896-1987) folgendermassen'8:
«Vor allem im Altertum malten die Chinesen nach dem Objekt. Aber das

Ziel eines Malers ist, ohne Objekt zu malen. - Man muss drei Dinge eines

Lebewesens oder einer Pflanze kennen: die Anatomie, den Charakter, der

es von anderen unterscheidet, schliesslich seine Haltung, seine Positur. So

kann ein Künstler es erreichen, den Geist (das Unverwechselbare) dieses

Wesens zu malen. Wenn man einen Storch malt, muss man damit beginnen,

diese drei Dinge zu studieren, um ihn in einigen typischen Zügen
wiedergeben zu können.

In diesem Stadium kann man ohne Gegenstand (d.h. aus der Vorstellung)
malen. Ein Maler darf nicht nur Interpret sein, er muss eine Sache

wiedererschaffen können, kurz er muss ein Gott sein.»

Das so geschaffene Bild führt nicht in die Gegenstandslosigkeit, sondern

zu dem Gesehenen zurück, es ist wie das Auftauchen einer Erinnerung an

das Gesehene, wie es sich im Sehen - im Sinne eines Schauens, nicht im
Sinne eines ergreifenden Blicks - ereignet. Diese Erinnerung vollzieht sich

augenblicklich, sie steht nicht im Dienst einer Absicht oder eines Zieles

30



oder Zwecks und nimmt auf das ihr Zugrundeliegende dadurch Bezug,
dass sie sehen-lässt (Sehenlassen); das Bekannte taucht im „Wiedererschaffen"

auf - im einen erwiedernden Schaffen
Hierzu ist es hilfreich, weitere Betrachtungen des Malers André Masson

zum Raumbezug in der Malerei heranzuziehen, die dem Thema der Aper-
spektivität nahekommen - und (teilweise) auch in der Malkunst Sprottes
realisiert worden sind.

Masson schrieb im Jahre 1949: «Der Raum ist für den Maler Asiens weder

aussen noch innen, er ist SPIEL VON KRÄFTEN - reines Werden. Er ist
unbestimmbar. Für den Durchschnittsmenschen ist er Symbol des Fixierten

- „Raum als Grenze" (l'espace-limite).20 Die westlichen Maler, auch

die abenteuerlichsten, haben sich kaum noch von dem szenischen Raum

gelöst. Sie fürchten alles, was abgründig ist. Sie sind noch Hörige der

Perspektive der Renaissance, wo sie doch meinen, dem Illusionismus nicht
mehr zu opfern, und sich „Abstrakte" nennen. Ihre Knechtschaft besteht

darin, dass sie sich auf den Bildrahmen verlassen. Hier finden wir das Fenster

und den MONOCULÀREN BLICKPUNKT wieder. Was nützt es, wenn
uns durch dieses Fenster ein paar Anspielungen auf Elemente gezeigt werden,

die in einer bestimmten Ordnung zusammengesetzt sind. Das passive
„Kleben" am Raum wird hieran sichtbar. Etwas anderes ist es, wenn man
überkommt, den Raum als MAGNETISCHES FELD anzusehen, wo sich

Kräfte begegnen und verwickeln - als einen Ort, wo sich Kielwellen und

Flugbahnen tummeln -, und wenn man auf einen Brennpunkt verzichtet.

(Hervorhebungen vom Vf.)

Der chinesische Maler, mit dem Unendlichen vertraut, kappt die Ankertaue:

Ort aller Ausdehnungen ist ihm das HEILIGTUM DES OFFENEN
(l'ouvert).»

Durch diese Äusserung André Massons wird Jean Gebsers Mahnung an

uns, den drängenden Forderungen unserer Zeit nach Aperspektivität und

Transparenz Raum zu geben, noch einmal eindrucksvoll bestätigt.

31



Abb. 2 Bambus (Ischia 1969), Tuschzeichnung von Siegward Sprotte.

zélé

Ul

e./}// -t>

'as

""J & t^>&r CZzOé.f <//<pcc^<~jl^Lte
^f X~£T iwsr*

,?> • f

tyl/er Oa/ae^/cT^ yu^l ^-L
&a&6Ïe h <*£< & ' Tr "' f '' '

Or &,, rJ

<r*t>

'"pf 0 Z-e!!£ s^f? fri7\~êt-r/-retrS r

pTca/l /rt fr Aerfrrst< s

J).',; jhr*rr/ n*<"> ^0&/<^
c(afi ^J/e /art^/- po/aé?

at>fosji!&#/ 6C//ÏÏ, uy*iS SfiMfJ
JMc /o/^p /aa'zu ie^*X

Abb. 3 Text, Originalschritt von Siegward Sprotte.

32



Abb. 4 Fahrt am Ziel (1954), Aquarell von Siegward Sprotte.

Abb. 5 Wenn aus Landschaft Schrift wird Wenn deine Sprache landet... (1989),
Aquarell von Siegward Sprotte.

33



Ein Gedicht Gebsers, in dem das Spezifische einer ganzheitlichen
Welterfahrung dichterisch gestaltet wird, soll diesen Beitrag beschliessen21:

ES WILL VIELES WERDEN

Wir gehen immer verloren,
wenn uns das Denken befällt,
und werden wiedergeboren,
wenn wir uns ahnend der Welt

anvertrauen, und treiben
wie die Wolken im hellen Wind,
denn alle Grenzen, die bleiben,
sind ferner, als Himmel sind.

Und es will vieles werden
aber wir greifen es kaum.

Wie lange sind wir der Erden

Ängstliche noch im Traum

Fragwürdig noch wie lange,
da alles sich schon besinnt,
da das, was einstens so bange,
schon klarer vorüberrinnt?

Dass uns ein Sanftes geschähe

wenn uns der Himmel berührt,

wenn seine atmende Nähe

uns ganz zum Hiersein verführt.

34



Anhang

I. Widmung Siegward Sprottes für Jean Gebser11

Bilden und Sprechen
Schauen und Sagen -
einstmals eines -
möchten sich wiederfinden.
Die bildende Kunst schenkt
das Bildende der Sprache,
wenn die Sprache auch ihr Eigenstes -
das Sprechende - nicht eigensinnig vor sich behält.
Solange schon leben beide nebeneinander
her, eifersüchtig ein jeder auf das Seine
bedacht. Vor der Ehe der beiden
scheuen die Vielen heute zurück wie
vor einem Übel; der eine soll des

anderen Illustration bleiben.
Die Sprache jedoch - die sprechende -
hat das Bild nicht ausserhalb ihrer
selbst, nicht an ihrem Rand, sondern in
ihrer Mitte, sie schmilzt es ein wie
die Liebenden den Kuss, wie die Sprechenden
den Blick.

Für Jean Gebser

IV. 1963 Siegward Sprotte

2. Auszüge aus Betrachtungen des Malers Siegward Sprotte zum Thema:
Ökologie und Bewusstwerdung.23

ÖKOLOGIE UND BEWUSSTWERDUNG

Das ökologische Gleichgewicht ist weder eine Kunst
noch eine Wissenschaft.
Das ökologische Gleichgewicht ist ohne oculogisches
Gleichgewicht nicht realisierbar.

Unsere sämtlichen pädagogischen Systeme leisten bis heute weder dem Schüler noch
dem Landmann, weder dem Künstler noch dem Wissenschaftler Hilfe, die wissenschaftliche

Mechanik des Denkens (das defizient rationale Denken - im Sinne Gebsers / d.Vf.)
hinter sich zu lassen, um den Absprung aus dem Denken in das Erkennen zu vollziehen.
Der Absprung aus dem Denken ist aber nicht ein Sprung ins Unbewusste, Gefühls- und
Glaubensmässige. - Glauben ist keine Erholung vom Denken. -
Absprung aus dem Denken erfolgt nur, wenn wir aus dem mechanischen Bewusstsein in
eine Bewusstwerdung überwechseln, die von Mechanik so frei ist wie der Herzschlag von

35



einem Uhrticken. Und dieses andere Bewusstsein vermögen wir nur zu entfachen durch die
Gleichzeitigkeit von Lieben und Erkennen im Augenblick ihrer Entstehung (kursiv vom Vf.

Mechanik ist Wiederholung. Erwiederung (nicht: Erwiderung! / d.Vf.) ist frei von Wiederholung

und ruft Auge in Auge jenes Erkennen ins Leben, das frei von Gedankenarbeit ist.

Die Mutation aus der Arbeit ins Schaffen, aus dem Arbeiten ins Erschaffen, aus dem
imitierten Bewusstsein in das originale Bewusstwerden, das ist die Voraussetzung, ohne die wir
in der äussersten Gefahr dieser unserer Schöpfungsstunde nicht weiter zu leben vermögen.
Erkennen erwacht nur aus Erkennen.
Die Frage, wie soll es weitergehen? - ist die Frage nach dem Schöpferischen im Bewusstsein.

- Wir sind in einer Situation, wo Weiterleben ohne schöpferische Bewusstwerdung -
ohne Bewusstwerdung der Bewusstwerdung - nicht möglich ist. Wir werden überleben,
indem wir erkennen. Wir werden nicht überleben, wenn wir dem Erkennen nachdenkerisch
unsere Augen verschliessen.

3 Anmerkungen

1 Gesamtausgabe Jean Gebser (GA), Band VII, 1986, S. 305 (Tagebuchblätter Burgdorf-
Bern).

2 Aufstellung folgt J. Gebser: Ursprung und Gegenwart, GA III / Anhang.
3 Gebser, GAII, S. 26.
4 Gebser, GAI, S. 40-50.
5 Gebser, GA I, S. 300f.
6 Wilhelm Worringen Ägyptische Kunst - Probleme ihrer Wertung, 1927, S. 105 ff.
7 Alfred G. Roth: Die Gestirne in der Landschaftsmalerei des Abendlandes (Berner Schriften

zur Kunst, Band III), Bern 1945, S. 45f. und Abb. 48/49; zitiert nach: Gebser, GA
IV, S. 12 zu GA II, S. 40, Anm. 12.

8 Francesco Petrarca: Le Familiari, Band 1, Sansoni, Firenze (Florenz) 1933, S. 153-161.
9 Leonardo da Vinci: Tagebücher und Aufzeichnungen, übersetzt von Theodor Lücke,

Leipzig 1940, S. 772
10 Gebser weist Cézannes kugelförmig-sphärisches (aperspektivisches) Raumverständnis

anhand des Bildes „Don Quichotte sur les rives de Barbarie" („Pastorale") in GA III
Anhang, Tafel 14, Abb. 52, 53 zu GA III, S. 628, nach. - Vgl. zu dieser Thematik bei
Cézanne die von Gebser zustimmend zitierten Beiträge von Thomas Herzog: Einführung
in die moderne Kunst, Classen-Verlag, Zürich 1948, S. 148 ff. und (grandlegend) Liliane

Guerry: Cézanne et l'Expression de l'Espace, Flammarion-Verlag, Paris 1950.
11 Die Bilder sind abgebildet in: Gebser, GA III Anhang, Tafel 17, Abb. 57 zu GA III,

S. 632 („Die Arlesierin") und GA III Anhang, Tafel 19, Abb. 59/60 zu GA III, S. 632

(„Lichtzeichnungen").
12 Abbildung in: Gebser, GA III Anhang, Tafel 23, Abb. 67 zu GA III, S. 641 („Energie").
13 Gebser: GA III, S. 625-641: Die Manifestationen der aperspektivischen Welt - Male¬

rei, zusammenfassend: „Die Arationalität der neuen Malerei" S. 635-641 und GA IV,
S. 184, Anm. 153 zu S. 637. - Vgl. auch die Abbildungen: „Sonnenblumen" (1946) von
Georges Braque und „Lignes d'été" („Sommerlinien", 1949) von Sophie Taeuber-Arp
in Gebser, GA III Anhang, Tafel 22, Abb. 65, 66 zu GA III, S. 639 / 641.

14 Vgl. J. Gebser: Das Nachtblau Max Ackermanns, in: (Hrsg.) Ludwin Langenfeld: Max
Ackermann - Aspekte seines Gesamtwerkes -, Stuttgart 1972, S. 75, sowie der von
Gebser besonders hervorgehobene Beitrag von Ludwin Langenfeld: Weltinnenraum.
ZurAnalogie der Bewusstseinslage in abtrakter Dichtung und Malerei, in: L. Langenfeld:

Max Ackermann, aaO, S. 77-109.

36



15 Zitat aus: Gebser, GA III, S. 637/638.
16 Siegward Sprotte: Vom Sehen und Sehenlernen, in: (Hrsg.) Ursula von Mangoldt: Jeder

Tag - ein guter Tag (Der Tag als Gabe und Aufgabe), Otto Wilhelm Barth-Verlag, Weilheim

/ Oberbayern 1961, S. 157-180.
17 Jean Gebser: Vom spielenden Gelingen, in: Ursula von Mangoldt, wie oben, S. 151-156.
18 Interview der französischen Zeitschrift ,,L'express", 15.6.1961, S. 51 ff., hier zitiert

nach: Dieter Rahn: Raumdarstellung und Zeitbezug in der Malerei, Mittenwald 1982,
S. 150 ff.

19 Siehe dazu die von Sprotte herangezogenen religionsgeschichtlichen Betrachtungen von
H. W. Kuhn: Vom Urchristentum zu Jesus, 1983.

20 André Masson: Abschweifungen über den Raum, in: A. Masson: Gesammelte Schrif¬

ten 1, hrsg. von Axel Matthes und Helmut Klewan, Matthes & Seitz Verlag, München
1990, S. 285.

21 Gebser GA VII, S. 29.

22 Widmung S. Sprottes für Jean Gebser, in: Siegward Sprotte, Berghaus Verlag (Mono¬
graphie), München 1963, und in: S. Sprotte: Bilder aus 60 Jahren, Potsdam 1988 (innere
Einbandseite).

23 Siegward Sprotte: Appell der Kunst an den Menschen von heute - Ateliergespräche
Heft 4, Kampen auf Sylt o.J., ca. 1980 ff., S. 12/13.

4. Ergänzende Literaturangaben

Jean Gebser Gesamtausgabe (GA), Bände I - VIII (in 9 Bänden), Novalis Verlag,
Schaffhausen 1986;

zum Thema „Malerei" insbesondere:

- Die Manifestationen der aperspektivischen Welt - (3.) Malerei, in:

Ursprung und Gegenwart, II. Teil, GA III, S. 625-641 sowie

Anhang zu GA III.
- Welt ohne Gegenüber (1958), in: GA V /1, S. 267-281.

Sylvia Chicö (Hrsg.)

Heinz W. Kuhn

Ludwin Langenfeld
(Hrsg.)
Detlev Ingo Lauf

Herbert Meier

Festschriften Jean Gebser:

- Transparente Welt - Festschrift zum 60. Geburtstag von Jean

Gebser, hrsg. von Günter Schulz, Hans Huber Verlag, Bern und

Stuttgart 1965.

- Wege zum integralen Bewusstsein - Festschrift zum 60. Geburtstag

von Jean Gebser, hrsg. von den Freunden der Volkshochschule
Bremen, Bremen 1965.

Farbige Kalligraphie - Siegward Sprotte, Hirmer Verlag, München
1988.
Sehen und Hören in unvertagter Gegenwart - Ein Neutestamentier
zu Siegward Sprotte, Christians Verlag, Hamburg 1984.

Max Ackermann - Aspekte seines Gesamtwerkes,
Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1972.
Vom Wesen des Ursprungs - Phänomene von Koemergenz und
Simultaneität im westlichen und östlichen Denken, Schlichter-Atelier-Verlag,

Stuttgart 1987.

Siegward Sprotte - Vier Jahrzehnte in Nordfriesland, Christians Verlag,

Hamburg 1984.

37



Siegward Sprotte Berghaus Verlag, München 1963.

Siegward Sprotte Aquarelle auf Sylt, Einführung von Herbert Read, Rembrandt Ver¬

lag, Berlin 1967.

Siegward Sprotte Bilder aus 60 Jahren - Handzeichnungen, Aquarelle, Gemälde, Gra¬

fiken, 30.10.-4.12.1988, Potsdam-Museum, Potsdam 1988.

Siegward Sprotte Arbeiten 1923-1993: Ausstellungen in Potsdam-Husum-Lissabon
1993, Potsdam 1993.

5. Zu den Abbildungen

Abb. 1 Bleistift auf Bütten. Siegward Sprotte fuhr damals von Hermann Hesse (in Monta-
gnola) zu Gebser nach Burgdorf; vorher hatte er Karl Jaspers in Basel und Karl
Foerster in Potsdam gezeichnet (Mitteilung von S. Sprotte).

Abb. 2 Tusche auf Bütten. Abgebildet in: Siegward Sprotte: Arbeiten 1923-1993; Aus¬

stellungen zum 80. Geburtstag (1993), Potsdam-Husum-Lissabon, Potsdam 1993.

Abb. 3 Text aus: Siegward Sprotte: Ausstellungen zum 80. Geburtstag (1993).
Abb. 4 Aquarell. Abgebildet in: Siegward Sprotte: Aquarelle auf Sylt, Berlin 1967.

Abb. 5 Aquarell. Abgebildet in: Siegward Sprotte: Ausstellungen zum 80. Geburtstag.

Wir danken dem Maler Siegward Sprotte für die freundliche Reproduktionserlaubnis.
Der Künstler lebt und arbeitet in Kampen. Alte Dorfstrasse 1, D-25999 Kampen / Sylt.

Adresse des Autors: Dr. Jörg Johannsen-Reichert M.A.
Kleiberweg 6, Tel. 0049-7445-3107
D-72285 Pfalzgrafenweiler

38


	Das aperspektivische Bewusstsein und seine Ausprägung in der Kunst : eine Würdigung des Werkes von Jean Gebser

