
Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch

Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 62 (1995)

Artikel: Bima : eine wayang kulit-Figur aus Mitteljava, Indonesien

Autor: Kunz, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1075965

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1075965
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus dem Museum für Völkerkunde Burgdorf:

Bima: eine wayang kulit-Figur aus Mitteljava, Indonesien

Richard Kunz

Im neugestalteten Museum für Völkerkunde am Kirchbühl 11

(Wiedereröffnung Mai 1995) ist unter anderem eine ausserordentlich schöne

Figur des indonesischen Schattentheaters wayang kulit ausgestellt. Leider

ist nirgends festgehalten wie die Figur ans Museum gelangte, noch

wer sie dem Museum vermachte. Fest steht nur, dass die Figur in der
ersten Hälfte dieses Jahrhunderts hergestellt wurde und, auf Grund
stilistischer Details, aus Mitteljava stammt.

Einleitung

Auf Java, der bevölkerungsreichsten und fruchtbarsten Insel Indonesiens,

entstanden einerseits durch jahrtausendealten Kontakt mit Händlern

und Kulturen von ausserhalb des Archipels (auf Grund der Lage
Javas an der Handelsroute zwischen Indien und China), und andererseits

durch eine geschichtete Gesellschaft aus Herrschern, Adligen,
Beamten, Händlern, Handwerkern und Reisbauern kunstvolle und

komplexe Musik-, Tanz- und Theaterformen. Unter diesen Kunstformen

wurde besonders das mit Pergamentfiguren gespielte Schattentheater

(wayang kulit) zu einer Hochblüte entwickelt. Das Schattentheater
und alle von ihm abgeleiteten Tanz- und Theaterformen werden mit dem

Begriff wayang (jav. Schatten) bezeichnet.
Das wayang-Theater ist Träger altindonesischer Mythen, jedoch stark
hinduistisch-buddhistisch, und auf Java zusätzlich islamisch beeinflusst.
Das wayang-Theater, welches mit der Machtausdehnung der hindu-
javanisehen Grossreiche (wie Majapahit) auch in Gebiete ausserhalb
Javas gelangte, ist heute noch auf Java, vor allem an den höfischen
Zentren von Yogyakarta und Surakarta (Solo) sowie deren ruralem
Hinterland, sowie auf Bali, auf Lombok und in Teilen Südsumatras

179



verbreitet. Zudem ist das wayang ein Bestandteil einer javanisch
dominierten Nationalkultur Indonesiens geworden und deshalb als

Unterhaltungsform in weiten Teilen des Archipels verbreitet.
Die ältesten javanischen Inschriften, welche wuyang-Aufführungen
erwähnen, wurden ins 9. Jahrhundert datiert. Das wayang-Theater ist

jedoch wesentlich älter, da das Theater mit Pergamentfiguren zu den
ältesten Theaterformen südostasiatischer Hochkulturen zählt. Es ist
nicht auszuschliessen, dass das schattenerzeugende Figurentheater mit
der seit prähistorischer Zeit in Südostasien verbreiteten Ahnenverehrung

zusammenhängt, denn Schatten eignen sich vorzüglich um
Übernatürliches, wie zum Beispiel eben Ahnen, darzustellen. Nach südostasiatischer

Vorstellung nämlich führt die Gemeinschaft der Lebenden zu
besonderen Anlässen die Anwesenheit der Ahnen herbei, um den Rat
und die Unterstützung der Vorfahren zu erhalten. Mit ihrem Sitz an
Flussoberläufen und Bergen rücken die Ahnen auch örtlich in die Nähe
der Himmelsgötter, was sie zu Mittlern zwischen Menschen und Göttern
macht.

JAVASEE

A" PRAMSANAN

BOROBUDUR

Java.

Theater als Abbild und Darstellung des Kosmos

Mit seinen beinahe unendlich vielen Personen und Geschichten stellt
das wayang-Theater das Leben und die Welt der Menschen, Götter,
Ahnen, Riesen und Dämonen dar. Grundmuster eines jeden wayang-
Stückes (lakon) ist die Auseinandersetzung zwischen Gut und Böse,
wobei die Welt der Menschen erst durch den kosmischen Kampf zwi-

180



sehen Oberwelt und Unterwelt entstand. Mit der Entstehung der Erde
wird nun dieser Kampf der polaren Unter- und Oberweltskräfte auf
dieselbe verlagert und auch hier weitergeführt. Akteure in diesem

Kampf sind nun die Menschen, wobei die guten Menschen auf die Hilfe
der Götter, Ahnen und Feen zählen dürfen, während die schlechten
Menschen mit Dämonen, Geistern und Riesen im Bunde stehen. Jedes

lakon gipfelt in der grossen Endschlacht, wobei das Gute einen
vorübergehenden Sieg davonträgt und somit die kosmische Ordnung wieder im
Gleichgewicht ist. Ein endgültiger Sieg des Guten oder des Bösen

jedoch ist nicht möglich, da dies das Ende der Welt bedeuten würde,
denn die fortdauernde Auseinandersetzung zwischen Gut und Böse ist
nicht nur das Wesentliche an der irdischen Existenz, sie garantiert auch

Stabilität, Harmonie und Existenz des ganzen Universums.
Neben der Darstellung der kosmischen Ordnung ist aber das wayang-
Theater noch mehr. Aufbauend auf der Auseinandersetzung zwischen
Gut und Böse bringt es das Wesentliche und Universelle im Menschen

zum Ausdruck. Das wayang-Theater bietet Möglichkeiten der Identifikation,

zeigt Verhaltensmuster auf und bietet Konfliktlösungen an. So

wie das wayang die kosmische Ordnung darstellt und garantiert, so gibt
es ebenfalls die Ordnung der javanischen Gesellschaft vor, wobei der
Mikrokosmos (die Welt des Menschen) ein Abbild des Makrokosmos
(des Universums) ist. Nicht nur der Makrokosmos, sondern auch die
menschliche Welt ist ein geordnetes Ganzes, indem jedes Element
seinen ganz bestimmten Platz hat. Solange jeder Mensch, ob gut oder
böse, seinen Platz in der Gesellschaft einnimmt, seine ihm zukommende
Rolle spielt und seine dementsprechenden Pflichten erfüllt, ist die
Gesellschaft im Gleichgewicht. Harmonie und Gleichgewicht wiederum
sind die Voraussetzung zur Gewinnung der segensspendenden Ahnen,
denn die Ahnen sind aktiv an der Mitgestaltung der menschlichen Welt

beteiligt. Die Mitglieder der Gesellschaft sollten deshalb nach javanischer

Vorstellung ihre Handlungen nach den mythischen Vorgaben des

wayang ausrichten. Wayang-Aufführungen vermitteln somit auch je
nach Sozialschicht verschieden beeinflusste Moralvorstellungen. Auto-
ritätskonzepte und Verhaltensregeln, welche in den Aufführungen
vermittelt werden, geben jedem einzelnen Mitglied der Gesellschaft die

Möglichkeit, seine spezifischen Aufgaben in der Gemeinschaft zu
erkennen und zu akzeptieren sowie jedem Menschen mit dem ihm
zukommenden Respekt zu begegnen.

181



Theater als religiös-magisches Ritual

Die Wurzeln des waryang-Theaters reichen in die Zeit vor dem indischen
Kultureinfluss zurück, das heisst vor Beginn unserer Zeitrechnung, und
werden im Ahnenkult vermutet. Das Schattentheater eignet sich
ausgezeichnet, die materielle Welt, aber auch die übernatürliche Welt,
darzustellen. Die durchbrochenen und wundervoll bemalten Figuren stellen
in diesem Fall die materielle Welt dar, während die auf den Spielschirm
(kelir) geworfenen Schatten der Figuren die transzendente und für den

Indonesier wichtigere und eigentliche Wirklichkeit darstellen. Der
Schatten ist der Beweis, dass die Figur lebt, und somit wichtiger als das

schattenwerfende Objekt, denn auch der Mensch wird als blosser Schatten

Gottes, des universellen Puppenspielers, gesehen. Der Puppenspieler

des wayang, dalang genannt, erfüllt die Aufgabe eines Mittlers
zwischen den Menschen und der übernatürlichen Welt der Götter,
Geister, Ahnen und Dämonen.
Der dalang ist priesterähnlicher Puppenspieler und zugleich auch Rezitator

und Orchesterleiter. Den Aufführungen des dalang gehen
Opferhandlungen voraus, und durch Gebete und Mantras erweckt der dalang
die Figuren zum Leben. Das heisst die Seelen, oder die Lebenskraft der

1 Wayang-Aufführung in Yogyakarta, Mitteljava. Im Vordergrund sind Teile des

gamelan-Orchesters sichtbar.

182



Ahnen, Götter, Geister und Dämonen fahren in die Figuren und

sprechen durch sie zu den Menschen. Die guten Figuren übernehmen
zudem eine wichtige Schutzfunktion, indem sie die Gemeinschaft vor
Unheil schützen. Ziel einer wayang-Vorstellung ist die persönliche und

gemeinschaftliche Stärkung der Lebenskraft, ähnlich dem
europäischmittelalterlichen Mysterienspiel. So werden krisenhafte und soziale

Veränderungen, wie zum Beispiel Geburt, Beschneidung, Flochzeit und

Tod, oder Naturkatastrophen, wie Vulkanausbrüche oder
Überschwemmungen, mit wayang-Aufführungen begleitet und beantwortet.
Das wayang hilft in diesen Fällen, die aus dem Gleichgewicht geratene
Ordnung wiederherzustellen. Besonders auch das Errichten neuer Häuser,

der Beginn der Reisaussaat, wie auch die gemeinschaftlich durchgeführte

Ernte werden durch wayang-Aufführungen begleitet. Gleichzeitig

werden religiöse Zeremonien durchgeführt, und es werden Opfergaben

an Götter und Lokalgeister dargebracht.
Eine wayang-Aufführung ist ein Gesamtkunstwerk, das durch die Spielweise

des dalang, durch die Opferhandlungen, und durch die streng
vorgegebene game/an-Musik jeden Zuschauer in den kosmischen Streit
miteinbezieht und die Verbindung sowie den gegenseitigen Bezug der
materiellen und übernatürlichen Welt zu einer Erfahrung werden
lassen.

Aufführung und Repertoire des wayang

Die auf Java auch heute noch bei jung und alt beliebten wayang-
Aufführungen dauern, falls es sich um traditionelle Aufführungen
handelt, die ganze Nacht, normalerweise von zirka 21 Uhr bis zirka 6 Uhr.
Der zeitliche und inhaltliche Rahmen einer Aufführung ist streng
vorgegeben, und ein guter dalang weicht kaum von diesen Vorgaben ab.

Interpretationen und Kommentare zum Zeitgeschehen sind ihm zwar
erlaubt, doch Inhalt, Aufbau und die Vorschriften der höfischen
Etikette müssen von ihm eingehalten werden.
Die Bühnenausstattung, welche gleichzeitig das Universum symbolisiert,

besteht aus einem Schirm oder einer Leinwand (kelir), einem
Stamm einer Bananenstaude (gedebog), der am unteren Rand des

Schirmes befestigt ist, und einer Lampe (blencong), welche den Schirm
beleuchtet. Die Leinwand steht dabei für den Himmel, der Bananenstamm

für die Erde, und die Lampe für Sonne oder Mond. Nach

183



meditativen Vorbereitungen - heute oft nur ein Gebet - setzt sich der

dalang vor den beleuchteten Schirm und steckt die im Stück nicht
verwendeten Figuren am rechten respektive linken Rand des Schirmes in
den Bananenstamm, wodurch sie der Aufführung beiwohnen und somit
die Vollständigkeit des Universums symbolisieren. Die rechte Seite ist
dabei die Seite der guten Partei, die linke Seite diejenige der schlechten
Partei. Die für das Stück benötigten Figuren liegen neben dem dalang auf
der Aufbewahrungskiste respektive dem Deckel der Kiste.
Zu Beginn jeder wayang-Aufführung steckt in der Mitte des Bananenstammes

ein gunungan oder kekayon. Seine oben spitzzulaufende,
symmetrische Form stellt den Weltenberg dar, und in seiner oberen
Hälfte ist der Lebensbaum abgebildet. Der gunungan ist Symbol des

Universums, der Weltordnung und des menschlichen Lebens, sein

übergrosser Schatten auf dem Schirm ist das Universum selbst, das

wiederum als Mikrokosmos in jedem Menschen existiert.
Nach einem Einleitungsstück des gamelan-Orchesters steckt der dalang
den gunungan von der Mitte des Schirmes auf die Seite, danach beginnt
der erste Hauptteil der Aufführung (zirka 21 Uhr bis Mitternacht).
Dabei werden die Thematik, die Handlungsorte und die Personen

vorgestellt, und die Schwere des Konfliktes wird aufgezeigt. Im zweiten

Hauptteil (Mitternacht bis zirka 2 Uhr) erlebt die Handlung den dramatischen

und zugleich auflösenden Höhepunkt. In der sogenannten gara-
gara-Szene hat die gute Partei schwere Prüfungen und Gefahren zu
bestehen, und Naturgewalten bedrohen die Menschen. Diese Spannung
wird abrupt aufgelöst, indem die Spassmacher und zugleich Götter
(panakawan) auftreten und dabei singen, derbe Witze erzählen und die
Gefahren verscheuchen. In der gara-gara-Szene hat der dalang die
Möglichkeit, frei zu interpretieren und aktuelle politische Ereignisse dörflicher

bis nationaler Ebene zu kommentieren, was dieser Szene eine
besondere Bedeutung zukommen lässt. Der rituelle Charakter der Szene

wird zusätzlich durch die Spassmacher selbst hervorgehoben. Sie sind

ursprünglich wohlgestaltete autochthone Götter des javanischen
Pantheons, treten aber auf der Welt in ritueller Umkehr als hässliche,
missgebildete Diener und Spassmacher auf und reden in fehlerhaftem
Vulgärjavanisch. Der dritte Hauptteil, welcher von 2 Uhr bis zirka 6 Uhr
dauert, wird von Kampfszenen dominiert. Alle Kämpfe münden
schliesslich in die grosse Endschlacht. Diese Szenen zeigen die Lösungen

zu den Konflikten auf und verdeutlichen, dass das Gute immer über

184





Bima: eine wayang kulit-Figur aus Mitteljava, Indonesien

Die Figur stellt Bima, den Zweitältesten der fünf Pandawa-Brüder, aus
dem Pandawa-Zyklus dar

Höhe 70 cm, Breite 40 cm, erste Hälfte 20. Jahrhundert
Wasserbüffelhaut durchbrochen und polychrom bemalt, Büffelhorn,

Holz

Aus dem Museum für Völkerkunde Burgdorf
Foto: A.Marbot, Burgdorf

Die Geschichte der fünf Pandawa-Brüder basiert auf dem indischen Epos des

Mahabharata, der längsten Dichtung der Welt. Doch anders als im indischen Original
behandelt die javanische Umdichtung vor allem die Verbannung der Pandawa im König¬

reich Amarta.
Gegenstand der 144 Stücke (lakon) des Pandawa-Zyklus bildet die Auseinandersetzung
zwischen den Nachkommen des weisen Abiyasa aus dem Reiche Astina. Dieser hat
nämlich zwei Söhne: Dastarastra, der Vater der 99 Korawa, und Pandu, der Vater der fünf
Pandawa Yudistira, Bima, Arjuna, Nakula und Sadewa. Nach Abiyasas Tod geht die
Herrschaft an Pandu über, weil der erstgeborene Dastarastra blind ist. Pandu seinerseits
aber ist impotent, und so empfangen seine beiden Frauen die fünf Söhne von den Göttern:
Yudistira ist Sohn des Richtergottes Darma; Bima ist Sohn des Windgottes Bayu; Arjuna
ist Sohn des Wisnu; Nakula ist Sohn des Aswi, und Sadewa ist Sohn des Aswin. Der
Brahmane Durna ist der Lehrer der Korawa und Pandawa. Dauernde Rivalitäten
zwischen den Vettern führen aber bald zur ersten Verbannung der Pandawa. Mit Hilfe von
Kresna, einer Inkarnation des Gottes Wisnu und Sohn von Perabu Basudewa aus Madura,
gelingt ihnen aber die Rückkehr. Das Reich Astina wird in der Folge aufgeteilt, doch
verlieren die Pandawa durch eine List der Korawa im Würfelspiel ihre Hälfte des Reiches
und müssen ein zweites Mal ins Exil. Danach leben Yudistira und seine Brüder und Frauen
in jahrelanger Verbannung. Erst nach vielen Verwirrungen, Intrigen und (Liebes-)Aben-
teuern kehren sie zur alles entscheidenden Endschlacht, dem Baratayuda-Krieg, zurück
und vernichten die Korawa. Die Pandawa kehren nun nach Astina zurück und Yudistira
übernimmt die Herrschaft, welche er später an den Enkel Arjunas, Parisekit weitergibt.

Bima ist der Zweitälteste der Pandawa-Brüder und an einigen typischen Merkmalen zu
erkennen:

- Obwohl er zur rechten, das heisst guten und edlen, Partei gehört, ist sein Äusseres

dynamisch-aggressiv. Dies verrät vor allem sein Gesicht (rundes Gesicht, runde Augen,
stumpfe Nase, Kinnbart) und seine breite Beinstellung.

- Seine grossen Daumennägel (pancanaka) weisen ihn als Sohn des Windgottes Bayu aus.
Diese langen Nägel dienen ihm im Kampf als Waffe.

- Ferner trägt er eine Krone (mahkota) und eine Schulterzier in Form von Flügelornamenten
(praba), die ihn als regierenden Fürsten ausweisen. Des weiteren trägt er ein

schachbrettartiges Hüfttuch (kain katongan), welches ihn als Ksatriya (fürstlichen Krieger)
erkennen lässt.



das Schlechte siegen muss. Den Schluss der Aufführung bildet wiederum

der gunungan, welcher wieder in die Mitte des Bananenstammes

plaziert wird.
Seltsam mag dem westlichen Betrachter die Sitzordnung der Zuschauer
erscheinen. Diese sitzen nämlich in der Regel auf der gleichen Seite des

Spielschirmes wie der dalang und das gamelan-Orchester, von wo die

Figuren samt ihren Schatten sichtbar sind, können aber das Geschehen
auch von der Seite des Schirmes betrachten, von der nur die Schatten der

Figuren zu erkennen sind. Besonders an den Höfen existierte bis vor
kurzem eine nach Geschlechtern getrennte Sitzordnung, wobei die
Männer auf der Seite des Schirmes sassen, von der aus die Figuren und
ihre Schatten sichtbar sind, die Frauen auf der Seite, wo nur die Schatten
sichtbar sind. Diese Trennung entstand wohl erst durch den islamischen
Einfluss und wird heute kaum mehr praktiziert.
Das klassische javanische Schattentheater (wayang kulit purwa) kennt
vier Hauptzyklen:
Ein erster Zyklus enthält Stücke mit altjavanisch-animistischen Inhalten.

Sie handeln vor allem von Auseinandersetzungen zwischen Göttern
und Unterweltdämonen und erklären die Welt als Ergebnis dieser

Auseinandersetzungen. Eine zentrale Figur in diesem Zyklus ist Dewi
Sri, die Fruchtbarkeits- und Reisgöttin.
Ein zweiter Zyklus ist der des Arjunasasrabau. Der Stoff ist ursprünglich

dem indischen Epos des Ramayana entnommen und schildert in
5 Stücken (lakon) die Auseinandersetzung zwischen Arjunasasra, einer
Inkarnation des Gottes Wisnu, und Dasamuka, dem zehngesichtigen
und zwanzigarmigen Dämonenherrscher.
Ein dritter Zyklus behandelt die Geschichte von Rama, wiederum einer
Inkarnation Wisnus. Der Rama-Zyklus ist unterteilt in 18 lakon und
ebenfalls dem indischen Epos des Ramayana entnommen. Geschildert
wird die ungerechte Verbannung und der jahrelange Kampf Ramas zur
Befreiung seiner geliebten Frau Sinta, die von Rawana im Dämonenreich

Alengka gefangengehalten wird und schliesslich mit Hilfe des

Affen-Heerführers Anuman (Hanuman) befreit werden kann.
Der vierte Zyklus, der Pandawa-Zyklus, ist der umfangreichste und der

am häufigsten gespielte. Der Pandawa-Zyklus baut auf dem indischen

Mahabharata-Epos auf, wurde aber weitgehend javanisiert und durch
Fabeln und Liebesgeschichten ergänzt. Viele Figuren, die im indischen

Original nicht vorkommen, sind der javanischen Umdichtung beigefügt

185



worden. Der Pandawa-Zyklus besteht aus 144 lakon, und erzählt wird
die Auseinandersetzung zwischen den fünf Pandawa Yudistira, Bima,
Arjuna, Nakula, und Sadewa und ihren 99 Vettern, den Korawa. Die
guten Pandawa werden von den schlechten Korawa um die Thronfolge,
sogar um ihren Anteil am Reich gebracht, und müssen darauf in die

Verbannung. Nach vielen Verwirrungen, Intrigen, und (Liebes-)Aben-
teuern kommt es zur alles entscheidenden Endschlacht, der Baratayuda-
Schlacht. Die bösen Korawa werden vernichtet und die guten Pandawa
kehren in ihr Reich zurück, und der Älteste, Yudistira, übernimmt die
Herrschaft und übergibt sie später an Parikesit, einem Enkel Arjunas,
welcher ein Sohn des Gottes Wisnu ist. Auf diesen Parikesit führten die
Fürsten der hindu-javanischen Grossreiche in umfangreichen Genealogien

ihre Abstammung zurück.

Die Herstellung der Figuren

Die Figuren des Schattentheaters wayang kulit werden aus der Haut
(kulit) jüngerer Wasserbüffel (kerbau) hergestellt. Doch anders als bei
der Lederherstellung wird die Haut weder gegerbt noch gesalzen,
sondern lediglich geschabt, in Kalklösung eingelegt und getrocknet, was

2 Herstellung der Figuren: Kopieren einer alten Figur auf neues Pergament

186



ein glattes durchsichtiges Pergament ergibt. Auf dieses Pergament wird
nun eine alte Figur gelegt und nachkopiert. Die Figur wird darauf entlang
den Umrisslinien ausgeschnitten, dann werden die Durchbrechungen
kopiert und ausgestanzt, bis die Figur in Haartracht, Gesichtszügen,
Standesattributen, Kleidung und Schmuck mit dem Original übereinstimmt.

Zuletzt werden die Gesichtszüge und die Augenpartie herausgearbeitet,

was als «der Figur Leben geben» (ambedah) bezeichnet wird.
Trotz des Kopierens ist für das Herausarbeiten einer harmonischen,
sicheren Linienführung viel Geduld und Geschick erforderlich. Nachdem
die Figur in ihrer Form fertiggestellt ist, wird sie bemalt. Die Bemalung
folgt streng überlieferten Vorgaben, wobei die Reihenfolge des Farbauftrages

besonders wichtig ist. Als Grundfarben dienen weisse Knochenasche,

Lampenschwarz, Ockergelb, Indigoblau und chinesisches Rot.
Figuren von höfischer Qualität werden zudem blattvergoldet oder bronziert.

Zum Schluss werden die beweglichen Arme, der aus Büffelhorn
hergestellte Haltestab und die Führungsstäbe für die Arme montiert.
Den Herstellern der Figuren bleibt praktisch kein Spielraum zur
Ausgestaltung, denn alle Arbeitsgänge und alle Verzierungsmotive sind in

3 Herstellung der Figuren: Ausstanzen der feinen Durchbrechungen.

187



Reihenfolge, Ausführung und Bedeutung vorgegeben. Das Beherrschen

dieser Vorgaben sowie aller feinen Gestaltungsnuancen erfordert
eine lange Lehrzeit. Figuren mit besonderer magischer Potenz verlangen

sogar meditative Vorbereitung und Fasten des Herstellenden.
Für die Bestimmung einer Figur sind Körperhaltung (vor allem Kopf,
Arme und Beine) und Gesichtsgestaltung (vor allem Form der Augen,
Nase und des Mundes) am wichtigsten, denn daraus lassen sich der
Charakter und die soziale Stellung der betreffenden Figur ablesen.
Andere Merkmale wie Kleidung, Haartracht, Schmuck, Gesichts- und

Körperfarbe bestärken und untermalen dies noch. Körper- und
Gesichtsfarben entsprechen zudem einer feststehenden Symbolik:
Weiss steht für Reinheit, Offenheit und Tugendhaftigkeit. Weiss ist vor
allem für Figuren der guten (rechten) Seite reserviert. Schwarz steht für
geistige Stärke, Selbstbeherrschung, Konzentration und Askese. Auch
schwarz ordnet eine Figur der guten Seite zu. Gold ist hauptsächlich
Königen und Adligen vorbehalten und symbolisiert weltlichen Glanz
und Liebe. Rot ist die Farbe der linken oder schlechten Partei. Sie steht
für Grausamkeit, ungezügelte Leidenschaft, Unbeherrschtheit, Aggressivität

und Zorn.

Literatur

Psota Thomas, 1993: Goldglanz und Schatten; eine Sammlung ostjavanischer Wayang-
Figuren. Bernisches Historisches Museum, Bern.
Platz Roland, 1992: Streben nach Harmonie; Kunst und Handwerk Javas. Sammlungen
aus dem Museum für Völkerkunde Band 2, herausgegeben von der Stadt Freiburg i.Br.
Museum für Völkerkunde Freiburg i.Br.
Spitzing Günter, 1981: Das indonesische Schattenspiel: Bali - Java - Lombok. DuMont,
Köln.
Pink-Wilpert Clara II., 1976: Das indonesische Schattentheater. Holle, Baden-Baden.
Immoos Thomas et al., 1979: Schattentheater. U.Bär Verlag, Zürich.

Bildnachweis

Karte: L.Schmitz, Historisches Museum Bern
Abbildung 1: L.Schmitz, Historisches Museum Bern
Abbildung 2: Museum für Völkerkunde Burgdorf
Abbildung 3: L.Schmitz, Historisches Museum Bern

Richard Kunz studiert Ethnologie an der Universität Bern und arbeitet am Museum für
Völkerkunde in Burgdorf.

188


	Bima : eine wayang kulit-Figur aus Mitteljava, Indonesien

