Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch
Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 62 (1995)

Artikel: Bima : eine wayang kulit-Figur aus Mitteljava, Indonesien
Autor: Kunz, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1075965

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1075965
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aus dem Museum fiir Volkerkunde Burgdorf:

Bima: eine wayang kulit-Figur aus Mitteljava, Indonesien

Richard Kunz

Im neugestalteten Museum fiir Volkerkunde am Kirchbiihl 11 (Wieder-
eroffnung Mai 1995) ist unter anderem eine ausserordentlich schone
Figur des indonesischen Schattentheaters wayang kulit ausgestellt. Lei-
der ist nirgends festgehalten wie die Figur ans Museum gelangte, noch
wer sie dem Museum vermachte. Fest steht nur, dass die Figur in der
ersten Hilfte dieses Jahrhunderts hergestellt wurde und, auf Grund
stilistischer Details, aus Mitteljava stammt.

Einleitung

Auf Java, der bevolkerungsreichsten und fruchtbarsten Insel Indone-
siens, entstanden einerseits durch jahrtausendealten Kontakt mit Hand-
lern und Kulturen von ausserhalb des Archipels (auf Grund der Lage
Javas an der Handelsroute zwischen Indien und China), und anderer-
seits durch eine geschichtete Gesellschaft aus Herrschern, Adligen,
Beamten, Héndlern, Handwerkern und Reisbauern kunstvolle und
komplexe Musik-, Tanz- und Theaterformen. Unter diesen Kunstfor-
men wurde besonders das mit Pergamentfiguren gespielte Schattenthea-
ter (wayang kulit) zu einer Hochbliite entwickelt. Das Schattentheater
und alle von ihm abgeleiteten Tanz- und Theaterformen werden mit dem
Begriff wayang (jav. Schatten) bezeichnet.

Das wayang-Theater ist Triger altindonesischer Mythen, jedoch stark
hinduistisch-buddhistisch, und auf Java zusitzlich islamisch beeinflusst.
Das wayang-Theater, welches mit der Machtausdehnung der hindu-
javanischen Grossreiche (wie Majapahit) auch in Gebiete ausserhalb
Javas gelangte, ist heute noch auf Java, vor allem an den hofischen
Zentren von Yogyakarta und Surakarta (Solo) sowie deren ruralem
Hinterland, sowie auf Bali, auf Lombok und in Teilen Siidsumatras

179



verbreitet. Zudem ist das wayang ein Bestandteil einer javanisch domi-
nierten Nationalkultur Indonesiens geworden und deshalb als Unterhal-
tungsform in weiten Teilen des Archipels verbreitet.

Die éltesten javanischen Inschriften, welche wayang-Auffithrungen er-
wihnen, wurden ins 9.Jahrhundert datiert. Das wayang-Theater ist
jedoch wesentlich idlter, da das Theater mit Pergamentfiguren zu den
dltesten Theaterformen siidostasiatischer Hochkulturen zidhlt. Es ist
nicht auszuschliessen, dass das schattenerzeugende Figurentheater mit
der seit prihistorischer Zeit in Siidostasien verbreiteten Ahnenvereh-
rung zusammenhingt, denn Schatten eignen sich vorziiglich um Uberna-
tiirliches, wie zum Beispiel eben Ahnen, darzustellen. Nach siidostasia-
tischer Vorstellung ndmlich fiihrt die Gemeinschaft der Lebenden zu
besonderen Anlédssen die Anwesenheit der Ahnen herbei, um den Rat
und die Unterstiitzung der Vorfahren zu erhalten. Mit ihrem Sitz an
Flussoberldufen und Bergen riicken die Ahnen auch ortlich in die Nihe
der Himmelsgotter, was sie zu Mittlern zwischen Menschen und Gottern
macht.

JAVASEE

OSTJAVA
/cx_\‘

A PRAMBANAN
A2 BOROBUDUR

INDISCHER OZEAN

Java.

Theater als Abbild und Darstellung des Kosmos

Mit seinen beinahe unendlich vielen Personen und Geschichten stellt
das wayang-Theater das Leben und die Welt der Menschen, Gétter,
Ahnen, Riesen und Ddamonen dar. Grundmuster eines jeden wayang-
Stiickes (lakon) ist die Auseinandersetzung zwischen Gut und Bose,
wobei die Welt der Menschen erst durch den kosmischen Kampf zwi-

180



schen Oberwelt und Unterwelt entstand. Mit der Entstehung der Erde
wird nun dieser Kampf der polaren Unter- und Oberweltskrifte auf
dieselbe verlagert und auch hier weitergefithrt. Akteure in diesem
Kampf sind nun die Menschen, wobei die guten Menschen auf die Hilfe
der Gotter, Ahnen und Feen zidhlen diirfen, wihrend die schlechten
Menschen mit Ddmonen, Geistern und Riesen im Bunde stehen. Jedes
lakon gipfelt in der grossen Endschlacht, wobei das Gute einen voriiber-
gehenden Sieg davontrdgt und somit die kosmische Ordnung wieder im
Gleichgewicht ist. Ein endgiiltiger Sieg des Guten oder des Bosen
jedoch ist nicht moglich, da dies das Ende der Welt bedeuten wiirde,
denn die fortdauernde Auseinandersetzung zwischen Gut und Bose ist
nicht nur das Wesentliche an der irdischen Existenz, sie garantiert auch
Stabilitdt, Harmonie und Existenz des ganzen Universums.

Neben der Darstellung der kosmischen Ordnung ist aber das wayang-
Theater noch mehr. Aufbauend auf der Auseinandersetzung zwischen
Gut und Bose bringt es das Wesentliche und Universelle im Menschen
zum Ausdruck. Das wayang-Theater bietet Moglichkeiten der Identifi-
kation, zeigt Verhaltensmuster auf und bietet Konfliktlésungen an. So
wie das wayang die kosmische Ordnung darstellt und garantiert, so gibt
es ebenfalls die Ordnung der javanischen Gesellschaft vor, wobei der
Mikrokosmos (die Welt des Menschen) ein Abbild des Makrokosmos
(des Universums) ist. Nicht nur der Makrokosmos, sondern auch die
menschliche Welt ist ein geordnetes Ganzes, indem jedes Element
seinen ganz bestimmten Platz hat. Solange jeder Mensch, ob gut oder
bose, seinen Platz in der Gesellschaft einnimmt, seine thm zukommende
Rolle spielt und seine dementsprechenden Pflichten erfiillt, ist die
Gesellschaft im Gleichgewicht. Harmonie und Gleichgewicht wiederum
sind die Voraussetzung zur Gewinnung der segensspendenden Ahnen,
denn die Ahnen sind aktiv an der Mitgestaltung der menschlichen Welt
beteiligt. Die Mitglieder der Gesellschaft sollten deshalb nach javani-
scher Vorstellung ihre Handlungen nach den mythischen Vorgaben des
wayang ausrichten. Wayang-Auffilhrungen vermitteln somit auch je
nach Sozialschicht verschieden beeinflusste Moralvorstellungen. Auto-
rititskonzepte und Verhaltensregeln, welche in den Auffithrungen ver-
mittelt werden, geben jedem einzelnen Mitglied der Gesellschaft die
Moglichkeit, seine spezifischen Aufgaben in der Gemeinschaft zu er-
kennen und zu akzeptieren sowie jedem Menschen mit dem ihm zukom-
menden Respekt zu begegnen.

181



Theater als religios-magisches Ritual

Die Wurzeln des wayang-Theaters reichen in die Zeit vor dem indischen
Kultureinfluss zuriick, das heisst vor Beginn unserer Zeitrechnung, und
werden im Ahnenkult vermutet. Das Schattentheater eignet sich ausge-
zeichnet, die materielle Welt, aber auch die iibernatiirliche Welt, darzu-
stellen. Die durchbrochenen und wundervoll bemalten Figuren stellen
in diesem Fall die materielle Welt dar, wéihrend die auf den Spielschirm
(kelir) geworfenen Schatten der Figuren die transzendente und fiir den
Indonesier wichtigere und eigentliche Wirklichkeit darstellen. Der
Schatten ist der Beweis, dass die Figur lebt, und somit wichtiger als das
schattenwerfende Objekt, denn auch der Mensch wird als blosser Schat-
ten Gottes, des universellen Puppenspielers, gesehen. Der Puppenspie-
ler des wayang, dalang genannt, erfiillt die Aufgabe eines Mittlers
zwischen den Menschen und der tibernatiirlichen Welt der Gotter,
Geister, Ahnen und Dédmonen.

Der dalang ist priesterdhnlicher Puppenspieler und zugleich auch Rezi-
tator und Orchesterleiter. Den Auffithrungen des dalang gehen Opfer-
handlungen voraus, und durch Gebete und Mantras erweckt der dalang
die Figuren zum Leben. Das heisst die Seelen, oder die Lebenskraft der

I  Wayang-Auffithrung in Yogyakarta, Mitteljava. Im Vordergrund sind Teile des
gamelan-Orchesters sichtbar.

182



Ahnen, Gotter, Geister und Didmonen fahren in die Figuren und
sprechen durch sie zu den Menschen. Die guten Figuren iibernehmen
zudem eine wichtige Schutzfunktion, indem sie die Gemeinschaft vor
Unbheil schiitzen. Ziel einer wayang-Vorstellung ist die personliche und
gemeinschaftliche Stirkung der Lebenskraft, dhnlich dem européisch-
mittelalterlichen Mysterienspiel. So werden krisenhafte und soziale
Verinderungen, wie zum Beispiel Geburt, Beschneidung, Hochzeit und
Tod, oder Naturkatastrophen, wie Vulkanausbriiche oder Uber-
schwemmungen, mit wayang-Auffilhrungen begleitet und beantwortet.
Das wayang hilft in diesen Fillen, die aus dem Gleichgewicht geratene
Ordnung wiederherzustellen. Besonders auch das Errichten neuer Hiu-
ser, der Beginn der Reisaussaat, wie auch die gemeinschaftlich durchge-
fiihrte Ernte werden durch wayang-Auffithrungen begleitet. Gleichzei-
tig werden religiose Zeremonien durchgefiihrt, und es werden Opferga-
ben an Gotter und Lokalgeister dargebracht.

Eine wayang-Auffiihrung ist ein Gesamtkunstwerk, das durch die Spiel-
weise des dalang, durch die Opferhandlungen, und durch die streng vor-
gegebene gamelan-Musik jeden Zuschauer in den kosmischen Streit
miteinbezieht und die Verbindung sowie den gegenseitigen Bezug der
materiellen und iibernatiirlichen Welt zu einer Erfahrung werden
lassen.

Auffithrung und Repertoire des wayang

Die auf Java auch heute noch bei jung und alt beliebten wayang-
Auffithrungen dauern, falls es sich um traditionelle Auffiihrungen han-
delt, die ganze Nacht, normalerweise von zirka 21 Uhr bis zirka 6 Uhr.
Der zeitliche und inhaltliche Rahmen einer Auffiihrung ist streng vorge-
geben, und ein guter dalang weicht kaum von diesen Vorgaben ab.
Interpretationen und Kommentare zum Zeitgeschehen sind ihm zwar
erlaubt, doch Inhalt, Aufbau und die Vorschriften der hofischen Eti-
kette miissen von ihm eingehalten werden.

Die Biithnenausstattung, welche gleichzeitig das Universum symboli-
siert, besteht aus einem Schirm oder einer Leinwand (kelir), einem
Stamm einer Bananenstaude (gedebog), der am unteren Rand des
Schirmes befestigt ist, und einer Lampe (blencong), welche den Schirm
beleuchtet. Die Leinwand steht dabei fiir den Himmel, der Bananen-
stamm fiir die Erde, und die Lampe fiir Sonne oder Mond. Nach

183



meditativen Vorbereitungen — heute oft nur ein Gebet — setzt sich der
dalang vor den beleuchteten Schirm und steckt die im Stiick nicht
verwendeten Figuren am rechten respektive linken Rand des Schirmes in
den Bananenstamm, wodurch sie der Auffithrung beiwohnen und somit
die Vollstdandigkeit des Universums symbolisieren. Die rechte Seite ist
dabei die Seite der guten Partei, die linke Seite diejenige der schlechten
Partei. Die fiir das Stiick benoétigten Figuren liegen neben dem dalang auf
der Aufbewahrungskiste respektive dem Deckel der Kiste.

Zu Beginn jeder wayang-Auffithrung steckt in der Mitte des Bananen-
stammes ein gunungan oder kekayon. Seine oben spitzzulaufende,
symmetrische Form stellt den Weltenberg dar, und in seiner oberen
Hilfte ist der Lebensbaum abgebildet. Der gunungan ist Symbol des
Universums, der Weltordnung und des menschlichen Lebens, sein
tibergrosser Schatten auf dem Schirm ist das Universum selbst, das
wiederum als Mikrokosmos in jedem Menschen existiert.

Nach einem Einleitungsstiick des gamelan-Orchesters steckt der dalang
den gunungan von der Mitte des Schirmes auf die Seite, danach beginnt
der erste Hauptteil der Auffithrung (zirka 21 Uhr bis Mitternacht).
Dabei werden die Thematik, die Handlungsorte und die Personen
vorgestellt, und die Schwere des Konfliktes wird aufgezeigt. Im zweiten
Hauptteil (Mitternacht bis zirka 2 Uhr) erlebt die Handlung den drama-
tischen und zugleich auflésenden Hohepunkt. In der sogenannten gara-
gara-Szene hat die gute Partei schwere Priifungen und Gefahren zu be-
stehen, und Naturgewalten bedrohen die Menschen. Diese Spannung
wird abrupt aufgelost, indem die Spassmacher und zugleich Gotter
(panakawan) auftreten und dabei singen, derbe Witze erzidhlen und die
Gefahren verscheuchen. In der gara-gara-Szene hat der dalang die Mog-
lichkeit, frei zu interpretieren und aktuelle politische Ereignisse dorfli-
cher bis nationaler Ebene zu kommentieren, was dieser Szene eine be-
sondere Bedeutung zukommen lédsst. Der rituelle Charakter der Szene
wird zusitzlich durch die Spassmacher selbst hervorgehoben. Sie sind
urspriinglich wohlgestaltete autochthone Gotter des javanischen Pan-
theons, treten aber auf der Welt in ritueller Umkehr als héssliche,
missgebildete Diener und Spassmacher auf und reden in fehlerhaftem
Vulgirjavanisch. Der dritte Hauptteil, welcher von 2 Uhr bis zirka 6 Uhr
dauert, wird von Kampfszenen dominiert. Alle Kidmpfe miinden
schliesslich in die grosse Endschlacht. Diese Szenen zeigen die Losun-
gen zu den Konflikten auf und verdeutlichen, dass das Gute immer iiber

184






Bima: eine wayang kulit-Figur aus Mitteljava, Indonesien

Die Figur stellt Bima, den zweitiltesten der fiinf Pandawa-Briider, aus
dem Pandawa-Zyklus dar

Hohe 70 cm, Breite 40 cm, erste Hilfte 20. Jahrhundert
Wasserbiiffelhaut durchbrochen und polychrom bemalt, Biiffelhorn,
Holz

Aus dem Museum fiir Volkerkunde Burgdorf
Foto: A.Marbot, Burgdorf

Die Geschichte der fiinf Pandawa-Briider basiert auf dem indischen Epos des
Mahabharata, der lingsten Dichtung der Welt. Doch anders als im indischen Original
behandelt die javanische Umdichtung vor allem die Verbannung der Pandawa im Konig-
reich Amarta.
Gegenstand der 144 Stiicke (lakon) des Pandawa-Zyklus bildet die Auseinandersetzung
zwischen den Nachkommen des weisen Abiyasa aus dem Reiche Astina. Dieser hat
niamlich zwei Sohne: Dastarastra, der Vater der 99 Korawa, und Pandu, der Vater der fiinf
Pandawa Yudistira, Bima, Arjuna, Nakula und Sadewa. Nach Abiyasas Tod geht die
Herrschaft an Pandu iiber, weil der erstgeborene Dastarastra blind ist. Pandu seinerseits
aber ist impotent, und so empfangen seine beiden Frauen die fiinf S6hne von den Gottern:
Yudistira ist Sohn des Richtergottes Darma; Bima ist Sohn des Windgottes Bayu; Arjuna
ist Sohn des Wisnu; Nakula ist Sohn des Aswi, und Sadewa ist Sohn des Aswin. Der
Brahmane Durna ist der Lehrer der Korawa und Pandawa. Dauernde Rivalitiiten zwi-
schen den Vettern fithren aber bald zur ersten Verbannung der Pandawa. Mit Hilfe von
Kresna, einer Inkarnation des Gottes Wisnu und Sohn von Perabu Basudewa aus Madura,
gelingt ihnen aber die Riickkehr. Das Reich Astina wird in der Folge aufgeteilt, doch
verlieren die Pandawa durch eine List der Korawa im Wiirfelspiel ihre Hilfte des Reiches
und miissen ein zweites Mal ins Exil. Danach leben Yudistira und seine Briider und Frauen
in jahrelanger Verbannung. Erst nach vielen Verwirrungen, Intrigen und (Liebes-) Aben-
teuern kehren sie zur alles entscheidenden Endschlacht, dem Baratayuda-Krieg, zuriick
und vernichten die Korawa. Die Pandawa kehren nun nach Astina zuriick und Yudistira
iibernimmt die Herrschaft, welche er spiéter an den Enkel Arjunas, Parisekit weitergibt.

Bima ist der zweitiilteste der Pandawa-Briider und an einigen typischen Merkmalen zu
erkennen:

— Obwohl er zur rechten, das heisst guten und edlen, Partei gehort, ist sein Ausseres
dynamisch-aggressiv. Dies verriit vor allem sein Gesicht (rundes Gesicht, runde Augen,
stumpfe Nase, Kinnbart) und seine breite Beinstellung.

— Seine grossen Daumennigel (pancanaka) weisen ihn als Sohn des Windgottes Bayu aus.
Diese langen Nigel dienen ihm im Kampf als Waffe.

—Ferner trigt er eine Krone (mahkota) und eine Schulterzier in Form von Fliigelornamen-
ten (praba), die ihn als regierenden Fiirsten ausweisen. Des weiteren trigt er ein schach-
brettartiges Hiifttuch (kain katongan), welches ihn als Ksatriya (fuirstlichen Krieger)
erkennen lisst.



das Schlechte siegen muss. Den Schluss der Auffithrung bildet wieder-
um der gunungan, welcher wieder in die Mitte des Bananenstammes
plaziert wird.

Seltsam mag dem westlichen Betrachter die Sitzordnung der Zuschauer
erscheinen. Diese sitzen ndmlich in der Regel auf der gleichen Seite des
Spielschirmes wie der dalang und das gamelan-Orchester, von wo die
Figuren samt ihren Schatten sichtbar sind, konnen aber das Geschehen
auch von der Seite des Schirmes betrachten, von der nur die Schatten der
Figuren zu erkennen sind. Besonders an den Hofen existierte bis vor
kurzem eine nach Geschlechtern getrennte Sitzordnung, wobei die
Minner auf der Seite des Schirmes sassen, von der aus die Figuren und
ihre Schatten sichtbar sind, die Frauen auf der Seite, wo nur die Schatten
sichtbar sind. Diese Trennung entstand wohl erst durch den islamischen
Einfluss und wird heute kaum mehr praktiziert.

Das klassische javanische Schattentheater (wayang kulit purwa) kennt
vier Hauptzyklen:

Ein erster Zyklus enthélt Stiicke mit altjavanisch-animistischen Inhal-
ten. Sie handeln vor allem von Auseinandersetzungen zwischen Gottern
und Unterweltdimonen und erkliren die Welt als Ergebnis dieser
Auseinandersetzungen. Eine zentrale Figur in diesem Zyklus ist Dewi
Sri, die Fruchtbarkeits- und Reisgottin.

Ein zweiter Zyklus ist der des Arjunasasrabau. Der Stoff ist urspriing-
lich dem indischen Epos des Ramayana entnommen und schildert in
5 Stiicken (lakon) die Auseinandersetzung zwischen Arjunasasra, einer
Inkarnation des Gottes Wisnu, und Dasamuka, dem zehngesichtigen
und zwanzigarmigen Dédmonenherrscher.

Ein dritter Zyklus behandelt die Geschichte von Rama, wiederum einer
Inkarnation Wisnus. Der Rama-Zyklus ist unterteilt in 18 /lakon und
ebenfalls dem indischen Epos des Ramayana entnommen. Geschildert
wird die ungerechte Verbannung und der jahrelange Kampf Ramas zur
Befreiung seiner geliebten Frau Sinta, die von Rawana im Dédmonen-
reich Alengka gefangengehalten wird und schliesslich mit Hilfe des
Affen-Heerfithrers Anuman (Hanuman) befreit werden kann.

Der vierte Zyklus, der Pandawa-Zyklus, ist der umfangreichste und der
am héufigsten gespielte. Der Pandawa-Zyklus baut auf dem indischen
Mahabharata-Epos auf, wurde aber weitgehend javanisiert und durch
Fabeln und Liebesgeschichten ergénzt. Viele Figuren, die im indischen
Original nicht vorkommen, sind der javanischen Umdichtung beigefiigt

185



worden. Der Pandawa-Zyklus besteht aus 144 /lakon, und erzihlt wird
die Auseinandersetzung zwischen den fiinf Pandawa Yudistira, Bima,
Arjuna, Nakula, und Sadewa und ihren 99 Vettern, den Korawa. Die
guten Pandawa werden von den schlechten Korawa um die Thronfolge,
sogar um ihren Anteil am Reich gebracht, und miissen darauf in die
Verbannung. Nach vielen Verwirrungen, Intrigen, und (Liebes-)Aben-
teuern kommt es zur alles entscheidenden Endschlacht, der Baratayuda-
Schlacht. Die bosen Korawa werden vernichtet und die guten Pandawa
kehren in ihr Reich zuriick, und der Alteste, Yudistira, iibernimmt die
Herrschaft und iibergibt sie spéter an Parikesit, einem Enkel Arjunas,
welcher ein Sohn des Gottes Wisnu ist. Auf diesen Parikesit fithrten die
Fiirsten der hindu-javanischen Grossreiche in umfangreichen Genealo-
gien ihre Abstammung zuriick.

Die Herstellung der Figuren

Die Figuren des Schattentheaters wayang kulit werden aus der Haut
(kulit) jungerer Wasserbiiffel (kerbau) hergestellt. Doch anders als bei
der Lederherstellung wird die Haut weder gegerbt noch gesalzen,
sondern lediglich geschabt, in Kalklosung eingelegt und getrocknet, was

2 Herstellung der Figuren: Kopieren einer alten Figur auf neues Pergament.

186



ein glattes durchsichtiges Pergament ergibt. Auf dieses Pergament wird
nun eine alte Figur gelegt und nachkopiert. Die Figur wird darauf entlang
den Umrisslinien ausgeschnitten, dann werden die Durchbrechungen
kopiert und ausgestanzt, bis die Figur in Haartracht, Gesichtsziigen,
Standesattributen, Kleidung und Schmuck mit dem Original iiberein-
stimmt. Zuletzt werden die Gesichtsziige und die Augenpartie herausge-
arbeitet, was als «der Figur Leben geben» (ambedah) bezeichnet wird.
Trotz des Kopierens ist fiir das Herausarbeiten einer harmonischen, si-
cheren Linienfiihrung viel Geduld und Geschick erforderlich. Nachdem
die Figur in ihrer Form fertiggestellt ist, wird sie bemalt. Die Bemalung
folgt streng tiberlieferten Vorgaben, wobei die Reihenfolge des Farbauf-
trages besonders wichtig ist. Als Grundfarben dienen weisse Knochen-
asche, Lampenschwarz, Ockergelb, Indigoblau und chinesisches Rot.
Figuren von hofischer Qualitdt werden zudem blattvergoldet oder bron-
ziert. Zum Schluss werden die beweglichen Arme, der aus Biiffelhorn
hergestellte Haltestab und die Fithrungsstébe fiir die Arme montiert.

Den Herstellern der Figuren bleibt praktisch kein Spielraum zur Ausge-
staltung, denn alle Arbeitsgiinge und alle Verzierungsmotive sind in

3 Herstellung der Figuren: Ausstanzen der feinen Durchbrechungen.

187



Reihenfolge, Ausfilhrung und Bedeutung vorgegeben. Das Beherr-
schen dieser Vorgaben sowie aller feinen Gestaltungsnuancen erfordert
eine lange Lehrzeit. Figuren mit besonderer magischer Potenz verlan-
gen sogar meditative Vorbereitung und Fasten des Herstellenden.
Fiir die Bestimmung einer Figur sind Korperhaltung (vor allem Kopf,
Arme und Beine) und Gesichtsgestaltung (vor allem Form der Augen,
Nase und des Mundes) am wichtigsten, denn daraus lassen sich der
Charakter und die soziale Stellung der betreffenden Figur ablesen.
Andere Merkmale wie Kleidung, Haartracht, Schmuck, Gesichts- und
Korperfarbe bestidrken und untermalen dies noch. Korper- und Ge-
sichtsfarben entsprechen zudem einer feststehenden Symbolik:

Weiss steht fiir Reinheit, Offenheit und Tugendhaftigkeit. Weiss ist vor
allem fiir Figuren der guten (rechten) Seite reserviert. Schwarz steht fiir
geistige Stirke, Selbstbeherrschung, Konzentration und Askese. Auch
schwarz ordnet eine Figur der guten Seite zu. Gold ist hauptsichlich
Konigen und Adligen vorbehalten und symbolisiert weltlichen Glanz
und Liebe. Rot ist die Farbe der linken oder schlechten Partei. Sie steht
fiir Grausamkeit, ungeziigelte Leidenschaft, Unbeherrschtheit, Aggres-
sivitit und Zorn.

Literatur

Psota Thomas, 1993: Goldglanz und Schatten; eine Sammlung ostjavanischer Wayang-
Figuren. Bernisches Historisches Museum, Bern.

Platz Roland, 1992: Streben nach Harmonie; Kunst und Handwerk Javas. Sammlungen
aus dem Museum fiir Volkerkunde Band 2, herausgegeben von der Stadt Freiburg i. Br.
Museum fiir Vélkerkunde Freiburg i. Br.

Spitzing Giinter, 1981: Das indonesische Schattenspiel: Bali — Java — Lombok. DuMont,
Koln.

Pink-Wilpert Clara B., 1976: Das indonesische Schattentheater. Holle, Baden-Baden.
Immoos Thomas et al., 1979: Schattentheater. U. Bir Verlag, Ziirich.

Bildnachweis

Karte: L. Schmitz, Historisches Museum Bern
Abbildung 1: L. Schmitz, Historisches Museum Bern
Abbildung 2: Museum fiir Volkerkunde Burgdorf
Abbildung 3: L. Schmitz, Historisches Museum Bern

Richard Kunz studiert Ethnologie an der Universitidt Bern und arbeitet am Museum fiir
Volkerkunde in Burgdorf.

188



	Bima : eine wayang kulit-Figur aus Mitteljava, Indonesien

