
Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch

Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 61 (1994)

Artikel: Der vielgestaltige Gott : die Burgdorfer Vishnu-Stele

Autor: Isler, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1075989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1075989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus dem Museum für Völkerkunde Burgdorf:

Der vielgestaltige Gott
Die Burgdorfer Vishnu-Stele

Andreas Isler

Vishnu, den ich hier vorstellen möchte, ist in einer Skulptur aus
rötlichem Sandstein verkörpert. Geschaffen wurde die Stele vermutlich vor
rund tausend Jahren in Zentralindien. Den Weg nach Burgdorf fand
dieser Vishnu mit seinem Tross an begleitenden Figuren nach einem mir
nicht genauer bekannten Schicksal als Tempelfigur, Fundstück und

Kunsthandelsobjekt im Jahre 1979, als er vom Museum für Völkerkunde
Burgdorf als ein höchst repräsentables Stück für die Indiensammlung
angekauft wurde. Erst dank namhafter Unterstützung aus öffentlicher
und privater Hand wurde diese ausserordentliche Anschaffung möglich.
Das beträchtliche Alter der Skulptur hat seine Spuren hinterlassen: die
Konturen sind insgesamt schon ziemlich schwach geworden, und neben
anderen kleineren Beschädigungen sind zwei der vier Arme abgebrochen,

was möglicherweise einer weltlichen Vermarktung entgegenkam.
Dennoch lässt sich noch sehr vieles an der Steinfigur erkennen. Bei

genauer Betrachtung finden wir sogar einen grossen Teil dessen, was für
den Hinduismus wichtig und wesentlich ist, in dieser Figur vereinigt.
Lassen Sie mich mit einem uralten Vishnu-Mythos beginnen: Auf der

engen und finsteren Erde schafft Vishnu Raum, indem er dreimal
ausschreitet. Wie ein Landvermesser teilt er den abgeschrittenen Raum
verschiedenen Benutzergruppen zu. Der erste Schritt eröffnet und
schafft die Unterwelt, der zweite die Menschenwelt und der dritte
Schritt breitet den Himmel aus, wobei Vishnu im Eifer mit dem Kopf ein
Loch ins sich drehende Firmament stösst. Nun strömt durch dieses

Loch, d.h. durch die Sonne, Licht aus dem dahinter liegenden
Feuerhimmel auf die vorher finstere Erde.
So wie Vishnu in drei Schritten den ganzen Kosmos ausbreitete und

erhellte, möchte ich hier Vishnu und seine vielfältigen Aspekte in drei
Schritten darlegen. Der erste Schritt zeigt uns Vishnu als heldenhaften
Erhalter der Welt. Im zweiten Schritt behandle ich Vishnu als Gott der

151



Liebe in seiner Verkörperung als vielgeliebten Krishna. Mit dem dritten
Schritt möchte ich einige Wege zur Erleuchtung, dem eigentlichen Ziel
hinduistischer Religiosität, vorstellen und die Rolle, die Vishnu als

Erlösungshelfer dabei einnimmt, erhellen.

1. Vishnu als Welterhalter

Vishnu kümmert sich um den Zustand und das Schicksal der ganzen
Welt und verkörpert sich, um tatkräftig eingreifen zu können, in je
neuen Gestalten. Einmal sagt er:
«Dennimmer, wenn der Dharma (d.h. die heilige Weltordnung) schwach

(welk) wird, o Bharata, und der Nicht-Dharma sich erhebt, da entlasse

ich mich, um die Guten zu schützen und die Übeltäter zu vernichten. Um
den Dharma aufzurichten, werde ich von Weltzeitalter zu Weltzeitalter

wiedergeboren.» (Bhagavadgita 4.7-8; nach U.Schneider.)

Es gibt unzählige Verkörperungen von Vishnu; allgemein eingebürgert
haben sich jedoch zehn davon. Diese Avataras (d.h. «Herabstiege») von
Vishnu betten viele Götter- und Heldengestalten im vielgestaltigen Gott
Vishnu ein.
Auf der Burgdorfer Stele sind einige davon figürlich dargestellt:
Vahara, der Eber, ist eine der Inkarnationen Vishnus. In Gestalt eines
Ebers holte Vishnu die von einem Dämon auf den Meeresgrund
versenkte Erde wieder an die Oberfläche. Neben Vishnus linkem Arm vor
der Säule ist seine Inkarnation als Eber dargestellt. Auf der gegenüberliegenden

Seite in gleicher Höhe sehen wir den Mannlöwen, Vishnus
nächste Inkarnation. Als ein Mannlöwe, Narasimha, befreit Vishnu die
Welt von einem übelwollenden Dämon, den er, ihn auf seinen Knien
haltend, tötet. Diese Inkarnationen handeln in mythischer Urzeit, im
ersten der insgesamt vier Weltzeitalter, und betonen Vishnus Aufgabe,
die Menschenwelt gegen böse Mächte zu verteidigen und die gute
Ordnung, bzw. die richtigen Herrschaftsverhältnisse, wiederherzustellen.

Es gibt Bilder von Vishnu, worauf er auf der aufgerollten
Weltenschlange liegt. Es ist die Zeit zwischen zwei Weltzeitalterzyklen. Shiva
hat die alte Welt zerstört; aus Vishnus Nabel wird die neue Welt
entstehen. In Vishnus Innerstem überdauert die Idee der Welt den

152





Vishnu Sthanakamurti, Sandstein, 95 cm hoch,
Madhya Pradesh (Zentralindien), 10. Jh.

Museum für Völkerkunde Burgdorf

Vishnu ist eine der Hauptgottheiten des Hinduismus. Auf der Stele wird er in einem Kranz
von Figuren dargestellt, die verschiedene Seiten seines Wesens illustrieren: andere
Hauptgottheiten erweisen ihm durch ihre Anwesenheit ihre Referenz; viele seiner
Inkarnationen in tierischer und menschlicher Gestalt bezeugen ihn als einen stets sich wandelnden

Gott; seine göttlichen Kräfte erscheinen als personifizierte Gottheiten; seine Frau
Pushti, eine Erdgöttin, zeigt seine Verbundenheit zum Ursprung des Lebens; weitere
Himmels- und Fabelwesen gehören zum Freundeskreis dieses freundlichen Herrschers.
Als Kennzeichen hält Vishnu Keule, Muschelhorn, Diskus und Lotosblüte in den Händen.
Auf der Stele sind heute nur noch Keule und Muschelhorn vorhanden. Vishnus Gestalt ist
nach einer idealisierten Proportionslehre geschaffen, welche die Körpermasse, vom
Grundmass der Gesichtslänge ausgehend, aus Dreifachen und Dritteln davon zusammen¬

setzt. Sein Gesichtsausdruck strahlt Ruhe und Abgeklärtheit aus.



periodisch wiederkehrenden Weltuntergang. Als liegende Gestalt
symbolisiert Vishnu die Weltordnung als eine Möglichkeit, die jederzeit
Wirklichkeit werden kann. Aufrecht stehend beschützt Vishnu die
bestehende Welt. Seine hohe Herrscherkrone stellt ihn ins Zentrum der
Welt und symbolisiert die Verantwortung, die Vishnu für seinen
Einflussbereich übernimmt.

2. Vishnu als Gott der Liebe, Krishna

Eine andere Inkarnation Vishnus, welche dem dritten Zeitalter
zugeordnet wird, ist diejenige von Krishna, der in einem selbständigen Kult
verehrt wird. Auf unserer Stele wird Krishna als anmutiges Kind dargestellt.

(Er steht in der untersten Figurenreihe unter der Gestalt, die eine

Muschel in der linken Hand hält und Vishnus Muschelkraft, nämlich das

markerschütternde Trompeten damit, personifiziert.) In Krishna wird
das Spielerische, das Anmutige und Herzliche zu einem Gott.
Von Krishna als kleinem Kind wird erzählt, dass, weil er verbotenerweise

Butter naschte, ihn seine Mutter zur Rede stellte und ihm, da er die
Tat auch noch leugnete, in den Mund blickte. Höchst erstaunt sah sie da

im Mund des kleinen Gottes die ganze Welt aufscheinen.
Als flötenspielender Jüngling ist Krishna ein göttlicher Verführer, der
die Frauen der Hirten von ihren häuslichen Pflichten weglockt, um mit
ihnen in der lieblichen Umgebung zu tanzen und zu tändeln. Krishna ist
der Gott, der masslos geliebt wird, der die Liebe zu Gott anzündet und
sie seinerseits auch zurückgibt. Dieses Phänomen der bedingungslosen
Liebe zu Gott wird Bhakti genannt. Gott wird nicht als ein unpersönliches

Es erfahren, sondern als ein Du, zu dem eine gefühlsmässige
Beziehung möglich ist.

Unzählige Gedichte beschreiben die Sehnsucht nach Gott wie nach
einer geliebten Person:
Nicht Gewalt über die ganze Erde,
nicht Herrschaft über die schätzestrahlende Unterwelt,
auch nicht Erlösung,
das Nichtwiederkehren der völlig Befreiten,
nichts begehre ich, o Gott,
was mich trennt von dir. (Bhagavata-Purana 6, 11, 25; 13. Jh.)

153



Krishna, die achte Inkarnation Vishnus, ist ein göttlicher Verführer, der in ländlicher
Gegend auf seiner Flöte spielt. Modernes Andachtsbild nach Art der von Missionaren

nach Indien eingeführten Heiligenbilder.

154



Radha, die Geliebte Krishnas, versinnbildlicht diese Sehnsucht des

menschlichen Herzens nach Gott. Radha sagt (in den Worten eines
Dichters aus Bengalen):
Es erklang der erste Ton seiner Flöte:
zerstört war das Löwentor der Achtung vor den Älteren,
zerstört war die Tür des Gesetzes,

verloren war der behütete Schatz meiner Sittsamkeit,
wie von einem Blitz getroffen,
sank ich zu Boden.

Als Radha ihren geliebten Krishna einst in der Dunkelheit nicht finden
konnte, sah sie ihn plötzlich überall: in den Bäumen, auf dem Weg, im
Wasser des Flusses, im Mond. Krishna manifestierte sich in der ganzen
Erscheinungswelt. Er ist die Welt in ihrer Vielzahl von Erscheinungen.
In der Bhagavadgita, einem Teil des immensen Heldenepos Mahabha-
rata, ist Krishna der Wagenlenker und Freund des Prinzen Arjuna. Er
gibt diesem Ratschläge für die bevorstehende Schlacht und ermuntert
ihn, tapfer zu kämpfen, selbst wenn er dabei umkommen sollte, denn
es sei die Aufgabe eines Kriegers, zu kämpfen und zu siegen oder zu
sterben.
Schliesslich offenbart sich Krishna seinem zaudernden Freund Arjuna in
seiner wahren kosmischen Gestalt. Diese Allgestalt von Vishnu-Krish-
na, Vishvarupa genannt, birgt alle einzelnen, jedoch individuell bleibenden

Erscheinungen, die ganze Welt in sich. Dargestellt wird sie als

Göttergestalt mit unzähligen Köpfen, Armen und Beinen.
Wer Krishna liebt, hat auch ein positives Gefühl allen Erscheinungen
dieser Welt gegenüber. Hier setzt sich Vishnu in seiner Erscheinungsform

am stärksten von Shiva, dem anderen Hauptgott des Hinduismus,
ab. Sowohl Shiva, der Zerstörer der Welt, als auch Brahma, der (eher
«akademische») Schöpfergott, sind auf der Burgdorfer Stele vertreten:
Sie thronen oben links und rechts auf den Säulen. Shiva ist ein Asket,
der die Zerrissenheit der Welt in seinem Wesen vereinigt. Alles an ihm
ist gegensätzlich: er ist absolut ruhig in der Meditation und rasend wild
im Tanz. Seine Energie sucht die Erschöpfung. Vishnu dagegen ist
väterlich mild und stets ausgeglichen. Er setzt sich für Gerechtigkeit ein
und hilft allen Menschen.

155



3. Vishnu als Erlösungshelfer

Unter Erlösung wird im Hinduismus hauptsächlich das Heraustreten aus
dem steten Kreislauf von Geburt, Tod und Wiedergeburt verstanden.
Eine Möglichkeit, die Erlösung zu erlangen, ist das Weglassen von
Taten, die zukünftige Existenzen bewirken. Diese Wirkkraft wird Karma

genannt. In seiner Inkarnation als Buddha, auf der Stele ganz unten
links, hat Vishnu die Menschen gelehrt, Karma erzeugende Taten,
insbesondere Begierde, Hass und Verblendung, aber auch blutige Opfer
an die Götter, aufzugeben.
Auf eine andere Weise wird Erlösung als das Eingehen ins Absolute
verstanden. Dies wird durch einen Akt der Erkenntnis erreicht, nämlich
der Erkenntnis, dass individuelle Existenz und umfassende Weltseele

eigentlich Eins sind. Der Welt und all ihren vereinzelten Erscheinungsformen

wird dabei keine Realität in unserem Sinne zugebilligt: einzige
Wirklichkeit ist das allumfassende und transzendente Sein. Erlösung
nach dieser Lehre ist ein Abstreifen des gängigen Irrtums, es gäbe ein
individuelles Sein und somit eine individuell erfassbare Erscheinungswelt.

Die Welt ist jedoch nur Illusion, eine scheinbare Welt, die mit dem

Begriff Maya bezeichnet wird.
Vishnu hilft in seiner besonnenen, aber durchaus tatkräftigen Art,
Distanz zu der anscheinend aus Sachzwängen bestehenden Welt zu
finden. In seiner zukünftigen Inkarnation als Kalkin, einem Reiter auf
weissem Pferd, auf der Stele ganz unten rechts zu erkennen, wird Vishnu
das letzte und schlechteste aller Zeitalter, das jetzige, aufheben. Der
ganze Kosmos wird dannzumal seiner äusseren Existenz entledigt und

von Vishnu verinnerlicht werden.
Eine weitere, weniger philosophisch-kosmologische als religiös-praktische

Art, die Erlösung zu erreichen, stützt sich auf die Hilfe der
Gottheit, welche in einem Akt der Gnade den erlösungsbedürftigen
Menschen aus dem Kreislauf der Geburten heraushebt. In der mystischen

Vereinigung mit der Gottheit findet diese Weise der Erlösung
ihren Ausdruck. Sie basiert auf der gegenseitigen Liebe des Menschen

zu Gott und der Gottheit zum Menschen. Im Hinduismus ist diese
Gottesliebe ein zentrales Thema. Besonders der Krishna-Kult baut ganz
auf dieser Liebe zu Gott, die erwidert wird.
Das sich Einfühlen in eine Gottheit kann jedoch auch geschehen, indem

vor dem Bild einer Gottheit meditiert wird. Die Meditation, d.h. das

156



sich Konzentrieren aufs Wesentliche, was verschiedene Versenkungsstufen

bewirkt, gilt allgemein als der Königsweg zu innerer Erleuchtung,
die mit der Erlösung einhergeht. Bis zum Erreichen dieses Zustandes
muss jedoch viel geübt werden, wobei ein Götterbild, das die Gottheit
verkörpert, eine wesentliche Meditationshilfe darstellt. Die kultische
Verehrung des Götterbildes und die damit verbundene Versenkung in
die Gottheit führt die Gläubigen mit Hilfe der Gottheit hin zum Absoluten.

Um auf unsere Vishnu-Figur zurückzukommen: Mir scheint eine starke

körperliche Präsenz des Gottes in dieser Figur ausgearbeitet zu sein,
welche auf den Seelenzustand des Betrachters, des Verehrers, des davor
in Meditation versunkenen Erlösungssuchenden ausstrahlt. In der
Turbulenz der kleinen Figuren rund um die Hauptgestalt von Vishnu steht
dieser ruhig, unerschütterlich und vertrauenserweckend. Der heldenhafte

Erhalter der Welt ist darin zu sehen wie auch der geliebte und
liebende Gott, der die ganze Welt in sich birgt. Schliesslich unterstützt
dieser Gott durch seine Anwesenheit die Menschen auf ihrem oft
beschwerlichen Gang durch den turbulenten und sich ewig erneuernden
Kreislauf des Lebens und hilft auf dem Weg daraus heraus zur Erleuchtung.

Literatur

Hansemann, Claus und Liselotte (Hrsg.): Hinduismus. Bilderkanon und Deutung.
Textautor: René Russek. Battenberg Verlag, München 1986.

Schleberger, Eckhard: Die indische Götterwelt. Gestalt, Ausdruck und Sinnbild. Ein
Handbuch der hinduistischen Ikonographie. Eugen Diederichs Verlag, Köln 1986.

Schneider, Ulrich: Einführung in den Hinduismus. Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
Darmstadt 1989.

Schreiner, Peter: Begegnung mit dem Hinduismus. Eine Einführung. Verlag Herder,
Freiburg i.Br. 1984.

Vogelsanger, Cornelia: Indische Gottheiten. Ein Brevier. Völkerkundemuseum der
Universität Zürich, Zürich 1987.

157




	Der vielgestaltige Gott : die Burgdorfer Vishnu-Stele

