
Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch

Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 59 (1992)

Artikel: Maskenkostüm aus dem Gebiet des Río Vaupés (Nordwest-Amazonas)

Autor: Marbach, Mimy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1075956

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1075956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Museum für Völkerkunde Burgdorf

Maskenkostüm aus dem Gebiet des Rio Vaupés
(Nordwest-Amazonas)

Mimy Marbach

Diesen Beitrag widmen wir unserem verstorbenen Freund und
Mitarbeiter Uli Thomet. In vielen Arbeitsstunden hat er mitgeholfen, die

neue Ausstellung «Menschen im Amazonas» zu gestalten. Wir danken
ihm für alles, was er für unser Museum geleistet hat.

Herkunft und Verbreitung der Masken

In Südamerika sind Masken und die damit verbundenen Bräuche

(Rituale / Zeremonien) vor allem in Ost- und Zentralbrasilien, im Gran
Chaco sowie in Nordwestbrasilien und Ostkolumbien verbreitet. Wir
finden im Amazonasgebiet bei verschiedenen ethnischen Gruppen
Masken, seien es Maskenköpfe, wie sie die Tikuna im Gebiet des Rio
Solimoes herstellen, oder Maskenkostüme, wie sie im Vaupés-Gebiet
bei Gruppen der Tukano auftreten.
Theodor Koch-Grünberg, der, in den Jahren 1903 bis 1905, als einer
der ersten Forscher, die Lebensweise der Völker im Rio-Vaupés-Gebiet
beschrieb, fand ähnliche Maskenkostüme sowohl am Rio Aiary bei
den Baniwa, die der Sprachgruppe der Arawak angehören (ihr
Hauptsiedlungsgebiet liegt nördlich des Rio Vaupés am Rio Aiary und Rio
Içana), wie auch bei den Cubeo-Gemeinschaften, die zu der Sprachgruppe

der Tukano gehören und am Rio Cuduiari, einem Nebenfluss
des Rio Vaupés bzw. Rio Uaupes, angesiedelt sind. Ob die Masken von
den Arawak oder den Tukano ursprünglich in dieses Gebiet gebracht
worden sind oder ob sie von anderen Kulturen ausserhalb des

Amazonas-Gebietes übernommen wurden, ist heute kaum noch nachvollziehbar.

Das Maskenkostüm, welches 1946 in den Besitz des Museums für
Völkerkunde in Burgdorf kam, kann wahrscheinlich der Cubeo-Kultur

167



zugeordnet werden, da es ziemlich genau mit Abbildungen von Cubeo-
Masken aus dem 2. Band «Zwei Jahre unter den Indianern von
Nordwest-Brasilien» von Theodor Koch-Grünberg übereinstimmt.
Ob heute noch Maskenkostüme hergestellt und bei rituellen Zeremonien

gebraucht werden, ist ungewiss. Es gibt Angaben, die aussagen,
dass die Masken seit den 50er Jahren verschwunden seien (Hugh-
Jones, 1979: 110). Sicher ist, dass sie, wenn überhaupt, nur noch an
abgelegenen Nebenflüssen, in den für die Weissen sehr schwer zugänglichen

Gebieten, vorkommen.

Die Cubeo

Die Cubeo gehören als Untergruppe zur Sprachfamilie der Ost-

Tukano, welche in 18 Untergruppen unterteilt sind. Die Cubeo zählen
noch rund 2000 Personen und bewohnen das mittlere Vaupés-Gebiet
sowie die Nebenflüsse Cuduiari und Querary. Ihre Lebensgrundlage
beruht auf Brandrodungsfeldbau, d. h. es wird ein Stück Urwald
gerodet, indem die kleinen Bäume und die Buschvegetation verbrannt
werden. Hauptanbauprodukt ist der bittere Maniok, der in vielen
Varianten zu finden ist. Daneben pflanzen sie eine Vielfalt von anderen

landwirtschaftlichen Produkten, so zum Beispiel Süsskartoffel,
Banane, Ananas, Yams, Mango, Mais, Papaya, Guayaba, Zuckerrohr,
Chili, Tabak, Coca. Die Früchte der Pupunha-Palme sind ebenfalls
seit frühester Zeit bekannt und fast ebenso wichtig wie der Maniok.
Daneben sammeln sie wilde Früchte, Wurzeln und Insekten. Die Jagd
wird mit Hilfe von Pfeil und Bogen, Blasrohr, Fallen und heute
vermehrt auch mit Flinten betrieben. Wie überall im Vaupés-Gebiet
nimmt die Jagd gegenüber der Fischerei nur eine zweitrangige Bedeutung

ein. Fische sind die Hauptquelle für die Deckung des Protein-
Bedarfs der Bevölkerung. Die Cubeo verwenden zum Fischen ebenfalls

Pfeil und Bogen, daneben aber auch Netze, Reusen oder Gift.
Ursprünglich lebte eine ganze Sippe der Cubeo zusammen in einem

Langhaus, der «Maloca», welche heute entlang des Hauptflusses
vollständig verschwunden ist. Das wichtigste Fortbewegungsmittel ist
nach wie vor das Kanu. Alle Haushaltgeräte werden von Männern
hergestellt. So sämtliche Korbwaren, die Kalabassen als Trink- und

Schöpfgefäss und die Hängematten, die überall in der Gegend als

168





Maskenkostüm der Cubeo
Rio Vaupés, Nordwest-Amazonas, Brasilien

Museum für Völkerkunde Burgdorf; Sammlung Petersen, 1946

Foto: Andreas Marbot, Burgdorf

Die Maskenkostüme aus weissem, flachgeklopftem Bast wurden hauptsächlich für
Totenfeste angefertigt. Die Körperteile der Masken wiesen sorgfältig bemalte Muster
auf. Diese stellten neben menschlichen Darstellungen wie zum Beispiel Riesen und
Zwergen eine Vielzahl von Tieren dar, so den Jaguar, den Hirsch, Frösche, verschiedene
Vögel, Käfer usw.
Die Masken verkörperten gute und böse Dämonen, die auf das tägliche Leben der
Tukano starken Einfluss ausübten. Der Tod wurde der Rache böser Geister zugeschrieben.

Bei der Totenfeier verkörperten sich diese Dämonen in den Masken. Am Tag nach
dem Totenritual wurden die Masken verbrannt, damit verliessen die unsichtbaren
bösen Kräfte die Maloca und kehrten an ihren angestammten Ort zurück. Auch die
gesamte Habe des Verstorbenen wurde aus demselben Grund verbrannt.
Neben der Vertreibung von Dämonen brauchten die Tukano ihre Masken ebenfalls in
einem Fruchtbarkeitstanz.
Heute werden die Maskentänze nicht mehr durchgeführt, dagegen wird der persönliche
Besitz eines Verstorbenen nach wie vor verbrannt.
Das Maskenkostüm für Totenfeste ist in der neuen Ausstellung «Menschen im Amazonas»

zu sehen. Weiter vermittelt diese Ausstellung einen Einblick in die vielfältige und
angepasste Lebensweise der Regenwaldbewohner und weist auf ihre Bedrohung durch
die vorrückende Zivilisation hin.



Siedlungsgebiet der Cubeo im Gebiet des Rio Vaupés.

169



Schlafgelegenheit dienen. Ebenso waren sie verantwortlich für die

Herstellung der heiligen Sitzschemel, des Federschmuckes und der
Maskenkostüme. Die Frauen haben ein Monopol auf der Herstellung
von Töpfen und der Produktion von Maniok, der täglich frisch zubereitet

und gegessen wird und auch im zeremoniellen Bereich eine wichtige

Rolle einnimmt. Aus Maniok wird «Chicha», ein bierähnliches
Getränk, hergestellt, das bei Festen und Ritualen getrunken wird.

Herstellung eines Maskenkostüms

Die Herstellung der Masken für ein Totenritual dauerte 10 bis 12

Tage und war ausschliesslich Männerarbeit. Da man die Masken
nach der Totenfeier verbrannte, stellte man sie nach jedem Todesfall

neu her.

Dazu entfernten die Männer von glatten, astlosen Stämmen mit einem
Messer die äussere Rinde. Der darunterliegende, weisse Bast wurde mit
einem gekerbten Holzstück so lange geklopft, bis er sich vom Holz
löste und sich leicht abstreifen liess. Dieser abgelöste Bast wurde gewaschen

und in die Breite gezogen, sodann über eine elastische, gebogene
Gerte gestülpt und so zusammengenäht, dass er die gewünschte Form
erhielt. Die Bastteile, die als Maskenkörper dienten, hängte man
anschliessend zum Trocknen auf.
Nachdem der Bast vollständig trocken war, bemalten ihn die Männer
sehr sorgfältig mit verschiedenen Farben. Zu diesem Zweck legten sie

ihn auf gitterartig ausgebreitete Äste. Um die Linien schön gerade
ziehen zu können, benutzten sie einen festen Blattstengel als Lineal.
Die gelben, langen Baststreifen am unteren Teil der Maske stammen

von einer anderen Baumart als das Material des Maskenkörpers, wurden

aber auf die gleiche Art gewonnen wie der weisse Bast. Die langfaserigen

Baststreifen wurden am unteren Teil der Maske befestigt,
indem man sie zuerst um einen Sipo-Ast (ein rötliches, sehr elastisches

Hartholz) schlang, der zu einem Kreis geschlossen und unten an den

Maskenkörper angenäht wurde.
Zuletzt fertigte man die Ärmel aus festem, rotem Bast an, steckte sie

in Seitenlöcher des Maskenkörpers und nähte sie dort fest. An den
Ärmeln wurden ebenfalls faserige, gelbe Baststreifen befestigt, die

vorne den Abschluss bilden.

170



Bedeutung der Masken

Nach den Vorstellungen der Indianer ist die gesamte Natur von guten
und bösen Geistern bevölkert, die sowohl auf das Leben wie auch auf
das Sterben einen grossen Einfluss ausüben können.
Bastmasken werden bei Totenritualen verwendet und. verkörpern
neben menschlich gestalteten Dämonen, Riesen und Zwergen verschiedene

Säugetiere, Insekten, Fische und Vögel. Das Maskenkostüm aus
dem Völkerkundemuseum in Burgdorf symbolisiert mit grösster
Wahrscheinlichkeit den Dämon des Aracüfisches. Die kleinen farbigen

Dreiecke weisen auf die Fischschuppen hin. Die Fischmaske trägt
auf dem Kopf einen Aufsatz, der in seiner Form einer grossen Sanduhr
ähnlich ist. Beim Tanz traten die Masken der Aracüfische immer
paarweise auf und schritten Hand in Hand hin und her, wobei sie in der
anderen Hand einen langen Tanzstab hielten. Den Aracüfisch sahen
die Cubeo als wohlgesinnten Dämon an.
In der Verkörperung der Masken traten sowohl gute wie böse Dämonen

auf. So gab es in der Gruppe der Säugetiere den bösen Jaguardämon

und den guten Hirsch- und Faultierdämon. Als Herr aller
Maskentiere wurde der azurblaue Morpho-Schmetterling, der als einer der

gefährlichsten Dämonen galt, angesehen. Charakteristisch für die
Maskentänze der Cubeo war, dass versucht wurde, die typischen
Bewegungen der dargestellten Tiere tänzerisch nachzuahmen.
Die Totenzeremonie (bei den Cubeo «oyne» genannt), die wir heute in
der ursprünglichen Form wohl nirgends mehr vorfinden, fand oft erst

einige Monate, ja manchmal sogar bis ein Jahr nach dem Tod eines

Gruppenmitgliedes statt. Dazu wurden alle Verwandten von anderen
«Malocas» eingeladen.
Den Auftakt der Totenzeremonie bildeten wild schreiende Masken, die
böse Dämonen verkörperten und alles daransetzten, vom Wald her in
die «Maloca» einzudringen. Gute Maskendämone, die sich im Innern
der «Maloca» befanden, versuchten vergebens, dies zu verhindern.
Danach begannen beide Gruppen mit den ersten Tänzen und Gesängen,

während die Mutter und die Witwe des Verstorbenen laute Klagelaute

von sich gaben. Nach dem ersten, sehr dramatischen Tanz folgten
viele weitere Tänze, die andere Tierdämonen wie zum Beispiel Fische,
Käfer, Kröten, Schlangen usw. tänzerisch darstellten. Eine Totenfeier
dauerte vom späteren Nachmittag, die ganze Nacht hindurch, bis zum

171



nächsten Mittag. Während der ganzen Zeremonie boten die Bewohner
der «Maloca» den anwesenden Trauergästen Kaschiri an, ein
goldgelbes, süssschmeckendes Getränk aus den Früchten der Pupunha-
Palme. Am nächsten Morgen wurden die Masken vor der «Maloca»
auf Stöcken aufgereiht und unter Klagegeschrei aller Anwesenden
verbrannt. Das Verbrennen der Masken geschieht in der Angst vor
einer unerwünschten Rückkehr der Seele des Toten. Aus demselben
Grund wird auch heute noch die gesamte persönliche Habe des
Verstorbenen verbrannt.
Durch die Maskentänze versöhnte man den Geist des Toten, damit er
nicht wiederkehre und die Hinterbliebenen bedrohe. Zudem sollten
böse Dämonen, die vielleicht den Tod verursacht haben, von weiterem
Unheil abgehalten und den Menschen günstig gestimmt werden. Die
Tänze hatten ebenfalls den Zweck, eine reiche Jagd, eine reiche Ernte
und gutes Wachstum zu bewirken.
Die Grundmotivation der Maskentänze ist somit hauptsächlich mit
der Dämonenvertreibung und der Fruchtbarkeitserzeugung verbunden.

Mimy Marbach studierte Ethnologie an der Universität Bern und arbeitet am Museum
für Völkerkunde Burgdorf.

Literatur:

Goldman, Irvin: Tribes of the Uapes-Caqueta Region. In: Handbook of South American

Indians, Vol. 3, S. 763-798, 1948.

Hartmann, Günther: Masken südamerikanischer Naturvölker. Berlin, 1967.

Hugh-Jones, Christine: From the Milk River. Spatial and temporal processes in Northwest

Amazonia. Cambridge, 1979.

Koch-Grünberg, Theodor: Zwei Jahre unter den Indianern. Reisen in Nordwest-Brasilien
1903 /1905, Bd. 1 und 2. Graz, 1967.

Marbach, Mimy: Menschen im Amazonas. Katalog zur Ausstellung, Teil I. Bern/
Burgdorf, 1990.

Reichel-Dolmatoff, Gerardo: The Shaman and the Jaguar. Philadelphia, 1975.

172


	Maskenkostüm aus dem Gebiet des Río Vaupés (Nordwest-Amazonas)

