Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch
Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 59 (1992)

Artikel: Maskenkostiim aus dem Gebiet des Rio Vaupés (Nordwest-Amazonas)
Autor: Marbach, Mimy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1075956

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1075956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Museum fiir Volkerkunde Burgdorf

Maskenkostiim aus dem Gebiet des Rio Vaupés
(Nordwest-Amazonas)

Mimy Marbach

Diesen Beitrag widmen wir unserem verstorbenen Freund und Mit-
arbeiter Uli Thomet. In vielen Arbeitsstunden hat er mitgeholfen, die
neue Ausstellung «Menschen im Amazonas» zu gestalten. Wir danken
ihm fiir alles, was er fiir unser Museum geleistet hat.

Herkunft und Verbreitung der Masken

In ‘Siidamerika sind Masken und die damit verbundenen Briduche
(Rituale / Zeremonien) vor allem in Ost- und Zentralbrasilien, im Gran
Chaco sowie in Nordwestbrasilien und Ostkolumbien verbreitet. Wir
finden im Amazonasgebiet bei verschiedenen ethnischen Gruppen
Masken, seien es Maskenkdpfe, wie sie die Tikuna im Gebiet des Rio
Solimoes herstellen, oder Maskenkostiime, wie sie im Vaupés-Gebiet
bei Gruppen der Tukano auftreten.

Theodor Koch-Griinberg, der, in den Jahren 1903 bis 1905, als einer
der ersten Forscher, die Lebensweise der Volker im Rio-Vaupés-Gebiet
beschrieb, fand dhnliche Maskenkostiime sowohl am Rio Aiary bei
den Baniwa, die der Sprachgruppe der Arawak angehdéren (ihr Haupt-
siedlungsgebiet liegt nérdlich des Rio Vaupés am Rio Aiary und Rio
Icana), wie auch bei den Cubeo-Gemeinschaften, die zu der Sprach-
gruppe der Tukano gehoren und am Rio Cuduiari, einem Nebenfluss
des Rio Vaupés bzw. Rio Uaupes, angesiedelt sind. Ob die Masken von
den Arawak oder den Tukano urspriinglich in dieses Gebiet gebracht
worden sind oder ob sie von anderen Kulturen ausserhalb des Amazo-
nas-Gebietes ibernommen wurden, ist heute kaum noch nachvoll-
ziehbar.

Das Maskenkostiim, welches 1946 in den Besitz des Museums fiir Vol-
kerkunde in Burgdorf kam, kann wahrscheinlich der Cubeo-Kultur

167



zugeordnet werden, da es ziemlich genau mit Abbildungen von Cubeo-
Masken aus dem 2. Band «Zwei Jahre unter den Indianern von Nord-
west-Brasilien» von Theodor Koch-Griinberg iibereinstimmt.

Ob heute noch Maskenkostiime hergestellt und bei rituellen Zeremo-
nien gebraucht werden, ist ungewiss. Es gibt Angaben, die aussagen,
dass die Masken seit den 50er Jahren verschwunden seien (Hugh-
Jones, 1979: 110). Sicher ist, dass sie, wenn {iberhaupt, nur noch an
abgelegenen Nebenfliissen, in den fiir die Weissen sehr schwer zuging-
lichen Gebieten, vorkommen.

Die Cubeo

Die Cubeo gehoren als Untergruppe zur Sprachfamilie der Ost-
Tukano, welche in 18 Untergruppen unterteilt sind. Die Cubeo zihlen
noch rund 2000 Personen und bewohnen das mittlere Vaupés-Gebiet
sowie die Nebenfliisse Cuduiari und Querary. Ihre Lebensgrundlage
beruht auf Brandrodungsfeldbau, d.h. es wird ein Stiick Urwald ge-
rodet, indem die kleinen Bdume und die Buschvegetation verbrannt
werden. Hauptanbauprodukt ist der bittere Maniok, der in vielen
Varianten zu finden ist. Daneben pflanzen sie eine Vielfalt von ande-
ren landwirtschaftlichen Produkten, so zum Beispiel Siisskartoffel,
Banane, Ananas, Yams, Mango, Mais, Papaya, Guayaba, Zuckerrohr,
Chili, Tabak, Coca. Die Friichte der Pupunha-Palme sind ebenfalls
seit frithester Zeit bekannt und fast ebenso wichtig wie der Maniok.
Daneben sammeln sie wilde Friichte, Wurzeln und Insekten. Die Jagd
wird mit Hilfe von Pfeil und Bogen, Blasrohr, Fallen und heute ver-
mehrt auch mit Flinten betrieben. Wie iiberall im Vaupés-Gebiet
nimmt die Jagd gegeniiber der Fischerei nur eine zweitrangige Bedeu-
tung ¢in. Fische sind die Hauptquelle fiir die Deckung des Protein-
Bedarfs der Bevolkerung. Die Cubeo verwenden zum Fischen eben-
falls Pfeil und Bogen, daneben aber auch Netze, Reusen oder Gift.

Urspriinglich lebte eine ganze Sippe der Cubeo zusammen in einem
Langhaus, der «Maloca», welche heute entlang des Hauptflusses voll-
standig verschwunden ist. Das wichtigste Fortbewegungsmittel ist
nach wie vor das Kanu. Alle Haushaltgerédte werden von Méannern her-
gestellt. So sadmtliche Korbwaren, die Kalabassen als Trink- und
Schopfgefdss und die Héangematten, die iiberall in der Gegend als

168






Maskenkostiim der Cubeo
Rio Vaupés, Nordwest-Amazonas, Brasilien
Museum fiir Volkerkunde Burgdorf; Sammlung Petersen, 1946
Foto: Andreas Marbot, Burgdorf

Die Maskenkostiime aus weissem, flachgeklopftem Bast wurden hauptsdchlich fiir
Totenfeste angefertigt. Die Korperteile der Masken wiesen sorgfiltig bemalte Muster
auf. Diese stellten neben menschlichen Darstellungen wie zum Beispiel Riesen und
Zwergen eine Vielzahl von Tieren dar, so den Jaguar, den Hirsch, Frosche, verschiedene
Vogel, Kifer usw. :

Die Masken verkorperten gute und bose Ddmonen, die auf das tédgliche Leben der
Tukano starken Einfluss ausiibten. Der Tod wurde der Rache boser Geister zugeschrie-
ben. Bei der Totenfeier verkorperten sich diese Ddmonen in den Masken. Am Tag nach
dem Totenritual wurden die Masken verbrannt, damit verliessen die unsichtbaren
bosen Krifte die Maloca und kehrten an ihren angestammten Ort zuriick. Auch die
gesamte Habe des Verstorbenen wurde aus demselben Grund verbrannt.

Neben der Vertreibung von Ddmonen brauchten die Tukano ihre Masken ebenfalls in
einem Fruchtbarkeitstanz.

Heute werden die Maskenténze nicht mehr durchgefiihrt, dagegen wird der persénliche
Besitz eines Verstorbenen nach wie vor verbrannt.

Das Maskenkostiim fiir Totenfeste ist in der neuen Ausstellung « Menschenim Amazo-
nas» zu sehen. Weiter vermittelt diese Ausstellung einen Einblick in die vielfédltige und
angepasste Lebensweise der Regenwaldbewohner und weist auf ihre Bedrohung durch
die vorriickende Zivilisation hin.



&%,

gRASILIEN

Brasilia®

BOL / V’EN

Siedlungsgebiet der Cubeo im Gebiet des Rio Vaupés.

169



Schlafgelegenheit dienen. Ebenso waren sie verantwortlich fiir die
Herstellung der heiligen Sitzschemel, des Federschmuckes und der
Maskenkostiime. Die Frauen haben ein Monopol auf der Herstellung
von Topfen und der Produktion von Maniok, der tdglich frisch zube-
reitet und gegessen wird und auch im zeremoniellen Bereich eine wich-
tige Rolle einnimmt. Aus Maniok wird «Chicha», ein bierdhnliches
Getrénk, hergestellt, das bei Festen und Ritualen getrunken wird.

Herstellung eines Maskenkostiims

Die Herstellung der Masken fiir ein Totenritual dauerte 10 bis 12
Tage und war ausschliesslich Ménnerarbeit. Da man die Masken
nach der Totenfeier verbrannte, stellte man sie nach jedem Todesfall
neu her.

Dazu entfernten die Méanner von glatten, astlosen Stdimmen mit einem
Messer die Aussere Rinde. Der darunterliegende, weisse Bast wurde mit
einem gekerbten Holzstiick so lange geklopft, bis er sich vom Holz
16ste und sich leicht abstreifen liess. Dieser abgeldste Bast wurde gewa-
schen und in die Breite gezogen, sodann iiber eine elastische, gebogene
Gerte gestillpt und so zusammengenéht, dass er die gewiinschte Form
erhielt. Die Bastteile, die als Maskenkorper dienten, hdngte man
anschliessend zum Trocknen auf.

Nachdem der Bast vollstdndig trocken war, bemalten ihn die Ménner
sehr sorgféltig mit verschiedenen Farben. Zu diesem Zweck legten sie
ihn auf gitterartig ausgebreitete Aste. Um die Linien schon gerade zie-
hen zu konnen, benutzten sie einen festen Blattstengel als Lineal.

Die gelben, langen Baststreifen am unteren Teil der Maske stammen
von einer anderen Baumart als das Material des Maskenkorpers, wur-
den aber auf die gleiche Art gewonnen wie der weisse Bast. Die langfa-
serigen Baststreifen wurden am unteren Teil der Maske befestigt,
indem man sie zuerst um einen Sipd-Ast (ein rotliches, sehr elastisches
Hartholz) schlang, der zu einem Kreis geschlossen und unten an den
Maskenkorper angendht wurde.

Zuletzt fertigte man die Armel aus festem, rotem Bast an, steckte sie
in Seitenlocher des Maskenkorpers und ndhte sie dort fest. An den
Armeln wurden ebenfalls faserige, gelbe Baststreifen befestigt, die
vorne den Abschluss bilden.

170



Bedeutung der Masken

Nach den Vorstellungen der Indianer ist die gesamte Natur von guten
und bosen Geistern bevolkert, die sowohl auf das Leben wie auch auf
das Sterben einen grossen Einfluss ausiiben kénnen.

Bastmasken werden bei Totenritualen verwendet und. verkdrpern
neben menschlich gestalteten Ddmonen, Riesen und Zwergen verschie-
dene Sdugetiere, Insekten, Fische und Végel. Das Maskenkostiim aus
dem Volkerkundemuseum in Burgdorf symbolisiert mit grosster
Wahrscheinlichkeit den Ddmon des Aracufisches. Die kleinen farbi-
gen Dreiecke weisen auf die Fischschuppen hin. Die Fischmaske tragt
auf dem Kopf einen Aufsatz, der in seiner Form einer grossen Sanduhr
dhnlich ist. Beim Tanz traten die Masken der Aracufischeimmer paar-
weise auf und schritten Hand in Hand hin und her, wobei sie in der
anderen Hand einen langen Tanzstab hielten. Den Aracufisch sahen
die Cubeo als wohlgesinnten Damon an.

In der Verkorperung der Masken traten sowohl gute wie bose Ddmo-
nen auf. So gab es in der Gruppe der Sdugetiere den bdsen Jaguar-
ddmon und den guten Hirsch- und Faultierdimon. Als Herr aller Mas-
kentiere wurde der azurblaue Morpho-Schmetterling, der als einer der
gefahrlichsten Ddmonen galt, angesehen. Charakteristisch fiir die
Maskentidnze der Cubeo war, dass versucht wurde, die typischen
Bewegungen der dargestellten Tiere tdnzerisch nachzuahmen.

Die Totenzeremonie (bei den Cubeo «oyne» genannt), die wir heute in
der urspriinglichen Form wohl nirgends mehr vorfinden, fand oft erst
einige Monate, ja manchmal sogar bis ein Jahr nach dem Tod eines
Gruppenmitgliedes statt. Dazu wurden alle Verwandten von anderen
«Malocas» eingeladen.

Den Auftakt der Totenzeremonie bildeten wild schreiende Masken, die
bose Dadmonen verkorperten und alles daransetzten, vom Wald her in
die «Maloca» einzudringen. Gute Maskenddamone, die sich im Innern
der «Maloca» befanden, versuchten vergebens, dies zu verhindern.
Danach begannen beide Gruppen mit den ersten Ténzen und Gesin-
gen, wihrend die Mutter und die Witwe des Verstorbenen laute Klage-
laute von sich gaben. Nach dem ersten, sehr dramatischen Tanz folgten
viele weitere Tdnze, die andere Tierddmonen wie zum Beispiel Fische,
Kifer, Kroten, Schlangen usw. tianzerisch darstellten. Eine Totenfeier
dauerte vom spiteren Nachmittag, die ganze Nacht hindurch, bis zum

171



ndchsten Mittag. Wahrend der ganzen Zeremonie boten die Bewohner
der «Maloca» den anwesenden Trauergidsten Kaschiri an, ein gold-
gelbes, siissschmeckendes Getrdnk aus den Friichten der Pupunha-
Palme. Am nédchsten Morgen wurden die Masken vor der «Maloca»
auf Stocken aufgereiht und unter Klagegeschrei aller Anwesenden
verbrannt. Das Verbrennen der Masken geschieht in der Angst vor
einer unerwiinschten Riickkehr der Seele des Toten. Aus demselben
Grund wird auch heute noch die gesamte personliche Habe des Ver-
storbenen verbrannt.

Durch die Maskentidnze vers6hnte man den Geist des Toten, damit er
nicht wiederkehre und die Hinterbliebenen bedrohe. Zudem sollten
bose Ddmonen, die vielleicht den Tod verursacht haben, von weiterem
Unheil abgehalten und den Menschen giinstig gestimmt werden. Die
Ténze hatten ebenfalls den Zweck, eine reiche Jagd, eine reiche Ernte
und gutes Wachstum zu bewirken.

Die Grundmotivation der Maskentdnze ist somit hauptsidchlich mit
der Damonenvertreibung und der Fruchtbarkeitserzeugung verbun-
den.

Mimy Marbach studierte Ethnologie an der Universitidt Bern und arbeitet am Museum
fiir Volkerkunde Burgdorf.

Literatur:

Goldman, Irvin: Tribes of the Uapes-Caqueta Region. In: Handbook of South Ame-
rican Indians, Vol. 3, S. 763-798, 1948,

Hartmann, Giinther: Masken stidamerikanischer Naturvolker. Berlin, 1967.
Hugh-Jones, Christine: From the Milk River. Spatial and temporal processes in North-
west Amazonia. Cambridge, 1979.

Koch-Griinberg, Theodor: Zwei Jahre unter den Indianern. Reisen in Nordwest-Brasi-
lien 1903 /1905, Bd. 1 und 2. Graz, 1967. '
Marbach, Mimy: Menschen im Amazonas. Katalog zur Ausstellung, Teil I. Bern/
Burgdorf, 1990.

Reichel-Dolmatoff, Gerardo: The Shaman and the Jaguar. Philadelphia, 1975.

172



	Maskenkostüm aus dem Gebiet des Río Vaupés (Nordwest-Amazonas)

