
Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch

Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 57 (1990)

Artikel: Die Erikbagtsà am Rio Juruena (Brasilien)

Autor: Fernandez, Luis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1076008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1076008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus der Ethnographischen Sammlung des Gymnasiums Burgdorf:

Die Erikbagtsà am Rio Juruena (Brasilien)

Luis Fernandez

Das am Kirchbühl 11 in Burgdorf im Februar 1989 neu eröffnete
Museum für Völkerkunde hat im Berichtsjahr seine Sammlung u. a. durch
einen indianischen Federschmuck aus Brasilien erweitern können, zu
dem der nachfolgende Beitrag den Flintergrund liefert. Er verdient um
so mehr Interesse, als er von einem Indianervolk stammt, das in den
letzten Jahrzehnten viel Schreckliches mitmachen musste.

Die Indianer Erikbagtsà (Erikbagtsà bedeutet auf deutsch: Wir, die
Leute), die auch «canoeiros» (Kanufahrer auf portugiesisch) genannt
werden, sind heute ein Volk von 550 Personen mit einer eigenen Sprache.

Sie leben im Regenwald des Amazonas, im Norden des Mato
Grosso, in Brasilien (siehe Karte Seite 170).
Früher bewohnten sie ein weites Territorium im Tal des Rio Juruena.
Am Anfang der fünfziger Jahre unseres Jahrhunderts kamen die ersten
weissen Kautschuksammler, die von den zahlreichen Vorkommen der
Heveas am Juruena angezogen wurden. Aus vereinzelten Angriffen der
Indianer, die ihr Territorium verteidigen wollten, wurde mit der Zeit der
«Juruena-Krieg», der viele Menschenleben forderte. Zusätzlich verloren

die Indianer viele Leute, weil ihnen vergifteter Zucker angeboten
wurde und wegen infizierter Kleider, die Epidemien verursachten.
Wegen der starken Widerstände der Erikbagtsà unternahm der
Jesuitenpater Joâo Dornstauder eine Friedensmission, finanziert durch die
Kautschuksammler. Zu dieser Zeit war nämlich der SPI (Dienst zum
Schutz der Indianer) völlig wirkungslos. Pater Joâo unternahm mehrere

erfolgreiche Expeditionen in etwa 40 Dörfer der Erikbagtsà, die in
einem grossen Gebiet von ungefähr 50000 km2 verteilt waren. Ihre
Gesamtzahl wurde damals auf einige tausend geschätzt.
Während dieser Friedensmission, aber auch nachher, starben etwa75°7o

der Überlebenden des Krieges gegen die Weissen an Epidemien. Durch

167



Ein Mann stellt einen Kopfschmuck her.

die Jesuiten ermutigt, zogen sie in ein Reservat von 800 km2, das ihnen
1968 von der FUNAI (heutige Organisation der Regierung zur
Unterstützung der Indianer) zugesprochen wurde.
Die Erikbagtsà jagen und fischen, sind Beerenpflücker und
bewirtschaften brandgerodete Landstücke. Sie stellen Federschmuck und
Perlenketten her und sammeln Kautschuk, um zu etwas Geld zu kommen.
Damit kaufen sie sich gewisse Industrieprodukte wie Batterien, Kleider,

Messer, aber auch Lebensmittel wie Reis, Zucker, Bohnen.
Die heutigen grossen Dörfer des Reservats entsprechen nicht der
traditionellen Wohnform der Erikbagtsà. In den Gebieten, die in den letzten
Jahren neu hinzugekommen sind (siehe weiter hinten), richtet man wieder

kleine Dörfer für Grossfamilien von zehn bis fünfzehn Personen

168





Federschmuck der Erikbagtsà
Rio Juruena, Mato Grosso, Brasilien
Museum für Völkerkunde Burgdorf

Foto: A. Marbot, Burgdorf

Hergestellt in den Jahren 1986 und 1987, erworben durch Luis Fernandez, Aubonne.

Dank einer Spende der Firma SPREDA AG, Burgdorf, konnte das Museum den
Federschmuck kaufen und dieses Farbbild drucken lassen.

Der Kopfschmuck «Mo'hara» (auf dem Farbbild oben in der Mitte) sowie der
Armschmuck «Padàri» (2 Stück ganz unten) bestehen aus Federn, Baumwolle und Frauenhaar.

Zum Kopfschmuck gehören auch Palmblattrippen. Der ganze Schmuck (auch die
folgenden Stücke) wird von Männern hergestellt und ausschliesslich von Männern alle
Jahre an einem wichtigen Fest getragen.

Damit der Nasenschmuck
«Tsunodoro» befestigt
werden kann, wird die
Scheidewand der Nase
durchbohrt und mit einem
Holzstück durchstossen,
an dem Vogelfedern
befestigt sind.

Zum Ohrenschmuck «Ispinouro» (aufdem Farbbild oben
links und rechts) gehören noch runde Holzscheiben.

Gemäss alten Traditionen wurden den Knaben die Ohrläppchen durchbohrt, und dann
steckte man anfänglich kleine, dann immer grössere Holzstücke hinein, bis schliesslich
bei Erwachsenen diese grossen Scheiben Platz fanden. Die Durchbohrung der Ohrläppchen

wurde mit einem Fest verbunden, an dem die Knaben in die Männerwelt
aufgenommen wurden. Heute lebt dieser Brauch wieder auf.
Oben an den Ohrmuscheln wurde an besonderen Festen dann noch ein schöner
Federschmuck befestigt («Ispinouro»),



ein. Die Häuser haben Giebeldächer, sind aus Holz gebaut und mit
Palmblättern gedeckt. In jedem Dorf steht im Zentrum ein Haus, oder
wenigstens ein abgetrennter Hausteil, allein den Männern zur
Verfügung. Alle Tätigkeiten werden im schattigen Hausinnern verrichtet,
wo man einigermassen vor Tagesinsekten geschützt ist. Die Schwärme

von «piuns» (blutsaugenden Insekten) sind tagsüber sonst völlig
unerträglich.

Das Hausinnere ist unterteilt durch Hängematten, die aus Baumwolle
geknüpft sind, und durch die verschiedenen Feuerstellen. Es gibt
verschiedene kleine Feuerstellen zum Heizen und zum Kochen, die grösste
Feuerstelle befindet sich in der Küche. Die Frauen verbringen die grösste

Zeit des Tages im Innern mit Kochen, Baumwollspinnen und anderen
Handarbeiten.
Am Anfang der Trockenzeit, im Mai oder im Juni, fällt man in Dorfnähe

auf einem Gebiet von etwa 100 Meter auf 100 Meter alle Bäume
und lässt sie bis im September trocknen. Dann zündet man das gerodete
Gebiet an, das meiste Holz verbrennt, aber es bleibt genug übrig, das

Diese Brandrodungsart wird seit Jahrhunderten gepflegt, ohne den Regenwald
zu zerstören.

169



DIE LEBENSRÄUME DER ERIKBAGTSA

Quelle: Balduino Loebbens 3.3.1988

A Dörfer der Erikbagtsà

X Mission "Evangelica" und Sitz der FUNAI

Grenze des Territoriums 1962 (ungefähr)

170



in den folgenden Jahren als Brennholz dienen kann. Die Flammen
können bei dieser Art Brandrodung niemals auf den übrigen Wald
übergreifen, wie das immer wieder geschieht, wenn die Weissen mit
Benzinfässern Brände anfachen. Eine so gerodete Stelle kann während
einigen Jahren angebaut werden. Dann ist der Boden erschöpft, es wird
eine neue Stelle abgebrannt.
Die Erikbagtsà pflanzen vor allem Mais, Maniok, Süsskartoffeln und
neuerdings Reis. Am Rande der Brandrodung findet man auch
Bananenpalmen, Baumwolle, Urucu (roten Farbstoff) und Tabak. Die
Erikbagtsà schätzen aber auch die vielen verschiedenen Früchte, Beeren
und Nüsse (Paràkastanie) des Waldes. Ihre Getränke stellen sie aus

zerstampftem, gekochtem Mais und aus zerdrückten Beeren her. Sie

werden mit wildem Honig aus hohlen Baumstämmen gesüsst.
Die Jagd ist in der Umgebung der Dörfer selten geworden. Flussab-
wärts ist sie noch mehr verbreitet. Die Erikbagtsà essen vor allem
Affen, Vögel, Wildschweine, Tapire, Schildkröten und fast alle Arten
von Fischen. Gewisse Tiere wie der Ameisenbär, der Jaguar, der
Kaiman und die Anakonda werden nicht gegessen. Es besteht ein Esstabu
für diese Tiere, weil nach dem Glauben der Indianer in ihnen böse
Geister wohnen.
1972 wurden die letzten Gruppen aus den Gebieten Japuira und Es-
condido (siehe Karte) in das Reservat überführt. Die Indianer haben

allerdings nie aufgehört, in diesen beiden Gebieten zu jagen, zu fischen
und Heilpflanzen und anderes zu sammeln und zu pflücken. Sie haben
diese Jagdreviere nur widerwillig verlassen, einzig die Aussicht auf
medizinische Versorgung bot einen gewissen Anreiz.
Seit 1980 fordern die Erikbagtsà die Gebiete Japuira und Escondido
wieder zurück. Um ihre Forderungen zu unterstützen, besetzen sie am
8. Mai 1985 das Verwaltungsgebäude der «Fazenda Sâo Marcos», einer

grossen Farm im Japuiragebiet. Ohne Gewalt entführen sie die acht
Angestellten und bringen sie in den eine Stunde flussabwärts entfernten
Marktflecken «Vila do emprendimento».
Die Reaktion der Bauern lässt nicht auf sich warten: Am 31. Juli kommen

drei Schiffe mit 47 bewaffneten Soldaten und Bauernknechten an.
Die Indianer, etwa dreissig Erwachsene, die mit Pfeil und Bogen und
einigen alten Jagdgewehren bewaffnet sind, werden brutal bedroht,
entwaffnet, geschlagen und in eine Baracke des Ortes eingesperrt.
Jesuitenpater Balduino, der seit 1970 mit den Erikbagtsà zusammen-

171



Diese Familie lebt wieder im «Japuira», in Häusern der früheren Siedler.

lebt, wird gefesselt nach Cuiabà geführt und dort ausgefragt. Er wird
beschuldigt, die Indianer zu diesem Aufstand angestiftet und sie

bewaffnet zu haben.
Eine Abordnung der Erikbagtsà begibt sich nach Brasilia, um Entschädigung

für die erlittenen Gewalttaten zu verlangen. Nach vier Monaten
der Geduld und des Wartens in den Korridoren der FUNAI wird ihnen
endlich das Dekret 92.011 ausgehändigt, welches die Schaffung des

Indianerterritoriums «Japuira» bestätigt. «Escondido» wird für später
versprochen.
Im September 1987, während meinem letzten Aufenthalt, hielten die

Schwierigkeiten noch an: Die Bauern haben Berufung eingelegt und
dadurch die offizielle Festlegung der neuen Grenzen verzögert. Die
Familien, die zurückgekommen sind, um sich im Japuiragebiet
niederzulassen, hangen noch zu einem grossen Teil von den Dörfern des

Reservates ab. Lebensmittel und Vorräte müssen auf einer mehr als

siebenstündigen Bootsfahrt auf dem Juruena herbeigeführt werden.
Die Bauern haben in den Jahren davor grosse Gebiete abgeholzt, um

172



Weiden für das Vieh zu schaffen. Es entstanden so viele Weiden, dass

sich die Indianer zu fragen begannen, ob denn die Bauern selber Gras
ässen!

Die Erikbagtsà sind entschlossen, ihre alten Gebiete wieder zu bevölkern,

ein jährlicher Geburtenüberschuss von etwa 6% deutet jedenfalls
klar darauf hin. Das Reservat wird zu klein, in «Japuira» und in «Es-
condido» können sie ihre traditionelle Lebensweise wiederaufnehmen.
Diese beiden Regionen von 1480 km2 und von 2750 km2 sind weit von
der Reservation entfernt, so versuchen die Indianer günstige Bedingungen

zu schaffen, um Familien zu ermuntern, in den Wald zu ziehen und
Sommerhäuser zu bauen. Im Sommer kann Kautschuk gewonnen
werden, es lässt sich jagen und fischen, auch die «Früchte des Waldes», die
in der Umgebung der Reservation rar geworden sind, können geerntet
werden.
In den siebziger Jahren hat sich die Politik der Jesuiten radikal geändert,

sie erkennen die begangenen Fehler. Balduino Loebbens, welcher
seit 1970 bei den Erikbagtsà lebt, ermutigt sie nun, nach ihrer Tradition
zu leben. Er verschafft ihnen die medizinische Unterstützung und
übernimmt die Rolle des Vermittlers zwischen der Regionalverwaltung und
den Indianern.
Jetzt existieren 31 Dörfer, darunter etwa ein Dutzend grosse Dörfer mit
mehr als fünfzehn Einwohnern. In jedem Dorf hat es im Prinzip einen

Hilfspfleger, oft ein Indianer, der dafür speziell ausgebildet wurde. Die
Möglichkeiten zur Hilfe sind allerdings eingeschränkt durch
Geldmangel und die grossen Distanzen zwischen den Dörfern.
Die häufigsten Gesundheitsprobleme werden verursacht durch Grippe,
Malaria, Würmer und verschiedene Arten von Tuberkulose. Immerhin
ist die Bevölkerung heute auf etwa 550 Personen angestiegen, nachdem
sie im Jahre 1957 auf 300 Personen gesunken war.
Verschiedene Freiwillige, unterstützt durch Pater Balduino, helfen im
Gesundheitsdienst mit und versuchen, eine Schule aufzubauen. Am
Anfang werden nur die Kinder unterrichtet, später sollen auch die
Erwachsenen die Schule besuchen können. Die Schulzeit fällt mit der
Regenzeit zusammen, die vom Oktober bis zum März dauert. Während
der Trockenzeit begeben sich die meisten Familien in die Niederlassungen

im Walde, um Kautschuk zu gewinnen.
Die Indianer verlassen sich nicht gerne auf die Unterstützung durch die
FUNAI. Sie haben immer die Schaffung einer Station, die sie kontrol-

173



lieren würde, zurückgewiesen. Fast an allen anderen Orten sind solche
Kontrollstellen üblich. Die FUNAI hat mit einem Vertrag ihre
Betreuungsbefugnisse den Jesuiten der Mission «Anchieta» abgetreten, der
auch Pater Balduino angehört.
Die Lebensweise der Erikbagtsà wurde seit ihren ersten Kontakten mit
der modernen Gesellschaft stark verändert. Was hat das für
Auswirkungen, und wie denken die Indianer darüber?
So wie die meisten anderen indianischen Völker möchten auch die
Erikbagtsà die Wohltaten der Industriegesellschaft rings um ihr Gebiet

gemessen. Das Interesse für deren Produkte und die Neugierde für
alles, was die Welt ausserhalb der ihrigen betrifft, erklärt teilweise den

mangelnden Widerstand und das vielleicht allzu grosse Verständnis,
das sie der Friedensmission von Pater Joâo entgegengebracht haben.
Sie hatten allerdings auch kaum eine andere Möglichkeit: Widerstand
bedeutete für sie grosse Verluste oder sogar ihre vollständige Vernichtung.

Die friedliche Lösung hatte dieselben Folgen. Ihre soziale und
politische Organisation wurde verändert, und ihre gewohnten
Versorgungsquellen wurden durch andere ersetzt.
Indem die Jesuiten die Indianer ausserhalb ihres Gebietes ansiedelten,
trugen sie zu diesen Veränderungen bei. Mit ihrer heutigen Politik kommen

sie den Bedürfnissen des Stammes besser entgegen.
Zum Schluss sei der Direktor des Rates der jesuitischen Mission in
Brasilien, Thomas Balduino, zitiert: «Jetzt entdecken die Missionare
evangelische Werte in der indianischen Kultur. Durch die Pflege dieser
Werte können die Indianer auch gute Christen werden. Indem die Jesuiten

glaubten, Gott zu dienen, haben sie der industriellen Gesellschaft
gedient.»

(Übersetzung: Ruth und Uli Thomet)

174


	Die Erikbagtsà am Rio Juruena (Brasilien)

