
Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch

Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 53 (1986)

Artikel: Gedanken zu einer berndeutschen Ilias-Übersetzung

Autor: Gfeller, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1076079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1076079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedanken zu einer berndeutschen Ilias-Übersetzung

Walter Gfeller

Im Jahre 1951 erschien in der Berner Handpresse von Emil Jenzer in

Burgdorf als bibliophiler Druck ein Fragment aus Homers Odyssee.
Albert Meyer, Primarlehrer in Buttenried (Gemeinde Mühleberg), hatte

von den vierundzwanzig Gesängen des alten Epos die Gesänge 6 bis 9 in
berndeutsche Hexameter übertragen. Ermuntert von Freunden und
Fachleuten übersetzte er dann die ganze Odyssee und gab sie 1960 im

Francke-Verlag heraus. Die zweite Auflage von 1963 erlebte Meyer
leider schon nicht mehr. Zeitlebens hatte er sich in Homers Epen
vertieft, hatte verschiedene Übersetzungen verglichen und die
Sekundärliteratur studiert. Schliesslich kam es ihm vor, man müsste die
muntere Erzählungskunst Homers auch im Berndeutschen wiedergeben
können. Er erlernte autodidaktisch die griechische Sprache und begann
Homer in seine Mundart zu übersetzen. Es ist wohl Meyers Verdienst,
entdeckt zu haben, dass der berndeutsche Sprachrhythmus der antiken
Versform des Hexameters sehr nahe kommt. Ohne viel Mühe lassen sich

berndeutsche Hexameter, d. h. Verse mit sechs Hebungen, bilden. Oft
kommen sie sogar unwillkürlich zustande, so etwa, wenn mir meine Frau
zuruft:
Chumm doch ändlech cho ässe, süsch fahrt dir gwüss no der Zug ab,

und ich antworte:
Ja, i chume de Schoo; wenn i nume das Chnöpfli chönnt ytue!
Als ich 1978 vom Pfarramt zurücktrat, freute ich mich, wieder einmal

Meyers Odyssee-Übertragung zu lesen. Sie packte mich so, dass ich
mich fragte, ob ich wohl auch einige Hexameter zustande brächte. Ich

schlug die griechische Ilias auf, die sich bei mir seit der Matura des

Ruhestandes erfreute. Zwar konnte ich stets die ersten Verse der

griechischen Odyssee aufsagen. Aber mein Beruf brachte mich nicht
mehr mit dem klassischen, vielmehr mit dem späteren Koine-Griechisch

173



des Neuen Testaments in Berührung. Wollte ich nun die Ilias übersetzen,

musste ich ständig im Wörterbuch blättern und mir nach und nach
den reichen Wortschatz Homers wieder erwerben.
Bevor ich diese Arbeit beschreibe, möchte ich knapp etwas über die

Entstehung und den Inhalt des alten Epos mitteilen. Die Ilias gilt als die
frühste griechische Dichtung, die uns schriftlich erhalten blieb. Man
nimmt heute an, Homer habe sie in der 2. Hälfte des 8. Jahrhunderts
v.Chr. aufgeschrieben. Über das Leben Homers weiss man fast nichts.

Zwanzig griechische Städte stritten sich einst, sein Geburtsort gewesen
zu sein. Vielleicht war es Smyrna an der Westküste Kleinasiens. Hingegen

sind sich die alten Zeugen einig, dass er auf der Sporeadeninsel los
gestorben ist.

Wir staunen heute, dass am Anfang der griechischen Literaturgeschichte

gleich ein Werk von solchem Ausmass und von solcher Vollendung

steht, wie es die Ilias ist. Man weiss indessen, dass Homer nicht aus
dem Nichts etwas Neues schuf. Er stützte sein Werk auf längst
bestehende Vorlagen ab, ob diese nun schon schriftlich abgefasst waren oder

von den Rhapsoden aus alter Überlieferung vorgesungen wurden. Daraus

hatte er etwa die Kenntnis von Gegenständen der Ausrüstung, die
sich jetzt rund 500 Jahre vor Homer, aber nicht aus seiner Lebzeit
nachweisen lassen. Die Sage von Troja reicht also weit zurück. Andererseits

war der Dichter der Ilias nicht bloss, wie es einige Gelehrte des

19. Jahrhunderts meinten, ein Redaktor, der alte Überlieferungsstücke
sammelte und zusammensetzte. Homer gab seinem umfangreichen
Werk den sinnvollen, zielgerichteten Zusammenhalt und füllte das

Gefüge der Handlung mit wahrhaft dichterischer Phantasie. Der Kern
der Sage ist die Eroberung Trojas durch die Griechen. Die Ausgrabungen

des alten Troja durch Heinrich Schliemann seit 1870 weisen auf
verschiedene Zerstörungen der Stadt hin. Sofern die Eroberung durch
die Griechen historisch ist - wofür es keine sicheren Beweise gibt -, mag
sie ins 13. Jahrhundert v.Chr. anzusetzen sein. Homer hätte somit von
Ereignissen erzählt, die rund 500 Jahre vor seiner Lebzeit stattgefunden
hätten. Aber ihm ging es ja nicht um die eigentliche Historie nach

unserm Verständnis. Er schilderte die Taten der Helden, ihren Mut und
ihre Ehre oder ihr Versagen. Er zeigte, wie des Menschen Wille vom
Walten der Götter abhängt und wie die Götter sogar unter sich geteilter
Meinung sind; wie die letzte Entscheidung über Heil oder Unheil auf
Erden von der Moira, dem Schicksal ausgeht; wie der einzelne Mensch

174



PUBLII
VIRGILII

MARONIS
OPERA

OMNIA.
Cum sAnnotaîionihM*

JOHANNIS MIN-ELLII.

FRANCOFVRU 8*LlîSiAE>

Apud HIER. CHRISTIANIPAULLL
Hcrboms, typü jOti. I^ICOLAÎ ANDREW-

ANNOMDCC.YHI.



sich in dieser Ordnung zu bewähren hat. Gerade dadurch wurde Homer
für die Griechen über einige Jahrhunderte hin der massgebende und
verehrte Erzieher.
Homer erzählt, wie die Griechen - er nennt sie meistens Achaier oder
auch Danaer - unter der Führung des Königs Agamemnon von Mykene
um die Stadt Ilion kämpfen. Ilion oder Ilios gibt dem Epos den Namen
«Ilias». Daneben wird die Stadt auch Troja genannt nach ihrem
sagenhaften Begründer, dem König Tros. Die Handlung der Ilias ist begrenzt
auf 49 Tage während des letzten, des zehnten Kriegsjahres. Aber
Homer versteht auch über diesen Zeitraum zurückzugreifen, ähnlich
wie heute der Film Rückblenden einschaltet. Das Hauptthema gibt der
Dichter gleich im ersten Vers bekannt: den Zorn des Achilleus will er
nach Weisung der Muse besingen. Achilleus ist zornig über Agamemnon,

der ihm die Briseis geraubt hat, das Mädchen, welches dem

Achilleus als Ehrenpreis nach einem früheren Kampf zugeteilt war. Aus
Zorn darüber entzieht er, der einer der stärksten Kämpfer ist, den

Griechen seine Hilfe. Untätig sitzt er mit der Schar seiner Myrmidonen
bei den Schiffen, während die griechischen Truppen beträchtliche
Niederlagen erleiden. Schliesslich bittet ihn sein nächster Freund Patroklos
um seine Rüstung, damit er an seiner Stelle in den Kampf ziehe.
Achilleus gewährt ihm die Bitte, gibt ihm seine Rüstung, mahnt ihn
aber, nicht weiter vorzurücken als bis vor die Stadt Troja. Patroklos

kämpft zuerst siegreich, vergisst aber Achills Mahnung und wird vom
Anführer der Troer, vom Königssohn Hektor getötet. Achilleus, tief
betrübt über den Tod seines Freundes, macht sich Vorwürfe, dass er ihn
in den Kampf entlassen habe. Um so mehr gelobt er, sich an Hektor zu
rächen.
Hier setzt das zweite Hauptmotiv der Ilias ein: die Freundestreue des

Achilleus zu Patroklos, die weit über dessen Tod hinausgeht. Achilleus
will nun selber kämpfen und versöhnt sich sogar mit Agamemnon. Er
setzt dem Hektor nach, bis er ihn unter den Stadtmauern ersticht. Dem
Patroklos, um dessen Leichnam gekämpft wurde, bereitet er ein ehrenvolles

Begräbnis mit nachfolgenden Kampfspielen. Die Leiche Hektors
hingegen schändet er, bis dessen greiser Vater Priamos es wagt, in seine

Hütte zu kommen und um die Herausgabe der Leiche zu bitten.
Achilleus lässt sich erweichen, und Priamos führt die Leiche heim, wo
sie nach den üblichen Klagen bestattet wird. So endet das Lied. Doch
wird der Hörer mit der früher schon verkündeten Weissagung entlassen,

176



dass bald nach Hektors Tod auch Achilleus in der Schlacht fallen werde.
Von Trojas Untergang steht in der Ilias noch nichts. Erst in der Odyssee
wird in Kürze die griechische Kriegslist mit dem hölzernen Pferd
erwähnt. Doch muss es zu Homers Zeit schon eine gründlichere Erzählung

über die Zerstörung Trojas gegeben haben. Rund 700 Jahre später
lässt Vergil seinen Aeneas, den trojanischen Helden, erzählen, wie er
den letzten Kampf und die Flucht aus der brennenden Stadt erlebt habe.

Vergil verwendete dazu alle ihm bekannten Vorlagen.
Zeitlich gibt man heute der Ilias den Vorrang vor der Odyssee. Letztere
soll rund eine Generation später entstanden sein. Einige Philologen
zweifeln sogar, ab die Odyssee denselben Verfasser habe und meinen,
sie einem Homerschüler zuschreiben zu müssen. Zum Inhalt hat die
Odyssee die Heimkehr des Ithaker Königs Odysseus nach dem trojanischen

Krieg. Das meiste, was Odysseus auf seinen Irrfahrten während
zehn Jahren erlitten hat, lässt Homer den Helden selber rückblickend
erzählen. Mir scheint, das man sowohl für die geistige Nähe und
Verwandtschaft von Ilias und Odyssee, wie für ihre Andersartigkeit und
Distanz Argumente vorbringen kann. Warum sollte nicht die Ilias ein

Jugendwerk und die Odyssee ein Alterswerk desselben Sängers sein?

Beide Epen galten für die Griechen als Grundlage der Bildung. Dass
auch noch der Römer Vergil im 1.Jahrhundert v.Chr. Homer als

grösstes Vorbild betrachtete, lässt sich aus seinem Epos Aeneis ablesen.

Ich möchte nun auf einige Probleme der Übertragung in unsere Landessprache

eingehen. Eine Übersetzung ist sogar für den Philologen nötig.
Wie anders soll er sich mit Homer befassen, als dass er den Urtext in
seine eigene Sprache zum mindesten umdenkt. Schon im 16. Jahrhundert

wurden Homer und Vergil einer breiteren Leserschaft durch deutsche

Übersetzungen erschlossen. 1781 übertrug dann Johann Heinrich
Voss die Odyssee, 1793 die Ilias in deutsche Hexameter. So kam Voss
auch dem Versmass Homers auf die Spur, ohne sich indessen von der
Worttreue erheblich zu lösen. Der Hexameter fasste in der deutschen

Sprache damit erst recht Fuss. Goethe wurde dafür so begeistert, dass er
diese Versform in «Hermann und Dorothea» und andern Dichtungen
anwandte. In neuerer Zeit entstanden weitere Übersetzungen. Ich

nenne für die Ilias: Rudolf Alexander Schröder, Hans Rupé, Roland
Hampe, Georg Peter Landmann (eine Auswahl) und Wolfgang Schade-

waldt. Letzterer verzichtete auf den Hexameter, ahmte wenn möglich

III



den griechischen Satzbau nach und richtete seine Zeilen nach den

griechischen Versen aus. Es ist wohl die wortgetreuste Übersetzung,
doch leidet darunter nach meinem Empfinden die Gestalt des deutschen
Satzes.

Soll ich nun begründen, weshalb ich die Ilias, das grosse Werk aus einem
uns zeitlich und kulturell so fernen Volk, in berndeutsche Hexameter
übertrug? Einmal - es wurde schon gesagt - spornte mich mein Vorgänger

Albert Meyer mit seiner Odyssee-Übersetzung dazu an. Man kann
also auf Berndeutsch Empfindungen von Menschen aussagen, die vor
drei Jahrtausenden gelebt haben. Man kann die bildhafte und doch so

schlichte Erzählweise Homers in der eigenen Mundart nachvollziehen.
Ja, man kann im Berndeutschen rhythmisch ähnliche Verszeilen bilden,
wie sie Homer bereits verwendete. Warum also nicht eine berndeutsche
Übersetzung? Ich kenne die Hemmungen dagegen: Homer vertritt doch
eine andere Welt als die unsrige. Man hat sich doch an hochdeutsche
Übersetzungen der homerischen Epen so gewöhnt. Für uns Schweizer
wird dadurch, dass wir unsere Mundart gebrauchen, der fremde Gegenstand

zu sehr in den Alltag gezogen. Berndeutsch wird als zu wenig
gehobene Sprache empfunden, als dass sie Homers Dichtung gerecht
werden könnte. Berndeutsch ist zu gewöhnlich. So etwa lauten die
Einwände. Weshalb traut man denn dem Reichsdeutschen eine

Übersetzung in seine Alltagssprache zu? Auf der andern Seite hat sich der
Wiener Altphilologe und Homerspezialist, Professor Albin Lesky, über

Meyers Odyssee geäussert, er halte sie für die adäquateste Übersetzung.
Ich vernahm dieses Urteil unabhängig voneinander von zwei verschiedenen

österreichischen Altphilologen.
Keine Übersetzung kann einen fremdsprachigen Urtext ersetzen, am

allerwenigsten, wenn es sich um eine Dichtung handelt. Zu sehr ist jede
Sprache das Produkt der Kultur eines Volkes, zu sehr trägt die Dichtung
die persönliche Note des Dichters. Aber eine Übersetzung kann zum
Originaltext hinführen, kann ein Weg zu dessen Verständnis sein. Da
steht der Übersetzer vor der Frage, ob er die eigene Sprache dem
fremden Text so stark angleichen wolle, dass sie sich verfremdet, in der
Wortwahl etwa und im Satzbau; ob er andrerseits den fremdsprachigen
Stoff der eigenen Sprachkultur so nähert, dass der ursprüngliche Gehalt
des zu übersetzenden Werks sich verändert. In meiner Übersetzung der
Ilias, wie auch der Aeneis, trachtete ich nach einem Mittelweg zwischen
diesen Extremen.

178



Im berndeutschen Vorwort zur Ilias-Übersetzung umriss ich die drei
Grundsätze meiner Arbeit so: Iha mer Müei ggä, e müglichscht worttreui
Übersetzig imene müglichscht glöiffige Bärndütsch i müglichscht regu-
rächti Hexameter z verpacke.

Mein erster Grundsatz ist also eine möglichst wortgetreue Übersetzung.
Als Theologe bin ich zu diesem Prinzip etwas erzogen worden. Ich muss

fragen: Was sagt der Dichter in seiner Sprache, und wie kann ich seine

Aussage in meiner Sprache am besten wiedergeben? Da gibt es Sätze,
die sich mühelos übersetzen lassen, Wort für Wort, auch bis in die

Wortstellung hinein. Doch ist das eher ein Glücksfall. Meistens muss
man ringen um den richtigen Ausdruck. Dann muss man erst noch
sehen, ob ein Wort etwa nur ein- oder zweisilbig oder nur dreisilbig in
den Hexameter hineinpasse. Schlage ich im Worterbuch ein griechisches
Wort auf, hat es meistens mehrere deutsche Entsprechungen. Es können

bei einem Substantiv, bei einem Verbum oder bei einem Adjektiv
20 bis 50 Ausdrücke stehen, die in unserer Sprache zum Teil weit
auseinandergehen. Vom griechischen Wort thymos etwa nenne ich nur
die wichtigsten Übersetzungsmöglichkeiten, die das Wörterbuch angibt:
Seele, Lebenskraft, Leben; Wille, Wunsch, Verlangen, Begierde, Ent-
schluss; Gemüt, Gefühl, Herz; Mut, Tapferkeit; Leidenschaft, Aufregung,

Wut, Zorn; Sinn, Gesinnung. Wo immer Homer das Wort thymos
gebraucht, muss ich mich fragen, welcher der genanten Begriffe im
Zusammenhang des Textes der Meinung Homers am nächsten kommt.
Wenn Schadewaldt in seiner sonst sehr genauen Übersetzung für thymos
fast durchwegs Mut einsetzt, scheint mir das zu starr und oft geradezu
falsch zu sein. Übrigens habe ich die im Wörterbuch angegebenen
Bedeutungen dann erst noch ins Berndeutsche zu übertragen. Oft
unterscheidet sich der berndeutsche Ausdruck fast nur in der Aussprache:

Seele - Seel, Gefühl - Gfüel; Mut - Muet; hingegen gibt es für
Begierde: Gluscht, für Zorn: Töibi. Das Berndeutsche weist Wörter auf,
die im Schriftdeutschen nichts Lautverwandtes haben: briegge- weinen;
chräschlig - gesund, frisch; chüderle - schmeicheln; ebcho - begegnen;

guene - gierig zuschauen; pysehte - keuchen und viele andere. Solche
Wörter setze ich gerne ein, wenn sie mir den Sinn des Textes wiedergeben.

Zuweilen veranlasst mich Homer zu etwas ungewohnten Ausdrücken.
So ist Zeus der Wulcheversammler, Poseidon der Ärdeerhudler. Here

179



heisst di wyssarmigi, noch öfters d Göttin, wo Ouge wi dChue het;

gemeint sind hier wohl die schönen grossen Augen der Frau. Achilleus
ist der flinggfüessig, sein Gegner Hektor der Hälmschüttler, weil sein
Flelmbusch sich bewegt (eine andere Etymologie weist hier allerdings
auf den schimmernden Helm hin). Übrigens gleiche ich alle Eigennamen

möglichst der griechischen Schreibweise an (also nicht Achäer,
sondern Achaier usw.). Ferner hat Homer Redewendungen, die man in
einer berndeutschen Erzählung nicht verwenden würde. Doch halte ich
mich auch hier so gut wie möglich an den griechischen Wortlaut. Damit

mag etwas von der griechischen Sprachkultur hindurchscheinen, ohne
dass ich dem Berndeutschen allzusehr Gewalt antue. Es ist immer
ratsam, beim Übersetzen nicht durch zu grosse Freiheiten ins Fabulieren
zu kommen. Ich habe erfahren, dass die möglichst worttreue Übersetzung

am lebendigsten wirkt.

Meine zweite Forderung zielt auf ein geläufiges, flüssiges Berndeutsch.
Sie bezieht sich sowohl auf die Wortwahl, wie auf den Satzbau.
Wer berndeutsch schreibt, muss sich an die Mundart einer bestimmten
Region halten. Es ist unmöglich, Simmentalisch und Oberaargauisch
durcheinander zu mischen. Ich entschloss mich, das Berndeutsch meiner
Kindheit zu verwenden. Ich wuchs nördlich von Bern auf. Dort war
damals der ländliche Dialekt noch kaum vermischt. Wenn wir einen
Knecht aus einer andern Gegend hatten, fiel mir der Unterschied der

Sprache sofort auf. In meiner Gymnasial klasse hörte ich dann das

Stadtberndeutsch. Später hauste ich zehn Jahre im Obersimmental und
blieb schliesslich den längsten Teil meines Lebens in Burgdorf. Ich hatte
Mühe, einen andern Dialekt anzunehmen und wollte es auch nicht.
Unmerklich nimmt man dennoch einiges von seiner Umwelt an. Ich
meine jedoch, sobald man Mundart schreibt, sollte man sich vor
Vermischungen hüten. Oft fragte ich mich jetzt: Wie sagte es meine Mutter?
Das ist die Muttersprache.
So versuche ich in meiner Homer-Übersetzung die Mundart zu säubern

von so vielen Audrücken, die man heute zwar oft hört, die aber

Entlehnungen aus der Schriftsprache oder auch aus der Ostschweiz sind.
Oft muss man sich geradezu fragen, ob ein Wort als berndeutsch noch

angeht, oder ob es nicht eine zu bequeme Entlehnung ist. Bei dieser

Säuberung kann man dann eigene Wörter wieder hervorholen, die fast

vergessen wurden. Ich glaube aber, dass ich kaum ein völlig antiquiertes

180



Wort verwende. Das Berndeutsche Wörterbuch von Otto von Greyerz/
Ruth Bietenhard hat mir bei Unsicherheiten wertvolle Dienste geleistet.
Ich habe darin auch oft nach einem treffenden Ausdruck gesucht, wenn
ich bei mir selber nicht zur Klarheit kam. Schliesslich nimmt man mit
einer Homer-Übersetzung eine grosse Verantwortung auf sich, auch

gegenüber seiner Muttersprache.
Zur Säuberung gehört meiner Meinung nach die Vermeidung des

unbernischen Partizips Präsens. Also nicht der zürnend Apollon,
sondern Apollon, wo zürnet oder Apollon ir Töibi. Es gibt wenige berechtigte

Ausnahmen des Partizips Präsens: angänds (angehend, bald),
usgänds, vorständs und ähnliche. Andere haben festen Fuss gefasst: e

aasteckendi Chrankheit, e reizendi Tochter. Man mag solche Ausdrücke
dulden. Aber was sich gewisse Festredner, Vereinspräsidenten,
Parlamentarier und Radiosprecher leisten, die vielleicht noch stolz sind auf
ihre der Schriftsprache entlehnten Partizipien, das geht zu weit und ist
eine glatte Entartung des Berndeutschen. Zum ursprünglichen
Berndeutsch gehören solche Partizip-Präsens-Konstruktionen nicht. Man
sucht sie vergeblich beim Volksdichter und einstigen Burgdorfer Pfarrer
Gottlieb Jakob Kuhn oder beim hundert Jahre späteren Rudolf von
Tavel. In einer Homer-Übertragung würde uns das Partizip Präsens oft
naheliegen, weil es im Griechischen häufig vorkommt. In einer
schriftdeutschen Übertragung lässt es sich ohne weiteres nachvollziehen. Ich
suchte im Berndeutschen andere Lösungen, und es gibt sie. In den zwei

ersten Versen der Ilias wird der Zorn des Achilleus ulomene, verderbend

genannt. Da übersetzt Hampe:
Göttin, singe mir nun des Peleussohnes Achilleus
Unheilbringenden Zorn, der tausend Leid den Achäern

Schuf und...
Lange knorzte ich an diesen Anfangsversen, bis ich einmal nachts

erwachte und die Lösung da war:
Sing mer doch, Göttin, wi d Töibi vom Peleus-Suhn, vom Achilleus,
Luter Verderbe het bracht u zähtuusig Schmärze verbreitet
Über dAchaier...
Aus dem griechischen Partizip ulomene bilde ich hier einen Satzteil luter
Verderbe het bracht, was den Sinn des Textes ziemlich genau wiedergibt.
Im Satzbau muss ich oft vom griechischen Text abweichen. Zwar ist
Homers Erzählungskunst so schlicht und natürlich, dass schwer
übersichtliche Satzgebilde selten vorkommen. Meine spätere Übersetzung

181



von Vergils Aeneis wurde in dieser Beziehung viel schwieriger, weil
Vergil einen hochpoetischen, nach unserm Empfinden sehr komplizierten

Satzbau hat. Doch geht es auch bei Homer nicht ohne Umstellungen
ab. Ich muss ja darauf achten, dass ich einen natürlich fliessenden Satz

erhalte, der alle Aussagen des griechischen Textes enthält und dazu sich

in den Rahmen des Hexameters einfügen lässt. Dazu weiter unten.
Wo Homer in der Vergangenheitsform erzählt, gebrauche ich meistens
das Präsens, nämlich als praesens historicum. Es hat im Berndeutschen
seine Berechtigung, wird es doch oft im alltäglichen Gespräch
angewandt, wo etwas früher Geschehenes erzählt wird. Wir haben kein
Imperfekt, müssten daher ein Perfekt setzen: är hetgseh, si sy cho. Das
würde aber zu schwerfällig, und ich müsste oft mit dieser zusammengesetzten

Zeitform den Raum des Verses sprengen; ich hätte zu wenig
Platz, um alles unterzubringen. An etlichen Stellen muss ich
sinnentsprechend doch das Perfekt setzen, wo z.B. eine handelnde Person

etwas aus der Vergangenheit berichtet. So sind die ersten neun Verse im
1. Gesang im Perfekt, und es erfolgt im 10. Vers der Wechsel ins Präsens,
das dann durch den ganzen Gesang hindurchträgt, während der griechische

Text durchwegs die Vergangenheitsform braucht. Hier die Verse 8

bis 10 mit dem Übergang vom Perfekt zum Präsens:

Wär vo de Götter ächt het se zum Stryten u Kämpfe so ufghezt?
Letos u Zeuses Suhn! Ertöibte über e Chünig
Schickt er e böse Bräschte i ds Heer; da stürbe di Manne.

Meine dritte Forderung ist der korrekte Hexameter. Er weist, wie der
Name sagt, ein Sechsmass auf. Im Griechischen und im Lateinischen
wird der Rhythmus durch den Wechsel von sogenannt langen und
kurzen Silben gebildet. Dagegen wird die ursprüngliche und natürliche
Betonung eines Wortes nicht berücksichtigt. Ein Hexameter weist also
sechs lange, betonte Silben auf. Dazwischen treten entweder eine lange,
unbetonte oder zwei kurze Silben. Lang - lang heisst der Spondeus, lang

- kurz/kurz der Daktylus (was den Finger bedeutet, der ein langes und
zwei kurze Glieder hat). Der fünfte Versfuss im Hexameter ist ein

Daktylus, nur ausnahmsweise ein Spondeus. Der letzte, sechste Versfuss
ist zweisilbig, entweder ein Spondeus oder ein Trochäus (lang - kurz).
Der Reiz der Hexameter-Dichtung liegt im ständigen Wechsel der
verschiedenen Versmöglichkeiten. Die Griechen zählten 32 Formen.
Der schriftdeutsche und der berndeutsche Hexameter richten sich nach

182



diesen Rhythmen. Aber hier kommt es weniger auf lange und kurze
Silben an, vielmehr auf die natürliche Betonung der Wörter. Als gut
erachte ich einen berndeutschen Hexameter, wenn der Leser ihn gar
nicht anders als mit der richtigen Betonung lesen kann, und wenn
ausserdem der berndeutsche Satzbau korrekt ist. Man lese nun noch
einmal die oben zitierten Verse 8 bis 10. Die natürliche Betonung ergibt
sich von selbst. Jeder von diesen Versen hat übrigens einen andern

Rhythmus. Vers 8 besteht aus lauter Daktylen, abgesehen vom
Verschluss. Vers 9 enthält drei Trochäen (lang - kurz) nacheinander, hier
herausgegriffen: Zeuses Suhn! Ertöibte.. .Die unbetonten Silben sind

hier alle kurz. Eine solche Folge ist normalerweise zu vermeiden. Hier
aber gibt sie der Aussage ein besonderes Gewicht. Der Trochäus, der im

griechischen Hexameter nicht vorkommt (ausser im Versschluss), ist im
Bern- wie im Schriftdeutschen nicht zu umgehen. Nun gibt es auch

Verse, die nicht ganz problemlos zu lesen sind. Vom Priester Chryses
heisst es in Vers 13:

Möchti sy Tochter gärn frei ha u bringt derfür Hüüffe vo Lösgäld. Da
stehen drei lange Silben nacheinander: gärn frei ha. Ich könnte versucht

sein, gärn und ha zu betonen und bekäme dann sieben Verfüsse anstatt
sechs. Richtig lese ich rein daktylisch, indem ich nach Tochter das Wort
frei betone. Für solche «Zweifelsverse» habe ich keine Vorliebe; aber
wie sie vermeiden, ohne vom Text abzurücken? Ich tröste mich damit,
dass sie in jeder schriftdeutschen Übersetzung vorkommen. Hat der
Leser begriffen, was ein Hexameter ist, wird er auch die schwierigen
Verse bewältigen.

Das Faszinierende an meiner Arbeit war immer, die obigen drei
Forderungen, nämlich Worttreue, flüssiges, unverfälschtes Berndeutsch und

Hexameter, miteinander in Einklang zu bringen. Was sich am Schluss so

leicht lesen lässt, ist meist das Produkt eines langwierigen Probierens. Es

kam mir oft vor wie die Arbeit an einem Mosaik. Bestehende
schriftdeutsche Übersetzungen, die ich natürlich auch verglich, konnten höchstens

auf Möglichkeiten hinweisen. Aber den treffenden Ausdruck und
den natürlichen Fluss des Satzes musste ich im Berndeutschen selber
erarbeiten. Ich fühle mich dadurch bereichert. Ich glaube, etwas von der

Welt Homers in mich aufgenommen zu haben. Trotzdem bleibt es mir
bewusst, dass diese Übertragung kein gleichwertiger Ersatz ist, sondern
ein Versuch, der Sagenwelt Homers, seinem Menschenbild, seiner

183



Poesie und seiner Phantasie näher zu kommen. Der Übertragung ist
eine gewisse Eigenständigkeit nicht abzusprechen. Altgriechisch und
Berndeutsch vertreten zwei verschiedene Sprachkulturen.

Peisistratos, der Herrscher von Athen im 6. Jahrhundert v.Chr.,
kümmerte sich um die getreue Überlieferung von Homers Ilias und Odyssee.
An den panathenäischen Festtagen wurden diese Epen von den Rhapsoden,

den Sängern, kunstvoll rezitiert. Peisistratos duldete keine blossen

Auszüge. Unverkürzt sollten die Epen vorgetragen werden, was natürlich

mehrere Tage dauerte. Ich entschloss mich trotzdem, die Ilias
verkürzt zu übertragen. Von den 15693 Versen biete ich 10839, gut zwei
Drittel. Die Gesänge 5, 7, 8 und 10 liess ich weg, sechs weitere kürzte
ich. Den Inhalt des Weggelassenen gab ich in Zusammenfassungen an.
Weggelassen wurden besonders Kampfschilderungen, die den heutigen
Leser ohnehin etwas stark belasten möchten. Sie kommen auch so noch
reichlich zum Zug. Dagegen konnte ich nicht auf Götterszenen verzichten,

die uns den Einblick in Homers eigenartige Religion geben. Sie

wurde die Religion der Griechen in der klassischen Zeit, bis dann die

Philosophen ihre Kritik daran ansetzten. Vom 14. Gesang an kürzte ich

nur noch den 15ten und 17ten. Es ging mir darum, dass die Treue des

Achilleus zu seinem Freunde Patroklos in ihrer ganzen Tragweite zum
Ausdruck käme.

Ich kehre zum Anfang meiner Ausführungen zurück. Ich freue mich
darüber, dass die ersten Teile der Odyssee in der Übersetzung von
Albert Meyer bei Emil Jenzer in Burgdorf handgesetzt und gedruckt
wurden, und dass nun rund dreissig Jahre später meine Arbeit an der
Ilias wieder von Burgdorf ausgehen durfte. Ich gestehe, dass ich ohne
das Vorbild Albert Meyers, den ich übrigens persönlich nicht kannte, nie
auf den Gedanken gekommen wäre, mich an eine so anspruchsvolle
Arbeit heranzuwagen. Der Francke-Verlag, der sich allgemein um das

berndeutsche Schrifttum verdient gemacht hat, liess denn auch mein
Buch in derselben Ausstattung erscheinen wie Meyers Odyssee.

Als im November 1981 Homer bärndütsch, Ilias in den Buchhandel kam,
begann ich mit der Übersetzung der Aeneis von Vergil, eine Arbeit von
zwei Jahren. Die Aufgabe war naheliegend. Freilich wusste ich anfangs
so wenig wie seinerzeit bei der Ilias, ob ich über blosse Fragmente

184



hinauskäme. Im Laufe der Arbeit sah ich, dass Vergils Aeneis im
Ganzen wie im Detail so streng komponiert ist, dass man nicht Bruchstücke

herausreissen sollte. So übersetzte ich alle zwölf Gesänge mit
9896 Versen.
Publius Vergilius Maro, der rund 700 Jahre nach Homer lebte (70 bis 19

v. Chr.), strebte nach dem grossen Vorbild Homers ein Nationalepos für
die Römer zu dichten. In der bewussten Nachahmung Homers nach der
Form und zum Teil sogar nach Inhalten suchte er die Vollendung der
Dichtung. Er führte den Ursprung seines Volkes auf Aeneas zurück, der
nach der Zerstörung Trojas mit einer ganzen Flotte westwärts segelte,
um in der Gegend von Rom die neue Heimat für sein Volk zu finden und
zu erkämpfen.
Vieles war nun ähnlich in meiner Übersetzungsarbeit. Der Hexameter
war mir vertraut. Doch musste ich den lateinischen Wortschatz Vergils
neu erringen und mich mit dem wesentlich komplizierteren Satzbau des

Dichters abmühen. Die Grundsätze blieben dieselben: Worttreue,
flüssiges und unverfälschtes Berndeutsch im Hexameter. Wer je Vergil
lateinisch gelesen hat, kann wohl ermessen, wie schwierig es ist, des

Dichters Satzgebilde in alltägliches Berndeutsch umzukrempeln, das

sich dann erst noch in den Hexameter einfügt. Nachträglich verwunderte

ich mich selber, dass ich bei Homer wie bei Vergil kaum einen
wesentlichen Ausdruck unübersetzt lassen oder mit zu häufigen
Füllwörtern nachhelfen musste, um mit der Vers- und Satzlänge des Urtextes

Schritt zu halten.
Wer das Vorrecht hat, Griechisch und Latein zu erlernen, kann nicht an
Homer und Vergil vorübergehen. Es ist hier nicht der Ort, näher zu
begründen, was uns die antiken Dichter immer noch zu geben haben.
Jedenfalls reicht der Einfluss der Epen Homers und Vergils bis heute an
die humanistische Bildung der abendländischen Völker.

185



Anmerkung der Redaktion

Walter Gfeller erhielt vom Kanton Bern auf Antrag der Deutschsprachigen Literaturkommission

für seine Übertragungen von Homer und Vergil den Übersetzerpreis 1984.

Bücherhinweis

Homer bärndütsch: Ilias
Übersetzt von Walter Gfeller. 352 Seiten, geb., Fr.29.80, Francke-Verlag 1981.

Vergil bärndütsch: Aeneis

Übersetzt von Walter Gfeller. 318 Seiten, geb., Fr. 36.-, Francke-Verlag 1984.

Abbildung S. 175:

Titelblatt des ältesten Virgils in der Stadtbibliothek Burgdorf, herausgegeben von Jan
Minell in Rotterdam 1708.

186


	Gedanken zu einer berndeutschen Ilias-Übersetzung

