
Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch

Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 52 (1985)

Artikel: Der Ahnenwächter : 75 Jahre Ethnographische Sammlung Burgdorf

Autor: Graffenried, Charlotte von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1076124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1076124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Ahnenwächter

75 Jahre Ethnographische Sammlung Burgdorf

Charlotte von Graffenried

Mbulu-ngulu, heute auch mwete oder mboy werden die bemerkenswerten
zentralafrikanischen Ahnenwächterfiguren derKota1 genannt. Die Abbildung

zeigt ein solches Exemplar, welches sich in der Ethnographischen
Sammlung in Burgdorf befindet2. Vergegenwärtigen wir uns kurz, wer die
Hersteller solcher Kunstwerke sind. Bei den Kota handelt es sich um eine

Volksgruppe3, die im tropischen Regenwald im östlichen Gabun und
angrenzendenKongo heimisch ist. Als Ackerbauern bearbeiten sie den Boden

(heute besonders Anbau von Kakao) in Waldrodungskultur4, was stets zu
grösseren und kleineren Wanderungen Anlass gegeben hat. Sie stammen
denn auch ursprünglich aus einer weiter nordöstlich liegenden Region,
vermutlich aus dem Zentralsudan (evtl. Adamauagebiet), von wo sie vor
Jahrhunderten mit anderen Volksgruppen eingewandert sind. Im letzten
Jahrhundert mussten die Kota schliesslich noch neuen Ankömmlingen, den

Pangwe, weichen und südwärts in ihre heutigen Gebiete ziehen.5

Die schwierigen Lebensbedingungen einerseits und die Furcht vor Krankheit

und Tod andererseits, welche das Gleichgewicht des menschlichen
Lebens stören, dessen einen ausgedehnten Ahnen- und Geisterkult entstehen.

Als Ausdruck desselben sind die Figuren der Kota zu verstehen.
Hergestellt wurden diese stark stilisierten Gebilde meist von Schmieden, nicht
wie sonst üblich in plastischer Form, sondern sie schnitzten sie aus einer
flachen Holzplatte und überzogen dieselbe mit Messing- und Kupferblech.
Das Gesicht der Figur zeigt sich als ovale konkave Erhebung, mit aufgesetzten

halbmondförmigen Augen, einer spitzen, dreieckigen, vorstehenden
Nase und darunter liegendem Mund, der durch eingedrückte Punkte
angedeutet wird. Darüber befindet sich ein halbmondförmiger Bogen, der
wahrscheinlich Hörner symbolisiert und mit zwei kurzen, abstehenden

Zapfen versehen ist. Beidseits des Gesichts stellen eine Art Bogen vermutlich

Wangen oder auch eine Frisur dar. Ein dünner Hals leitet über zu
einem Trapez, welches als Arme oder Schultern angesehen werden kann.

232



' V \

$

fn'iäsiü.'jii/ssijmi
}~< t, [ lltl l|f|yp.»TO,

f*wàw < ivitiVîiîiraSg*

c'- im, i uiimiï'v1;

:U.Vu



Wächterfigur der Kota, Gabun.
Eingesteckt in einen Korb, hütete sie ehemals

die darin aufbewahrten Schädel und Gebeine der Ahnen.
(Ethnographische Sammlung Burgdorf, Kirchbühl 17)



Die untere Hälfte des Trapezes ist nicht mit Metallfolie besetzt, denn die

Figur wurde an dieser Stelle in einen Korb gesteckt, der Schädel und Gebeine

von mehreren Ahnen enthielt. Dieser Reliquienschrein repräsentiert somit
den Körper der Figur. Aus diesem Grunde ist die oft verwendete Bezeichnung

«KopfTüsserfiguren» unzutreffend. Die eigenartige Gestalt solcher

Figuren, die in dieser Art nur bei den Kota bekannt sind, lässt sich
vielleicht auch aus ihrer Funktion, nämlich als Wächterfiguren erklären; sie

hielten Unbefugte, d. h. Frauen und Kinder, von den heiligen Schädeln und
Gebeinen fern. Durch den Glanz des Metalls sollten zudem auch nachts
böse Geister abgeschreckt werden. Die Verwendung der Wächterfiguren
gehört schon lange der Vergangenheit an. Himmelheber6 beschreibt, dass

es bereits im Jahre 1938 in Gabun schwierig war, in denKota-Dörfern etwas

von ihrer B edeutung zu erfahren, denn die mbulu-ngulu wurden nicht mehr
in der ursprünglichen Weise verwendet. Missionare hatten die Leute veran-

233



lasst, die Figuren am Dorfrand in Gruben zu «beerdigen». Allerdings hätten

die Dorfbewohner diese «Gräber» bereits wieder geöffnet und opferten
den Figuren darin - sie waren bedeckt von Hühnerfedern, Blut und Speiseresten

- da sie es nicht wagten, sie in althergebrachter Weise wieder
aufzustellen. Dieser Bericht des bekannten deutschen Ethnologen zeigt deutlich,
welch eine wichtige Stellung die Ahnenfiguren einnahmen.
Es ist sehr wahrscheinlich, dass die mbulu-ngulu in Zeremonien integriert
waren, wie sie von Tessmann6 für die Reliquienschreine mit Wächterfiguren

der Pangwe, der westlichen Nachbarn, beschrieben worden sind.

Betrachten wir kurz die wichtigsten Punkte: Für die auf einem heiligen
Platze stattfindenden Festlichkeiten wurden die Reliquienschreine versammelt,

Schädel und Gebeine herausgenommen und auf einer Bank
ausgebreitet. Tessmann schreibt: «Einige Leute nahmen die Ahnenfiguren,
gingen hinter die Wand (Matte, aus Palmblättern geflochten) und liessen
sie von dort auf der Wand tanzen, genau wie bei uns im Kasperletheater...

Der zweite Aufzug begann mit einem Tanz, zu dem die Musikinstrumente
aufs neue mit verdoppelter Kraft einsetzten... Dann kam der grosse
Schädeltanz an die Reihe... Es rückte nun eine Schar von Männern los, welche
die Schädel mit beiden Händen dicht über den Boden vor sich hielten und
hin und her bewegten. In einer Linie kamen sie langsam unter Tanzbewegungen

von dem Schädelplatz heran und stellten dann wieder in derselben
Weise die Schädel auf den Platz zurück. Dieser Tanz wurde mehrmals
wiederholt.»

Der Hauptteil der Feier bestand im Bittgesuch eines alten Mannes an die
Schädel der Ahnen, den Dorfbewohnern Wohlergehen, Gesundheit,
Fruchtbarkeit auf den Feldern und zahlreiche Nachkommenschaft zu
erwirken. Im Anschluss daran wurden den Ahnen ein Huhn sowie meist
auch ein Schaf geopfert; die Reliquien beträufelte man mit dem Blut der

Opfertiere und rieb sie mit «Medizin» ein, bevor man sie wieder versorgte.
Die Aufgabe der Figuren bestand also nicht nur in einer Wächterfunktion,
sondern sie scheinen auch eine Art Vermittlerrolle zwischen den Ahnen
(repräsentiert durch die Schädel und Gebeine) und den Menschen
ausgeübt zu haben.
Das weltweite Interesse für diese Wächterfiguren kommt nicht nur daran

zum Ausdruck, dass sie heute in zahlreichen Museen vertreten sind,
sondern auch berühmten Malern wie Pablo Picasso, Juan Gris und andern als

Vorlage gedient haben.

234



Anmerkungen

1 Auch Bakota genannt, wobei die Vorsilbe ba die Mehrzahl bezeichnet.
2 Inventarnummer 7669. 64x36 cm gross, 7 cm dick.
3 Aufgeteilt in «Kota du Nord», ca. 25 000, und «Kota du Sud», ca. 46 000 Personen. Chaffin,

S. 14.
4 Waldrodungsbau Schwendwirtschaft: Durch Abholzen des Waldes und Niederbrennen

des Unterholzes werden Flächen der Kultivierung zugeführt. Wegen der Erschöpfung

des Bodens müssen nach gewisser Zeit die Rodungspflanzungen verlegt werden.
5 Leuzinger, S. 236
6 Himmelhebei; S. 306
7 Tessmann II, S. 121-123

Literatur:

Chaffin, A.
1973: Art Kota in: Arts d'Afrique Noire No 5, Villiers-Ie-Bel, France.

Himmelhebei; H.
1960: Negerkunst und Negerkünstler. Klinkhardt & Biermann, Braunschweig.

Kecskési, M.
1982: Kunst aus dem alten Afrika. Pinguin-Verlag, Innsbruck.

Leuzinger, E.
1972: Die Kunst von Schwarz-Afrika. Aurel Bongers, Recklinghausen.

Tessmann, E.
1913: Die Pangwe. Wasmuth AG, Berlin.

Wingert, P. S.

1962: Primitive Art - Its Traditions and Styles. Oxford University Press, New York.

235


	Der Ahnenwächter : 75 Jahre Ethnographische Sammlung Burgdorf

