Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch
Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 45 (1978)

Artikel: Eine hebréaische Pergamenthandschrift in Burgdorf
Autor: Leuenberger, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1076015

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1076015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine hebriische Pergamenthandschrift in Burgdorf

Walter Leuenberger

Vorwort

Am 10. September 1906, also vor genau 70 Jahren, wurde an der Kapel-
lenstrasse 2 in Bern die schone Synagoge der Israelitischen Kultusge-
meinde eingeweiht. Aber wahrscheinlich haben erst wenige christliche
Berner dieses Gebdude von innen gesehen. Ist es Interesselosigkeit oder ist
es eine geheime Scheu, die uns davon abhilt, die Synagoge zu betreten?
Noch weniger Berner haben wohl einmal einen jiidischen Gottesdienst am
Sabbat oder gar an einem Festtag, z. B. Pesach, Schawuoth oder Rosch
Haschana!, miterlebt. Obschon in Bern und Burgdorf (von einigen Unter-
brechungen abgesehen) seit 700 Jahren Juden gelebt haben, wissen wir im
allgemeinen iiber ihre religiosen Brauche und ihre Biicher wenig oder
nichts. Oder wer weiss z. B. was koschere Speisen, ein Talit, eine Misrach-
Tafel, eine Mesusa oder gar Tefillin2 sind? Wer hat schon im Talmud, im
Schulchan Aruch?® oder in einem Machsor (Gebetbuch) gelesen? Nicht
besser steht es mit unserer Kenntnis der Geschichte des Judentums. Zwar
sind wir iiber die dlteste Geschichte des Volkes Israel von Abraham tiber
Mose, David, Salomo bis Jeremia und Daniel einigermassen im Bild, denn
wir konnen ja diese Geschichte in unserer Bibel nachschlagen. Auch iiber
die neueste Geschichte desjiidischen Volkes und das Schicksal des Staates
Israel sind wir auf dem laufenden, berichten uns doch die Zeitungen, aber
auch Radio und Fernsehen sehr oft iiber den 1948 gegriindeten Staat Is-
rael. So konnen wir etwa in der Tagesschau die hebrdischen Debatten des
israelischen Parlaments (Knesset) oder die Aktionen der israelischen Ar-
mee verfolgen. Unvergesslich ist uns sicher, wie in der Nacht vom 3. auf
den 4. Juli 1976 ein israelischer Stosstrupp mit drei Transportflugzeugen
tiberraschend auf dem Flugplatz Entebbe in Uganda landete, etwa hun-
dert jiidische Geiseln befreite und deren Entfithrer totete. Seit dem Sechs-
tagekrieg (Juni 1967) sind auch Flugreisen nach Israel sehr populidr gewor-
den. Auch aus unserer Gegend haben bereits viele Leute ihre Ferien in

100



Israel verbracht oder sogar einige Monate in einem «Kibbuz» (Kollektiv-
siedlung) gearbeitet. Trotzdem wissen nur wenige Christen Bescheid iiber
die Geschichte des Judentums zwischen der Zerstérung Jerusalems (70
n. Chr.) und der Vernichtung von sechs Millionen Juden unter Adolf Hit-
ler (1933-1945).

Werner Keller hat leider recht, wenn er schreibt:4 «Bis heute blieb die

nachbiblische Geschichte der Juden in der weiten Offentlichkeit unbe-

kannt. Zwischen dem Ausklang des Alten Testaments und den tragischen

Ereignissen der jiingsten Vergangenheit klafft im Wissen der Allgemein-

heit eine Liicke. Zwei Jahrtausende jiidischen Schicksals auf Erden blie-

ben bis in unsere Tage selbst fiir den gebildeten Européer ein Niemands-
land. Um so ungehinderter konnten sich in diesem Vakuum Vorurteile
und Verleumdungen einnisten, konnten Hass und Feindschaft, aber auch

Tragheit des Herzens ungehemmt wuchern. Diese Bastion der Unkenntnis

und Vorurteile gilt es endlich einzureissen. Die Zeit ist reif dafiir, iiberreif!»

Wir Christen haben zum Einreissen dieser «Bastion der Vorurteile» noch

einige ganz besondere Griinde:

1. Jesus Christus® war «von Geburt ein Nachkomme des Konigs David»
(Rom. 1, 3), also ein Israelit oder Jude®. Sein Name (Jeschua aus Jeho-
schua = Josua) ist hebrdisch und bedeutet: «Der Herr ist Hilfe, der
Herr hilft.»

2. Die zwolf Jinger Jesu und der Apostel Paulus (Saul, Apg. 9, I) waren
Juden. Viele Stellen im Neuen Testament konnen nur aus dem Alten
Testament und aus der nachbiblischen jiidischen Literatur (Apokry-
phen, Pseudepigraphen, Targum, Talmud und Midrasch) erklédrt wer-
den.

3. Zwischen den Briuchen der Christen und Juden gibt es zahlreiche Be-
ziehungen. Jesus hat z. B. das heilige Abendmahl im Rahmen einer
judischen Pesach-Feier eingesetzt.

4. Die Christen haben jahrhundertelang die Juden diskriminiert und oft
sogar grausam verfolgt und sich damit viel Schuld aufgeladen. Viel-
leicht ist dies der Grund dafiir, dass wir nichts iiber die Geschichte des
Judentums von 70 bis 1933 wissen. Wir haben unsere ¢unbewiltigte
Vergangenheity verdrangt. Es ist daher sicher nétig, einmal iiber das
Thema ¢Judenverfolgungen in Bern und Burgdorf» nachzudenken.

Wenn dieser Beitrag iiber das hebriaische Machsor-Fragment von Burg-

dorfund die Geschichte der Juden in Burgdorf ein wenig mithelfen kann,

«diese Bastion der Unkenntnis und Vorurteile einzureissen» und die Tole-

101



ranz zu fordern, ist ihr Zweck erreicht. Ich mochte damit all jenen vielen
Juden meinen Dank abstatten, die mir in zahlreichen Lindern Europas,
aber auch 1n Israel, Dscherba (Tunesien) und Samarkand (Usbekistan,
UdSSR) ihr Vertrauen geschenkt haben.

Wer sich nach der Lektiire dieses Beitrages fiir die religiosen Brauche der
Juden interessiert, dem mochten wir empfehlen, einmal das «Jiidische
Museum der Schweizy zu besuchen. Es befindet sich an der Kornhausgas-
se § in Basel und ist am Sonntag (10-12 und 15-17 Uhr), Montag und
Mittwoch (15 bis 17 Uhr) gedffnet. Eine kurze «Wegleitungy (8. Auflage
vom Mirz 1976) gibt dem christlichen Besucher einen guten Uberblick
tiber die Liturgie und die Brauche der Juden.

Dank

Fiir ihr Entgegenkommen mochte ich an dieser Stelle danken: Regie-
rungsstatthalter Rudolf Schenk, Stadtpriasident Werner Liithi, Buchbin-
der Hans-Peter Wilchli sowie dem Zivilstandsamt (Frau Héuselmann)
und dem Burgerarchiv Burgdorf (Frau Aeschlimann).

Fiir wissenschaftliche Auskiinfte habe ich zu danken: Rabbiner Dr. Ro-
land Gradwohl, Dr. Chr. v. Steiger (Burgerbibliothek) und Dr. Hermann
Specker (Staatsarchiv) in Bern, Dr. Bernhard Prijs in Basel, Frau Dr. Flo-
rence Guggenheim in Ziirich, Dr. Arthur Ahlvers in Burgdorfsowie Frau
Shulamit Eisenstadt, Dr. M. Beit-Arié und Dr. Daniel J. Cohen in Jerusa-
lem.

Die Transkription der hebrdischen Worter

Aus drucktechnischen Griinden war es nicht moglich, die traditionelle
wissenschaftliche Transkription oder die internationale Lautschrift zu
verwenden. Wir haben daher die hebridischen Worter (so gut es ging) «ver-
deutscht». Auf die Feinheiten der hebriischen Aussprache konnten wir
dabei keine Riicksicht nehmen. Fiir die Kenner der hebriischen Sprache
mochte ich noch folgendes beifiigen:

Beth = boderv Pe = poderf

Waw = w Sade = ¢ (deutsches tz)
Zajin = z(weiches s) Qof = q (deutsches k)
Chet = ch Schin = sch

Tet =t Sin =5

Kaf = k oder kh Taw = toderth

102



Alefund Ajin haben wir nicht ausgedriickt, und das Schewa mobile (Mur-
melvokal) geben wir mit einem e wieder.

In den Zitaten haben wir die Transkription des Originals beibehalten.
Allgemein gebrdauchliche Worter geben wir in der iiblichen Orthographie
wieder (z. B. Kibbuz fiir gibbug).

Agada (Aggada)
Gemara

Halacha

Jom Kippur
Kabbala

Machsor
Merkaba-Mystik
Midrasch

Mischna

Mussaf, Musaph
Paitanim

Pijut, Piut
Quadratschrift

Rosch Haschana
Schemada (Jisrael)

Talmud

Targum

Thora

Die wichtigsten Fachausdriicke

die erzdhlenden Partien des Talmud

jiingerer Teil des Talmud, Diskussion des Mischna-
stoffes durch die Amorder

die religionsgesetzlichen, normativen Teile des Tal-
mud

Verséhnungsfest im Herbst

Mystik (Geheimlehre), Hauptwerk «Sohary

(13. Jhd.)

umfangreiches jiidisches Gebetbuch fiir die Festtage
Friihform der Kabbala in der talmudischen Epoche
(3.—10. Jhd.), Thronwagenmystik nach Hes. 1, vgl.
das Pijut auf der Riickseite der Handschrift
religiose Erzdhlungen

dlterer Teil des Talmud (um 200 nach Chr.),

die Gesetzessammlung der Tannaiten

«Zusatzgebet»

Pijut-Dichter, z. B. Jannai (7. Jhd.), Kalir (8. Jhd.),
Saadja (9./10. Jhd.)

religiose Dichtung, Gedicht

die «klassischey hebrdische Schrift im Gegensaiz zu
den Kurrentschriften

Neujahrsfest im Herbst
jlidisches Glaubensbekenntnis: «Hore Israel, ER
unser Gott, ER Einer!y

ndchst der Bibel eines der Hauptwerke des Juden-
tums, Jerusalemer Talmud (400 nach Chr.) und
Babylonischer Talmud (500 nach Chr. vollendet)
Ubersetzung des Alten Testaments aus dem Hebrdii-
schen in die aramdische Volkssprache
fiinf Biicher Mose

103



EINE HEBRAISCHE HANDSCHRIFT
ALS TAUFRODELEINBAND

Habent sua fata libelli

(Biicher haben ihr Schicksal)

Terentianus Maurus

Der erste Taufrodel von Burgdorf war bis zum Mérz 1975 ein Kuriosum,
denn das christliche Buch war 400 Jahre lang in eine jidische Handschrift
eingebunden, iiber deren Alter, Herkunft und Inhalt niemand etwas
wusste. Dass ich 1974—1976 diese interessante Pergamenthandschrift
erforschen, entziffern und tibersetzen konnte, verdanke ich (neben einigen
gliicklichen «Zufilleny) vor allem dem Entgegenkommen von Stadtprési-
dent Werner Liithi, der Geschicklichkeit von Buchbinder Hans-Peter
Wiilchli und der Hilfe von verschiedenen jiidischen Fachleuten in Basel,
Bern, Ziirich und Jerusalem.

1. Der erste Taufrodel von Burgdorf (1551-1588)

Der Rodel trug auf der Pergamenthandschrift den deutschen Titel:
«Tauff-Rodell der Kilchen Zuo Burgdorff Ab Anno 1551 Ad Annum
1588, Nr. 1.» Diesen Titel findet man auf der (abgelosten) Handschrift
unten links neben dem dritten QADOSCH (= HEILIG)?.
Aufderersten Seite des Rodels sind die 14 Pfarrer aufgeschrieben, die von
1559 bis 1725 in Burgdorf gewirkt haben. Aufden folgenden Seiten haben
die Pridikanten die Taufen und Trauungen eingetragen. Dabei wurden
die Taufzeugen auf den ersten Seiten «G&tty» und «Gottan genannt. Die
Eintragung der Taufen beginnt mit den Worten: «Anno domini 1551. Die
kinder, so getoufft sind in der kilhen zu burgdorff.» Die Einleitung zu den
Trauungen im zweiten Teil des Rodels lautet: «Rodel, so geschriben und
uf ferzeichnet sind die, so in der kilchen z burgdorff die Ee beziiget und
bestétiget hand mit offenlichen kilchgang jm (15)51. jar.»

Sicher ist der seltsame Einband des Rodels schon vielen Pfarrern, Fami-
lienforschern und Lokalhistorikern aufgefallen. Sowohl der Riicken
(4 cm) als auch die beiden Deckel (11,5 X 31 cm) des Buches waren ndm-
lich bis zum Miérz 1975 mit einem gelbbraunen Pergamentblatt iiberzo-
gen, auf dem ein hebrdischer Text aufgeschrieben war. Wer diesen Text
lesen wollte, musste den Taufrodel auf den Kopf stellen. Leider waren
viele Worter (besonders auf dem Riicken des Buches) fast unleserlich oder
sogar mit Papierstreifen iiberklebt, was die Entzifferung sehr erschwerte.

104



2. Die Entdeckung und Entzifferung der Handschrift

Alsich den Rodelim Juni 1964 zum ersten Malsah, fiel mir die sehr schone
mit Vokalzeichen versehene Quadratschrift auf. Da ich damals nicht viel
Zeit hatte, entzifferte ich nur das Zitat aus Jesaia 6, 3 («Heilig, heilig, heilig
ist der Herr Zebaoth; alle Lande sind seiner Ehre volly), das mir durch
seine grossen Buchstaben auffiel. Auch machte ich von dem Rodel zwei
Photographien®. In den folgenden zehn Jahren sah ich den Taufrodel von
Burgdorf nicht mehr. Dafiir konnte ich wertvolle Erfahrungen sammeln
beider Ablosung und Entzifferung einer lateinischen Handschrift, die 300
Jahre als Einband des zweiten Taufrodels von Heimiswil gedient hatte.
Dabei gelang es mir nachzuweisen, dass es sich bei dieser Pergamenthand-
schrift aus dem fiinfzehnten Jahrhundert um ein Blatt aus dem Buch «Vita
Jesu Christi» (2. Teil, Kap. 60) handelt, das Ludolf von Sachsen um 1350
verfasst hat.

Alsich am 14. Juni 1974 im Burgerarchiv Burgdorf «zufélligerweise) wie-
der auf den ersten Taufrodel von Burgdorf stiess, machte ich von der he-
braischen Handschrift einige Photos (vgl. Tafel 1). Ende September 1974
hatte ich dann endlich die Gelegenheit, ein groBeres Stiick des hebrii-
schen Textes zu entziffern. Ferner konnte ich damals die beiden Deckel
photokopieren. Zu Hause legte ich die Photokopien der beiden Deckel
und des Buchriickens sorgféltig parallel nebeneinander. So konnte ich
feststellen, dass der ganze Text zur gleichen Buchseite gehorte und dass die
Zeilen vom hintern Buchdeckel iiber den Buchriicken auf den vordern Buch-
deckel liefen. Als Beispiel geben wir hier die drittunterste Zeile wieder,
wobei zu bedenken ist, da3 das Hebriische von rechts nach links gelesen
wird:

Hinterer Deckel Buchriicken Vorderer Deckel
«We gara zdh al zih we amary
Und es rief dieser  zu diesem und sprach.

Da der Buchriicken z. T. mit Papierstreifen tiberklebt war, fehlten natiir-
lich wesentliche Teile des Textes. Trotzdem gelang es mir, einige Sétze zu
ibersetzen. Alsich im iibersetzten Text Zitate aus verschiedenen biblischen
Biichern (z. B. Hesekiel, Jesaia, Psalmen, 1. Mose usw.) feststellen konnte,
kam mir der Gedanke, es konnte sich um ein jiidisches Gebet handeln. So
blatterte ich in dem Buch von Robert Raphael Geis «Vom unbekannten
Judentumy und plétzlich stiess ich auf ein Gebet, das eine gewisse Ahn-

105



lichkeit mit dem Text der Handschrift zu haben schien. Es lautete in der
Ubersetzung von E. Schubert-Christaller:

«Denn wie dein Name so ist dein Ruhm: schwer zu erziirnen und leicht zu
verséhnen, denn nicht Gefallen hast du am Tod des Menschen, sondern dass
er umkehre von seinem Weg und lebe.

Bis zum Tag seines Todes wartest du auf ihn und kehrt er wieder, gleich emp-
fangst du ihn.

In Wahrheit, ihr Schopfer bist du, ihren Trieb kennst du, dass sie Fleisch sind
und Blut.

Der Mensch, sein Grund ist im Staub und sein Ende im Staub.

Mit Lebensgefahr schafft er sein Brot wie zerbrochene Scherbe, dorrendes
Gras, welkende Blume, vergehender Schatten, verschwindende Wolke, ver-
wehender Wind, wirbelnder Staub, verfliegender Traum.

Du aber bist Kinig, Gott, lebendig und bleibend!1°

Nun verglich ich dieses schone jiidische Neujahrsgebet mit den Wortern
und Satzteilen, die ich in der Handschrift entziffert hatte, und stellte dabei
fest, dass tatsichlich beide Texte sowohl im Aufbau als auch im Wort-
schatz weitgehend miteinander iibereinstimmten.

Am 8. Oktober 1974 schickte ich meinen Ubersetzungsversuch samt einer
Photokopie der beiden Buchdeckel an Rabiner Dr. Roland Gradwohl in
Bern, der mir bereits am 15. Oktober mitteilte: «Der Text entstammt dem
Mussafgebet an Rosch Haschana. Ich habe ihn aus dem Gebetbuch photo-
kopiert und sende ihn Thnen beiliegend. Wie alt die Handschrift ist, kann
ich nicht sagen.» Mit diesem kurzen Brief und der beigelegten Photokopie
aus dem «Gebetbuch fiir die Festtage», S. 108—110, gab mir Dr. Gradwohl
den Schliissel fiir die vollstindige Entzifferung des Taufrodeleinbandes in
die Hand, denn ich erfuhr daraus folgendes:

1. Der Text der Handschrift stammt aus einem jiidischen Gebetbuch fiir die
Feiertage («Machsory).

2. Der Textist ein Teil des langen « Zusatzgebetesy (Mussaf, Musaph), das
noch heute am judischen Neujahrsfest (Rosch Haschana) vorgelesen
wird.

3. Der Text 1st nicht nur etwas Historisches, sondern ein Stiick lebendige
Liturgie der jiidischen (israelitischen) Gemeinde.

4. Der Text der Handschrift stimmt (von einigen Varianten abgesehen)
fast vollstindig mit dem heutigen jiidischen Gebetbuch iiberein.

106



Damit war die Frage nach dem Inhalt der Handschrift geklart. Ungeklirt
dagegen blieb die Frage nach dem Alter und der Herkunft des Taufrodel-
einbandes.

Ich stellte zwar beim Vergleich mit den Abbildungen von andern Hand-
schriften fest, dass die Buchstaben der Burgdorfer Machsor-Handschrift
auffallend denjenigen der « Wormser Machsory von 1272 glichen, doch
wagteich esdamals noch nicht, das Fragmentins 13. Jahrhundert zu datie-
ren.

Eine neue Phase in der Erforschung der Handschrift begann im Marz 1975.
Mitte Februar traf ich in Burgdorf ¢«zufilligerweise» Heinz Fankhauser,
der mir beildufig erzihlte, man habe soeben angefangen, den ersten Tauf-
rodel von Burgdorfneu einzubinden. Daraufhin begab ich mich sofort auf
das Zivilstandsamt und zu Buchbinder Hans-Peter Wilchli. An beiden
Orten sagte man mir, die hebridische Handschrift miisse auch weiterhin als
Einband des Taufrodels dienen. Da ich den grossen Wert der Handschrift
kannte, nahm ich mir vor, sie zu retten. Dies konnte aber nur geschehen,
wenn man sie sehr sorgfiltig von den Buchdeckeln abléste und dann zwi-
schen grossen Glasplatten aufbewahrte. So lief ich denn von Pontius zu
Pilatus, telephonierte hierhin und dorthin, beschaffte Gutachten von
Fachleuten usw. Schliesslich schrieb ich noch zwei Zeitungsartikel, in
denen ich mich fur die Rettung der Handschrift einsetzte. Diese Artikel
erschienen am 1. Mérz 1975 in der «Berner Zeitung» (¢«Burgdorf: Hebréi-
scher Handschriftenfundy) und am 6. Midrz im «Burgdorfer Tagblatty
(«Hebrédische Handschrift als Bucheinband»). Beiden Artikeln fiigte ich
eine Photo bei, die ich im Juni 1964 gemacht hatte. Zuerst schien es, als
wiirden gesetzliche Vorschriften und die grossen Kosten der Ablosung
meine Initiative zum Scheitern bringen. Da erhielt ich einen Brief vom
4. Mirz 1975, in dem mir Dr. Bernhard Prijs (Basel) schrieb: «Sicher han-
delt es sich um eine sehr alte Handschrift, vermutlich 13. Jahrhundert.»
Gleichzeitig machte er mich aufein weiteres Fragment aus einer Machsor-
Handschrift des 13. Jahrhunderts aufmerksam, das in der Burgerbiblio-
thek in Bern aufbewahrt wird. Dieses aus drei ungleichen Stiicken beste-
hende Fragment mit der Signatur Cod. Bern. 756.67 a, b, ¢, dasim Septem-
ber 1935 aus dem Deckel von Ms. 128 abgelést worden ist, enthélt andere
Stellen des gleichen Mussafgebets zum Neujahrsfest sowie aus dem Mach-
sor des Versohnungstages (Jom Kippur) in einer sehr dhnlichen Schrift.
Sollte es sich vielleicht bei den Pergamenthandschriften von Bern und

107



Burgdorf um Blatter des gleichen jiidischen Gebetbuches handeln, das
offenbar bei einer Judenverfolgung zerrissen worden ist?

Zur gleichen Zeit, als ich die auffallende Ahnlichkeit der beiden Machsor-
Fragmente feststellte, fand ich im Burgerarchiv Burdorfnoch ein weiteres
merkwiirdiges Dokument, ndmlich ein sogenanntes «Judengeleity aus
dem Jahre 1417 (Einband des Jahrzeitbuches von Heimiswil).

Alsdas hohe Alter und die wissenschaftliche Bedeutung des Taufrodelein-
bandes nachgewiesen war, begaben sich Stadtprisident Werner Liithi und
Regierungsstatthalter Rudolf Schenk zu Buchbinder Hans-Peter Wilchli,
um den Taufrodel zu besichtigen. Anschliessend gaben sie dem Buchbin-
derden Auftrag, die hebrdische Handschrift sorgfiltig vom Rodel abzulisen
und zwischen zwei Glasplatten zu legen. Nachdem H.-P. Wichli diese
schwierige und zeitraubende Arbeit mit grossem Geschick bewiltigt hatte,
priasentierte sich das Pergamentblatt aus der Machsor-Handschrift des
13. Jahrhunderts zwischen den beiden Glasplatten (47 X 36 cm) in seiner
urspriinglichen Schonheit. Dabei sah man nun nicht nur die Aussenseite
des Einbandes, sondern auch die Riickseite des Pergamentes, die vor 425
Jahren auf die Buchdeckel aufgeklebt worden war. Erstaunlich war, daf3
sich die Schrift auf dieser verborgenen Seite in einem sehr guten Zustand
befand. Uberrascht waren wir aber auch zu vernehmen, dass unter der
Machsor-Handschrift zahlreiche Fetzen einer lateinischen Handschrift des
12.—13. Jahrhunderts zum Vorschein gekommen waren. So hatten sich also
die Mithe und die Kosten fiir die Ablosung des Pergamentes gelohnt, und
Burgdorf ist um zwei Dokumente aus der Zeit der Handfeste yon 1273 rei-
cher geworden.

Fiir die wissenschaftliche Bearbeitung des Manuskripts musste dieses
photographiert werden. Daher stellte Fugen Fehlmann am 5. Juni 1975
sowohl von der hebriischen Handschrift als auch von den lateinischen
Fragmenten sehr schone Photographien her. Am gleichen Tag konnte ich
das Original des Neujahrsgebetes in einem Restaurant von Burgdorf in
etwa vierstiindiger Arbeit entziffern.

Im Juli 1975 lernte ich im Zug von Burgdorf nach Bern «zufilligerweise»
Frau Shulamit Eisenstadt aus Israel kennen, die kurz darauf nach Jerusa-
lem zuriickkehren wollte. Ich gab ihr einige Fotokopien der Handschrift
mit und bat sie, diese einem Fachmann zu zeigen. Am 1. November 1975
iibermittelte sie mir aus Jerusalem das folgende Gutachten eines Fach-
mannes (Dr. M. Beit-Arié):

108



1. «Die Handschrift stammt aus dem /3. Jahrhundert, wie Sie es schon
richtig wussten.

2. Eswurdein (West-Aschkenasischy (Umgebung des Rheins) geschrieben,
und der Inhalt stimmt mit dem westlichen aschkenasischen Brauch
iiberein.

3. Der Text ist, wie Sie schon sagten, aus dem Mussaf-Gebet zum Rosch
Haschana (Neujahr) genommen und ist <nichts AussergewOhnliches)
(d. h. er stimmt mit dem heutigen Gebetbuch iiberein. Der Verf.).

4. Die Anmerkungen in Quadratschrift sind Ergédnzungen, diejenigen in
Kursivschrift Erklarungen.»

Frau Eisenstadt bat mich dann noch, dem «Institute of Microfilmed He-

brew Manuscripts» in Jerusalem fiir eine geplante Publikation eine Mikro-

filmaufnahme der Machsor-Handschrift zu senden. Am 24. Dezember

1975 schickte mir Frau Eisenstadt eine Transkription und spéter auch eine

Ubersetzung der Randbemerkungen auf der Riickseite des Blattes, da ich

die stark verblassten und z.T. verstimmelten Zeilen nicht gut lesen

konnte, waren sie doch in einer unpunktierten rabbinischen Kursivschrift

(Kurrentschrift) abgefasst. Aus dem Inhalt erkannte ich dann, dass es sich

bei diesen Randbemerkungen um die Erkidrungen (Auslegungen) eines

Talmudgelehrten handelt. Wahrend der Inhalt des Mussafgebets aus der

heutigen jiidischen Neujahrsliturgie bekannt ist, sind die Erklirungen

etwas Einmaliges. Leider wissen wir nicht, wie dieser Talmudgelehrte
geheissen hat. Nur das wissen wir, dass er in einer sehr schweren Zeit gelebt
hat. Im Jahre 1239 denunzierte nimlich der Dominikaner Nikolaus Do-
nin, ein abtriinniger Jude, bei Gregor IX. den Talmud: Er enthalte (so
behauptete er) Verleumdungen Jesu und der Christen sowie unsittliche

Lehren. Darauf befahl der Papst, simtliche Talmudexemplare konfiszie-

ren zu lassen. Im Juni 1242 wurden in Paris 24 Wagenladungen von Tal-

mud-Handschriften auf einem Scheiterhaufen dffentlich verbrannt. Papst

Innocenz IV. (der Nachfolger Gregors IX.) gab dann 1244 Ludwig dem

Heiligen den ausdriicklichen Befehl, alle Talmudexemplare in seinem gan-

zen Reich «den Flammen preiszugebeny». Von da an blieb der Talmud fast

bis in die Gegenwart ein verfemtes Buch. Die Erklarungen des unbekann-
ten Talmudgelehrten erinnern uns also an die Verbrennung von unzéhli-
gen wertvollen und unersetzlichen Biichern, deren Bedeutung fiir die
neutestamentliche Wissenschaft erst im 19. Jahrhundert durch die prote-
stantischen Theologen H. L. Strack und P. Billerbeck erkannt worden ist.
Mit ihrem bahnbrechenden Werk, einem sechsbindigen «Kommentar

109



zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch» haben sie erstmalig die
«tiefe Verwandtschaft des Neuen Testaments mit der rabbinischen Literatur
(z. B. dem Talmud) quellenmdissig dargestellty (Sch. Ben-Chorin!!).

Ende Mai 1976 tiberpriifte ich meine Entzifferung der Pergamenthand-
schrift anhand der kritischen Machsor-Ausgabe von Dr. D. Goldschmidt
(Jerusalem, 1970) und fertigte dann eine wortliche Ubersetzung der Vor-
derseite des Burgdorfer Fragments an. Um dem Leser die Moglichkeit zu
geben, den Text der Handschrift mit dem heute gebrauchlichen Text zu
vergleichen, gebe ich auf Seite 117 zuerst meine wortliche Ubersetzung
des Fragments und anschliessend die Ubertragung des entsprechenden
Abschnitts aus dem heutigen Gebetbuch wieder. Diese Ubertragung von
Dr. Selig Bamberger entnehme ich dem zweisprachigen «Gebetbuch fiir
das Neujahrsfesty (Rodelheimer Ausgabe).

Wihrend mir die Ubersetzung der Vorderseite keine besonders grosse
Mithe machte, bereitete mir die Riickseite ungeahnte Schwierigkeiten.
Zwar merkte ich, dass der Text an die Thronwagenvision des Propheten
Hesekiel (Kap. 1) ankniipfte, aber den tieferen Sinn der geheimnisvollen
Andeutungen konnte ich nicht verstehen. In der heutigen Rodelheimer
Ausgabe ist der Text nicht {ibersetzt und mehrere Juden sagten mir, dass
man diesen mystischen (kabbalistischen) Text eigentlich gar nicht tiberset-
zen sollte. Ohne die Ubersetzung des Gebetes wiirden aber die Randbe-
merkungen des Talmudgelehrten in der Luft hangen. Da schickte mir
Frau Dr. Florence Guggenheim im August 1976 eine Photokopie aus dem
zweisprachigen Gebetbuch ihrer Grossmutter und zu meiner grossen
Freude war in dieser Ausgabe von 1892 der mystische Text iibersetzt. Fer-
ner teilte mir diese ausgezeichnete Kennerin der jiidischen Kultur und
Geschichte mit, dass das frithkabbalistische, alphabetische Pijut auf der
Riickseite sehr wahrscheinlich ein Werk des bekannten Eleasar Kalir (um
750 n. Chr.) sei. Dank dieser wertvollen Hinweise konnte ich dann, noch
kurz vor der Drucklegung dieser Arbeit (Herbst 1976), die Riickseite der
Handschrift analysieren.

So hat mich diese Handschrift (wenn auch mit zahlreichen Unterbrechun-
gen) durch fast zwei Jahre hindurch begleitet. Ja, die Beschéftigung mit
dem Taufrodeleinband, der sich allméhlich als ein 700jdhriges Machsor-
fragment aus dem Mussafan Rosch Haschana mit einem Pijut des Eleasar
Kalir entpuppt hatte, wurde fiir mich fast so etwas wie ein «geistiges A ben-
teuery, gab sie mir doch sowohl Einblick in die faszinierende Kultur des
Judentums als auch in die tragische Geschichte des jiidischen Volkes.

110



Auch lernte ich durch die hebriische Handschrift eine ganze Reihe von
jiidischen Forschern in Bern, Basel, Ziirich und Jerusalem kennen, die mir
bei der Deutung dieses liturgischen und mystischen Dokuments viel ge-
holfen haben. So kann einem ein kleiner, bisher unbeachteter Fetzen Per-
gament Tiren 6ffnen, neue Einsichten vermitteln und den Horizont er-
weitern, ja er kann einem sogar zu einem Mahnmal gegen Intoleranz und

Fanatismus und zu einem Sinnbild fiir friedliche und freundliche Zusam-

menarbeit werden:

1. Zu einem Mahnmal, denn kurz nachdem dieses jiudische Gebetbuch
geschrieben worden ist, haben fanatische «christliche» Banden im
Jahre 1298 in Deutschland mindestens 146 jiidische Gemeinden ausge-
rottet, ithre heiligen Schriften zerrissen und verbrannt sowie rund
20000 Juden auf grausame Weise massakriert! Was haben wohl der
Schreiber und der erste Besitzer dieses Buches alles erdulden miissen?!

2. Zu einem Sinnbild, denn die jiidische Handschrift schiitzte ja seit 1551
einen christlichen Taufrodel. Da haben also jiidische und christliche
Schriften 425 Jahre lang buchstéblich «Seite an Seite» gelegen und sich
friedlich und kameradschaftlich gegenseitig gehalten und gestiitzt.
Sollte uns dies nicht anregen, jiidische und christliche Schriften «ne-
beneinanderzulegen» und miteinander zu vergleichen?

Wie dies moglich ist, konnen wir an zwei bahnbrechenden Werken der

neueren Zeit erkennen: In dem bereits erwdhnten «Kommentar zum

Neuen Testament aus Talmud und Midraschy (Miinchen 1922-1961)

haben uns die beiden evangelischen Theologen H. L. Strack und P. Biller-

beck eindeutig bewiesen, daB uns die jidischen Schriften eine wertvolle

Hilfe fiir die Auslegung des Neuen Testaments sein konnen. Andererseits

fangen auch jidische Forscher an, das Neue Testament zu entdecken.

Denken wir nur etwa an den in Israel lebenden Schalom Ben-Chorin, der

1967 mit seinem Buch «Bruder Jesus» seinen Landsleuten (und auch uns)

«den Nazarener in jiidischer Sicht» vorgestellt hat.

Und nun méchten auch wir bei der Auslegung des Burgdorfer Machsor-

Fragments auf die zahlreichen Parallelen zwischen dem jiidischen Mus-

safgebet und dem Neuen Testament hinweisen und auf diese Weise versu-

chen, christliche und jiidische Schriften nebeneinander zu legen und mit-

einander zu vergleichen (Anmerkungen 29-76).

W ETIRITE PR NI MP2 N

111



3. Alter, Herkunft und Schicksal der Handschrift
a) Alter
Die hebriische Pergamenthandschrift stammt aus dem /3. Jahrhundert '2.
Sieist also ungefihr gleich alt wie die vor vier Jahren viel gefeierte «Hand-
feste der Stadt Burgdorfy vom 29. September 1273. Eine genaue Datie-
rung der Handschrift ist leider nicht moglich.
Zur Bestimmung des Alters vergleicht man eine undatierte hebriische
Handschrift mit einer datierten. Nun haben die Buchstaben der Burgdor-
fer Handschrift fast die gleiche Form wie z. B. diejenigen eines mittelalter-
lichen jiidischen Gebetbuches, das im Jahre 1272 in Worms geschrieben
worden ist und daher « Wormser Machsory genannt wird!®. Ahnliche
Buchstaben fand ich auch auf einem jiidischen Grabstein im Historischen
Museum in Bern 4. Interessant ist, dass auch die beiden undatierten Frag-
mente von Bern (Burgerbibliothek, Cod. 756.67 a, b, c) und Burgdorf
(Haus Langlois am Kronenplatz) eine dhnliche Schrift aufweisen.

b) Herkunft

Die Handschrift wurde in «west-aschkenasischer Schrifty in der « Umge-
bung des Rheinsy» geschrieben. Auch der Inhalt stimmt mit dem «westli-
chen aschkenasischen Brauch iiberein». Die Punktierung ist «tavarniy,
d.h. die Punkte und Striche (Vokalzeichen) unter den Konsonanten der
Quadratschrift sind «normativy 3.

Aus der west-aschkenasischen Quadratschrift !¢ und dem west-aschkena-
sischen Ritus (Minhag) kann man also den Schluss ziehen, dass unsere
Handschrift «aus der Umgebung des Rheinsy stammt. Mit dieser Bezeich-
nung ist wohl vor allem die Gegend von Speyer, Worms und Mainz (Rhein-
land-Pfalz) auf der linken Seite des Rheins gemeint. In den drei Stidten
gab es ndmlich im frithen Mittelalter grosse jildische Gemeinden, die man
auf Hebriisch kurz SCH-U-M nannte. Diese Bezeichnung ist zusammen-
gesetzt aus den ersten Buchstaben von Schpira (Speyer), Vormeisa
(Worms) und Magenca (Mainz). Ums Jahr 1000 gehorten die Wormser
Juden bereits zu den regelmissigen Besuchern der Messe in Koln. Die
Bauinschrift der Synagoge von Worms stammt aus dem Jahre 1034, und
bei der Judenverfolgung vom 20. Mai 1096 wurden in Worms in zwei Ta-
gen etwa 800 Juden erschlagen. Aber nach einem Jahrhundert war die
jiidische Gemeinde in Worms schon wieder so gross, dass sie 1185 ein Ju-
denbad (Mikwe) und 1212 eine Frauensynagoge (Frauenschul) bauen
konnte. Die schone romanische Synagoge von Worms (1174) hat die Jahr-

112



...}.,. 183
,;"\111 '1‘ '* :
s
=y Ty
——3“7;1;,’ i ')
N B 5‘6‘7‘
NITITUNY “'i‘;
TN "s""ﬂ:: "
gy ‘i"!\"u ’5'”‘ o
Pt U’T}"":‘* -
iy QNS

i e un

) '.J'WP

Tafel I
Der erste Taufrodel von Burgdorf (1551-1588) vor der Abldsung der hebriischen
Pergamenthandschrift. Aufnahme vom 14.Juni 1974.

Tafel 2

Titel des ersten Taufrodels von Burgdorf (1551-1588) auf einem Pergamentblatt aus einem
jidischen Gebetbuch des 13.Jahrhunderts. Das Buch wurde bei einer Judenverfolgung
zerrissen (13487). Photo E. Fehlmann.



Tafel 3
Taufrodeleinband. Vorderseite der hebraischen Machsor-Handschrift des 13. Jahrhunderts
mit dem gross geschriebenen Zitat aus Jesaja 6, 3. Links unten der deutsche Titel des Rodels.



+ 0y oy

L e ;

|\b Yy,

{rantie ot 2o
1 baan b

~D3
N %

Tafel 4
Taufrodeleinband. Riickseite der hebridischen Machsor-Handschrift des 13. Jahrhunderts.
Gedicht des FEleasar Kalir (um 750 nach Chr) mit Randbemerkungen eines
Talmudgelehrten.



Tafel 5
Ausschnitt aus der Riickseite der hebriischen Machsor-Handschrift des 13. Jahrhunderts.
Gedicht des Eleasar Kalir (um 750 nach Chr.) im Neujahrsgebet. Am rechten Rand zwei
lingere Korrekturen und der Kommentar eines Talmudgelehrten in Kurrentschrift.

Tafel 6

Eines von 17 Fragmenten eines mittelalterlichen theologischen Werkes in lateinischer Spra-
che, gefunden im Mirz 1975 beim Ablosen der hebraischen Handschrift vom ersten Tauf-
rodel. Handschrift des 12.—13. Jahrhunderts, die als Makulatur benutzt wurde.



hunderte iiberdauert und wurde erst 1938 und 1942 durch die Nationalso-
zialisten zerstort (sie wurde aber 1958—1960 wieder rekonstruiert)!’. Ob
unsere Handschrift in Worms, Speyer, Mainz oder sogar in Koln, Trier
usw. angefertigt worden ist, ldsst sich natiirlich nicht mit Bestimmtheit
sagen, da in all diesen Stddten bedeutende jiidische Gemeinden lebten.
Fiir Worms aber spricht vor allem die grosse Ahnlichkeit mit der schon
unter a) erwdhnten « Wormser Machsor» von 1272 und die Beziehungen
der Juden von Worms zu den jiidischen Gemeinden in der Schweiz.

c¢) Schicksal

Das Burgdorfer Fragment ist ein Blatt aus einem jiidischen Gebetbuch
(Machsor). Es stammt somit aus einem sehr umfangreichen und sicher
teuren liturgischen Buch, dessen Blatter mindestens 42 X 32 cm gross
waren. Das Buch war also grosser als eine alte bernische Piscator-Bibel!
Sehr wahrscheinlich wurde es urspriinglich in einer Synagoge gebraucht.
Darauf kénnten die Randbemerkungen eines Talmudgelehrten hindeu-
ten. Sicher wurde das Buch nicht von Juden zerrissen, denn die Juden
pflegen unbrauchbar gewordene Bibeln und Gebetbiicher (Machsor) zu
«beerdigeny. Das zerrissene Buch muss also in den Hianden von Nichtju-
den gewesen sein. Sehr wahrscheinlich wurde es wihrend einer Judenver-
folgung vom pliindernden Po6bel auseinandergerissen. Moglicherweise
wurde es 1348-1349 bei der Vertreibung der Juden aus Burgdorf beschi-
digt. Im 16. Jahrhundert kamen einige Blatter des Gebetbuches als Maku-
latur zu einem Buchbinder, der das solide Pergament gerne zum Einbin-
den von Biichern brauchte. So benutzte er um 1551 ein Blatt dieser Mach-
sor-Handschrift zum Einbinden des ersten Taufrodels von Burgdorf. Wei-
tere Makulatur entnahm er einer lateinischen Handschrift des 12. bis
13. Jahrhunderts (vgl. Tafel 6). Dass damals noch mehr hebriische Maku-
latur herumlag, ersiecht man auch daraus, dass 1635 ein Schreiner eine
hebriische Handschrift zum Abdichten einer bemalten Zimmerdecke im
Haus Langlois am Kronenplatz brauchte.

d) Die Masse und das Material der Handschrift

Die Rinder des Blattes sind z. T. beschnitten. Das Blatt ist max. 42,3 und
min. 40 cm hoch. Die Breite betrigt max. 32 cm und min. 31 cm. Das
Schriftbild ist auf der Vorderseite 28,5 cm hoch und 19,5 cm breit, auf der
Riickseite 30 cm hoch und 19,4 cm breit. Die Buchstabenhohe variiert bei
der Quadratschrift zwischen 0,7 cm oben und 2,2 cm unten beim dreimali-

113



gen Qadosch. Die Buchstabenhohe in den Anmerkungen betragt bei der
Quadratschrift 3 mm und bei der Kurrentschrift 1,5 mm.

Das Material ist ein feines gelbbraunes Pergament. Die Tinte ist beim Text
und den Korrekturen in Quadratschrift pechschwarz, bei den Randbe-
merkungen in Kurrentschrift hellbraun.

Die Handschrift liegt seit dem Frithjahr 1975 zwischen zwei Glasplatten
(47 %X 36 cm), die mit Klebstreifen abgeschlossen sind, im Tresor des Zivil-
standsamtes Burgdorf.

4. Der Inhalt

«Der Text der Handschrift entstammt dem Mussafgebet an Rosch Ha-
schana®.y

a) Rosch Haschana («Jahresanfangy)

ist das jiidische Neujahrsfest. Es wird am Herbstbeginn, am 1. und
2. Tischri (z. B. am 25. und 26. September 1976), gefeiert und eroffnet die
im Mittelpunkt des religiosen Jahres stehenden «zehn Busstage», die am
10. Tischri mit dem Vers6hnungstag (Jom Kippur) schliessen. Am Neu-
jahrstag werden die Menschen durch den Ton des Schofars!® zu ernstem
Selbstgericht, zur Busse und Besserung aufgerufen. Diese Grundgedan-
ken des Festes werden im Mussafgebet, den Malchujot, Sichronot, Schofa-
rot, die der Schule des Abba Areka (3. Jahrhundert nach Chr.) entstam-
men, entwickelt. An den Tagen zwischen dem Neujahrsfest und dem Ver-
sohnungstag finden Bussandachten statt. An den beiden Neujahrsfeierta-
gen werden die folgenden Bibelstellen vorgelesen: 1. Mose 21, 1-34 und
22; 4. Mose 29, 1-6; 1. Samuel 1, 1-2, 10; und Jeremia 31, 1-2020,

b) Mussafgebet (von musaf = Ansatz, Zusatz)

Ein «Zusatzgebet», welches sich an das Morgengebet anschliesst und als
Huldigung Gottes und als Bittgebet verfasst wurde?2!. Das Mussaf wird an
den Tagen gebetet, an denen zur Zeit des Alten Testaments ein Mussaf-
Opfer vorgeschrieben war, d. h. an den Sabbaten, Feiertagen, Halbfesten
und Neumonden. Zum Mussafgebet gehort die Bitte um Wiederherstel-
lung des Mussaf-Opfers (im Tempel von Jerusalem) und um Riickkehr
nach dem Lande Israel. Das Mussaf der Feiertage ist die einzige Gelegen-
heit, bei der heute der Priestersegen (Birkat kohanim) gesprochen wird 22,
Das Mussafgebet an Rosch Haschana umfasst im heutigen Gebetbuch
etwa neun Seiten.

114



c) Das jiidische Gebetbuch

Gebetbiicher im heutigen Sinne erscheinen im Judentum verhaltnismas-
sig spit. In alter Zeit war es verpont, Gebete aufzuzeichnen, und der Vor-
beter (Chasan) in der Synagoge durfte keine schriftliche Vorlage benut-
zen. Je mehr aber die syragogale Dichtung (Pijut) sich verbreitete, desto
hiufiger werden wohl einzelne Gesidnge aufgezeichnet worden sein, aber
Gebetbiicher wurden erst nach 500 n. Chr. verfasst. Im Laufe der Zeit
entwickelten sich die Gebetbiicher zu Kompendien (kurzen Lehrbiichern)
des religiosen Lebens innerhalb des gesamten Jahreszyklus und wurden,
wie dieser selbst, Machsor (machzor = Wiederholung) genannt. Allmih-
lich wurden zwei Arten von Gebetbiichern iiblich: -

l. Siddur (siddur = Ordnung): Stammgebete, meist fiir den Privatge-
brauch.

2. Machsor: Umfangreichere Sammlungen von Stammgebeten und Piju-
tim (Poesien). Das Burgdorfer Fragment stammt aus einer Machsor-
Handschrift, also aus einem dicken und teuren Buch, das vielleicht
einer Synagoge gehort hat.

Bisweilen wurden beiden Sammlungen Kommentare und Illustrationen
beigefiigt. Mit der Zeit entwickelte sich in den Gemeinden der lokale
Brauch (Minhag). So entstanden viele von einander abweichende Minha-
gim oder Riten: z. B. der aschkenasische, sefardische, italienische, altfran-
zosische, siidfranzosische, palidstinensische und romanische Ritus. Die
Schreiber waren nur selten sachverstindig und versiindigten sich an den
Texten, indem sie Stammgebete und Pijutim (Poesien) vielfach dnderten.
Nicht immer allerdings geschah dies mutwillig, sondern hiufig genug
unter dem Druck der kirchlichen Zensur und Inquisition. Deshalb finden
wir auch in der Burgdorfer Machsor-Handschrift zahlreiche Varianten.
Der Buchdruck und die Wanderungen der Juden haben die Mannigfaltig-
keit der mittelalterlichen Minhagim (Riten) eingedimmt. Von 1560 an
dringen kabbalistische Erliuterungen und Anweisungen mehr und mehr
in das Gebetbuch ein. Auch Kawwanot (d. h. Worte zur Konzentrierung
der Gedanken beim Gebet auf einen bestimmten Gottesnamen) und Ji-
chudim werden in die gedruckten Gebetbiicher aufgenommen. Im Be-
reich des aschkenasischen Ritus (zu dem unsere Handschrift gehort) hat
sich ab 1800 Wolf Heidenheim das Verdienst erworben, korrekte Ausgaben
von Siddur und Machsor zu drucken. Sein Text ist seit mehr als einem
Jahrhundert im westlichen Europa und in Amerika den Gebetbiichern

115



zugrunde gelegt worden. Gleichzeitig hat er eine fiir seine Zeit vollendete
deutsche Ubersetzung des Gebetbuches angefertigt. Diese Gebetbiicher
wurden in der berithmten hebrdischen Buchdruckerei in der kleinen Stadt
Rodelheim bei Frankfurt a. M. gedruckt?3.

d) Moderne Ausgaben des Mussafgebets an Rosch Haschana

Der Text des Mussafgebets auf dem Burgdorfer Machsor-Fragment

stimmt (abgesehen von einigen Varianten) weitgehend tiberein mit dem

entsprechenden Text in den modernen (gedruckten) jiidischen Gebetbii-
chern. '

1. Rédelheimer Ausgaben: Sie geben den vollstdndigen, heute gebrauchli-
chen hebriischen Gebetstext wieder. In den zweisprachigen Gebetbii-
chern ist in den éltern Auflagen eine Ubersetzung von Wolf Heiden-
heim, in den neuern eine Ubertragung von Dr. Selig Bamberger beige-
fiigt. In der neuern Ubersetzung fehlt das Pijut des Eleasar Kalir auf der
Riickseite der Handschrift. Man hat es offenbar weggelassen, weil es
fir den heutigen Leser schwer verstiandlich ist. Es gibt iibrigens eine
Vielzahl von deutschen und zwei schweizerische «Rddelheimer» Aus-
gaben, die aber den gleichen Text und die gleiche Ubersetzung enthal-
Tt #4,

2. «Machzor le-jamim ha-noraim» (= Gebetbuch fiir die Hohen Fest-
tage), . Teil: «Rosch ha-schana» (= Neujahr). Im kritischen Apparat
dieses ganz in hebriischer Sprache (Ivrith) gedruckten Buches werden
auch einige Varianten des Burgdorfer Fragments erwahnt?25,

5. Ubersetzungen des Fragments
I. Die Vorderseite des Machsor-Fragments

a) Ein Gebet mit Ankldngen an das Alte Testament

Dieses schone Gebet2¢ weist zahlreiche Ankldnge an die Thora, Hesekiel,
Jesaja, Hiob und die Psalmen auf. Die Dichter des Mittelalters lebten stark
in der Vergangenheit und in ihrer Literatur. Bibel und Aggada waren ih-
nen so gegenwirtig wie ihre eigene Umgebung. Sie dachten in den Gedan-
ken dieser Biicher und redeten in ihren Bildern und in ihrer Sprache. Thre
Verse und Gebete sind daher durchsetzt mit Wendungen aus der Bibel und

116



der dlteren Literatur, die entweder wortlich angefiithrt oder verarbeitet
sind 7.

Besonders auffallig ist das Zitat aus Jesaja 6, 2—3, mit seinen grossen und
schonen Buchstaben: «Heilig, heilig, heilig ist der Herr der Heerscharen.»
Dieses Jesajazitat und die Erwdhnung des Thronwagens Gottes («marke-
vothy, Mehrzahl von «méarkavay) in der 9. Zeile waren vielleicht der An-
lass zum Einschieben des mystischen (frithkabbalistischen) Pijut des Elea-
sar Kalir auf der Riickseite28.

Von der ersten Zeile kann man nur noch die Worte «qascha likhos» lesen.
Links vom dritten «Heilig» (qadosch) steht der deutsche Titel des Tauf-
rodels.

b) Die wortliche Ubersetzung des Machsor-Fragments
(Aussenseite des Taufrodeleinbands von Burgdorf)
Die Zahlen am linken Rand entsprechen den Zeilen der Handschrift.
(Denn wie Dein Name, so ist Dein Ruhm)
1. ... schwer zu erziirnen und sich neigend zum Gnédigsein; denn Du
findest nicht Gefallen am Tode?°
2. des Sterbenden??, sondern er stirbt infolge seiner Siinde und du
hoffst3! fiir ihn bis zum Tage seines Todes.
3. Wenn er umkehrt, wirst Du ihn sofort aufnehmen32; denn Du bist ihr
Schopfer und kennst
4. ihren Trieb (zum Bosen), dass sie Fleisch und Blut sind. Der Mensch,
seine Grundlage ist von Staub und sein Ende geht
5. zum Staube zuriick??. Mit dem Einsatz seines Lebens beschafft er sich
sein Brot34, (Er ist) gleich wie eine zerbrochene Scherbe,
6. wie verdorrtes Gras33, wie ein voriiberziechender Schatten, wie eine
verwelkende Blume, wie eine verschwindende Wolke
7. und wie ein verwehender Hauch, wie dahinfliegender Staub und wie
ein Traum verflattert3é. Aber Du bist
8. Konig, o Gott, lebendig und bestdndig3’. Deine Jahre haben keine
Grenze und?8
9. die Dauer Deiner Tage hat kein Ende und der Thronwagen («marke-
vothy»)3? Deiner Herrlichkeit hat kein Mass.
10. Es gibt keine Auslegung fiir das Geheimnis Deines Namens. Dein
Name steht Dir wohl an und Du stehst
11. Deinem Namen wohl an und unsern Namen hast Du nach Deinem
Namen genannt. Tue es um Deines Namens willen!

117



12.

13,

14.

L5,
16.

Heilige Deinen Namen iiber denen, die Deinen Namen heiligen.
Nach dem Geheimnis des Gesanges

der heiligen Seraphim*?, die Deinen Namen im Heiligtum («qo-
deschy)*! heiligen, wie geschrieben wurde [durch die Hand Deines
Propheten]:

Und einer ruft dem andern zu und spricht42:

«Heilig, heilig,

heilig ist der Herr der Heerscharen#®. Seine Herrlichkeit erfiillt die
ganze Erde.»

¢) Ubersetzung des gleichen Textes von Dr. S. Bamberger4+4
Mussafgebet fiir das Neujahrsfest in der Rodelheimer Ausgabe (S. 108—
105592

Die Zahlen am linken Rand entsprechen den Zeilen der Handschrift.
(Denn wie dein Name, so ist dein Ruhm,)

1.
4

10.
11.

12,

118

schwer zu erziirnen, leicht zu besanftigen, du willst nicht den Tod
des Todesschuldigen, sondern dass er von seinem Wandel ablasse#®
und lebe. Bis zu seinem Todestage wartest du auf ihn,

wenn er umkehrt, nimmst du ihn sofort auf. In Wahrheit, du bist ihr
Schopfer und kennst

ihren Trieb, dass sie Fleisch und Blut sind. Der Mensch ist aus Staub
gebildet und er kehrt

zum Staube zuriick; mit Lebensgefahr erwirbt er sein Brot, gleich
einer zerbrochenen Scherbe,

trockenem Gras, einer welkenden Blume, voriiberziehendem Schat-
ten, schwindender Wolke,

verwehtem Hauch, dahinfliegendem Staube und dem fliichtigen
Traume. Aber du bist

. Konig, Gott, lebendig und bestehend! (we-atta hu milékh el chaj

weqajjam!) Keine Grenze gibt es fiir deine Jahre und kein Ende

fuir die Lange deiner Tage, unermesslich (ist) das Gefolge deiner Ma-
jestit,

unerforschlich (ist) die Grosse deines heiligen Namens; dein Name
entspricht dir und du entsprichst

deinem Namen, und uns hast du nach deinem Namen benannt. Tue es
um deines Namens willen und

heilige deinen Namen tiber denen, die deinen Namen heiligen. Nach
dem geheimnisvollen Gebet



13. derheiligen Seraphim*’, die deinen Namen in Heiligkeitheiligen, [die
Bewohner der Hohe mit den Bewohnern der Tiefe rufen dreifach die
dreifache Heiligung in Heiligkeit]*® wie geschrieben (steht) [durch
deinen Propheten]:

14. Einer ruft dem andern zu und spricht:

15. «Heilig, heilig,

16. heilig ist der Ewige der Heerscharen (= der Herr Zebaoth), erfiillt ist
die ganze Erde von seiner Herrlichkeit4°!»

II. Die Riickseite des Machsor-Fragments

a) Ein alphabetisches Gedicht (Pijut) des Eleasar Kalir

Der Name des Dichters>? ist in den Anfangsbuchstaben der 20.-24. Zeile
verborgen. Er besteht aus den Buchstaben Alef, Lamed, Ajin, Zajin und
Resch, d.h. ELAZAR. Mit diesem Eleasar ist (nach Fl. Guggenheim)
wahrscheinlich Eleasar Kalir gemeint. Dieser lebte um 750 nach Chr. und
hat sehr viele solche Dichtungen verfasst>!.

«Nach den Ergebnissen der neueren Forschung lebte Eleasar Kalir wahr-
scheinlich im 8. oder 9. Jahrhundert in Paldstina. Er war «First und Ge-
setzgebery der Pajtanim (Dichter) und Schdpfer des Piut (Pijut)d. h. derje-
nigen Gattung synagogaler Dichtungen, die in der nach-talmudischen
Zeit des Judentums an die feststehenden Gebete angegliedert wurden.
Kalir pflegte den Piut im engeren Sinne, d.h. Dichtungen hymnischen
Charakters, Lob- und Danklieder (hauptsichlich Kerobot), die inhaltlich
an die Halacha und Aggada ankniipfen und wohl zum Ersatz des Mi-
drasch-Vortrags dienten>2.»

Das jiidische Lexikon berichtet iiber diesen fruchtbarsten und populér-
sten religiosen Dichter des jiidischen Mittelalters: «Eleasar Kalir (auch
Killiri oder Ha-Kaliri genannt) stammte aus Kirjat Sefer und lebte im 8.
oder 9. Jahrhundert. Er hat iiber 200 Poesien (Pijutim) hinterlassen, deren
Stoff er der Halacha und Aggada entlehnte. Er dichtete fiir alle Feiertage
und ausgezeichneten Sabbate. Kalir war ein Meister der Sprache, seine
Gedichte sind ungewohnlich reich an eigenen Wortschopfungen; anderer-
seits sind seine Redewendungen oft dunkel und unverstiandlich. Kalirs
Dichtung wurde in Paldstina begeistert aufgenommen und fand auch in
Italien, Frankreich, Deutschland und Polen grosse Verbreitung. Kalir
wurde viel kommentiert und als Autoritit zitiert.»

In der Rédelheimer Ausgabe steht vor dem Gedicht in Raschi-Schrift die

119



Bemerkung: «Alseder alef bethy, d. h. «nach alphabetischer Reihenfolge».
Tatsédchlich beginnen alle Sitze der Reihe nach mit den Buchstaben des
hebriischen Alphabets: Alef (aschir), Beth (bemathajim), Gimel (goa-
schoth), Daleth (demuth) usw. Nach den letzten Buchstaben des Alpha-
bets Qof (qol), Resch (rachamim), Schin (schofet) und Taw (Tavnith) in
der 16.-19. Zeile folgt von der 20. bis zur 24. Zeile der bereits erwidhnte
Name des Dichters Eleasar.

Alphabetische Lieder gibt es auch in der Bibel, z. B. im «Lob der wackeren
Hausfrauy (Spriiche Sal. 31, 10-31). Das «Pijuty (Gedicht) des Dichters
Eleasar Kalir hat aber ausser der «alphabetischen Reihenfolgey der Sitze
noch eine andere Besonderheit. Jeder Satz endet namlich mit dem Wort
«kisse» d. h. der Thron. Wir geben dieses Wort, das den Thron Gottes be-
zeichnet (Jesaja 6, 1), in der Ubersetzung kursiv gedruckt wieder. Das aus
drei Konsonanten bestehende Wort ist am linken Rand der Handschrift
auf Tafel 4 von der 9. bis zur 25. Zeile leicht zu erkennen.

Im Gegensatz zu dem gut verstindlichen Gebet auf der Vorderseite der
Handschrift ist das «Pijuty (Gedicht) auf der bisher aufgeklebten, verbor-
genen Riickseite fiir den modernen Leser fast wie ein «Buch mit sieben
Siegelny (Off. 5, 1). Eleasar Kalir verherrlicht in seinem Hymnus den ho-
hen und erhabenen Thron Gottes («kisse» ), den Jesaja in seiner Berufungs-
vision (Jesaja 6, 1-13) gesehen hat. Offenbar wurde er zu seinem Gedicht
angeregt durch das Zitat aus Jesaja 6, 3 auf der Vorderseite, wo vom Lob-
preis der Seraphim (Engelwesen) die Rede ist, die einander das «Heilig,
heilig, heiligy zurufen. Aber wahrscheinlich hat ihn auch das Stichwort
«markevothy (Thronwagen Gottes) in der 9. Zeile der Vorderseite beein-
flusst, denn er braucht, um den Thron Gottes zu schildern, die geheimnis-
vollen Bilder ausdem 1. Kapitel des Buches Hesekiel (Ezechiel). In diesem
Kapitel berichtet uns Hesekiel, wie er etwa im Juli 593 vor Chr. von Gott
durch eine unerhérte Vision zum Propheten berufen wurde. Diese sog.
«Thronwagenvision» hat im Laufe der Geschichte viele Menschen be-
schéftigt. Schon in der Offenbarung Johannes (Kap. 4) finden wir deut-
liche Anspielungen auf diese Thronwagenvision. In der frithen Kabbala
(Mystik) spielte der ¢ Thronwagen Gottesy (markava) eine grosse Rolle. In
der Mischna und Gemara (Talmud) galt die «Geschichte des himmlischen
Wagensy (maase mirkava) als Geheimlehre33. In neuester Zeit hat der
Schriftsteller Erich von Daniken die Hypothese aufgestellt, der von Hese-
kiel beschriebene « Thronwageny sei in Wirklichkeit ein « Raumschiff samt
Mannschafty gewesen. Er berichtet u. a., dass der NASA-Ingenieur Josef

120



F. Blumrich die Dimensionen des von Hesekiel geschilderten «Raum-
schiffesy wie folgt berechnet habe: Konstruktionsgewicht 63300 kg,
Durchmesser des Hauptkorpers 18 m, Rotorantriebsleistung total
70000 PS usw.>4. Auch Eleasar Kalir hatin seinen Hymnus allerlei Speku-
lationen eingebaut, wenn er z. B. sagt, dass die Chajoth 256 Fliigel haben
und dass der Fussballen (kaf ragil) 515 Jahrreisen gross sei. Sein Hymnus
ist wohl mehr Kabbala als Exegese.

Bei der Ubersetzung mussten wir mehrere hebriische Worter, die Eleasar
der Bibel entnommen hat, uniibersetzt stehen lassen, da sie nicht wortlich,
sondern gleichsam als «Fachausdriicke» zu verstehen sind; z. B. sind die
«chajja, chajjoth» (Hes. 1, 5 und 1, 22) nicht einfach «Tierey», sondern ge-
heimnisvolle Lebewesen, die Hesekiel erst im 10. Kapitel als «keruvimy
(10, 15 und 10, 20), d. h. als Engelwesen (Cherubim) erkennt. Auf Grund
von Hesekiel 10, 14 (= Off. 4, 7)hat man spéter in der Kunst die vier Evan-
gelisten als Mensch (Matthéus), Lowe (Markus), Stier (Lukas) und Adler
(Johannes) dargestellt. Auch die Worter «ofan, ofannimy» und «galgal»
bedeuten nicht nur «Réader» (Hes. 10, 13), wurden sie doch im Judentum
schon frith als Engelwesen betrachtet. SchlieBlich ist auch «mérkavay
nicht nur ein Wagen, sondern der «Thronwagen Gottes» (nach Hes. I, 1-
28), und die Lehre von der Merkawa oder Merkaba d. h. vom ¢himmli-
schen Wageny ist die Basis der kabbalistischen Theosophie und bildet
schon im Talmud das sorgsamst gehiitete Gut der Geheimlehre. Versen-
kungen, die zur Schau der Merkawa fithren wollen, charakterisieren vor
allem eine bestimmte Geheimschule der gaondischen Zeit: Die «Jorede
markavay d. h. die in die Merkawa Hinabsteigenden3>. So fithrt uns also
das Pijut des Eleasar Kalir auf der Riickseite der Burgdorfer Handschrift
in das weite und schillernde Gebiet zwischen der jiidischen Kabbala und
der modernen ¢Science fictiony eines Erich von Déaniken.

b) Die wortliche Ubersetzung des Machsor-Fragments
(Innenseite des Taufrodeleinbandes)

Da die Varianten der Riickseite des Fragments gering sind, lohnt es sich
nicht, eine wortliche Ubersetzung abzudrucken. Die beiden umfangrei-
chen Korrekturen in kleiner Quadratschrift am rechten Rand sind iden-
tisch mit dem Text der Rodelheimer Ausgabe. Die etwa acht kleinen Va-
rianten sind fiir die Ubersetzung ohne wesentliche Bedeutung3s. Wir
drucken daher nur die Ubersetzung aus der Rédelheimer Ausgabe von
1892 ab.

121



Zum Problem der Ubersetzung der Riickseite der Handschrift schrieb mir
Dr. Prijs am 15. Februar 1976: «Die Ubersetzung eines solchen, viele An-
spielungen aus Talmud und Midrasch enthaltenden liturgischen Ab-
schnitts ist immer problematisch, da der eigentliche Inhalt, der z. T. in der
Doppeldeutigkeit der Ausdriicke verborgen ist, nicht zum Ausdruck
kommt. Dies ist wohl auch der Grund dafiir, dass dieses Stiick in der Uber-
setzung der (neuen) Rodelheimer Ausgaben iibergangen wurde. ... Ohne
einen Apparat von erklirenden Anmerkungen ist eine solche Wiedergabe
manchmal kaum moglich.»

¢) Die Ubersetzung des Textes auf der Riickseite der Handschrift in der
Rodelheimer Ausgabe von 1892
In der 101. Auflage der Rodelheimer Ausgabe (S. 109-110) ist das Pijut
des Eleasar Kalir auf der Riickseite der Burgdorfer Handschrift nicht
iibersetzt. Wir geben daher hier die Ubersetzung von Wolf Heidenheim in
der Ausgabe von 1892 wieders’. In der Ubersetzung kommt natiirlich
nicht zum Ausdruck, dass die 22 Satze des Gedichts alphabetisch angeord-
net sind und dass jeder Satz mit dem Wort «kisse» (Thron) authort>8. Um
aber dieses Wort «Throny wenigstens hervorzuheben, setzen wir es in
Schragdruck. Die Zahlen auf der linken Seite bezeichnen ungeféhr die
Zeilen der Handschrift, was aber wegen der Korrekturen’® am rechten
Rand nicht immer moglich ist. Die Buchstaben am linken Rand bedeuten:

RK = Korrektur in Quadratschrift am rechten Rand
RTL = Randbemerkung eines Talmudgelehrten am /inken Rand®®
RTR = Randbemerkung eines Talmudgelehrten am rechten Rand
1. Die Chajoth («Lebeweseny), welche den Thron auf vier Seiten
umgeben®! und
2. mit 256
; ! Fliigeln ihn bedecken, beben,
4. wenn sie den Thron schauen®?. Der Himmel iiber ihrem
Haupte®3
5. neigt sich dem Throne zu, ist wie Eis®4, obschon des Thrones

Feuerfunken in ihm ist.
RK Oberhalb des Himmels ist des Thrones Abglanz. Sie (die Cha-
joth)
6. schwitzen nicht aus Ermattung, sondern aus Furcht vor dem
Throne.

122



8. RTR
9.,

10. RTL
RK
b,

12,
13,

14.
15.RTL

16.
17.
18. RTL
19.
20,
21.RTL
22. RTL
23,
24,

23,

Eilends gehen sie hin und her, aus Angst vor dem Throne, fliegen
wie der Blitz, ohne des Thrones Glanz zu verringern; sie wissen
wohl, dass kein Ort den Thron in sich fassen kann.

Der 515 (Jahrreisen) grosse Fussballen steht aufrecht beim
Throne;

sobald ihnen das Loben gestattet wird®s, eilen sie vom Thron her-
vor,

werden ohnméchtig aus Angst vor dem auf dem Throne sitzen-
den Erhabenen (Gott).

Es scheint, als tragen sie den Thron, werden aber von ihm getra-
gen,

von des Ewigen Armen gehalten.

Kommt nun dieses (Israels) Gebet hinauf, teilen sich die Fliigel
beim Throne®s,

verbinden sich aber, wenn die Siindenmenge gross ist®’.

Will der Anklager®® verleumden, bedeckt eine Wolke den
Thron®;

kommt des Schophars (Widderhorns) Stimme dann hinauf,
umschliesst sie den Thron;

fordert Erbarmen fiir die im Thron Verzeichneten (Israel), und
der Richter mag nicht mehr auf dem Richterstuhle sitzen’?,
und das im Thron ausgedriickte Bild des Frommen (Jakob)
bewegt sich (betet fiir seine Nachkommen).

Vier Chajoth (Engelwesen) tragen den Thron (scheinbar) und
werden von ihm getragen.

Damit Israel nicht zuschanden werde,

betet der Thron selbst:7!

«Gedenke der Beisassen (Patriarchen)’2, die neben dir beim
Thron sind.

Erbarme dich der Stiitzen (Frommen)’3, auf die du den Schemel
(die Erde)’* und den Thron gestellt hast.)

Dann stiirmt Galgal’s, der Thron tobt76 ...

/ so auch Ophan zu Ophan, Chaja zu Chaja, Cherub zu Cherub,
gegen den Thron./

123



6. Besonderheiten

a) Die Textvarianten

Der Text unserer Handschrift stimmt im grossen und ganzen mit dem noch
heute in der Synagoge verwendeten Mussafgebet iiberein, doch gibt es
auch einige Abweichungen. Als Beispiel geben wir hier die zweite Zeile
der Vorderseite wieder:

Handschrift: Heutiger Text:

«ki im be-chéto jamuthy» «ki im be-schuvo middarko wechajahy
«sondern er stirbt infolge «sondern, dass er von seinem Weg umkehre
seiner Stinde.» und lebe.»

In der kritischen Ausgabe von Dr. Daniel Goldschmidt?” ist der heute
gebrdauchliche Wortlaut im Text, die Variante unserer Handschrift dage-
gen im kritischen Apparat (1. Zeile) abgedruckt. Die Variante «be-chéto
jamuth» kommt also auch noch in einer andern (bereits bekannten) Hand-
schrift vor.

b) Korrekturen

Auf der Riickseite der Handschrift hat der Schreiber in der 5. Zeile zwi-
schen den Wortern «Hu ke’en haqqgérach» und «mechil kisse» versehentlich
zwoOlf Worter ausgelassen; diese wurden dann in kleinerer Quadratschrift
an den rechten Rand geschrieben: «[bo] scheviv kisse. U mimma’al [lara-
qi] a kemareh demuth [kisse]. Zo’oth beli [le] oth mechil.» Ein dhnliches
Versehen passierte dem Schreiber noch einmal zwischen der 9. und 10.
Zeile, wo die vergessenen Worte in noch kleinerer Quadratschrift an den
rechten Rand geschrieben wurden: [le’eth te] raschdnah le-faér qofcoth
mittachath [la] kisse78.»

Diese Fliichtigkeitsfehler (?) zeigen, dass es sich bei der Burgdorfer Mach-
sor wohl nicht um eine erstklassige Handschrift gehandelt hat.

c) Die unpunktierten Randbemerkungen eines Talmudgelehrten

Nach der Ablosung des Taufrodeleinbandes entdeckte ich auf der Riick-
seite der Handschrift ausser den beiden erwidhnten «Korrekturen» noch
sechs weitere Randbemerkungen. Diese waren aber nicht in Quadrat-
schrift, sondern in einer sehr kleinen und ziemlich verblassten, unpunktier-
ten rabbinischen «Kursivschrifty (Kurrentschrift) geschrieben, die ich
nicht lesen konnte. Endlich gelang es dann im Dezember 1975 einem Spe-
zialisten in Jerusalem’® die Anmerkungen am rechten und linken Rand

124



der Handschrift zu entziffern. Dabei zeigte es sich, dass diese Randbemer-
kungen Erklarungen und Auslegungen von einigen Textstellen enthalten.
Es handelt sich also offensichtlich um kurze Kommentare eines Talmudge-
lehrten (Talmudisten). Da diese Kommentare bis dahin unbekannt waren,
verleihen sie der Burgdorfer Handschrift einen besonderen Wert. Als Bei-
spiel geben wir hier die Anmerkung zur 10. Zeile im hebréischen Urtext
wieder. Dabei haben wir die im unvokalisierten Originaltext fehlenden
Vokale eingesetzt:

Textkorrektur am rechten Rand Kommentar des Talmudgelehrten:
in kleiner Quadratschrift:
[Le-eth te] raschdnah le-faér Ki be-schaah, scha-jisra(el)
qofcoth mittachath kisse. mithpalleli(m) en

le-malakhi(m) reschuth

le-faér dlla domemim (domim).

Dieses Beispiel zeigt uns die Art der Auslegung sehr schon: Der Talmud-
gelehrte nimmt das «faery» (verherrlichen) des Textes auf, erklért die «chaj-
jothy (Lebewesen) von Hes. 1. mit dem bekannteren Wort ¢malakhim»
(Engel) und gibt das «le-ethy» (zur Zeit) mit dem Wort «be-schaah» (zur
Stunde) wieder. Dann kniipft er an eine (vermutlich im Talmud vertre-
tene) Meinung an, dass die Engel und Israel Gott gleichsam im Wechselge-
sang verherrlichen. Wenn die einen Gott lobpreisen, miissen daher die
andern schweigen und umgekehrt?°.

Die Anmerkungen am linken Rand®!:

Text des Gebets Kommentar
(Quadratschrift) («Kurrentschrifty)
10. Zeile (Korrektur s.0.) 10. Zeile
«Zu der Zeit, da ihnen Denn zur Stunde, wo Israel betet,
(den Chajoth) das Loben ist es den Engeln nicht erlaubt,
gestattet wird ...» (Gott) zu verherrlichen,

sondern sie schweigen.
15. Zeile 15. Zeile
«Will der Ankldger Denn er (Gott) breitet die Wolke
verleumden, bedeckt eine aus, so dass sie zur Trennwand
Wolke den Thron.» wird 82,

125



18. Zeile 18. Zeile

«Der Richter mag Der Thron des Gerichts:

nicht mehr auf dem Richter- Ulam ist sein Name?3.

stuhl (ulam) sitzen.» '

21. Zeile 21. Zeile

«Damit Israel nicht Erklirung (perusch): (Sie sagen:
zuschanden (le-nabbel) werde, Verwirf nicht um deines Namens
betet der Thron selbst.» willen und verwirf (tenabbel)

nicht usw. (Jer. 14, 21).
Wenn du ithnen Vernichtung
bereitest, so verwirfst du
(menabbel) usw.84.)

22. Zeile 22. Zeile
«Betet der Thron selbst.» Erklarung: <Der Thron selbst
(sc. betet).)

Die Anmerkungen am rechten Rand:

6. und 7. Zeile 7. Zeile

«Eilends gehen sie ... aus Furcht; denn zur Stunde,
hin und her aus Furcht wo der Heilige (= Gott) — gelobt
vor dem Throne.» sei er — spricht ... Metatron,

der grosse (Engels-)Fiirst ...
und davor fiirchten sie sich ...85.

Obschon diese Erkldrungen eines Talmudgelehrten®® fiir einen Nichtju-
den schwer zu verstehen sind, haben wir sie hier doch vollstindig wieder-
gegeben, da sie fiir Burgdorf etwas Einmaliges sind, stammen sie doch aus
dem dreizehnten Jahrhundert, in dem Tausende von Talmudbidnden von
den Christen 6ffentlich verbrannt wurden.

7. Weitere hebrdische Handschriften in Bern und Burgdorf

a) Das Berner Fragment?8’

In der Burgerbibliothek Bern wird ein dreiteiliges hebriisches Fragment
aus dem frithen Mittelalter aufbewahrt. Es wurde im September 1935 aus
dem Deckel von Codex 128 herausgel6st und triagt die Signatur Cod. Bern.
756.67 a, b, c. Die drei Pergamentstiicke haben also ebenfalls einem Buch-

126



binder als Makulatur gedient. Alle drei Stiicke (a, b, ¢) gehdrten zu einem
Gebetbuch (Machsor). Zwei davon enthalten einen Teil des Mussafgebets
am judischen Neujahrsfest (Rosch Haschana), das dritte stammt aus
einem Gebet des Verséhnungstages (Jom Kippur). Bei einer Uberpriifung
des Fragments im Frithling 1975 und im Juli 1976 konnte ich folgendes
feststellen:

Die Fragmente von Bern und Burgdorf gleichen einander in der Form und
im Inhalt. Sie sind zwar nicht von der gleichen Hand geschrieben worden,
stammen aber wohl aus der gleichen Zeit und auch aus der gleichen Ge-
gend.

Berner Fragment: Burgdorfer Fragment:

Quadratschrift ~13. Jahrhundert 13. Jahrhundert
Ritus westaschkenasisch ~ westaschkenasisch
Buch Machsor Machsor
Inhalt Mussafgebet Mussafgebet
Fest Rosch Haschana Rosch Haschana

: und Jom Kippur
Zeilenldnge 22 em 19,5 cm
Wiederholung des
Zeilenendes jimlokh, schofar kisse (Thron)
Zeilenanfinge
in grosser Schrift elohenu, al, ansiva  we-chajjoth, kaf
Seitenbreite max. 33 cm 32 cm
Seitenhohe max. 48 cm 42,5 cm

b) Weitere Berner Handschriften 88

In der Schweiz existieren etwa 20 Machsor-Handschriften. Die meisten
sind aber entweder jiinger als das Burgdorfer Fragment oder sie sind im
rabbinischen Alphabet geschrieben. Dies gilt auch fiir die drei Machsor-
Handschriften Cod. 228, 409 und 423 der Burgerbibliothek Bern. In Cod.
423 war ein deutsches Judeneidformular des 17. Jahrhunderts eingeklebt.
Cod. 409 gehorte einem Pfarrer von Burgdorf, enthilt er doch die lateini-
schen Bemerkungen: ¢Machsor sive liber precum Judaic» (Machsor oder
jiidisches Gebetbuch) und «S. Hortinus me sibi vendicet» (S. Hortinus
mag mich als Eigentum beanspruchen). Samuel Hortin war 1614-1637
Pradikant in Sumiswald und 1637-1652 Stadtpfarrer in Burgdorf. Sein
Name wird im ersten Taufrodel von Burgdorf erwdhnt: ¢Anno 1637 In
Majo, Samuel Hortinus, Bernensis.» Wie Pfarrer Hortin zu diesem hebrii-

127



schen Buch gekommen ist, wissen wir nicht. Es ist nicht ausgeschlossen,
dass er es von seinem Vater, Johannes Hortin, geerbt hat, der Professor des
Hebriischen in Bern (1553-1597) war.

c) Das Fragment vom Kronenplatz8®

Bei Renovationsarbeiten im ehemaligen «Fankhauserschen Grosshausy
(heute Buchhandlung Langlois & Co.) am Kronenplatz in Burgdorf fand
man 1975 zwischen den Brettern der bemalten Kassettendecke von 1635
Uberreste von hebrdischen Handschriften in schéner Quadratschrift mit
tiberischer Vokalbezeichnung. Bei den Fragmenten handelt es sich um
schmale Pergamentstreifen, auf denen von jeder Zeile nur ein oder zwei
Worter vorhanden sind. Einige Streifen sind nur noch als Abklatsch auf
dem Holz zu sehen. Die Entzifferung ist ausserordentlich schwierig. Da
die Texte mit Vokalzeichen versehen waren, kénnte es sich eventuell um
die letzten Uberreste einer Machsor-Handschrift handeln. Die Buchsta-
ben gleichen auffallend denjenigen des Taufrodeleinbandes. Obschon
zwischen dem ersten Taufrodel (1551) und dem Bau des Fankhauserschen
Grosshauses (1629) mehr als 75 Jahre liegen, ist es nicht ausgeschlossen,
dass diese Pergamentstreifen und das Burgdorfer Fragment urspriinglich
zum gleichen Gebetbuch gehort haben. Es ist schade, dass man keinen
Streifen zur Untersuchung abgelost hat. Leider habe ich von den Frag-
menten erst erfahren, als die bemalte Holzdecke bereits wieder zugedeckt
war, so dass ich die Schriftzeichen nur auf Photographien studieren
konnte. '

d) Die Thora-Rolle im Museum am Kirchbiith]?0

In der interessanten «Sammlung fiir Vélkerkunde» beim Rathaus am
Kirchbiihl in Burgdorf ist in einer senkrecht stehenden Vitrine eine sehr
schone jidische Thora-Rolle samt Wimpel («Mappay»), Thorazeiger
(«Jady) usw. ausgestellt. Die fast 35 m lange und 77 cm breite Handschrift
ist um zwei Holzstdbe gerollt. Die Thora («Lehre») umfasst den unpunk-
tierten d. h. unvokalisierten Text der Fiinf Biicher Mose, die man auf grie-
chisch «Pentateuch» nennt. Solche Thora-Rollen gibt es in jeder Syna-
goge. Am Sabbat liest der Thora-Vorleser (¢«Baal-Qore») im Auftrag der
jeweils neben ihm stehenden «Aufgerufeneny verschiedene Abschnitte
aus einer solchen Rolle vor. Nach beendeter Vorlesung wird die Thora-
Rolle mit einem Wimpel («Mappa») umwickelt, auf den der Name eines
Kindes gestickt ist.

128



Leider wissen wir nicht, wann, wo und von wem die Burgdorfer Thora-
Rolle geschrieben worden ist. Man kann nur sagen, dass sie mehr als 300
Jahre alt ist. Da kein Jude eine Thora-Rolle freiwillig einem Christen
iibergeben wiirde, miissen wir annehmen, dass die Rolle irgend einmal
konfisziert oder sogar gestohlen worden ist. Ob der «Donatory», Schultheiss
Vinzenz Stiirler, auf einem Kriegszug, bei einer Judenverfolgung oder auf
andere Weise in den Besitz der Rolle gekommen ist, 14sst sich wohl kaum
mehr feststellen. Da er lingere Zeit als Brigadier in Holland war, hat er die
Rolle vielleicht von dort nach Burgdorf gebracht. Stiirler hat die Thora vor
250 Jahren der Stadtbibliothek Burgdorf geschenkt, von wo sie als Deposi-
tum in das 1909 er6ffnete Museum am Kirchbiihl kam. Im Donatoren-
buch der Stadtbibliothek Burgdorf lesen wir auf Seite 53 unter dem Stiir-
ler-Wappen: «Herr Vintzenz Stiirler, dess grossen Rahts der Statt Bern,
gewesener Brigadier in Diensten Thro Hochmogenden HH. Gen(eral)
Staaden der Vereinigten Niderlanden und Schultheiss der Statt und Graf-
schaft Burgdorf (1722-1728).

THORA sive Codex Legis, Continens Totum Pentateuchum Mosis (=
Thora oder Gesetzbuch, welches den ganzen Pentateuch des Mose ent-
hilt). Ein jiidisches Gsatzbuch, oder Rolle dess Buchs, aus einer jiidischen
Synagog, wie selbiges alle Sabath von den Juden gelesen wird. Auf Perga-
ment sauber geschrieben 64 Ell (= fast 35 m) lang, sambt der darzu geho-
rigen Kindswindlen (= Wimpel, Mappa) mit seiden genayt (= geniht),
und einem Uberzug von Rohtem Tuch.»

Nach Mitteilung von Dr. H. Prijs ist die alte «Mappa» verlorengegangen.
Sie wurde im 20. Jahrhundert durch die «Mappa» von Dr. Joseph Walch
aus Burgdorf (heute in Ziirich) ersetzt.

Nachwort

Die vorliegende Arbeit iiber «Eine hebriische Pergamenthandschrift in Burgdorfy wurde
bereits im Sommer 1976 geschrieben, kann aber aus Platzgriinden erst in diesem Jahrbuch
erscheinen. Im Herbst 1976 verfaBte ich noch einen lingeren Beitrag «Aus der Geschichte
der Juden von Burgdorfy, doch steht zur Stunde noch nicht fest, wann und wo diese Untersu-
chung publiziert wird. Die Beschiftigung mit den beiden Themen war fiir mich sehr anre-
gend und hatte zur Folge, dass Rabbiner Dr. Roland Gradwohl am 1. November 1976 in
Heimiswil einen interessanten Vortrag iiber den Glauben Israels hielt und dass am 8.No-
vember etwa 40 Gemeindeglieder von Heimiswil nach Bern reisten, um die dortige Synagoge
zu besichtigen.

Mit der Untersuchung des Taufrodeleinbandes mdchte ich aber auch die Anregung zur
Veroffentlichung anderer Handschriftenfragmente verbinden. Im Burgerarchiv und im

129



Schloss Burgdorf gibt es namlich zahlreiche lateinische Pergamenthandschriften, die nach
der Reformation zum Einbinden von Rodeln, Manualen usw. verwendet wurden. Im Herbst
1973 liess ich einige Bucheinbinde des Burgerarchivs photokopieren und brachte diese Bil-
der in die Burgerbibliothek Bern zur Identifizierung. Nach Auskunft von Dr.Chr.v.Steiger
(18.1. 1974) handelt es sich bei diesen Pergamenteinbédnden um Blétter aus den folgenden

mittelalterlichen Biichern:

1.

Anastasius Bibliothecarius (Gegenpapst 855, papstli-
cher Bibliothekar 867-879), Heiligenlegende «Passio
Acacii et 10000 sociorum crucifixorumy» (Achatius
wurde unter Kaiser Hadrian in Armenien gekreu-
zigt). Handschrift aus dem Anfang des 15. Jahrhun-
derts.

. Kirchenrechtlicher (kanonistischer) Kommentar

iiber den «Liber Sextus Decretaliumy», Buch 1., Tit.
XIV.-XVI., Handschrift aus dem Anfang des
15. Jahrhunderts.

. «Calendarium Ecclesiasticum Perpetuumy (Immer-

wihrender liturgischer Kalender mit Angaben der
Goldenen Zahlen, Sonntagsbuchstaben, romischen
Tagesbezeichnungen, Heiligenfesten und gottes-
dienstlichen Texten), Handschrift des 11. Jahrhun-
derts.

. Antiphonar oder Graduale des 15. Jahrhunderts.

Deutsche Choralneumen (Musiknoten) mit der cha-
rakteristischen «Nagelformy, 5zeiliges System.

. Missale des 13.—14. Jahrhunderts, vierzeilige Choral-

notation.
Ferner fand ich bei andern Gelegenheiten:

«Eyd Biichljy, 1559

Abgeloster Einband des Aus-
burger-Buchs von 1533.

Abgeloster Einband.

Abgeloster Einband des Ge-
richts-Manuals von 1650—
1659.

Abgeloster Einband des
Thurnbuchs von 1629.

6. Offertorium, Neumenhandschrift, vor 1400 (kleines Buchzeichen im Grasswilur-
Fragment, 11,5 X 2,8 cm). bar, 1626.

7. Ludolf von Sachsen (1300-1378), «Vita Jesu Christiy, Einband des 2. Taufrodels
2. Teil, 60. Kap., verfal3t um 1350, Handschrift des von Heimiswil (1650-1715),

15. Jahrhunderts.

abgelost 1962, Gemeindear-
chiv Heimiswil.

Es wiirde sich lohnen, die vielen Fragmente zu verdffentlichen, handelt es sich-doch bei
diesen «Bucheinbinden» um die letzten Reste einer mittelalterlichen Klosterbibliothek
(Barfusserkloster Burgdorf, Kartause Thorberg?) in der Gegend von Burgdorf. W.L.

* * ES

Der Autor hat zu der vorstehenden Arbeit einen wertvollen Anhang verfaBt, den wir aus
Raumgriinden leider hier nicht verdffentlichen kénnen. Er enthilt bibliographische Hin-
weise und ausfithrliche Erklarungen zu den Bildtafeln und die in der Arbeit zitierten Anmer-
kungen. Diese Ergdnzungen kénnen in der Stadtbibliothek Burgdorfeingesehen oder ausge-
liehen werden. Die Bezeichnung lautet:

Anhang zu «Fine hebriische Pergamenthandschrift in Burgdorf»

von Walter Leuenberger, Pfarrer in Heimiswil. Schriftleitung

130



	Eine hebräische Pergamenthandschrift in Burgdorf

