
Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch

Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 45 (1978)

Artikel: Eine hebräische Pergamenthandschrift in Burgdorf

Autor: Leuenberger, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1076015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1076015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine hebräische Pergamenthandschrift in Burgdorf

Walter Leuenberger

Vorwort

Am 10. September 1906, also vor genau 70 Jahren, wurde an der
Kapellenstrasse 2 in Bern die schöne Synagoge der Israelitischen Kultusgemeinde

eingeweiht. Aber wahrscheinlich haben erst wenige christliche
Berner dieses Gebäude von innen gesehen. Ist es Interesselosigkeit oder ist
es eine geheime Scheu, die uns davon abhält, die Synagoge zu betreten?
Noch weniger Berner haben wohl einmal einen jüdischen Gottesdienst am
Sabbat oder gar an einem Festtag, z. B. Pesach, Schawuoth oder Rosch

Flaschana miterlebt. Obschon in Bern und Burgdorf (von einigen
Unterbrechungen abgesehen) seit 700 Jahren Juden gelebt haben, wissen wir im
allgemeinen über ihre religiösen Bräuche und ihre Bücher wenig oder
nichts. Oder wer weiss z. B. was koschere Speisen, ein Talit, eine Misrach-
Tafel, eine Mesusa oder gar Tefillin2 sind? Wer hat schon im Talmud, im
Schulchan Aruch3 oder in einem Machsor (Gebetbuch) gelesen? Nicht
besser steht es mit unserer Kenntnis der Geschichte des Judentums. Zwar
sind wir über die älteste Geschichte des Volkes Israel von Abraham über
Mose, David, Salomo bis Jeremia und Daniel einigermassen im Bild, denn
wir können ja diese Geschichte in unserer Bibel nachschlagen. Auch über
die neueste Geschichte des jüdischen Volkes und das Schicksal des Staates

Israel sind wir auf dem laufenden, berichten uns doch die Zeitungen, aber
auch Radio und Fernsehen sehr oft über den 1948 gegründeten Staat
Israel. So können wir etwa in der Tagesschau die hebräischen Debatten des

israelischen Parlaments (Knesset) oder die Aktionen der israelischen
Armee verfolgen. Unvergesslich ist uns sicher, wie in der Nacht vom 3. auf
den 4. Juli 1976 ein israelischer Stosstrupp mit drei Transportflugzeugen
überraschend auf dem Flugplatz Entebbe in Uganda landete, etwa
hundertjüdische Geiseln befreite und deren Entführer tötete. Seit dem
Sechstagekrieg (Juni 1967) sind auch Flugreisen nach Israel sehr populär geworden.

Auch aus unserer Gegend haben bereits viele Leute ihre Ferien in

100



Israel verbracht oder sogar einige Monate in einem «Kibbuz» (Kollektivsiedlung)

gearbeitet. Trotzdem wissen nur wenige Christen Bescheid über
die Geschichte des Judentums zwischen der Zerstörung Jerusalems (70

n. Chr.) und der Vernichtung von sechs Millionen Juden unter Adolf Hitler

(1933-1945).
Werner Keller hat leider recht, wenn er schreibt:4 «Bis heute blieb die
nachbiblische Geschichte der Juden in der weiten Öffentlichkeit
unbekannt. Zwischen dem Ausklang des Alten Testaments und den tragischen
Ereignissen der jüngsten Vergangenheit klafft im Wissen der Allgemeinheit

eine Lücke. Zwei Jahrtausende jüdischen Schicksals auf Erden blieben

bis in unsere Tage selbst für den gebildeten Europäer ein Niemandsland.

Um so ungehinderter konnten sich in diesem Vakuum Vorurteile
und Verleumdungen einnisten, konnten Hass und Feindschaft, aber auch

Trägheit des Herzens ungehemmt wuchern. Diese Bastion der Unkenntnis
und Vorurteile gilt es endlich einzureissen. Die Zeit ist reifdafür, überreif!»
Wir Christen haben zum Einreissen dieser «Bastion der Vorurteile» noch

einige ganz besondere Gründe:
1. Jesus Christus5 war «von Geburt ein Nachkomme des Königs David»

(Rom. 1, 3), also ein Israelit oder Jude6. Sein Name (Jeschua aus Jeho-
schua Josua) ist hebräisch und bedeutet: «Der Herr ist Hilfe, der
Herr hilft.»

2. Die zwölf Jünger Jesu und der Apostel Paulus (Saul, Apg. 9,1) waren
Juden. Viele Stellen im Neuen Testament können nur aus dem Alten
Testament und aus der nachbiblischen jüdischen Literatur (Apokryphen,

Pseudepigraphen, Targum, Talmud und Midrasch) erklärt werden.

3. Zwischen den Bräuchen der Christen und Juden gibt es zahlreiche
Beziehungen. Jesus hat z. B. das heilige Abendmahl im Rahmen einer

jüdischen Pesach-Feier eingesetzt.
4. Die Christen haben jahrhundertelang die Juden diskriminiert und oft

sogar grausam verfolgt und sich damit viel Schuld aufgeladen.
Vielleicht ist dies der Grund dafür, dass wir nichts über die Geschichte des

Judentums von 70 bis 1933 wissen. Wir haben unsere «unbewältigte
Vergangenheit» verdrängt. Es ist daher sicher nötig, einmal über das

Thema «Judenverfolgungen in Bern und Burgdorf» nachzudenken.
Wenn dieser Beitrag über das hebräische Machsor-Fragment von Burgdorf

und die Geschichte der Juden in Burgdorf ein wenig mithelfen kann,
«diese Bastion der Unkenntnis und Vorurteile einzureissen» und die Tole-

101



ranz zu fördern, ist ihr Zweck erreicht. Ich möchte damit all jenen vielen
Juden meinen Dank abstatten, die mir in zahlreichen Ländern Europas,
aber auch in Israel, Dscherba (Tunesien) und Samarkand (Usbekistan,
UdSSR) ihr Vertrauen geschenkt haben.
Wer sich nach der Lektüre dieses Beitrages für die religiösen Bräuche der
Juden interessiert, dem möchten wir empfehlen, einmal das «Jüdische

Museum der Schweiz» zu besuchen. Es befindet sich an der Kornhausgasse
8 in Basel und ist am Sonntag (10-12 und 15-17 Uhr), Montag und

Mittwoch (15 bis 17 Uhr) geöffnet. Eine kurze «Wegleitung» (8. Auflage
vom März 1976) gibt dem christlichen Besucher einen guten Überblick
über die Liturgie und die Bräuche der Juden.

Dank

Für ihr Entgegenkommen möchte ich an dieser Stelle danken:
Regierungsstatthalter Rudolf Schenk, Stadtpräsident Werner Lüthi, Buchbinder

Hans-Peter Wälchli sowie dem Zivilstandsamt (Frau Häuselmann)
und dem Burgerarchiv Burgdorf (Frau Aeschlimann).
Für wissenschaftliche Auskünfte habe ich zu danken: Rabbiner Dr.
Roland Gradwohl, Dr. Chr. v. Steiger (Burgerbibliothek) und Dr. Hermann
Specker (Staatsarchiv) in Bern, Dr. Bernhard Prijs in Basel, Frau Dr.
Florence Guggenheim in Zürich, Dr. Arthur Ahlvers in Burgdorf sowie Frau
Shulamit Eisenstadt, Dr. M. Beit-Arié und Dr. Daniel J. Cohen in Jerusalem.

Die Transkription der hebräischen Wörter

Aus drucktechnischen Gründen war es nicht möglich, die traditionelle
wissenschaftliche Transkription oder die internationale Lautschrift zu
verwenden. Wir haben daher die hebräischen Wörter (so gut es ging)
«verdeutscht». Auf die Feinheiten der hebräischen Aussprache konnten wir
dabei keine Rücksicht nehmen. Für die Kenner der hebräischen Sprache
möchte ich noch folgendes beifügen:

Beth b oder v Pe p oder f
Waw w Sade ç (deutsches tz)
Zajin z (weiches s) Qof q (deutsches k)
Chet ch Schin sch

Tet t Sin s

Kaf k oder kh Taw t oder th

102



Alefund Ajin haben wir nicht ausgedrückt, und das Schewa mobile
(Murmelvokal) geben wir mit einem e wieder.
In den Zitaten haben wir die Transkription des Originals beibehalten.

Allgemein gebräuchliche Wörter geben wir in der üblichen Orthographie
wieder (z. B. Kibbuz für qibbuç).

Die wichtigsten Fachausdrücke

Agada (Aggada)
Gemara

Halacha

Jom Kippur
Kabbala

Machsor
Merkaba -Mystik

Midrasch
Mischna

Mussaf, Musaph
Paitanim

Pijut, Piut
Quadratschrift

Rosch Haschana
Schema (Jisrael)

Talmud

Targum

Thora

die erzählenden Partien des Talmud

jüngerer Teil des Talmud, Diskussion des Mischna-
stoffes durch die Amoräer
die religionsgesetzlichen, normativen Teile des

Talmud

Versöhnungsfest im Herbst

Mystik (Geheimlehre), Hauptwerk «Sohar»

(13. Jhd.)
umfangreiches jüdisches Gebetbuch für die Festtage
Frühform der Kabbala in der talmudischen Epoche
(3.-10. Jhd.), Thronwagenmystik nach Hes. 1, vgl.

das Pijut aufder Rückseite der Handschrift
religiöse Erzählungen
älterer Teil des Talmud (um 200 nach Chr.),
die Gesetzessammlung der Tannatten

«Zusatzgebet»

Pijut-Dichter, z. B. Jannai (7. Jhd.), Kalir (8. Jhd.),
Saadja (9./10. Jhd.)
religiöse Dichtung, Gedicht
die «klassische» hebräische Schrift im Gegensatz zu
den Kurrentschriften
Neujahrsfest im Herbst
jüdisches Glaubensbekenntnis: «Höre Israel, ER
unser Gott, ER Einer!»
nächst der Bibel eines der Hauptwerke des Judentums;

Jerusalemer Talmud (400 nach Chr.) und

Babylonischer Talmud (500 nach Chr. vollendet)
Übersetzung des Alten Testaments aus dem Hebräischen

in die aramäische Volkssprache

fünfBücher Mose

103



EINE HEBRÄISCHE HANDSCHRIFT
ALS TAUFRODELEINBAND

Habent sua fata libelli
(Bücher haben ihr Schicksal)
Terentianus Maurus

Der erste Taufrodel von Burgdorf war bis zum März 1975 ein Kuriosum,
denn das christliche Buch war 400 Jahre lang in eine jüdische Handschrift
eingebunden, über deren Alter, Herkunft und Inhalt niemand etwas

wusste. Dass ich 1974-1976 diese interessante Pergamenthandschrift
erforschen, entziffern und übersetzen konnte, verdanke ich (neben einigen
glücklichen «Zufällen») vor allem dem Entgegenkommen von Stadtpräsident

Werner Lüthi, der Geschicklichkeit von Buchbinder Hans-Peter
Wälchli und der Hilfe von verschiedenen jüdischen Fachleuten in Basel,

Bern, Zürich und Jerusalem.

1. Der erste Taufrodel von Burgdorf (1551-1588)

Der Rodel trug auf der Pergamenthandschrift den deutschen Titel:
«Tauff-Rodell der Kilchen Zuo Burgdorff Ab Anno 1551 Ad Annum
1588, Nr. 1.» Diesen Titel findet man auf der (abgelösten) Handschrift
unten links neben dem dritten QADOSCH HEILIG)8.
Aufder ersten Seite des Rodels sind die 14 Pfarrer aufgeschrieben, die von
1559 bis 1725 in Burgdorfgewirkt haben. Aufden folgenden Seiten haben
die Prädikanten die Taufen und Trauungen eingetragen. Dabei wurden
die Taufzeugen auf den ersten Seiten «Götty» und «Gotta» genannt. Die
Eintragung der Taufen beginnt mit den Worten : «Anno domini 1551. Die
kinder, so getoufft sind in der kilhen zu burgdorff.» Die Einleitung zu den

Trauungen im zweiten Teil des Rodels lautet: «Rodel, so geschriben und
uf ferzeichnet sind die, so in der kilchen z burgdorff die Ee bezüget und
bestätiget hand mit offenlichen kilchgangjm (15)51. jar.»
Sicher ist der seltsame Einband des Rodels schon vielen Pfarrern,
Familienforschern und Lokalhistorikern aufgefallen. Sowohl der Rücken
(4 cm) als auch die beiden Deckel (11,5 X 31 cm) des Buches waren nämlich

bis zum März 1975 mit einem gelbbraunen Pergamentblatt überzogen,

auf dem ein hebräischer Text aufgeschrieben war. Wer diesen Text
lesen wollte, musste den Taufrodel auf den Kopf stellen. Leider waren
viele Wörter (besonders aufdem Rücken des Buches) fast unleserlich oder

sogar mit Papierstreifen überklebt, was die Entzifferung sehr erschwerte.

104



2. Die Entdeckung und Entzifferung der Handschrift

Als ich den Rodel im Juni 1964 zum ersten Mal sah, fiel mir die sehr schöne

mit Vokalzeichen versehene Quadratschrift auf. Da ich damals nicht viel
Zeit hatte, entzifferte ich nur das Zitat aus Jesaia 6,3 («Heilig, heilig, heilig
ist der Herr Zebaoth; alle Lande sind seiner Ehre voll»), das mir durch
seine grossen Buchstaben auffiel. Auch machte ich von dem Rodel zwei

Photographien9. In den folgenden zehn Jahren sah ich den Taufrodel von
Burgdorf nicht mehr. Dafür konnte ich wertvolle Erfahrungen sammeln
bei der Ablösung und Entzifferung einer lateinischen Handschrift, die 300
Jahre als Einband des zweiten Taufrodels von Heimiswil gedient hatte.
Dabei gelang es mir nachzuweisen, dass es sich bei dieser Pergamenthandschrift

aus dem fünfzehnten Jahrhundert um ein Blatt aus dem Buch «Vita
Jesu Christi» (2. Teil, Kap. 60) handelt, das Ludolf von Sachsen um 1350

verfasst hat.
Als ich am 14. Juni 1974 im Burgerarchiv Burgdorf «zufälligerweise» wieder

auf den ersten Taufrodel von Burgdorf stiess, machte ich von der
hebräischen Handschrift einige Photos (vgl. Tafel 1). Ende September 1974

hatte ich dann endlich die Gelegenheit, ein größeres Stück des hebräischen

Textes zu entziffern. Ferner konnte ich damals die beiden Deckel

photokopieren. Zu Hause legte ich die Photokopien der beiden Deckel
und des Buchrückens sorgfältig parallel nebeneinander. So konnte ich
feststellen, dass der ganze Text zur gleichen Buchseite gehörte und dass die

Zeilen vom hintern Buchdeckel über den Buchrücken aufden vordem
Buchdeckel liefen. Als Beispiel geben wir hier die drittunterste Zeile wieder,
wobei zu bedenken ist, daß das Hebräische von rechts nach links gelesen
wird:

Hinterer Deckel Buchrücken Vorderer Deckel
«We qara zäh äl zäh we amar»
Und es rief dieser zu diesem und sprach.

Da der Buchrücken z. T. mit Papierstreifen überklebt war, fehlten natürlich

wesentliche Teile des Textes. Trotzdem gelang es mir, einige Sätze zu
übersetzen. Als ich im übersetzten Text Zitate aus verschiedenen biblischen
Büchern (z. B. Hesekiel, Jesaia, Psalmen, 1. Mose usw.) feststellen konnte,
kam mir der Gedanke, es könnte sich um ein jüdisches Gebet handeln. So

blätterte ich in dem Buch von Robert Raphael Geis «Vom unbekannten
Judentum» und plötzhch stiess ich auf ein Gebet, das eine gewisse Ähn-

105



lichkeit mit dem Text der Handschrift zu haben schien. Es lautete in der

Übersetzung von E. Schubert-Christaller:

«Denn wie dein Name so ist dein Ruhm: schwer zu erzürnen und leicht zu

versöhnen, denn nicht Gefallen hast du am Tod des Menschen, sondern dass

er umkehre von seinem Weg und lebe.

Bis zum Tag seines Todes wartest du auf ihn und kehrt er wieder, gleich
empfängst du ihn.

In Wahrheit, ihr Schöpfer bist du, ihren Trieb kennst du, dass sie Fleisch sind
und Blut.
Der Mensch, sein Grund ist im Staub und sein Ende im Staub.

Mit Lebensgefahr schafft er sein Brot wie zerbrochene Scherbe, dorrendes

Gras, welkende Blume, vergehender Schatten, verschwindende Wolke,
verwehender Wind, wirbelnder Staub, verfliegender Traum.

Du aber bist König, Gott, lebendig und bleibend!10

Nun verglich ich dieses schöne jüdische Neujahrsgebet mit den Wörtern
und Satzteilen, die ich in der Handschrift entziffert hatte, und stellte dabei

fest, dass tatsächlich beide Texte sowohl im Aufbau als auch im
Wortschatz weitgehend miteinander übereinstimmten.
Am 8. Oktober 1974 schickte ich meinen Übersetzungsversuch samt einer

Photokopie der beiden Buchdeckel an Rabiner Dr. Roland Gradwohl in
Bern, der mir bereits am 15. Oktober mitteilte: «Der Text entstammt dem

Mussafgebet anRosch Haschana. Ich habe ihn aus dem Gebetbuch
photokopiert und sende ihn Ihnen beiliegend. Wie alt die Handschrift ist, kann
ich nicht sagen.» Mit diesem kurzen Briefund der beigelegten Photokopie
aus dem «Gebetbuch für die Festtage», S. 108-110, gab mir Dr. Gradwohl
den Schlüssel für die vollständige Entzifferung des Taufrodeleinbandes in
die Hand, denn ich erfuhr daraus folgendes:

1. Der Text der Handschrift stammt aus einemjüdischen Gebetbuchfür die

Feiertage («Machsor»).
2. Der Text ist ein Teil des langen «Zusatzgebetes» (Mussaf, Musaph), das

noch heute am jüdischen Neujahrsfest (Rosch Haschana) vorgelesen
wird.

3. Der Text ist nicht nur etwas Historisches, sondern ein Stück lebendige

Liturgie derjüdischen (israelitischen) Gemeinde.

4. Der Text der Handschrift stimmt (von einigen Varianten abgesehen)
fast vollständig mit dem heutigen jüdischen Gebetbuch überein.

106



Damit war die Frage nach dem Inhalt der Handschrift geklärt. Ungeklärt
dagegen blieb die Frage nach dem Alter und der Herkunft des Taufrodel-
einbandes.

Ich stellte zwar beim Vergleich mit den Abbildungen von andern
Handschriften fest, dass die Buchstaben der Burgdorfer Machsor-Handschrift
auffallend denjenigen der « Wormser Machson von 1272 glichen, doch

wagte ich es damals noch nicht, das Fragment ins 13. Jahrhundert zu datieren.

Eine neue Phase in der Erforschung der Handschrift begann im März 1975.

Mitte Februar traf ich in Burgdorf «zufälligerweise» Heinz Fankhauser,
der mir beiläufig erzählte, man habe soeben angefangen, den ersten Taufrodel

von Burgdorfneu einzubinden. Daraufhin begab ich mich sofort auf
das Zivilstandsamt und zu Buchbinder Hans-Peter Wälchli. An beiden
Orten sagte man mir, die hebräische Handschrift müsse auch weiterhin als

Einband des Taufrodels dienen. Da ich den grossen Wert der Handschrift
kannte, nahm ich mir vor, sie zu retten. Dies konnte aber nur geschehen,

wenn man sie sehr sorgfältig von den Buchdeckeln ablöste und dann
zwischen grossen Glasplatten aufbewahrte. So lief ich denn von Pontius zu
Pilatus, telephonierte hierhin und dorthin, beschaffte Gutachten von
Fachleuten usw. Schliesslich schrieb ich noch zwei Zeitungsartikel, in
denen ich mich für die Rettung der Handschrift einsetzte. Diese Artikel
erschienen am 1. März 1975 in der «Berner Zeitung» («Burgdorf: Hebräischer

Handschriftenfund») und am 6. März im «Burgdorfer Tagblatt»
(«Hebräische Handschrift als Bucheinband»). Beiden Artikeln fügte ich
eine Photo bei, die ich im Juni 1964 gemacht hatte. Zuerst schien es, als

würden gesetzliche Vorschriften und die grossen Kosten der Ablösung
meine Initiative zum Scheitern bringen. Da erhielt ich einen Brief vom
4. März 1975, in dem mir Dr. Bernhard Prijs (Basel) schrieb: «Sicher handelt

es sich um eine sehr alte Handschrift, vermutlich 13. Jahrhundert.»

Gleichzeitig machte er mich aufein weiteres Fragment aus einer Machsor-
Handschrift des 13. Jahrhunderts aufmerksam, das in der Burgerbibliothek

in Bern aufbewahrt wird. Dieses aus drei ungleichen Stücken
bestehende Fragment mit der Signatur Cod. Bern. 756.67 a, b, c, das im September

1935 aus dem Deckel von Ms. 128 abgelöst worden ist, enthält andere

Stellen des gleichen Mussafgebets zum Neujahrsfest sowie aus dem Mach-
sor des Versöhnungstages (Jörn Kippur) in einer sehr ähnlichen Schrift.
Sollte es sich vielleicht bei den Pergamenthandschriften von Bern und

107



Burgdorf um Blätter des gleichen jüdischen Gebetbuches handeln, das

offenbar bei einer Judenverfolgung zerrissen worden ist?

Zur gleichen Zeit, als ich die auffallende Ähnlichkeit der beiden Machsor-
Fragmente feststellte, fand ich im Burgerarchiv Burdorfnoch ein weiteres

merkwürdiges Dokument, nämlich ein sogenanntes «Judengeleit» aus
dem Jahre 1417 (Einband des Jahrzeitbuches von Heimiswil).
Als das hohe Alter und die wissenschaftliche Bedeutung des Taufrodelein-
bandes nachgewiesen war, begaben sich Stadtpräsident Werner Lüthi und
Regierungsstatthalter Rudolf Schenk zu Buchbinder Hans-Peter Wälchli,
um den Taufrodel zu besichtigen. Anschliessend gaben sie dem Buchbinder

den Auftrag, die hebräische Handschrift sorgfältig vom Rodelabzulösen
und zwischen zwei Glasplatten zu legen. Nachdem H.-P. Wächli diese

schwierige und zeitraubende Arbeit mit grossem Geschick bewältigt hatte,
präsentierte sich das Pergamentblatt aus der Machsor-Handschrift des

13. Jahrhunderts zwischen den beiden Glasplatten (47 X 36 cm) in seiner

ursprünglichen Schönheit. Dabei sah man nun nicht nur die Aussenseite
des Einbandes, sondern auch die Rückseite des Pergamentes, die vor 425

Jahren auf die Buchdeckel aufgeklebt worden war. Erstaunlich war, daß
sich die Schrift auf dieser verborgenen Seite in einem sehr guten Zustand
befand. Überrascht waren wir aber auch zu vernehmen, dass unter der
Machsor-Handschrift zahlreiche Fetzen einer lateinischen Handschrift des

12.-13. Jahrhunderts zum Vorschein gekommen waren. So hatten sich also
die Mühe und die Kosten für die Ablösung des Pergamentes gelohnt, und
Burgdorf ist um zwei Dokumente aus der Zeit der Handfeste von 1273
reicher geworden.

Für die wissenschaftliche Bearbeitung des Manuskripts musste dieses

photographiert werden. Daher stellte Eugen Fehlmann am 5. Juni 1975

sowohl von der hebräischen Handschrift als auch von den lateinischen

Fragmenten sehr schöne Photographien her. Am gleichen Tag konnte ich
das Original des Neujahrsgebetes in einem Restaurant von Burgdorf in
etwa vierstündiger Arbeit entziffern.
Im Juli 1975 lernte ich im Zug von Burgdorf nach Bern «zufälligerweise»
Frau Shulamit Eisenstadt aus Israel kennen, die kurz darauf nach Jerusalem

zurückkehren wollte. Ich gab ihr einige Fotokopien der Handschrift
mit und bat sie, diese einem Fachmann zu zeigen. Am 1. November 1975

übermittelte sie mir aus Jerusalem das folgende Gutachten eines

Fachmannes (Dr. M. Beit-Arié):

108



1. «Die Handschrift stammt aus dem 13. Jahrhundert, wie Sie es schon

richtig wussten.
2. Es wurde in < West-Aschkenasisch) (Umgebung des Rheins) geschrieben,

und der Inhalt stimmt mit dem westlichen aschkenasischen Brauch
überein.

3. Der Text ist, wie Sie schon sagten, aus dem Mussaf-Gebet zum Rosch

Haschana (Neujahr) genommen und ist rnichts Aussergewöhnliches>
(d. h. er stimmt mit dem heutigen Gebetbuch überein. Der Verf.).

4. Die Anmerkungen in Quadratschrift sind Ergänzungen, diejenigen in
Kursivschrift Erklärungen.»

Frau Eisenstadt bat mich dann noch, dem «Institute of Microfilmed
Hebrew Manuscripts» in Jerusalem fur eine geplante Publikation eine Mikro-
filmaufnahme der Machsor-Handschrift zu senden. Am 24. Dezember
1975 schickte mir Frau Eisenstadt eine Transkription und später auch eine

Übersetzung der Randbemerkungen auf der Rückseite des Blattes, da ich
die stark verblassten und z.T. verstümmelten Zeilen nicht gut lesen

konnte, waren sie doch in einer unpunktierten rabbinischen Kursivschrift
(Kurrentschrift) abgefasst. Aus dem Inhalt erkannte ich dann, dass es sich
bei diesen Randbemerkungen um die Erklärungen (Auslegungen) eines

Talmudgelehrten handelt. Während der Inhalt des Mussafgebets aus der

heutigen jüdischen Neujahrsliturgie bekannt ist, sind die Erklärungen
etwas Einmaliges. Leider wissen wir nicht, wie dieser Talmudgelehrte
geheissen hat. Nur das wissen wir, dass er in einer sehr schweren Zeit gelebt
hat. Im Jahre 1239 denunzierte nämlich der Dominikaner Nikolaus Donin,

ein abtrünniger Jude, bei Gregor IX. den Talmud: Er enthalte (so

behauptete er) Verleumdungen Jesu und der Christen sowie unsittliche
Lehren. Darauf befahl der Papst, sämtliche Talmudexemplare konfiszieren

zu lassen. Im Juni 1242 wurden in Paris 24 Wagenladungen von

Talmud-Handschriften auf einem Scheiterhaufen öffentlich verbrannt. Papst
Innocenz IV. (der Nachfolger Gregors IX.) gab dann 1244 Ludwig dem

Heiligen den ausdrücklichen Befehl, alle Talmudexemplare in seinem ganzen

Reich «den Flammen preiszugeben». Von da an blieb der Talmud fast
bis in die Gegenwart ein verfemtes Buch. Die Erklärungen des unbekannten

Talmudgelehrten erinnern uns also an die Verbrennung von unzähligen

wertvollen und unersetzlichen Büchern, deren Bedeutung für die

neutestamentliche Wissenschaft erst im 19. Jahrhundert durch die
protestantischen Theologen H. L. Strack und P. Billerbeck erkannt worden ist.

Mit ihrem bahnbrechenden Werk, einem sechsbändigen «Kommentar

109



zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch» haben sie erstmalig die

«tiefe Verwandtschaft des Neuen Testaments mit der rabbinischen Literatur
(z. B. dem Talmud) quellenmässig dargestellt» (Sch. Ben-Chorin ").
Ende Mai 1976 überprüfte ich meine Entzifferung der Pergamenthandschrift

anhand der kritischen Machsor-Ausgabe von Dr. D. Goldschmidt
(Jerusalem, 1970) und fertigte dann eine wörtliche Übersetzung der
Vorderseite des Burgdorfer Fragments an. Um dem Leser die Möglichkeit zu

geben, den Text der Elandschrift mit dem heute gebräuchlichen Text zu

vergleichen, gebe ich auf Seite 117 zuerst meine wörtliche Übersetzung
des Fragments und anschliessend die Übertragung des entsprechenden
Abschnitts aus dem heutigen Gebetbuch wieder. Diese Übertragung von
Dr. Selig Bamberger entnehme ich dem zweisprachigen «Gebetbuch für
das Neujahrsfest» (Rödelheimer Ausgabe).
Während mir die Übersetzung der Vorderseite keine besonders grosse
Mühe machte, bereitete mir die Rückseite ungeahnte Schwierigkeiten.
Zwar merkte ich, dass der Text an die Thronwagenvision des Propheten
Hesekiel (Kap. 1) anknüpfte, aber den tieferen Sinn der geheimnisvollen
Andeutungen konnte ich nicht verstehen. In der heutigen Rödelheimer
Ausgabe ist der Text nicht übersetzt und mehrere Juden sagten mir, dass

man diesen mystischen (kabbalistischen) Text eigentlich gar nicht übersetzen

sollte. Ohne die Übersetzung des Gebetes würden aber die
Randbemerkungen des Talmudgelehrten in der Luft hangen. Da schickte mir
Frau Dr. Florence Guggenheim im August 1976 eine Photokopie aus dem

zweisprachigen Gebetbuch ihrer Grossmutter und zu meiner grossen
Freude war in dieser Ausgabe von 1892 der mystische Text übersetzt. Ferner

teilte mir diese ausgezeichnete Kennerin der jüdischen Kultur und
Geschichte mit, dass das frühkabbalistische, alphabetische Pijut auf der
Rückseite sehr wahrscheinlich ein Werk des bekannten Eleasar Kalir (um
750 n. Chr.) sei. Dank dieser wertvollen Hinweise konnte ich dann, noch
kurz vor der Drucklegung dieser Arbeit (Herbst 1976), die Rückseite der
Handschrift analysieren.
So hat mich diese Handschrift (wenn auch mit zahlreichen Unterbrechungen)

durch fast zwei Jahre hindurch begleitet. Ja, die Beschäftigung mit
dem Taufrodeleinband, der sich allmählich als ein 700jähriges Machsor-
fragment aus dem Mussaf an Rosch Haschana mit einem Pijut des Eleasar

Kalir entpuppt hatte, wurde für mich fast so etwas wie ein «geistiges
Abenteuer», gab sie mir doch sowohl Einblick in die faszinierende Kultur des

Judentums als auch in die tragische Geschichte des jüdischen Volkes.

110



Auch lernte ich durch die hebräische Handschrift eine ganze Reihe von
jüdischen Forschern in Bern, Basel, Zürich und Jerusalem kennen, die mir
bei der Deutung dieses liturgischen und mystischen Dokuments viel
geholfen haben. So kann einem ein kleiner, bisher unbeachteter Fetzen

Pergament Türen öffnen, neue Einsichten vermitteln und den Horizont
erweitern, ja er kann einem sogar zu einem Mahnmal gegen Intoleranz und
Fanatismus und zu einem Sinnbild für friedliche und freundliche
Zusammenarbeit werden:
1. Zu einem Mahnmal, denn kurz nachdem dieses jüdische Gebetbuch

geschrieben worden ist, haben fanatische «christliche» Banden im
Jahre 1298 in Deutschland mindestens 146 jüdische Gemeinden ausgerottet,

ihre heiligen Schriften zerrissen und verbrannt sowie rund
20000 Juden auf grausame Weise massakriert! Was haben wohl der
Schreiber und der erste Besitzer dieses Buches alles erdulden müssen?!

2. Zu einem Sinnbild, denn die jüdische Handschrift schützte ja seit 1551

einen christlichen Taufrodel. Da haben also jüdische und christliche
Schriften 425 Jahre lang buchstäblich «Seite an Seite» gelegen und sich

friedlich und kameradschaftlich gegenseitig gehalten und gestützt.
Sollte uns dies nicht anregen, jüdische und christliche Schriften
«nebeneinanderzulegen» und miteinander zu vergleichen?

Wie dies möglich ist, können wir an zwei bahnbrechenden Werken der

neueren Zeit erkennen: In dem bereits erwähnten «Kommentar zum
Neuen Testament aus Talmud und Midrasch» (München 1922-1961)
haben uns die beiden evangelischen Theologen H. L. Strack und P. Billerbeck

eindeutig bewiesen, daß uns die jüdischen Schriften eine wertvolle
Hilfe für die Auslegung des Neuen Testaments sein können. Andererseits

fangen auch jüdische Forscher an, das Neue Testament zu entdecken.
Denken wir nur etwa an den in Israel lebenden Schalom Ben-Chorin, der
1967 mit seinem Buch «Bruder Jesus» seinen Landsleuten (und auch uns)
«den Nazarener in jüdischer Sicht» vorgestellt hat.
Und nun möchten auch wir bei der Auslegung des Burgdorfer Machsor-

Fragments auf die zahlreichen Parallelen zwischen dem jüdischen Mus-
safgebet und dem Neuen Testament hinweisen und auf diese Weise versuchen,

christliche und jüdische Schriften nebeneinander zu legen und
miteinander zu vergleichen (Anmerkungen 29-76).

tWDfrnrn.rnis .rütifarrra .rfopra
I t I tt; vit - i: vt Irr::

111



3. A Iter, Herkunft und Schicksal der Handschrift
a) Alter
Die hebräische Pergamenthandschrift stammt aus dem 13. Jahrhundert12.
Sie ist also ungefähr gleich alt wie die vor vier Jahren viel gefeierte «Handfeste

der Stadt Burgdorf» vom 29. September 1273. Eine genaue Datierung

der Handschrift ist leider nicht möglich.
Zur Bestimmung des Alters vergleicht man eine undatierte hebräische
Handschrift mit einer datierten. Nun haben die Buchstaben der Burgdor-
fer Handschrift fast die gleiche Form wie z. B. diejenigen eines mittelalterlichen

jüdischen Gebetbuches, das im Jahre 1272 in Worms geschrieben
worden ist und daher {< Wormser Machson genannt wird13. Ähnliche
Buchstaben fand ich auch auf einem jüdischen Grabstein im Historischen
Museum in Bern14. Interessant ist, dass auch die beiden undatierten
Fragmente von Bern (Burgerbibliothek, Cod. 756.67 a, b, c) und Burgdorf
(Haus Langlois am Kronenplatz) eine ähnliche Schrift aufweisen.

b) Herkunft
Die Handschrift wurde in «west-aschkenasischer Schrift» in der « Umgebung

des Rheins» geschrieben. Auch der Inhalt stimmt mit dem «westlichen

aschkenasischen Brauch überein». Die Punktierung ist «tavarni»,
d. h. die Punkte und Striche (Vokalzeichen) unter den Konsonanten der

Quadratschrift sind «normativ»15.
Aus der west-aschkenasischen Quadratschrift16 und dem west-aschkena-
sischen Ritus (Minhag) kann man also den Schluss ziehen, dass unsere
Handschrift mus der Umgebung des Rheins» stammt. Mit dieser Bezeichnung

ist wohl vor allem die Gegend von Speyer, Worms und Mainz
(Rheinland-Pfalz) auf der linken Seite des Rheins gemeint. In den drei Städten

gab es nämlich im frühen Mittelalter grosse jüdische Gemeinden, die man
auf Hebräisch kurz SCH-U-M nannte. Diese Bezeichnung ist zusammengesetzt

aus den ersten Buchstaben von Schpira (Speyer), Vormeisa

(Worms) und Magença (Mainz). Ums Jahr 1000 gehörten die Wormser
Juden bereits zu den regelmässigen Besuchern der Messe in Köln. Die
Bauinschrift der Synagoge von Worms stammt aus dem Jahre 1034, und
bei der Judenverfolgung vom 20. Mai 1096 wurden in Worms in zwei
Tagen etwa 800 Juden erschlagen. Aber nach einem Jahrhundert war die

jüdische Gemeinde in Worms schon wieder so gross, dass sie 1185 ein
Judenbad (Mikwe) und 1212 eine Frauensynagoge (Frauenschul) bauen
konnte. Die schöne romanische Synagoge von Worms 1174) hat die Jahr-

112



r m^rpT'
«rwiV* :: 1

"* >; I
.-•qiffP

• ï' j
-f£

r^A'i nvj'.yf^- '
«1

T'N'JTW»"! 1"?3* '

:\-S~>v6 •'**

•.} -irrt??:

S«ï *ogn
Tpwfj*)

Ü '^^JtwâÇ

>317^7 IS*»,rr -•3w'T

3>"3Wj"?

«»"I
' »*.^û.xnftsiiiSW

^irs imp
gm >3J i '

Tafel I
Der erste Taufrodel von Burgdorf (1551-1588) vor der Ablösung der hebräischen

Pergamenthandschrift. Aufnahme vom 14. Juni 1974.

$4;f
pv'-ff.,

Tafel 2

Titel des ersten Taufrodels von Burgdorf (1551-1588) auf einem Pergamentblatt aus einem
jüdischen Gebetbuch des 13. Jahrhunderts. Das Buch wurde bei einer Judenverfolgung

zerrissen (1348?). Photo E. Fehlmann.



Tafel 3

Taufrodeleinband. Vorderseite der hebräischen Machsor-Handschrift des 13. Jahrhunderts
mit dem gross geschriebenen Zitat aus Jesaja 6,3. Links unten der deutsche Titel des Rodels.



f\"\
I gpS^Äv.^x-p'll .-.*N^

^m>-iymixorh5o

Ii ftfrm^'2 3S" 5^5

jro^n Tg» "TT! '*P3
3* lajtgT

^r-V^üV^y,.
>. «»>#%'..
W«? oty jj&MHßrf

aST^T^

rt(i«^>*
ajl^twe («

Tafel 4
Taufrodeleinband. Rückseite der hebräischen Machsor-Handschrift des 13. Jahrhunderts.
Gedicht des Eleasar Kalir (um 750 nach Chr.) mit Randbemerkungen eines

Talmudgelehrten.



jp-w ^
flprâpD ?•;"<•';
Éêwarôn

VP^V{N-

.K»? &?«?*

Tafel 5

Ausschnitt aus der Rückseite der hebräischen Machsor-Handschrift des 13. Jahrhunderts.
Gedicht des Eleasar Kalir (um 750 nach Chr.) im Neujahrsgebet. Am rechten Rand zwei

längere Korrekturen und der Kommentar eines Talmudgelehrten in Kurrentschrift.

MçbfApâ, UiiAYf fc tâ-wSiÉk
3$pJh& r %

tgticcSn
rttfwciAT« H
cy-\)5'bj eogxtft*6 Q

Mmi-à fi>r> rc Wfeî*

Tafel 6

Eines von 17 Fragmenten eines mittelalterlichen theologischen Werkes in lateinischer Sprache,

gefunden im März 1975 beim Ablösen der hebräischen Handschrift vom ersten Tauf¬
rodel. Handschrift des 12.-13. Jahrhunderts, die als Makulatur benutzt wurde.



hunderte überdauert und wurde erst 1938 und 1942 durch die Nationalsozialisten

zerstört (sie wurde aber 1958-1960 wieder rekonstruiert)17. Ob

unsere Handschrift in Worms, Speyer, Mainz oder sogar in Köln, Trier
usw. angefertigt worden ist, lässt sich natürlich nicht mit Bestimmtheit

sagen, da in all diesen Städten bedeutende jüdische Gemeinden lebten.
Für Worms aber spricht vor allem die grosse Ähnlichkeit mit der schon

unter a) erwähnten «Wormser Machsor» von 1272 und die Beziehungen
der Juden von Worms zu den jüdischen Gemeinden in der Schweiz.

c) Schicksal
Das Burgdorfer Fragment ist ein Blatt aus einem jüdischen Gebetbuch
(Machsor). Es stammt somit aus einem sehr umfangreichen und sicher

teuren liturgischen Buch, dessen Blätter mindestens 42 X 32 cm gross
waren. Das Buch war also grösser als eine alte bernische Piscator-Bibel!
Sehr wahrscheinlich wurde es ursprünglich in einer Synagoge gebraucht.
Darauf könnten die Randbemerkungen eines Talmudgelehrten hindeuten.

Sicher wurde das Buch nicht von Juden zerrissen, denn die Juden

pflegen unbrauchbar gewordene Bibeln und Gebetbücher (Machsor) zu

«beerdigen». Das zerrissene Buch muss also in den Händen von Nichtju-
den gewesen sein. Sehr wahrscheinlich wurde es während einer Judenverfolgung

vom plündernden Pöbel auseinandergerissen. Möglicherweise
wurde es 1348-1349 bei der Vertreibung der Juden aus Burgdorf beschädigt.

Im 16. Jahrhundert kamen einige Blätter des Gebetbuches als Makulatur

zu einem Buchbinder, der das solide Pergament gerne zum Einbinden

von Büchern brauchte. So benutzte er um 1551 ein Blatt dieser Mach-
sor-Handschrift zum Einbinden des ersten Taufrodels von Burgdorf. Weitere

Makulatur entnahm er einer lateinischen Handschrift des 12. bis
13. Jahrhunderts (vgl. Tafel 6). Dass damals noch mehr hebräische Makulatur

herumlag, ersieht man auch daraus, dass 1635 ein Schreiner eine

hebräische Handschrift zum Abdichten einer bemalten Zimmerdecke im
Haus Langlois am Kronenplatz brauchte.

d) Die Masse und das Material der Handschrift
Die Ränder des Blattes sind z. T. beschnitten. Das Blatt ist max. 42,3 und
min. 40 cm hoch. Die Breite beträgt max. 32 cm und min. 31 cm. Das

Schriftbild ist auf der Vorderseite 28,5 cm hoch und 19,5 cm breit, auf der
Rückseite 30 cm hoch und 19,4 cm breit. Die Buchstabenhöhe variiert bei
der Quadratschrift zwischen 0,7 cm oben und 2,2 cm unten beim dreimali-

113



gen Qadosch. Die Buchstabenhöhe in den Anmerkungen beträgt bei der

Quadratschrift 3 mm und bei der Kurrentschrift 1,5 mm.
Das Material ist ein feines gelbbraunes Pergament. Die Tinte ist beim Text
und den Korrekturen in Quadratschrift pechschwarz, bei den
Randbemerkungen in Kurrentschrift hellbraun.
Die Handschrift liegt seit dem Frühjahr 1975 zwischen zwei Glasplatten
(47 X 36 cm), die mit Klebstreifen abgeschlossen sind, im Tresor des

Zivilstandsamtes Burgdorf.

4. Der Inhalt

«Der Text der Handschrift entstammt dem Mussafgebet an Rosch Ha-
schana18.»

a) Rosch Haschana («Jahresanfang»)
ist das jüdische Neujahrsfest. Es wird am Herbstbeginn, am 1. und
2. Tischri (z. B. am 25. und 26. September 1976), gefeiert und eröffnet die
im Mittelpunkt des religiösen Jahres stehenden «zehn Busstage», die am
10. Tischri mit dem Versöhnungstag (Jörn Kippur) schliessen. Am

Neujahrstag werden die Menschen durch den Ton des Schofars19 zu ernstem
Selbstgericht, zur Busse und Besserung aufgerufen. Diese Grundgedanken

des Festes werden im Mussafgebet, den Malchujot, Sichronot, Schofa-

rot, die der Schule des Abba Areka (3. Jahrhundert nach Chr.) entstammen,

entwickelt. An den Tagen zwischen dem Neujahrsfest und dem
Versöhnungstag finden Bussandachten statt. An den beiden Neujahrsfeiertagen

werden die folgenden Bibelstellen vorgelesen: 1. Mose 21, 1-34 und
22; 4. Mose 29, 1-6; 1. Samuel 1, 1-2, 10; und Jeremia 31, 1-2020.

b) Mussafgebet (von musaf Ansatz, Zusatz)
Ein «Zusatzgebet», welches sich an das Morgengebet anschliesst und als

Huldigung Gottes und als Bittgebet verfasst wurde21. Das Mussafwird an
den Tagen gebetet, an denen zur Zeit des Alten Testaments ein Mussaf-
Opfer vorgeschrieben war, d. h. an den Sabbaten, Feiertagen, Halbfesten
und Neumonden. Zum Mussafgebet gehört die Bitte um Wiederherstellung

des Mussaf-Opfers (im Tempel von Jerusalem) und um Rückkehr
nach dem Lande Israel. Das Mussaf der Feiertage ist die einzige Gelegenheit,

bei der heute der Priestersegen (Birkat kohanim) gesprochen wird22.
Das Mussafgebet an Rosch Haschana umfasst im heutigen Gebetbuch
etwa neun Seiten.

114



c) Das jüdische Gebetbuch
Gebetbücher im heutigen Sinne erscheinen im Judentum verhältnismässig

spät. In alter Zeit war es verpönt, Gebete aufzuzeichnen, und der
Vorbeter (Chasan) in der Synagoge durfte keine schriftliche Vorlage benutzen.

Je mehr aber die synagogale Dichtung (Pijut) sich verbreitete, desto

häufiger werden wohl einzelne Gesänge aufgezeichnet worden sein, aber
Gebetbücher wurden erst nach 500 n. Chr. verfasst. Im Laufe der Zeit
entwickelten sich die Gebetbücher zu Kompendien (kurzen Lehrbüchern)
des religiösen Lebens innerhalb des gesamten Jahreszyklus und wurden,
wie dieser selbst, Machsor (machzor Wiederholung) genannt. Allmählich

wurden zwei Arten von Gebetbüchern üblich:

1. Siddur (siddur Ordnung): Stammgebete, meist für den Privatgebrauch.

2. Machsor: Umfangreichere Sammlungen von Stammgebeten und Piju-
tim (Poesien). Das Burgdorfer Fragment stammt aus einer Machsor-
Handschrift, also aus einem dicken und teuren Buch, das vielleicht
einer Synagoge gehört hat.

Bisweilen wurden beiden Sammlungen Kommentare und Illustrationen
beigefügt. Mit der Zeit entwickelte sich in den Gemeinden der lokale
Brauch (Minhag). So entstanden viele von einander abweichende Minha-
gim oder Riten: z. B. der aschkenasische, sefardische, italienische,
altfranzösische, südfranzösische, palästinensische und romanische Ritus. Die
Schreiber waren nur selten sachverständig und versündigten sich an den

Texten, indem sie Stammgebete und Pijutim (Poesien) vielfach änderten.
Nicht immer allerdings geschah dies mutwillig, sondern häufig genug
unter dem Druck der kirchlichen Zensur und Inquisition. Deshalb finden
wir auch in der Burgdorfer Machsor-FIandschrift zahlreiche Varianten.
Der Buchdruck und die Wanderungen der Juden haben die Mannigfaltigkeit

der mittelalterlichen Minhagim (Riten) eingedämmt. Von 1560 an

dringen kabbalistische Erläuterungen und Anweisungen mehr und mehr
in das Gebetbuch ein. Auch Kawwanot (d. h. Worte zur Konzentrierung
der Gedanken beim Gebet auf einen bestimmten Gottesnamen) und Ji-

chudim werden in die gedruckten Gebetbücher aufgenommen. Im
Bereich des aschkenasischen Ritus (zu dem unsere Handschrift gehört) hat
sich ab 1800 WolfHeidenheim das Verdienst erworben, korrekte Ausgaben
von Siddur und Machsor zu drucken. Sein Text ist seit mehr als einem
Jahrhundert im westlichen Europa und in Amerika den Gebetbüchern

115



zugrunde gelegt worden. Gleichzeitig hat er eine für seine Zeit vollendete
deutsche Übersetzung des Gebetbuches angefertigt. Diese Gebetbücher
wurden in der berühmten hebräischen Buchdruckerei in der kleinen Stadt
Rödelheim bei Frankfurt a. M. gedruckt23.

d) Moderne Ausgaben des Mussafgebets an Rosch Haschana
Der Text des Mussafgebets auf dem Burgdorfer Machsor-Fragment
stimmt (abgesehen von einigen Varianten) weitgehend überein mit dem

entsprechenden Text in den modernen (gedruckten) jüdischen Gebetbüchern.

1. Rödelheimer Ausgaben: Sie geben den vollständigen, heute gebräuchlichen

hebräischen Gebetstext wieder. In den zweisprachigen Gebetbüchern

ist in den ältern Auflagen eine Übersetzung von Wolf Heidenheim,

in den neuern eine Übertragung von Dr. Selig Bamberger beigefügt.

In der neuern Übersetzung fehlt das Pijut des Eleasar Kalir aufder
Rückseite der Handschrift. Man hat es offenbar weggelassen, weil es

für den heutigen Leser schwer verständlich ist. Es gibt übrigens eine
Vielzahl von deutschen und zwei schweizerische «Rödelheimer»
Ausgaben, die aber den gleichen Text und die gleiche Übersetzung enthalten24.

2. «Machzor le-jamim ha-noraim» Gebetbuch für die Hohen Fest¬

tage), 1. Teil: «Rosch ha-schana» Neujahr). Im kritischen Apparat
dieses ganz in hebräischer Sprache (Ivrith) gedruckten Buches werden
auch einige Varianten des Burgdorfer Fragments erwähnt25.

5. Übersetzungen des Fragments

I. Die Vorderseite des Machsor-Fragments

a) Ein Gebet mit Anklängen an das Alte Testament
Dieses schöne Gebet26 weist zahlreiche Anklänge an die Thora, Hesekiel,
Jesaja, Hiob und die Psalmen auf. Die Dichter des Mittelalters lebten stark
in der Vergangenheit und in ihrer Literatur. Bibel und Aggada waren
ihnen so gegenwärtig wie ihre eigene Umgebung. Sie dachten in den Gedanken

dieser Bücher und redeten in ihren Bildern und in ihrer Sprache. Ihre
Verse und Gebete sind daher durchsetzt mit Wendungen aus der Bibel und

116



der älteren Literatur, die entweder wörtlich angeführt oder verarbeitet
sind27.

Besonders auffällig ist das Zitat aus Jesaja 6, 2-3, mit seinen grossen und
schönen Buchstaben: «Heilig, heilig, heilig ist der Herr der Heerscharen.»
Dieses Jesaj azitat und die Erwähnung des Thronwagens Gottes («marke-
voth», Mehrzahl von «märkava») in der 9. Zeile waren vielleicht der An-
lass zum Einschieben des mystischen (frühkabbalistischen) Pijut des Elea-

sar Kalir auf der Rückseite28.

Von der ersten Zeile kann man nur noch die Worte «qaschä likhos» lesen.

Links vom dritten «Heilig» (qadosch) steht der deutsche Titel des

Taufrodels.

b) Die wörtliche Übersetzung des Machsor-Fragments
(Aussenseite des Taufrodeleinbands von Burgdorf)

Die Zahlen am linken Rand entsprechen den Zeilen der Handschrift.
(Denn wie Dein Name, so ist Dein Ruhm)

1. schwer zu erzürnen und sich neigend zum Gnädigsein; denn Du
findest nicht Gefallen am Tode29

2. des Sterbenden30, sondern er stirbt infolge seiner Sünde und du
hoffst31 für ihn bis zum Tage seines Todes.

3. Wenn er umkehrt, wirst Du ihn sofort aufnehmen32; denn Du bist ihr
Schöpfer und kennst

4. ihren Trieb (zum Bösen), dass sie Fleisch und Blut sind. Der Mensch,
seine Grundlage ist von Staub und sein Ende geht

5. zum Staube zurück33. Mit dem Einsatz seines Lebens beschafft er sich

sein Brot34. (Er ist) gleich wie eine zerbrochene Scherbe,
6. wie verdorrtes Gras35, wie ein vorüberziehender Schatten, wie eine

verwelkende Blume, wie eine verschwindende Wolke
7. und wie ein verwehender Hauch, wie dahinfliegender Staub und wie

ein Traum verflattert36. Aber Du bist
8. König, o Gott, lebendig und beständig37. Deine Jahre haben keine

Grenze und38
9. die Dauer Deiner Tage hat kein Ende und der Thronwagen («marke-

voth»)39 Deiner Herrlichkeit hat kein Mass.
10. Es gibt keine Auslegung für das Geheimnis Deines Namens. Dein

Name steht Dir wohl an und Du stehst
11. Deinem Namen wohl an und unsern Namen hast Du nach Deinem

Namen genannt. Tue es um Deines Namens willen!

117



12. Heilige Deinen Namen über denen, die Deinen Namen heiligen.
Nach dem Geheimnis des Gesanges

13. der heiligen Seraphim40, die Deinen Namen im Heiligtum («qo-
desch»)41 heiligen, wie geschrieben wurde [durch die Hand Deines

Propheten]:
14. Und einer ruft dem andern zu und spricht42:
15. «Heilig, heilig,
16. heilig ist der Herr der Heerscharen43. Seine Herrlichkeit erfüllt die

ganze Erde.»

c) Übersetzung des gleichen Textes von Dr. S. Bamberger44
Mussafgebet für das Neujahrsfest in der Rödelheimer Ausgabe (S. 108—

109)55

Die Zahlen am linken Rand entsprechen den Zeilen der Handschrift.
(Denn wie dein Name, so ist dein Ruhm,)

1. schwer zu erzürnen, leicht zu besänftigen, du willst nicht den Tod
2. des Todesschuldigen, sondern dass er von seinem Wandel ablasse46

und lebe. Bis zu seinem Todestage wartest du auf ihn,
3. wenn er umkehrt, nimmst du ihn sofort auf. In Wahrheit, du bist ihr

Schöpfer und kennst
4. ihren Trieb, dass sie Fleisch und Blut sind. Der Mensch ist aus Staub

gebildet und er kehrt
5. zum Staube zurück; mit Lebensgefahr erwirbt er sein Brot, gleich

einer zerbrochenen Scherbe,
6. trockenem Gras, einer welkenden Blume, vorüberziehendem Schatten,

schwindender Wolke,
7. verwehtem Hauch, dahinfliegendem Staube und dem flüchtigen

Traume. Aber du bist
8. König, Gott, lebendig und bestehend! (we-atta hu mäläkh el chaj

weqajjam!) Keine Grenze gibt es für deine Jahre und kein Ende
9. für die Länge deiner Tage, unermesslich (ist) das Gefolge deiner

Majestät,

10. unerforschlich (ist) die Grösse deines heiligen Namens; dein Name
entspricht dir und du entsprichst

11. deinem Namen, und uns hast du nach deinem Namen benannt. Tue es

um deines Namens willen und
12. heilige deinen Namen über denen, die deinen Namen heiligen. Nach

dem geheimnisvollen Gebet

118



13. der heiligen Seraphim47, die deinen Namen in Heiligkeit heiligen, [die
Bewohner der Höhe mit den Bewohnern der Tiefe rufen dreifach die

dreifache Heiligung in Heiligkeit]48 wie geschrieben (steht) [durch
deinen Propheten]:

14. Einer ruft dem andern zu und spricht:
15. «Heilig, heilig,
16. heilig ist der Ewige der Heerscharen der Herr Zebaoth), erfüllt ist

die ganze Erde von seiner Herrlichkeit49!»

II. Die Rückseite des Machsor-Fragments

a) Ein alphabetisches Gedicht (Pijut) des Eleasar Kalir
Der Name des Dichters50 ist in den Anfangsbuchstaben der 20.-24. Zeile

verborgen. Er besteht aus den Buchstaben Alef, Lamed, Ajin, Zajin und
Resch, d. h. ELAZAR. Mit diesem Eleasar ist (nach Fl. Guggenheim)
wahrscheinlich Eleasar Kalir gemeint. Dieser lebte um 750 nach Chr. und
hat sehr viele solche Dichtungen verfasst51.

«Nach den Ergebnissen der neueren Forschung lebte Eleasar Kalir
wahrscheinlich im 8. oder 9. Jahrhundert in Palästina. Er war «Fürst und
Gesetzgeber» der Paj tanim (Dichter) und Schöpfer des Piut (Pijut) d. h. derjenigen

Gattung synagogaler Dichtungen, die in der nach-talmudischen
Zeit des Judentums an die feststehenden Gebete angegliedert wurden.
Kalir pflegte den Piut im engeren Sinne, d. h. Dichtungen hymnischen
Charakters, Lob- und Danklieder (hauptsächlich Kerobot), die inhaltlich
an die Halacha und Aggada anknüpfen und wohl zum Ersatz des Mi-
drasch-Vortrags dienten52.»
Das jüdische Lexikon berichtet über diesen fruchtbarsten und populärsten

religiösen Dichter des jüdischen Mittelalters: «Eleasar Kalir (auch
Killiri oder Ha-Kaliri genannt) stammte aus Kiijat Sefer und lebte im 8.

oder 9. Jahrhundert. Er hat über 200 Poesien (Pijutim) hinterlassen, deren

Stoff er der Halacha und Aggada entlehnte. Er dichtete für alle Feiertage
und ausgezeichneten Sabbate. Kalir war ein Meister der Sprache, seine

Gedichte sind ungewöhnlich reich an eigenen Wortschöpfungen; andererseits

sind seine Redewendungen oft dunkel und unverständlich. Kalirs
Dichtung wurde in Palästina begeistert aufgenommen und fand auch in
Italien, Frankreich, Deutschland und Polen grosse Verbreitung. Kalir
wurde viel kommentiert und als Autorität zitiert.»
In der Rödelheimer Ausgabe steht vor dem Gedicht in Raschi-Schrift die

119



Bemerkung: «AI seder alefbeth», d. h. «nach alphabetischer Reihenfolge».
Tatsächlich beginnen alle Sätze der Reihe nach mit den Buchstaben des

hebräischen Alphabets: Alef (aschär), Beth (bemathajim), Gimel (goa-
schoth), Daleth (demuth) usw. Nach den letzten Buchstaben des Alphabets

Qof (qol), Resch (rachamim), Schin (schofet) und Taw (Tavnith) in
der 16.-19. Zeile folgt von der 20. bis zur 24. Zeile der bereits erwähnte
Name des Dichters Eleasar.

Alphabetische Liedergibt es auch in der Bibel, z. B. im «Lob der wackeren
Hausfrau» (Sprüche Sal. 31, 10-31). Das «Pijut» (Gedicht) des Dichters
Eleasar Kalir hat aber ausser der «alphabetischen Reihenfolge» der Sätze

noch eine andere Besonderheit. Jeder Satz endet nämlich mit dem Wort
«kisse» d. h. der Thron. Wir geben dieses Wort, das den Thron Gottes
bezeichnet (Jesaja 6,1), in der Übersetzung kursiv gedruckt wieder. Das aus
drei Konsonanten bestehende Wort ist am linken Rand der Handschrift
auf Tafel 4 von der 9. bis zur 25. Zeile leicht zu erkennen.
Im Gegensatz zu dem gut verständlichen Gebet auf der Vorderseite der
Handschrift ist das «Pijut» (Gedicht) auf der bisher aufgeklebten, verborgenen

Rückseite für den modernen Leser fast wie ein «Buch mit sieben

Siegeln» (Off. 5, 1). Eleasar Kalir verherrlicht in seinem Hymnus den
hohen und erhabenen Thron Gottes («kisse»), den Jesaja in seiner Berufungsvision

(Jesaja 6, 1-13) gesehen hat. Offenbar wurde er zu seinem Gedicht
angeregt durch das Zitat aus Jesaja 6, 3 auf der Vorderseite, wo vom
Lobpreis der Seraphim (Engelwesen) die Rede ist, die einander das «Heilig,
heilig, heilig» zurufen. Aber wahrscheinlich hat ihn auch das Stichwort
«markevoth» (Thronwagen Gottes) in der 9. Zeile der Vorderseite beein-
flusst, denn er braucht, um den Thron Gottes zu schildern, die geheimnisvollen

Bilder aus dem 1. Kapitel des Buches Hesekiel (Ezechiel). In diesem

Kapitel berichtet uns Hesekiel, wie er etwa im Juli 593 vor Chr. von Gott
durch eine unerhörte Vision zum Propheten berufen wurde. Diese sog.

«Thronwagenvision» hat im Laufe der Geschichte viele Menschen
beschäftigt. Schon in der Offenbarung Johannes (Kap. 4) finden wir deutliche

Anspielungen auf diese Thronwagenvision. In der frühen Kabbala
(Mystik) spielte der «Thronwagen Gottes» (märkava) eine grosse Rolle. In
der Mischna und Gemara (Talmud) galt die «Geschichte des himmlischen
Wagens» (maase märkava) als Geheimlehre53. In neuester Zeit hat der
Schriftsteller Erich von Däniken die Hypothese aufgestellt, der von Hesekiel

beschriebene «Thronwagen» sei in Wirklichkeit ein «Raumschiffsamt
Mannschaft» gewesen. Er berichtet u. a., dass der NASA-Ingenieur Josef

120



F. Blumrich die Dimensionen des von Hesekiel geschilderten
«Raumschiffes» wie folgt berechnet habe: Konstruktionsgewicht 63 300 kg,
Durchmesser des Hauptkörpers 18 m, Rotorantriebsleistung total
70 000 PS usw.54. Auch Eleasar Kaür hat in seinen Hymnus allerlei
Spekulationen eingebaut, wenn er z. B. sagt, dass die Chajoth 256 Flügel haben
und dass der Fussballen (kaf rägäl) 515 Jahrreisen gross sei. Sein Hymnus
ist wohl mehr Kabbala als Exegese.
Bei der Übersetzung mussten wir mehrere hebräische Wörter, die Eleasar
der Bibel entnommen hat, unübersetzt stehen lassen, da sie nicht wörtlich,
sondern gleichsam als «Fachausdrücke» zu verstehen sind; z. B. sind die

«chajja, chajjoth» (Hes. 1, 5 und 1,22) nicht einfach «Tiere», sondern
geheimnisvolle Lebewesen, die Hesekiel erst im 10. Kapitel als «keruvim»
(10, 15 und 10, 20), d. h. als Engelwesen (Cherubim) erkennt. Auf Grund
von Hesekiel 10,14 Off. 4,7) hat man später in der Kunst die vier
Evangelisten als Mensch (Matthäus), Löwe (Markus), Stier (Lukas) und Adler
(Johannes) dargestellt. Auch die Wörter «ofan, ofannim» und «galgal»
bedeuten nicht nur «Räder» (Hes. 10, 13), wurden sie doch im Judentum
schon früh als Engelwesen betrachtet. Schließlich ist auch «märkava»
nicht nur ein Wagen, sondern der «Thronwagen Gottes» (nach Hes. I, 1-
28), und die Lehre von der Merkawa oder Merkaba d. h. vom «himmlischen

Wagen» ist die Basis der kabbalistischen Theosophie und bildet
schon im Talmud das sorgsamst gehütete Gut der Geheimlehre.
Versenkungen, die zur Schau der Merkawa führen wollen, charakterisieren vor
allem eine bestimmte Geheimschule der gaonäischen Zeit: Die «Jorede

märkava» d. h. die in die Merkawa Hinabsteigenden55. So führt uns also

das Pijut des Eleasar Kalir auf der Rückseite der Burgdorfer Handschrift
in das weite und schillernde Gebiet zwischen der jüdischen Kabbala und
der modernen «Science fiction» eines Erich von Däniken.

b) Die wörtliche Übersetzung des Machsor-Fragments
(Innenseite des Taufrodeleinbandes)

Da die Varianten der Rückseite des Fragments gering sind, lohnt es sich

nicht, eine wörtliche Übersetzung abzudrucken. Die beiden umfangreichen

Korrekturen in kleiner Quadratschrift am rechten Rand sind identisch

mit dem Text der Rödelheimer Ausgabe. Die etwa acht kleinen
Varianten sind für die Übersetzung ohne wesentliche Bedeutung56. Wir
drucken daher nur die Übersetzung aus der Rödelheimer Ausgabe von
1892 ab.

121



Zum Problem der Übersetzung der Rückseite der Handschrift schrieb mir
Dr. Prijs am 15. Februar 1976: «Die Übersetzung eines solchen, viele
Anspielungen aus Talmud und Midrasch enthaltenden liturgischen
Abschnitts ist immer problematisch, da der eigentliche Inhalt, der z. T. in der

Doppeldeutigkeit der Ausdrücke verborgen ist, nicht zum Ausdruck
kommt. Dies ist wohl auch der Grund dafür, dass dieses Stück in der

Übersetzung der (neuen) Rödelheimer Ausgaben übergangen wurde.... Ohne

einen Apparat von erklärenden Anmerkungen ist eine solche Wiedergabe
manchmal kaum möglich. »

c) Die Übersetzung des Textes auf der Rückseite der Handschrift in der
Rödelheimer Ausgabe von 1892

In der 101. Auflage der Rödelheimer Ausgabe (S. 109-110) ist das Pijut
des Eleasar Kalir auf der Rückseite der Burgdorfer Handschrift nicht
übersetzt. Wir geben daher hier die Übersetzung von WolfHeidenheim in
der Ausgabe von 1892 wieder57. In der Übersetzung kommt natürlich
nicht zum Ausdruck, dass die 22 Sätze des Gedichts alphabetisch angeordnet

sind und dass jeder Satz mit dem Wort «kisse» (Thron) aufhört58. Um
aber dieses Wort «Thron» wenigstens hervorzuheben, setzen wir es in
Schrägdruck. Die Zahlen auf der linken Seite bezeichnen ungefähr die
Zeilen der Handschrift, was aber wegen der Korrekturen59 am rechten
Rand nicht immer möglich ist. Die Buchstaben am linken Rand bedeuten:

RK Korrektur in Quadratschrift am rechten Rand
RTL Randbemerkung eines Talmudgelehrten am linken Rand60

RTR Randbemerkung eines Talmudgelehrten am rechten Rand
1. Die Chajoth («Lebewesen»), welche den Thron auf vier Seiten

umgeben61 und
2. mit 256

3. Flügeln ihn bedecken, beben,
4. wenn sie den Thron schauen62. Der Himmel über ihrem

Haupte63
5. neigt sich dem Throne zu, ist wie Eis64, obschon des Thrones

Feuerfunken in ihm ist.

RK Oberhalb des Himmels ist des Thrones Abglanz. Sie (die Cha¬

joth)
6. schwitzen nicht aus Ermattung, sondern aus Furcht vor dem

Throne.

122



7. Eilends gehen sie hin und her, aus Angst vor dem Throne, fliegen
wie der Blitz, ohne des Thrones Glanz zu verringern; sie wissen

8. RTR wohl, dass kein Ort den Thron in sich fassen kann.
9. Der 515 (Jahrreisen) grosse Fussballen steht aufrecht beim

Throne;
10. RTL sobald ihnen das Loben gestattet wird65, eilen sie vom Thron her¬

vor,
RK werden ohnmächtig aus Angst vor dem auf dem Throne sitzen¬

den Erhabenen (Gott).
11. Es scheint, als tragen sie den Thron, werden aber von ihm getra¬

gen,
12. von des Ewigen Armen gehalten.
13. Kommt nun dieses (Israels) Gebet hinauf, teilen sich die Flügel

beim Throne66,
14. verbinden sich aber, wenn die Sündenmenge gross ist67.

15. RTL Will der Ankläger68 verleumden, bedeckt eine Wolke den

Thron69;
16. kommt des Schophars (Widderhorns) Stimme dann hinauf,

umschliesst sie den Thron;
17. fordert Erbarmen für die im Thron Verzeichneten (Israel), und
18. RTL der Richter mag nicht mehr auf dem Richterstuhle sitzen70,
19. und das im Thron ausgedrückte Bild des Frommen (Jakob)

bewegt sich (betet für seine Nachkommen).
20. Vier Chajoth (Engelwesen) tragen den Thron (scheinbar) und

werden von ihm getragen.
21. RTL Damit Israel nicht zuschanden werde,
22. RTL betet der Thron selbst:71

23. «Gedenke der Beisassen (Patriarchen)72, die neben dir beim
Thron sind.

24. Erbarme dich der Stützen (Frommen)73, aufdie du den Schemel

(die Erde)74 und den Thron gestellt hast.»
25. Dann stürmt Galgal75, der Thron tobt76...

/ so auch Ophan zu Ophan, Chaja zu Chaja, Cherub zu Cherub,

gegen den Thron. /

123



6. Besonderheiten

a) Die Textvarianten
Der Text unserer Handschrift stimmt im grossen und ganzen mit dem noch
heute in der Synagoge verwendeten Mussafgebet überein, doch gibt es

auch einige Abweichungen. Als Beispiel geben wir hier die zweite Zeile
der Vorderseite wieder:

Handschrift : Heutiger Text :

«ki im be-chäto jamuth» «ki im be-schuvo middarko wechajah»
«sondern er stirbt infolge «sondern, dass er von seinem Weg umkehre
seiner Sünde.» und lebe.»

In der kritischen Ausgabe von Dr. Daniel Goldschmidt77 ist der heute

gebräuchliche Wortlaut im Text, die Variante unserer Handschrift dagegen

im kritischen Apparat (1. Zeile) abgedruckt. Die Variante «be-chäto

jamuth» kommt also auch noch in einer andern (bereits bekannten) Handschrift

vor.

b) Korrekturen
Auf der Rückseite der Handschrift hat der Schreiber in der 5. Zeile
zwischen den Wörtern «Hu ke'en haqqärach» und «mechil kisse» versehentlich

zwölf Wörter ausgelassen; diese wurden dann in kleinerer Quadratschrift
an den rechten Rand geschrieben: «[bo] scheviv kisse. U mimma'al [lara-
qi] a kemareh demuth [kisse]. Zo'oth beli [le] oth mechil.» Ein ähnliches
Versehen passierte dem Schreiber noch einmal zwischen der 9. und 10.

Zeile, wo die vergessenen Worte in noch kleinerer Quadratschrift an den
rechten Rand geschrieben wurden: [le'eth te] raschänah le-faër qofçoth
mittachath [la] kisse78.»

Diese Flüchtigkeitsfehler zeigen, dass es sich bei der Burgdorfer Mach-
sor wohl nicht um eine erstklassige Handschrift gehandelt hat.

c) Die unpunktierten Randbemerkungen eines Talmudgelehrten
Nach der Ablösung des Taufrodeleinbandes entdeckte ich auf der Rückseite

der Handschrift ausser den beiden erwähnten «Korrekturen» noch
sechs weitere Randbemerkungen. Diese waren aber nicht in Quadratschrift,

sondern in einer sehr kleinen und ziemlich verblassten, unpunktierten

rabbinischen «Kursivschrift» (Kurrentschrift) geschrieben, die ich
nicht lesen konnte. Endlich gelang es dann im Dezember 1975 einem
Spezialisten in Jerusalem79 die Anmerkungen am rechten und linken Rand

124



der Handschrift zu entziffern. Dabei zeigte es sich, dass diese Randbemerkungen

Erklärungen und Auslegungen von einigen Textstellen enthalten.
Es handelt sich also offensichtlich um kurze Kommentare eines Talmudgelehrten

(Talmudisten). Da diese Kommentare bis dahin unbekannt waren,
verleihen sie der Burgdorfer Handschrift einen besonderen Wert. Als
Beispiel geben wir hier die Anmerkung zur 10. Zeile im hebräischen Urtext
wieder. Dabei haben wir die im unvokalisierten Originaltext fehlenden
Vokale eingesetzt:

Textkorrektur am rechten Rand Kommentar des Talmudgelehrten:
in kleiner Quadratschrift:
[Le-eth te] raschänah le-faër Ki be-schaah, schä-jisra(el)
qofçoth mittachath kisse. mithpalleli(m) en

le-malakhi(m) reschuth

le-faër älla domemim (domim).

Dieses Beispiel zeigt uns die Art der Auslegung sehr schön: Der Talmudgelehrte

nimmt das «faer» (verherrlichen) des Textes auf, erklärt die «chaj-

joth» (Lebewesen) von Hes. 1. mit dem bekannteren Wort «malakhim»

(Engel) und gibt das «le-eth» (zur Zeit) mit dem Wort «be-schaah» (zur
Stunde) wieder. Dann knüpft er an eine (vermutlich im Talmud vertretene)

Meinung an, dass die Engel und Israel Gott gleichsam im Wechselgesang

verherrlichen. Wenn die einen Gott lobpreisen, müssen daher die
andern schweigen und umgekehrt80.

Die Anmerkungen am linken
Text des Gebets

(Quadratschrift)
10. Zeile (Korrektur s. o.)
«Zu der Zeit, da ihnen
(den Chajoth) das Loben
gestattet wird ...»

15. Zeile
«Will der Ankläger
verleumden, bedeckt eine

Wolke den Thron.»

dsl:
Kommentar
(«Kurrentschrift»)
10. Zeile
Denn zur Stunde, wo Israel betet,
ist es den Engeln nicht erlaubt,
(Gott) zu verherrlichen,
sondern sie schweigen.

15. Zeile
Denn er (Gott) breitet die Wolke

aus, so dass sie zur Trennwand
wird82.

125



18. Zeile
«Der Richter mag
nicht mehr auf dem Richterstuhl

(ulam) sitzen.»

21. Zeile
«Damit Israel nicht
zuschanden (le-nabbel) werde,
betet der Thron selbst.»

18. Zeile
Der Thron des Gerichts:
Ulam ist sein Name83.

22. Zeile
«Betet der Thron selbst.»

21. Zeile
Erklärung (perusch): <Sie sagen:
Verwirf nicht um deines Namens
willen und verwirf (tenabbel)
nicht usw. (Jer. 14, 21).
Wenn du ihnen Vernichtung
bereitest, so verwirfst du

(menabbel) usw.84.)

22. Zeile
Erklärung: <Der Thron selbst

(sc. betet).)

Die Anmerkungen am rechten Rand:

6. und 7. Zeile 7. Zeile
«Eilends gehen sie aus Furcht; denn zur Stunde,
hin und her aus Furcht wo der Heilige Gott) - gelobt
vor dem Throne.» sei er - spricht... Metatron,

der grosse (Engels-)Fürst...
und davor fürchten sie sich ,85.

Obschon diese Erklärungen eines Talmudgelehrten86 für einen Nichtju-
den schwer zu verstehen sind, haben wir sie hier doch vollständig
wiedergegeben, da sie für Burgdorfetwas Einmaliges sind, stammen sie doch aus
dem dreizehnten Jahrhundert, in dem Tausende von Talmudbänden von
den Christen öffentlich verbrannt wurden.

7. Weitere hebräische Handschriften in Bern und Burgdorf

a) Das Berner Fragment87
In der Burgerbibliothek Bern wird ein dreiteiliges hebräisches Fragment
aus dem frühen Mittelalter aufbewahrt. Es wurde im September 1935 aus
dem Deckel von Codex 128 herausgelöst und trägt die Signatur Cod. Bern.
756.67 a, b, c. Die drei Pergamentstücke haben also ebenfalls einem Buch-

126



binder als Makulatur gedient. Alle drei Stücke (a, b, c) gehörten zu einem
Gebetbuch (Machsor). Zwei davon enthalten einen Teil des Mussafgebets
am jüdischen Neujahrsfest (Rosch Haschana), das dritte stammt aus
einem Gebet des Yersöhnungstages (Jörn Kippur). Bei einer Überprüfung
des Fragments im Frühling 1975 und im Juli 1976 konnte ich folgendes
feststellen:
Die Fragmente von Bern und Burgdorfgleichen einander in der Form und
im Inhalt. Sie sind zwar nicht von der gleichen Hand geschrieben worden,
stammen aber wohl aus der gleichen Zeit und auch aus der gleichen
Gegend.

Berner Fragment: Burgdorfer Fragment:
Quadratschrift 13. Jahrhundert 13. Jahrhundert
Ritus westaschkenasisch westaschkenasisch

Buch Machsor Machsor
Inhalt Mussafgebet Mussafgebet
Fest Rosch Haschana Rosch Haschana

und Jom Kippur
Zeilenlänge 22 cm 19,5 cm
Wiederholung des

Zeilenendes jimlokh, schofar kisse (Thron)
Zeilenanfänge
in grosser Schrift elohenu, al, ansiva we-chajjoth, kaf
Seitenbreite max. 33 cm 32 cm
Seitenhöhe max. 48 cm 42,5 cm

b) Weitere Berner Handschriften88
In der Schweiz existieren etwa 20 Machsor-Handschriften. Die meisten
sind aber entweder jünger als das Burgdorfer Fragment oder sie sind im
rabbinischen Alphabet geschrieben. Dies gilt auch für die drei Machsor-
Handschriften Cod. 228,409 und 423 der Burgerbibliothek Bern. In Cod.
423 war ein deutsches Judeneidformular des 17. Jahrhunderts eingeklebt.
Cod. 409 gehörte einem Pfarrer von Burgdorf, enthält er doch die lateinischen

Bemerkungen: «Machsor sive liber precum Judaic» (Machsor oder
jüdisches Gebetbuch) und «S.Hortinus me sibi vendicet» (S. Hortinus

mag mich als Eigentum beanspruchen). Samuel Hortin war 1614-1637
Prädikant in Sumiswald und 1637-1652 Stadtpfarrer in Burgdorf Sein

Name wird im ersten Taufrodel von Burgdorf erwähnt: «Anno 1637 In
Majo, Samuel Hortinus, Bernensis.» Wie Pfarrer Hortin zu diesem hebräi-

127



sehen Buch gekommen ist, wissen wir nicht. Es ist nicht ausgeschlossen,
dass er es von seinem Vater, Johannes Hortin, geerbt hat, der Professor des

Hebräischen in Bern (1553-1597) war.

c) Das Fragment vom Kronenplatz89
Bei Renovationsarbeiten im ehemaligen «Fankhauserschen Grosshaus»

(heute Buchhandlung Langlois & Co.) am Kronenplatz in Burgdorf fand
man 1975 zwischen den Brettern der bemalten Kassettendecke von 1635

Überreste von hebräischen Handschriften in schöner Quadratschrift mit
tiberischer Vokalbezeichnung. Bei den Fragmenten handelt es sich um
schmale Pergamentstreifen, auf denen von jeder Zeile nur ein oder zwei

Wörter vorhanden sind. Einige Streifen sind nur noch als Abklatsch auf
dem Holz zu sehen. Die Entzifferung ist ausserordentlich schwierig. Da
die Texte mit Vokalzeichen versehen waren, könnte es sich eventuell um
die letzten Überreste einer Machsor-Handschrift handeln. Die Buchstaben

gleichen auffallend denjenigen des Taufrodeleinbandes. Obschon
zwischen dem ersten Taufrodel (1551) und dem Bau des Fankhauserschen
Grosshauses (1629) mehr als 75 Jahre liegen, ist es nicht ausgeschlossen,
dass diese Pergamentstreifen und das Burgdorfer Fragment ursprünglich
zum gleichen Gebetbuch gehört haben. Es ist schade, dass man keinen
Streifen zur Untersuchung abgelöst hat. Leider habe ich von den
Fragmenten erst erfahren, als die bemalte Holzdecke bereits wieder zugedeckt

war, so dass ich die Schriftzeichen nur auf Photographien studieren
konnte.

d) Die Thora-Rolle im Museum am Kirchbühl90
In der interessanten «Sammlung für Völkerkunde» beim Rathaus am
Kirchbühl in Burgdorf ist in einer senkrecht stehenden Vitrine eine sehr
schöne jüdische Thora-Rolle samt Wimpel («Mappa»), Thorazeiger
(«Jad») usw. ausgestellt. Die fast 35 m lange und 77 cm breite Handschrift
ist um zwei Holzstäbe gerollt. Die Thora («Lehre») umfasst den unpunktierten

d. h. unvokalisierten Text der Fünf Bücher Mose, die man auf
griechisch «Pentateuch» nennt. Solche Thora-Rollen gibt es in jeder Synagoge.

Am Sabbat liest der Thora-Vorleser («Baal-Qore») im Auftrag der

jeweils neben ihm stehenden «Aufgerufenen» verschiedene Abschnitte
aus einer solchen Rolle vor. Nach beendeter Vorlesung wird die Thora-
Rolle mit einem Wimpel («Mappa») umwickelt, auf den der Name eines

Kindes gestickt ist.

128



Leider wissen wir nicht, wann, wo und von wem die Burgdorfer Thora-
Rolle geschrieben worden ist. Man kann nur sagen, dass sie mehr als 300

Jahre alt ist. Da kein Jude eine Thora-Rolle freiwillig einem Christen
übergeben würde, müssen wir annehmen, dass die Rolle irgend einmal
konfisziert oder sogar gestohlen worden ist. Ob der «Donator», Schultheiss
Vinzenz Stürler, auf einem Kriegszug, bei einer Judenverfolgung oder auf
andere Weise in den Besitz der Rolle gekommen ist, lässt sich wohl kaum
mehr feststellen. Da er längere Zeit als Brigadier in Hollandwar, hat er die
Rolle vielleicht von dort nach Burgdorfgebracht. Stürler hat die Thora vor
250 Jahren der Stadtbibliothek Burgdorfgeschenkt, von wo sie als Depositum

in das 1909 eröffnete Museum am Kirchbühl kam. Im Donatorenbuch

der Stadtbibliothek Burgdorf lesen wir auf Seite 53 unter dem
Stürler-Wappen: «Herr Vintzenz Stürler, dess grossen Rahts der Statt Bern,

gewesener Brigadier in Diensten Ihro Hochmögenden HH. Gen(eral)
Staaden der Vereinigten Niderlanden und Schultheiss der Statt und
Grafschaft Burgdorf (1722-1728).
THORA sive Codex Legis, Continens Totum Pentateuchum Mosis
Thora oder Gesetzbuch, welches den ganzen Pentateuch des Mose
enthält). Ein jüdisches Gsatzbuch, oder Rolle dess Buchs, aus einer jüdischen
Synagog, wie selbiges alle Sabath von den Juden gelesen wird. Auf Pergament

sauber geschrieben 64 Ell fast 35 m) lang, sambt der darzu gehörigen

Kindswindlen Wimpel, Mappa) mit seiden genayt genäht),
und einem Überzug von Rohtem Tuch.»
Nach Mitteilung von Dr. H. Prijs ist die alte «Mappa» verlorengegangen.
Sie wurde im 20. Jahrhundert durch die «Mappa» von Dr. Joseph Walch

aus Burgdorf (heute in Zürich) ersetzt.

Nachwort

Die vorliegende Arbeit über «Eine hebräische Pergamenthandschrift in Burgdorf» wurde
bereits im Sommer 1976 geschrieben, kann aber aus Platzgründen erst in diesem Jahrbuch
erscheinen. Im Herbst 1976 verfaßte ich noch einen längeren Beitrag «Aus der Geschichte
der Juden von Burgdorf», doch steht zur Stunde noch nicht fest, wann und wo diese Untersuchung

publiziert wird. Die Beschäftigung mit den beiden Themen war für mich sehr anregend

und hatte zur Folge, dass Rabbiner Dr. Roland Gradwohl am 1. November 1976 in
Heimiswil einen interessanten Vortrag über den Glauben Israels hielt und dass am 8.

November etwa 40 Gemeindeglieder von Heimiswil nach Bern reisten, um die dortige Synagoge
zu besichtigen.
Mit der Untersuchung des Taufrodeleinbandes möchte ich aber auch die Anregung zur
Veröffentlichung anderer Handschriftenfragmente verbinden. Im Burgerarchiv und im

129



Schloss Burgdorf gibt es nämlich zahlreiche lateinische Pergamenthandschriften, die nach
der Reformation zum Einbinden von Rodeln, Manualen usw. verwendet wurden. Im Herbst
1973 Hess ich einige Bucheinbände des Burgerarchivs photokopieren und brachte diese Bilder

in die Burgerbibliothek Bern zur Identifizierung. Nach Auskunft von Dr.Chr.v. Steiger
(18.1. 1974) handelt es sich bei diesen Pergamenteinbänden um Blätter aus den folgenden
mittelalterlichen Büchern:

1. Anastasius Bibliothecarius (Gegenpapst 855, päpstlicher

Bibliothekar 867-879), Heiligenlegende «Passio

Acacii et 10000 sociorum crucifixorum» (Achatius
wurde unter Kaiser Hadrian in Armenien gekreuzigt).

Handschrift aus dem Anfang des 15. Jahrhunderts.

2. Kirchenrechtlicher (kanonistischer) Kommentar
über den «Liber Sextus Decretalium», Buch I., Tit.
XIV.-XVI., Handschrift aus dem Anfang des
15. Jahrhunderts.

3. «Calendarium Ecclesiasticum Perpetuum»
(Immerwährender liturgischer Kalender mit Angaben der
Goldenen Zahlen, Sonntagsbuchstaben, römischen
Tagesbezeichnungen, HeiHgenfesten und
gottesdienstlichen Texten), Handschrift des 11. Jahrhunderts.

4. Antiphonar oder Graduale des 15. Jahrhunderts.
Deutsche Choralneumen (Musiknoten) mit der
charakteristischen «Nagelform», 5zeiliges System.

5. Missale des 13.-14. Jahrhunderts, vierzeihge
Choralnotation.

Ferner fand ich bei andern Gelegenheiten:
6. Offertorium, Neumenhandschrift, vor 1400 (kleines

Fragment, 11,5 x 2,8 cm).
7. Ludolf von Sachsen (1300-1378), «Vita Jesu Christi»,

2. Teil, 60. Kap., verfaßt um 1350, Handschrift des
15. Jahrhunderts.

«Eyd Büchlj», 1559

Abgelöster Einband des Aus-
burger-Buchs von 1533.

Abgelöster Einband.

Abgelöster Einband des

Gerichts-Manuals von 1650—

1659.

Abgelöster Einband des

Thurnbuchs von 1629.

Buchzeichen im Grasswilur-
bar, 1626.

Einband des 2. Taufrodels
von Heimiswil (1650-1715),
abgelöst 1962, Gemeindearchiv

Heimiswil.

Es würde sich lohnen, die vielen Fragmente zu veröffentlichen, handelt es sich- doch bei
diesen «Bucheinbänden» um die letzten Reste einer mittelalterUchen Klosterbibliothek
(Barfüsserkloster Burgdorf, Kartause Thorberg?) in der Gegend von Burgdorf. W.L.

Der Autor hat zu der vorstehenden Arbeit einen wertvollen Anhang verfaßt, den wir aus

Raumgründen leider hier nicht veröffentlichen können. Er enthält bibliographische
Hinweise und ausführliche Erklärungen zu den Bildtafeln und die in der Arbeit zitierten
Anmerkungen. Diese Ergänzungen können in der Stadtbibliothek Burgdorf eingesehen oder ausgeliehen

werden. Die Bezeichnung lautet:

Anhang zu «Eine hebräische Pergamenthandschrift in Burgdorf»
von Walter Leuenberger, Pfarrer in Heimiswil. Schriftleitung

130


	Eine hebräische Pergamenthandschrift in Burgdorf

