
Zeitschrift: Burgdorfer Jahrbuch

Herausgeber: Verein Burgdorfer Jahrbuch

Band: 7 (1940)

Artikel: Die Sammlung für Völkerkunde in Burgdorf

Autor: Kordt, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1076249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1076249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Sammlung für Völkerkunde
in Burgdorf

Dr. A. Kordl, Konservator

Am 25. Mai 1904 starb in jungen Jahren Heinrich Schiffmann

von Burgdorf (geb. 1872), ein früherer Schüler des Burg-
dorfer Gymnasiums. In Dankbarkeit vermachte er der von ihm
besuchten Schule seine auf weiten Reisen mit viel Sachkenntnis
zusammengestellte Sammlung ethnographischer Objekte, die
den Grundstock zur heutigen öffentlichen völkerkundlichen
Sammlung in Burgdorf bildet. Am 2. Mai 1939 konnte diese auf
ein dreißigjähriges Bestehen zurückblicken.
Drei Marksteine kennzeichnen den Weg ihrer bisherigen
Entwicklung:

1909: Eröffnung der «Schiffmannschen Sammlung» im Kirchbühl-
schulhaus.

1919: Uebersiedelung der stark erweiterten «Sammlung für
Völkerkunde» in das am 29. Dezember 1917 von der
Einwohnergemeinde Burgdorf angekaufte «Museumsgebäude»
am Kirchbühl.

1927/28: Schenkung Im Obersteg und der dadurch bedingte Aus¬
bau des Dachstockes im Museumsgebäude.

Aus kleinen Anfängen ist die Sammlung herausgewachsen.
Ursprünglich fand sie in einer Vitrine und an den vier Wänden
des vom Gemeinderat zur Verfügung gestellten frühern
Gemeinderatssaales im Schulhause am Kirchbühl genügend Raum.
Heute reichen vierzehn 3 m lange einheitliche, aus Eisen und
Glas bestehende, gut abgedichtete Vitrinen, sechs Einzelvitrinen
und eine Reihe von Pultschränken nebst den Wänden der beiden

großen Säle im III. und IV. Stockwerk des Museumsgebäudes
kaum aus, unsere Schätze zu fassen. Dabei wächst die Sammlung

immer weiter, und mit Recht. Ist es doch heute ein Gebot
der Stunde, von den Kulturen fremder, vorab primitiver Völker

100



zu sammeln, was noch zu sammeln ist. Die Berührung der
Naturvölker mit der europäischen Kultur hat fast immer deren Niedergang

zur Folge. Hochentwickelte Eigenkulturen gehen zugrunde;
trotz verbesserter und moderner Werkzeuge treten europäischer
Tand und ordinäre Erzeugnisse an Stelle der mit höchstem
Kunstempfinden geschaffenen Arbeiten der Primitiven. Und der Dank
für solches Sammeln wird nicht ausbleiben: eine spätere
Generation wird es unsern Behörden hoch anrechnen, daß sie — in
schlimmen Zeiten auch unter erschwerenden Umständen - je
und je die nötigen Mittel zum weitern Ausbau dieser Bildungsstätte

bereit stellten.

Daß die Sammlung heute nicht nur quantitativ, sondern (wie
von Fachleuten immer wieder anerkennend hervorgehoben
wird) auch qualitativ eine sehr beachtenswerte Höhe erreicht
hat, daß sie sogar Stücke enthält, die als Seltenheiten
angesprochen werden dürfen, verdankt sie der während drei
Jahrzehnten nie versiegenden Opferwilligkeit und der nie aussetzenden

ideellen und materiellen Unterstützung von Behörden und
Privaten. Sie dankt es dem Umstände, daß es von Anfang an
gelang, fruchtbare Verbindungen mit einheimischen und fremden

Forschern anzuknüpfen und so aus einwandfreien Quellen
zu schöpfen.

Als wir vor dreißig Jahren an die Aufgabe herantraten, diese
Schausammlung, die vor allem didaktischen Zwecken dienen
sollte, aufzubauen, war das Verständnis für die Völkerkunde
noch nicht in weite Kreise gedrungen, wie denn die
Ethnographie eine verhältnismäßig noch recht junge Wissenschaft ist
und ihre Bedeutung für die allgemeine Kulturgeschichte sich
erst in den letzten Jahrzehnten durchgesetzt hat. Und wenn auch
die sichtbaren Zeichen dieser Forschungen - die völkerkundlichen

Museen — heute schon ziemlich zahlreich sind, so wurde
das erste doch erst im Jahre 1849 in Kopenhagen ins Leben
gerufen. Nun galt es auch für uns, das nötige Verständnis für den
Menschen und seine Kulturwelt in den verschiedenen Erdteilen
zu wecken,- es geschah durch Vorträge und Führungen. Kein
Raritätenkabinett alten Musters sollte unsere Sammlung sein,-
nicht die Sensationslust wollten wir befriedigen, nicht das
Gruseln vor schreckhaften Masken und unheimlichen Mumien

101



lehren, sondern zeigen, wie wir in fremden Kuliuren oft die
einzelnen Stufen unserer eigenen Kultur mit überraschender
Deutlichkeit zu erkennen vermögen. Vor allem waren wir stets
bestrebt, unsern Besuchern klar zu machen, daß wir Europäer
absolut keinen Grund haben, mit pharisäischem Lächeln auf die
sogenannten «Wilden» herabzusehen. Wie oft setzen uns diese
Primitiven durch ihren Schönheitssinn und ihre Kunstfertigkeit
in Erstaunen,- aber auch die Aeußerungen ihres geistigen Lebens
(z. B. die Kopfjagd, die Menschenfresserei usw.) verlieren viel
von ihrem Schrecklichen, wenn wir uns ernsthaft bemühen, ihre
Gedankengänge und Empfindungen zu verstehen. Ganz wird es

uns nie gelingen. Wer wollte sich anmaßen, die Seele eines
Primitiven bis ins Innerste zu ergründen? Und übrigens ist auch
unsere Kultur nur eine Stufe. Wer weiß, wie eine spätere Generation

über uns denken wird?
Das Gesicht der ethnographischen Museen hat sich im Verlauf
des letzten halben Jahrhunderts wesentlich verändert. Während
sich noch vor fünfzig Jahren die Sammlertätigkeit auf
völkerkundlichem Gebiete hauptsächlich auf die materielle Kultur
fremder Völker erstreckte (Waffen, Kleidung, Schmuck,
Werkzeuge, Geräte, Arbeiten der Weberei, Töpferei, Metallarbeiten
usw.), so ist man in den letzten Jahrzehnten mehr und mehr dazu
übergegangen, auch Zeugen der geistigen Kultur, soweit sie

körperlich dargestellt werden können und faßbar sind, zu
erwerben. So kommt es, daß uns in den modernen völkerkundlichen

Museen viele Gegenstände der Ahnenverehrung, des

Schädelkultes, der Zauberei usw. aus den Glasvitrinen entgegenblicken.

Daß unsere Sammlung darin keine Ausnahme macht,
darauf sind wir besonders stolz. Natürlich bleiben solche
Objekte für den uneingeweihten Besucher oft unverständlich, tot,
wenn nicht das erklärende Wort oder die Illustration hinzutritt.
So war auch unsere Sammlung stets bestrebt, durch eingehende
Beschriftung und bildliche Darstellung, auch durch einige
Modellfiguren die Gegenstände dem Verständnis der Besucher
näher zu bringen. Dabei sind wir uns wohl bewußt, daß manches
noch besser sein könnte. Wünschenswert wäre es zum Beispiel,
neben unserer durch geographische und ästhetische Gesichtspunkte

bedingten Anordnung die Idee von Sachzusammenhängen

durch Nebeneinanderstellung demselben Zwecke die-

102



nender Objekte verschiedener Kulturkreise zu verwirklichen,-
doch dazu fehlt uns vor allem der Raum.

Zeitlich umfaßt unsere Sammlung sehr große Zeitspannen: von
den Mumien der alten Aegypler, die auf Jahrtausende zurückgehen,

und den Grabfunden der vorkolumbischen Peruaner bis
zu den heute noch hergestellten schönen Tanzkronen aus Cam-
bodja oder Bali ist ein weiter Weg!
Wenn wir uns nun fragen, wie wir den Lesern des Burgdorfer
Jahrbuches am besten einen Begriff von der Vielseitigkeit
unserer völkerkundlichen Sammlung geben sollen, so geraten
wir in arge Verlegenheit,- denn bei dem uns zur Verfügung
stehenden Räume kann es sich nicht einmal darum handeln,
auch nur in knappster Uebersicht die Bestände aufzuzählen. Das
beste Bild vermittelt da ein Besuch der Sammlung. Im übrigen
verweisen wir auf folgende drei Publikationen:

Jahresberichte des Gymnasiums Burgdorf 1904/5 bis 1939/40.

Jubiläumsschrift: Das Gymnasium Burgdorf in den Jahren
1898 bis 1923, Seite 53-58.
Burgdorfer Heimatbuch, Band II, Seite 701 bis 708.

Auch die lange Reihe von Gönnern und Donatoren hier zu
veröffentlichen, müssen wir uns versagen, so sehr sie es verdienten,-

auch über diesen Punkt geben die genannten Abhandlungen

Aufschluß.
Um aber gleichwohl unsere Leser einen kurzen Blick wenigstens
in e i n besonders interessantes Gebiet der geistigen Kultur, wie
sie sich in unserer Sammlung widerspiegelt, tun zu lassen, geben
wir im folgenden eine knappe Darstellung aus dem Bereiche
der Totenverehrung und des Schädelkultes, soweit wir die Frage
durch in unserm Besitz befindliche Gegenstände belegen können.
Dabei beschränken wir uns wiederum auf drei Gebiete: Alt-
ägypten, Südamerika, Melanesien.

In unserm altägyptischen Bestände erwecken neben zwei
ausgewickelten Köpfen und einer rechten Hand zwei
vollständige Mumien mit Sarkophag naturgemäß das größte Interesse:

eine Kindermumie (1895 in Oberägypten zutage gefördert),
zu der wir ein vollständiges Röntgenbild und einen
medizinischen Befund des Herrn Dr. med. Howald in Burgdorf
besitzen,- ferner die Mumie eines Erwachsenen, die wir aus dem

103



siaatlichen Museum in Kairo bezogen und an der uns (die Mumie
selbst ist infolge ihrer schlechten Erhaltung nicht ausstellbar)
vor allem der mit einer Stuckschicht überzogene und bemalte
Sarkophag interessiert. Unter dem vergoldeten Antlitz breitet
sich ein ausgedehnter Brustschmuck aus. Darunter steht Isis, die
schützend ihre Flügel und ausgestreckten Arme um den Toten
breitet. Das darunter befindliche gerahmte Bild zeigt auf einer
Totenbahre mit dem Kopf, den Füßen und dem Schweif eines
Löwen (vgl. die Grabfunde Tut-ench-Amuns!) den mumifizierten
Toten, dabei die vier Todesdämonen, welche Hunger und Durst
von ihm fernhalten sollen. Von diesem Bilde bis zum Fußende
laufen drei Längsstreifen mit Totengebeten in Hieroglyphenschrift.

Auf dem Fußsockel sehen wir auf zwei Postamenten den
Gott Anubis in Schakalgestalt, den « Wegöffner» in die Unterwelt.
Für die alten Aegypter war der Tod etwas Unnatürliches, ein
Mord, den böse Dämonen ausführten. Jeder Tote aber konnte,
wenn die von Horus, dem Sohne des Osiris, herstammenden
wirksamen Zaubersprüche angewendet wurden, ein «Gelobter
des Osiris» in der Unterwelt werden, sofern dafür gesorgt wurde,
daß die Leiche nicht der in Aegypten rasch eintretenden
Verwesung anheimfiel. Daher wurden zuerst Gehirn und Eingeweide

aus dem Körper entfernt und in besonderen Krügen, den
Kanopen, beigesetzt. Wir besitzen vier solche, von denen die
eine als Deckel den heiligen Falken des Horus zeigt und die
Eingeweide als schwarze, glasierte Masse noch enthält,- die
zweite trägt einen Anubiskopf, während bei der dritten zwischen
zwei Längsstreifen in grüner Farbe Hieroglyphen sichtbar sind,
die uns mitteilen, daß der Tote das Amt eines Speichervorstehers
bekleidete und Pa-en-nofer hieß; die vierte endlich ist ein schön
gemusterter Alabasterkrug, leider ohne Deckel. An Stelle des
Herzens legten die Aegypter einen Skarabäus, den heiligen
Mistkäfer, der bei uns auch in einigen Exemplaren, wenn auch nicht
durchwegs von unzweifelhafter Echtheit, vertreten ist. War der
Tote in Linnenstreifen eingebunden, so stülpte man über den
Kopf etwa eine Totenmaske, meist aus Linnen mit Stuckschichtüberzug

(bei Tut-ench-Amun aus purem Golde!),- unsere Sammlung

nennt deren drei ihr eigen (Mann, Frau und Kind). Nach
altägyptischer Anschauung wurde der Tote im Jenseits von Osiris
zur Feldarbeit aufgerufen. Geschah dies bei Toten, die im Leben

104



Schädel, Masken und Totenfiguren aus Melanesien.



•*— «BfeilSw *r bS»cmt( tn 4

Mumie aus den Tälern von Pachacamac. Peru. Südamerika.



infolge ihres Berufes sich nicht mit Feldarbeiten abgegeben
hatten, so antworteten für sie kleine Totenstatuetten, deren Name
von dieser Aufgabe kommt: Uschebti heißt «Antworter». Unser
Bestand enthält eine Anzahl solcher Figürchen aus verschiedenen

Zeiten. Den Bewohnern des Pharaonenreiches galten allerlei

Tiere als heilig,- diese wurden deshalb auch mumifiziert; so

besitzen wir ein ausgewickeltes Krokodil, ausgegraben 1895 von
Prof. Georg Steindorff in Kom-Ombo in Oberägypten, ferner eine
Katze mit sehr alter Umwickelung und aufgesetztem Anubiskopf,
endlich einen heiligen, dem Gotte Thout geweihten Ibis mit
Spuren von Vergoldung. Einige kleine Bronzen (Osiris, Apisstier,
Katze) ergänzen diese Funde. Altägyptische Gräber haben uns
auch mehrere Alabasterschalen und -schüsseln, sowie einen
Reibstein für Schminke und einen Metallspiegel geschenkt. Zum
Schlüsse sei noch eine Grabplatte mit Hieroglyphenschrift
erwähnt, die über der Scheintür einer Mastaba (Grab) eingesetzt
war. Sie besteht aus gelblichem Kalkstein und stammt aus dem
Alten Reich, VI. Dynastie (ca. 2700 v. Chr.). Ihr Text, in zwei
wagrechten Zeilen angeordnet, lautet in Uebersetzung:

(I) «Gebet an Osiris für den an den großen Gott ergebenen,
(II) den Vorlesepriester des Königs, den Vorsteher des Forst¬

amtes des Pharao, den Vorsteher der Karawanen, den
ergebenen U z a n.»

A11 - P e r u gestattet uns, in mancher Hinsicht Parallelen zu All-
Aegypten zu ziehen. Hier wie dort gewinnen wir die Kenntnis
über die entlegensten Zeiten aus den-Gräbern,-nur die zeitliche
und räumliche Bestimmung der einzelnen Kulturperioden fällt
uns beim alten Peru schwerer als im Nillande. Auch der alte
Peruaner glaubte an ein Fortleben nach dem Tode,- darum suchte
er seine Toten zu konservieren und gab ihnen bei der Bestattung
allerlei Kulturerzeugnisse mit ins Grab. Die besondere Beschaffenheit

des Klimas und des salpeterhaltigen Sandbodens hat die
Toten durch Austrocknung mumifiziert und die vergrabenen
Gegenstände durch Jahrtausende unversehrt erhalten, selbst

wenn sie aus vergänglichem Material hergestellt waren.

Wir schätzen uns besonders glücklich, eine solche Mumie als

Zeuge einer lange vor der Entdeckung Amerikas niedergesunkenen

Kultur unser eigen zu nennen. Sie ist etwa 1500-2000 Jahre

105



alt und stammt aus den Tälern von Pachacamac bei Lima.
Typisch ist die Hockerstellung, die wahrscheinlich den Zweck
verfolgte, den Toten an der Wiederkehr zu hindern. Unsere
kleine Indianerin umhüllt ein gut erhaltener Federponcho, unter
dem noch weitere Gewandreste sichtbar sind. Den Kopf
umschlingt eine Stirnbinde. Als Grabbeigaben sehen wir
Tongefäße, zum Teil mit Gesichtsdarstellung, mit buntem Garn
umwickelte Stäbe (deren Verwendung nicht klar ist), Spindeln, ein
Arbeitskörbchen mit Inhalt und ein federgeschmücktes Säcklein
mit Tabak. Daß der Tabak den alten Peruanern als Narkotikum
bekannt war, wissen wir,- dagegen steht nicht fest, ob sie ihn
geraucht oder nur als Schnupf- und Heilmittel verwendet haben.
In diesem Zusammenhang dürfen wir wohl auch unsere vier
deformierten Schädel aus Alt-Peru erwähnen. Den Typus des

Langschädels, der durch zirkuläre feste Umschnürung des Kopfes
im ersten Kindesalter hervorgerufen wird, repräsentieren zwei
Exemplare aus Pachacamac und aus der Gegend des Tilicaca-
sees (letzterer zeigt außerdem als Zahndeformation Abschleifung
der Kauflächen); den Typus des Flachschädels, der auf eine
gleichzeitige Pressung des Hinterkopfes und der Stirngegend
zurückzuführen ist, erkennen wir in einem Schädel aus Ancon,-
ein Spezialstück ist ein sogenannter Spaltschädel aus Cuzco im
peruanischen Hochland.
Nicht weniger wertvoll und selten als die genannten
südamerikanischen Objekte sind zwei Kopftrophäen (tsantsa) der Jivaro-
indianer in Ecuador, eine männliche und eine weibliche.
Diese einzig in der Welt dastehende Art der Konservierung von
Köpfen erschlagener Feinde war bereits in der vorinkaischen
Zeit Perus bekannt. Die Köpfe, die den Opfern oft noch vor dem
völligen Eintritt des Todes abgeschnitten wurden, wurden
geschält, d. h. die Haut wurde der Scheitellinie entlang
aufgeschlitzt und vom Knochengerüst abgezogen. Die knochenlosen
Köpfe wurden nun in Tontöpfen, die von den Medizinmännern
hergestellt worden waren, gebrüht. Beim Herausnehmen zeigte
sich, daß sie auf ein Drittel ihrer ursprünglichen Größe
zusammengeschrumpft waren. Man schüttete hierauf heißen Sand
in den Schädel; so gefüllt wurden sie mit heißen Steinen
geglättet. Nach einer Räucherung bildeten die Trophäen den
Mittelpunkt eines Festes, bei dem sie auf einen Pfahl gesteckt

106



Tibetanische Bronce:

Die Schutjgöttin Tibets, Yamantaka, mit dem Fruchtbarkeitsgotte Cakti.



Balinesisches Schnitjwerk :

Krischna, der Erhalter der Welt, auf Garudha, einem indischen Fabelwesen.



und umtanzt wurden. Sie waren von nun an persönliche Fetische
ihrer Besitzer (vgl. Up de Graft: Bei den Kopfjägern des

Amazonas, S. 265 ff.).

Hatten wir es bei den alten Aegyptern und bei den alten
Peruanern mit hoch entwickelten Kulturvölkern zu tun, so wollen
wir uns zum Schlüsse mit Kulturen sogenannter Primitiver
beschäftigen. Zur Zeit der Inflation nach dem Weltkriege bot sich
uns die Gelegenheit, mit ganz geringen Mitteln eine wertvolle
melanesischeSammlung, hauptsächlich von Kultgegenständen,

zu erwerben, so vom Lauf des Sepik (Kaiserin Augusla-
Fluß) auf Neuguinea und von Neumecklenburg im Bismarck-
Archipel.
Die Kultur des Sepik ist eine der höchst entwickelten und
formenreichsten Kulturen von Neuguinea. Inmitten primitiverer
Umgebung (man denke nur an Australien!) hatte sie,
abgeschlossen gegen fremde Einflüsse, ihre Eigenart bis in die jüngste
Zeit bewahrt. Die Verehrung der Toten steht im Mittelpunkt der
religiösen Anschauungen. Ursprünglich war der Schädel des
Verstorbenen der Seele als Wohnsitz zugedacht, damit sie nicht
ruhelos umherschweife und den Ueberlebenden schade. Dahin
gehören unsere zwei prächtigen Sepikschädel. Man suchte den
Schädel möglichst portraitähnlich zu gestalten, indem man auf
demselben eine Tonmasse auftrug und diese naturgetreu zu
einem Gesicht modellierte. Bei unseren Exemplaren hat man in
der Tat das Gefühl, ein richtiges, vom Künstler beabsichtigtes
Portrait vor sich zu haben. Den Abschluß gegen den nicht mit
Ton überzogenen hintern Schädelabschnitt bildet ein Wulst,
der bei dem einen unserer Stücke mit einem Stirnband aus
Fruchtkernen und mit Eberhauern verziert ist. Die Färbung mit
ihrem matten Rotbraun entspricht fast ganz der natürlichen
Gesichtsfarbe der Leute,- ebenso natürlich wirkt die Gesichts-
bemalung, die der Verstorbene bei Festen trug und die
derjenigen der Maori ähnlich sieht. Die Augen bestehen aus
eingesetzten Kaurischnecken, deren Oeffnung täuschend die
Lidspalte mit ihren Wimpern nachahmt. Die Haare sind als Zotteln
in den Wulst eingesetzt. Die Schädel werden reihenweise in
besonderen Häusern aufbewahrt. Später oder auch für Ahnen,
deren Köpfe nicht vorhanden waren, ersetzte man den Schädel
durch holzgeschnitzte, maskenartige Gesichter oder ganze Fi-

107



guren, die man auch wieder als Wohnsiäile der Lebenskraft der
Verstorbenen betrachtete. Also auch diese Figuren sind nicht
bloße Erinnerungsbilder, sondern sie gelten als Sitz der Seele.
Aus Angst vor den Dämonen zollt man ihnen Verehrung. Mit
der Verehrung verbindet sich gleichzeitig das Bestreben, den
an die Figur gebannten Geist auch auszunützen. Unsere Sammlung

beherbergt eine ganze Reihe solcher Totenfiguren,- dabei
lassen sich verschiedene Stilarten unterscheiden: die einen sind
sehr naturalistisch, andere mit einer Maske bedeckt gedacht.
Der wertvollste Repräsentant dieser Gattung ist eine auffallend
große Figur (1 m 66) vom Mittellauf des Sepik. Sie zeichnet sich
durch eine gewisse Flachheit aus und hat nicht die kräftige
Plastik anderer Schnitzereien. An die Formen des Mündungsgebietes

erinnert sie durch ihre Schlankheit und die konventionelle

Ausführung des Rumpfes und der Extremitäten. Sie ist,
wie alle diese Figuren, stehend dargestellt, mit steifen Armen
und Beinen und an die Hüften gelegten Händen (Reche). Neben
den Ahnenfiguren und Idolen besitzen wir einige sehr gute, mit
Eberhauern und Menschenzähnen geschmückte Masken. Die
Ahnengeister dienen auch zum Schmucke der charakteristischen
Aufhängehaken. Das menschliche Gesicht finden wir häufig
künstlerisch verwendet, sei es auf einem schönen Knochendolch,

sei es auf den verschiedenartigen Holzschilden oder auf
einem unserer drei seltenen und wertvollen Federschilde.
Außerordentlich wirksam trotz ihrer Primitivität ist eine Plastik vom
mittleren Sepik, den Seelenvogel darstellend, wie er den kraftlosen

Toten emporhebt. Sodann nennen wir eine Anzahl mit
Varanushaut überspannter Tanztrommeln und verschiedene
Tanzbretter. Zu all dieser schönen plastischen Arbeit tritt dann
überall noch die Bemalung mit den Farben Rot, Weiß, Schwarz
und Gelb hinzu.
In diesem Zusammenhang mögen zwei Kopftrophäen erschlagener

Feinde aus Britisch-Neuguinea Erwähnung finden, beide
mit eingegrabener Ornamentierung des Stirnbeins.

Womöglich noch farbenfreudiger und formenreicher sind die
Schnitzwerke aus Neumecklenburg, einer der großen
Inseln des Bismarckarchipels. Auch dieses Eiland, wie
Neuguinea métallos, hat in der Kunst der Holzschnitzerei eine sehr
hohe Stufe erreicht, wobei man nicht vergessen darf, daß der

108



Künstler streng an eine aus Urväterzeiten überkommene
Tradition gebunden ist. Die Formen sind dabei nach unseren
Begriffen oft ins Grausig-Groteske verzerrt. Die Plastiken von
Neumecklenburg bezeichnet man mit ihrem einheimischen Namen
als Malanggane. Ein Geheimbund, die «Gemeinschaft der
Männer», begeht zu Ehren und zum Gedächtnis der Verstorbenen

eigene Feierlichkeiten. Auf besonderen Plätzen finden
Schaustellungen von Masken und Schnitzereien statt, die während

der übrigen Zeit des Jahres in größter Heimlichkeit
hergestellt werden. Einige dieser Schnitzwerke werden überhaupt
niemals dem gemeinen Volke gezeigt. Da besitzen wir zunächst
drei Totenfiguren, zwei ältere, gute Stücke und ein jüngeres
Exemplar, das bereits die Oberflächlichkeit moderner Herstellung

und wohl auch die Unkenntnis des Dargestellten zu
verraten scheint.

Jede ethnographische Sammlung enthält mindestens auch einen
«Uli». Diese Figuren stammen aus dem Mittelgebiete
Neumecklenburgs und stellen eine Art Idealbild für die Toten dar,
besonders für berühmte Häuptlinge. Beim Totenfest werden sie
in eigenen, kleinen Hütten aufgestellt.

Ein Stück von üppigster Symbolik und Buntheit ist unsere Turu-
schnitzerei, ein seltsam anmutendes Kunstwerk aus dem weichen
Holz der Alstonia, schwarz, weiß und rot bemalt. Den Mittelpunkt

bildet die kleine Figur des Toten, der von seinem Sippenvogel,

dem «manu», beschützt wird. "Was daneben an phantastischem

Beiwerk vorhanden ist, ist Inspiration durch den Geist des
Verstorbenen. Da sind allerlei Tiere dargestellt: die Schlange,
die Eidechse usw., Repräsentanten der bösen Geister, welche
den «manu» bekämpfen, um schließlich mit Hilfe der guten
Geister doch überwunden zu werden. Dazu kommt natürlich
noch allerlei aus künstlerischen Gründen angebrachtes füllendes

Zierwerk.

Es war nur ein kleiner Streifzug, den wir mit unsern Lesern in
ein Gebiet der geistigen Kultur, wie sie unsere Sammlung
widerspiegelt, unternommen haben. Möge dadurch in weiteren Kreisen

das Verständnis für das Wesen und die Bedeutung fremdartiger

Kulturen gefördert und das Interesse für unsere
völkerkundliche Sammlung geweckt werden!

109


	Die Sammlung für Völkerkunde in Burgdorf

