
Zeitschrift: Beiheft zum Bündner Monatsblatt

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: 10 (2001)

Artikel: Der Bündner Kreuzstich als Zeichen : Aspekte des Wandels weiblicher
Kultur in Graubünden

Autor: Schmidt-Casdorff, Julia

Kapitel: 7: Schlussbetrachtung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-821098

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-821098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7 Schlussbetrachtung

Der Bündner Kreuzstich ist ein Phänomen des 20. Jahrhunderts.
Er wurde von einer Gruppe von Personen (Christine Zulauf, Johann
Benedikt Jörger, Paula Jörger und Irma Roffler), die ihrerseits
bestimmten Institutionen (Frauenschule, Heimatschutz und Heimatwerk)

vorstanden, eingeführt und propagiert. Der Bündner Kreuzstich
hatte von Anfang an einen sehr starken Bezug zu seinem Vorbild, der
traditionellen Kreuzstichstickerei, wie sie im Engadin und einigen
seiner benachbarten Täler und in den von Waisern bewohnten Tälern
verbreitet gewesen war.
Bestickt wurden im 17. bis 19. Jahrhundert Bettwäsche, Tischdecken
und Paradehandtücher. Zu den Stickereien, die bei den grossen
Übergängen im Leben wie Geburt, Taufe, Hochzeit und Tod benutzt
wurden, gehörten Wochenbettvorhänge, Taufdecken, besonders reich
bestickte Oberleintücher und Kissen und die Leintücher zur Aufbahrung

der Toten. Letztere waren nicht mit dem üblichen roten Kreuzstich

verziert, sondern in Weiss gehalten und in Techniken, wie z. B. der
Filetstickerei gearbeitet. Es war nicht festzustellen, ob den Stickereien
eine apotropäische Wirkung zugesprochen worden war. Hinweise darauf

lassen sich nirgends entdecken.
In ihren der Heimatliteratur zugerechneten Erzählungen nahm Tina
Truog-Saluz Stickereien als ethnographische Bestandteile auf. Sie

verwendete Stickereien und den Vorgang des Stickens aber auch als

Metaphern, mit denen sie ihr Idealbild der Frau illustrierte. Stickereien

und andere Textilien wie das selbstgewebte Leinen sind Zeichen
für die liebevoll ausgeführte Arbeit von Frauen. Tina Truog-Saluz ver-
fasste ihre Bündner Erzählungen, um den Lesern von der Lebensweise
der Grosselterngeneration zu erzählen und auf diese Art die bewährten

Tugenden Pflichterfüllung, Leidertragen und Liebe empfinden in
die Gegenwart hinüberzuretten.
Im 19. Jahrhundert wurde aus Gründen der Armenpflege versucht, die
Stickerei-Heimarbeit in Graubünden anzusiedeln. Sowohl der Heimarbeit

als auch der Stickerei-Industrie war, verglichen mit anderen
Ostschweizer Kantonen, nur mässiger Erfolg beschieden. Zeitgleich
entwickelte sich in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts der Hand-

179



arbeitsunterricht für Mädchen zum obligatorischen Schulfach, das die

Sozialisierungsaufgaben der traditionellen Stickerei übernahm.
Auf dieser Sozialisierungsaufgabe, dazu aus dem Bestreben,
notleidenden Menschen eine Arbeit zu verschaffen, und auf dem Ideal der
bäuerlichen Selbstversorgung basierte das Gedankengut, das hinter
der Einführung des Bündner Kreuzstichs stand. Die Sozialisierung der
Mädchen stellte die Frauenschule in den Vordergrund, das Heimatwerk

vergab Kreuzstichstickereien als Heimarbeit und unterstützte
damit arme Bergbauernfamilien. Die Selbstversorgung stand als

ständiges Ideal über allen Aktionen von Frauenschule, Heimatwerk und
Heimatschutz. Einen starken Schub erfuhr dieses Ideal durch die
politische und wirtschaftliche Entwicklung der Schweiz in den 1930er
und 40er Jahren. Die Bedrohungen von aussen und die wirtschaftliche
Krisensituation hatten zur Folge, dass die Schweizer Bevölkerung sich
selbst mit Nahrung und Textilien versorgen musste. In jener Zeit
stabilisierte sich das Bild der fleissigen Bäuerin als Ideal für alle Frauen.
Indem sie die Bündner Kreuzstichstickereien anfertigten, fühlten sich
die Frauen diesem Ideal vielleicht näher. Nach dem Krieg änderte sich
die Situation der Frauen kaum. Immer noch wurden sie über ihre
Handarbeiten und Hausarbeiten definiert.
Die Begeisterung für den Bündner Kreuzstich begann allmählich
abzuflauen, als seine Förderer ins Pensionsalter kamen und sich zurückzogen.

Das Bündner Heimatwerk kämpfte weiter um die Durchsetzung

der alten Idee, Bergbauern durch die Vermittlung von Arbeit zu
unterstützen. Der Aspekt der Sozialisierung ging allerdings etwas
verloren. Nun sind es die älteren und weniger die jüngeren Frauen, die
sich mit der Kreuzstichstickerei beschäftigen. Das Sticken stellt eine

angemessene, weibliche Betätigung dar, und das fertige Erzeugnis
kann als Zeichen der Heimatverbundenheit an einen zentralen Ort in
die Stube gehängt oder gelegt werden.
Zwei Fragen sind nun zu diskutieren: Wie funktioniert(e) die Bündner
Kreuzstichstickerei als Zeichen, und wie ist der Wandel der weiblichen
Kultur in Graubünden zu beschreiben?
Die Stickerei ist zunächst einmal als ein Gegenstand ein Zeichen. Die
traditionelle Stickerei schmückte die Stube oder wurde, ebenfalls aus

repräsentativen Gründen, bei besonderen Anlässen wie Geburt und

180



Taufe verwendet. Doch nicht nur der Wohlstand der Familie wurde auf
diese Weise repräsentiert, auch die Position der Frau, die ihre bedeutende

Funktion in der Selbstversorgungswirtschaft verloren hatte,
wurde durch die Stickerei gekennzeichnet. Stickereien gehörten wie
alle Textilien in den Zuständigkeitsbereich der Frau. Diesen Bereich
konnte und wollte ihr der sonst überlegene Mann nicht nehmen. Mit
der Stickerei wies die Frau auf diesen Zusammenhang hin.
Die Herstellung einer Stickerei ist ebenfalls ein Zeichen. Die Stickerin

liess im allgemeinen durch das Sticken erkennen, dass sie es nicht
nötig hatte, schwere landwirtschaftliche Arbeit zu verrichten. Die
junge Stickerin bereitete sich durch das Sticken auf die Ehe vor. Die
grosse Anzahl von Arbeitsgängen, die zur Herstellung einer auf
selbstgewebtem Leinen angebrachten Stickerei erforderlich sind, wurden
z. T. in der Gruppe der jungen Mädchen in Beisein der jungen Männer
oder im eigenen häuslichen Bereich erledigt. Das Stillsitzen und
langwierige Arbeiten stellten ein Disziplinierungsverfahren dar und banden

das heranwachsende Mädchen an seinen zukünftigen Wirkungsbereich,

das Haus.
Der Bündner Kreuzstich des 20. Jahrhunderts hat als Gegenstand
mehrere Zeichenmöglichkeiten. Eine selbst angefertigte Stickerei, die
in der Stube ihren Platz findet, ist ein Zeichen für die Fähigkeit zur
sauberen und aufwändigen Arbeit. Der Blick einer geschulten
Betrachterin richtet sich sehr schnell auf die Rückseite und kontrolliert,
wie sie gearbeitet ist. Ist die Stickerei gekauft und hängt in der Stube,
drückt sie, wie auch die selbstgefertigte Arbeit, Heimatverbundenheit
und Traditionsbewusstsein aus, daneben wird durch das Kaufen einer
Stickerei die patriotische Gesinnung noch deutlicher, denn man
unterstützt dabei mit einem finanziellen Opfer eine mittellose
Bergbäuerin. Der Vorgang des Stickens ist für die arme Bergbäuerin eine
Heimarbeit, für die sie bezahlt wird. Die Frau, die für sich selbst stickt,
zeigt damit ihre hausfraulichen Fähigkeiten aber auch, dass sie mit der
Rollenzuweisung als häusliches Wesen übereinstimmt. Die Weigerung
zu sticken ist dann ein Zeichen dafür, dass die traditionelle Frauenrolle
nicht mehr akzeptiert wird.
Die weibliche Kultur im dörflichen Rahmen des 17. bis 19. Jahrhunderts

war geprägt durch eine geschlechtsspezifische Arbeitsteilung

181



und die untergeordnete Stellung der Frau. Die Frauen waren zuständig

für alle hauswirtschaftlichen Belange. Diese Zuständigkeit stellte
jedoch nur noch einen Rest der früheren wirtschaftlichen Bedeutung
dar, die die Frauen in der bäuerlichen Selbstversorgung besessen hatten.

Durch die Auswanderung flössen der Familie zusätzliche Mittel zu
und vermehrten dadurch den Anspruch der Männer auf die
Unterordnung der nun von ihnen abhängig werdenden Frauen. Die Frauen
suchten sich einen neuen Wirkungsbereich und bauten die ihnen
verbliebene Hauswirtschaft aus. Sie bewahrten und pflegten den Wohlstand,

der durch die Arbeit der Männer der Familie zugute kam. Sie

produzierten nicht mehr, sondern sparten dem Mann unnötige Ausgaben,

sie wurde Gehilfin, wo sie vorher Mitarbeiterin gewesen war. Dieses

Defizit versuchten Frauen durch besonders perfekte Hausarbeit
auszugleichen.
Die Frauen des 20. Jahrhunderts haben diese Perfektionierung
weitergetrieben. Ein perfekter, dabei sparsamer Haushalt und eine glückliche,

weil von ihr perfekt bediente Familie wurden zum Lebensinhalt
der Frauen, denen es verweigert wurde, durch eigene Berufstätigkeit
wirtschaftliche Selbständigkeit zu erreichen. Den Schweizer Frauen
war sehr an dieser Perfektionierung gelegen, wie man an ihrem Kampf
für immer mehr und besser ausgestatteten Handarbeitsunterricht für
Mädchen erkennen kann. Hausfrau wurde zu einem Beruf erhoben,
für den eine gründliche Ausbildung erforderlich ist. Die Frauen der
bürgerlichen Frauenbewegung in der Schweiz versuchten, durch
betont hausfrauliches und mütterliches Verhalten in der Öffentlichkeit
die Männer dazu zu bewegen, ihnen mehr Rechte zuzugestehen. Wie
die Geschichte gezeigt hat, liessen die Männer dieses Auftreten der
Frauen in der Öffentlichkeit zu, aber sie sahen keinen Grund, sie dafür
mit dem Stimmrecht zu belohnen.
Weibliche Kultur kann in diesem Zusammenhang die Suche von
wirtschaftlich abhängigen und politisch unmündigen Frauen nach einer
Identität sein, die ihnen wenigstens in einigen Bereichen der Gesellschaft

eine Daseinsberechtigung gibt. Anpassung und Wohlverhalten,
Fleiss und Sauberkeit, Häuslichkeit und Bewahrung alter Traditionen
sind die angestrebten Werte in dieser weiblichen Kultur. In Graubünden

verkörperte das Sticken von Kreuzsticharbeiten all diese Werte

182



und erfreute sich deshalb in den 20er bis 50er Jahren grosser Beliebtheit.

Das Nachlassen der Kreuzstichstickerei in den letzten 30 bis 40
Jahren lässt darauf schliessen, dass Handarbeiten als moralischer
Wertanzeiger zunehmend an Bedeutung verlieren; vielleicht war die
zu harmoniesüchtige SAFFA 1958 der letzte Höhepunkt in einer
Entwicklung, die den Frauen nichts als ein wenig freundliche Anerkennung

der Männer für ihr jahrzehntelanges, angepasstes Dasein als

tüchtige Hausfrauen und fleissige Handarbeiterinnen einbrachte.
Nicht umsonst riefen die streitlustigen Schweizer Frauen der 60er
Jahre auf ihren Demonstrationen für das Stimmrecht den die bürgerliche

Frauenbewegung schockierenden Spruch: «Mit Stricken verändert

man die Welt nicht!»434

Zum Schluss möchte ich noch eine Beobachtung mitteilen. Die
Wiederbelebung der Kreuzstichstickerei in Graubünden durch das
Heimatwerk und die Frauenschule wurde von der Schweizer volkskundlichen

Forschung ignoriert. Nur ein kleiner Aufsatz von Richard Weiss

aus dem Jahr 1940 über eine Stickerei aus dem Prättigau zeigt die
Haltung der Volkskunde jener Zeit zu dieser kulturellen Erscheinung.
Richard Weiss stellt eine amateurhafte, mit groben Stichen völlig frei
gestaltete Stickerei als das Beispiel echter Volkskunst der Kreuzstich-
Renaissance entgegen. Echte Volkskunst entstehe demnach nur durch
kindlich ungebrochene Schaffenskraft und einen schöpferischen
Spieltrieb, und diese beiden seien im 20. Jahrhundert

«in Regelzwang und maschinenmässiger Präzision erstarrt, und
auch das einfache Volk ist in seinem Schaffen weitgehend der
Zweckmässigkeit und der Rationalisierung, vor allem dem rationalen

Prinzip der langweiligen Symmetrie und einer kahlen Ordentlichkeit

verfallen.»435

434
Sprecher 1992:18.

435 Weiss 1940: 5.

183



Die Bündner Kreuzstich-Renaissance, auf die dieser Satz gemünzt ist,
war damit durchgefallen und des volkskundlichen Interesses für
unwürdig erklärt worden. Heute sieht die Volkskunde diese und ähnliche
Probleme mit anderen Augen.436

436 Vgl. die volkskundliche Auseinandersetzung mit den Vorstellungen und Auswirkungen

des Heimatschutzes in Österreich im Rahmen einer Ausstellung im
Österreichischen Museum für Volkskunde in Wien (Johler/Nikitsch/Tschofen 1995) oder
die Ergebnisse von Bellwald, der die Entwicklung der Lötschentaler Masken zu
einem lokalen und nationalen Symbol erforscht hat (Bellwald 1997).

184


	Schlussbetrachtung

