Zeitschrift: Beiheft zum Bindner Monatsblatt
Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: 10 (2001)

Artikel: Der Bundner Kreuzstich als Zeichen : Aspekte des Wandels weiblicher
Kultur in Graubinden

Autor: Schmidt-Casdorff, Julia

Kapitel: 2: Kreuzstichstickereien des 17. bis 19. Jahrhunderts

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-821098

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-821098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

2 Kreuzstichstickereien
des 17. bis 19. Jahrhunderts

Viele Autoren, die sich mit den Biindner Stickereien befasst haben,
sind sich einig;:
«Nirgendswo in der Schweiz diirfte es in so ausgedehntem Masse
Brauch gewesen sein, iiber eine Fiille reich verzierter Wischestiicke
verfiigen zu konnen, um damit den Wohlstand des Hauses zu
bezeugen, als wie in Graubiinden und da ganz im besondern im
Engadin.»”
Es ist bemerkenswert, dass dieser Reichtum an verzierten, das bedeu-
tet in unserem Fall, bestickten Textilien erst so recht in unserem Jahr-
hundert zur Kenntnis genommen wurde. Natiirlich kann davon ausge-
gangen werden, dass sich die Menschen in den betreffenden Télern,
wie dem Engadin, vor 100 oder 200 Jahren ihrer Stickereien bewusst
gewesen sein mussten, aber ausserhalb der Téler wurde nur wenig In-
teresse am Thema Textilien gezeigt, denn in den schriftlichen Quellen
des 18.und 19.Jahrhunderts sucht man das Stichwort «Stickerei» ver-
gebens.
Den Anstoss zur «<Entdeckung» der Biindner Stickereien in den 20er
Jahren des 20.Jahrhunderts gab im wesentlichen ein Mann: der An-
tiquar Valentin Sutter aus Samedan. Er trug eine iiber 400 Stiicke um-
fassende Sammlung von Stickereien und Webereien zusammen, die bis
zum Jahre 1930 in mindestens sieben Ausstellungen gezeigt wurden
und dabei auf Bewunderung gestossen sind®. Die Bewunderung
fiihrte bei einem Kenner der Stickereien zu der Ansicht:

" Jorger 1947: 46. Fast gleichlautend #ussert sich Baud-Bovy: «Und es scheint uns, dass
die Graubiindische Stickerei, wie man sie auf Tauftiichern und Oberleintiichern
findet, eine der reichsten und originalsten Quellen unserer Bauernkunst darstellt»
(1926: 63).

' Jorger 1930: 230.

29



«es gibt (...) kaum ein zweites Gebiet einer Kunstbetitigung in der

Schweiz, so reicher origineller Art als eben diese Textilkunst in

Graubiinden.»”
Nach dem Tode Sutters wurde seine Textilsammlung fiir das Rétische
Museum in Chur gekauft. Dort befindet sich die Sammlung noch
heute. Die Stickereien und Webereien der Sammlung Sutter kommen
vor allem aus dem Unterengadin. Eine betriachtliche Anzahl wurde im
Oberengadin (hier besonders aus Samedan, dem Wohnort Sutters)
und 1im Miinstertal gesammelt. Nur vereinzelt sind in dieser Sammlung
Textilien aus Bergiin oder dem Bergell vertreten. Die regionale Aus-
wahl, die Sutter getroffen hatte, bestimmt das Bild, welches man sich
von den Biindner Stickereien gemacht hat und noch bis in die Gegen-
wart hinein macht.
In den 20er und 30er Jahren waren es zwei Autoren, Dr. Johann Bene-
dikt Jorger und Pater Notker Curti, die, hauptsédchlich basierend auf
den Stickereien der Sammlung Sutter und der damals noch lebendigen
Erinnerungen an die Funktionen der Stickereien, mehrere kleine Auf-
sdtze und Einfiihrungen verfassten. Diese Schriften sind eine wichtige
Quelle fiir die Darstellung der Formen und Verwendungen der Sticke-
reien aus dem 17. bis 19. Jahrhundert.

2.1 Formen der Stickereien und ihre Verwendungen

Die Biindner Stickereien lassen sich unterteilen in Lein- und Hand-
tiicher, Deckbett- und Kissenbeziige, Bettvorhinge, Tauf- und Tisch-
decken. Diese Unterteilungen sind die Kategorien, mit deren Hilfe im
Ritischen Museum die Stickereien auf den Karteikarten erfasst wer-
den. Diese Kategorien konnen definiert und z. T. noch prazisiert wer-
den. Mit der Einteilung in Formen soll der Versuch gemacht werden,
die Stickereien nach ithren Massen und der Art ihrer Verzierung zu be-
schreiben und so zu generalisierbaren Erkenntnissen zu gelangen.®”

' Ebd.: 230.

%2 Skizzen zu den wichtigsten Formen befinden sich im Anhang.

30



Soweit es moglich ist, soll auf diesem Weg die Herausbildung regiona-
ler Formen belegt werden. Nach der Beschreibung einer Form folgen
alle Angaben, die zu ihrer Verwendung aus der Literatur und aus den
von mir gefithrten Interviews zu entnehmen sind.

Bei allen Formen gehe ich zunichst von den Stickereien der Samm-
lung Sutter aus. Seine Textilsammlung besteht ungefahr zur Hilfte aus
Stickereien (208 Objekte). Davon sind 103 in Kreuzstich, 54 in Filet-
stickerei, 20 in Kettenstich und 31 in verschiedenen anderen Techni-
ken wie Durchbruchstickerei gearbeitet. An anderer Stelle wird auf
die Vielfalt der textilen Techniken und ihre Verbreitung eingegangen.
Zu den 103 Kreuzsticharbeiten der Sammlung Sutter kommen noch 41
Kreuzsticharbeiten, die ausserhalb der Sammlung Sutter in das Réti-
sche Museum gelangt sind. Zusammengezihlt dienen also 144 Sticke-
reien als Basis der Formeneinteilung. Diese Basis erfahrt eine Erwei-
terung durch Stickereien aus anderen Museen in Graubiinden und
durch Beispiele aus der Literatur.

2.1.1 Taufdecken

Von den 86 Taufdecken des Ritischen Museums sind 30 Decken in
Kreuzstich gearbeitet, die tibrigen teilen sich auf in seidene, oft stark
farbige Damast-, Brokat- oder Satindecken (26 Objekte) und Decken
in Filet- und Kettenstich. Unter den 30 Kreuzstichdecken sind es zwei
Formen, die hédufiger vertreten sind. Beide Formen haben dhnliche
Grundmasse: ca. 85 bis 105 cm in der Linge und ca. 70 bis 90 cm in der
Breite. Bei der ersten Form ist der Unterschied der Seitenldngen zu-
einander im Durchschnitt nicht so gross wie bei der zweiten Form.
Die erste Form (T 1a)®, im Rétischen Museum 15-mal vertreten, hat
ein grosses Zentralmotiv, von dem ausgehend die vier Diagonalen, die
senkrechte und die waagerechte Linie betont werden.

Abbildung 1 zeigt eine Taufdecke aus Tschlin im Unterengadin, deren
sternformiges Zentralmotiv in der Senkrechten und Waagerechten

**Vgl. Fussnote 62.

31



Granatédpfel und in den Diagonalen einen Zweig mit drei im rechten
Winkel angeordneten vierblittrigen Bliiten aufweist. Die Diagonalen
werden mit Herzsprossen und die Senkrechten und Waagerechten mit
Quadratmustern weitergefiihrt.

Am Rande sei bemerkt, dass dasselbe Zentralmotiv mit Granatédpfeln
und dem Zweig mit den drei im rechten Winkel angeordneten vier-
blattrigen Bliiten auch auf einer Taufdecke aus Susch und einer Tauf-
decke aus S-chanf nachgewiesen werden kann.* Susch liegt innauf-
wirts rund 30km von Tschlin entfernt, wihrend S-chanf, in einer
Entfernung von 50 km gelegen, schon zum Oberengadin gehort. Diese
Taufdeckenform mit diesem speziellen Muster scheint also in einem
recht weiten Umkreis verbreitet gewesen zu sein.

Eine Variante dieses Taufdeckentyps (vgl. Abbildung 2 und Formen-
typ T 1b) geht ebenfalls von der Betonung des Mittelfeldes aus. Zwei
senkrecht und waagerecht verlaufende Bordiiren, eine aus einem
Sternmuster, die andere aus einer Ranke mit grossen Granatédpfeln
und kleinen Dreiblattsprossen, bilden im Zentrum ein grosses Kreuz.
Die Diagonalen werden von Herzsprossen mit einer Tulpenbliite ge-
bildet. Drei Motive umgeben jeweils einen Herzspross: ein Sternmus-
ter, ein kleiner Spross und ein H-formiges Motiv, welches ich nur auf
dieser Stickerei entdecken konnte. Vier Taufdecken aus dem Rati-
schen Museum entsprechen dieser Deckenform, zwei von ihnen, dar-
unter die abgebildete Decke, tragen ein Monogramm, eine ist datiert
auf das Jahr 1723.

Die zweite Form (T2) wird vertreten durch eine Taufdecke aus
Bos-cha bei Ardez im Unterengadin, die auf Abbildung 3 zu sehen ist.
Hier ist es ein Streifen, der in der Mitte iiber die ganze Lange des Tu-
ches lauft, dariiber und darunter wurden, mit dem Mittelstreifen als
Spiegelachse, Herzsprosse mit Nelken paarweise angeordnet gestickt.
Im Mittelstreifen sind stark stilisiert zwei Pfauenpaare, eine Frauen-
gestalt, Sternmotive, zwei Leoparden oder Lowen und am rechten
Rand ein vierbeiniges Tier (Eidechse ?) zu erkennen. Sutter entdeckte
ungefahr 20 km innabwiirts, in Ramosch/Vna, eine fast identische Tauf-

*Vegl. Inventar-Nr. H 1966.758, H 1966.774 und H 1966.789.

32



decke, die sogar die Eidechse, die ich sonst auf keiner Stickerei finden
konnte, aufweist. Nur die Reihenfolge der Figuren im Mittelstreifen ist
eine andere, und die Herzsprosspaare der unteren Seite besitzen an-
dere Mittelbliiten. Die ibrigen Taufdecken dieses Formtyps, insgesamt
befinden sich sieben Taufdecken dieses Typs im Riétischen Museum,
zeigen keine menschlichen Figuren oder Tiere, sondern beschrédnken
sich auf Quadratmuster und verschiedene Sprossmotive.

Die Datierung der Taufdecken wird dadurch erschwert, dass nur zwei
der 30 Decken mit einer Jahreszahl versehen sind: 1723 und 1800. Neun
Taufdecken wurden mit Monogrammen bestickt, vier von ithnen sogar
mit mehreren Monogrammen (vgl. Abbildung 1 mit vier Monogram-
men: «BM», «VM», «<ACB»und «BT»).

Fiinf der Stickereien wurden mit schwarzem Stickgarn (Wolle oder
Seide) gestickt, zwei von thnen kommen aus Tschlin. Die tibrigen 25
Taufdecken weisen rotes Stickgarn auf, neun auch zusitzlich etwas
blaues. Die Hilfte aller Taufdecken war mit einer Randborte aus Dre-
hergewebe versehen. War mit Rot gestickt worden, nahm die Stickerin
eine abwechselnd rot und weisse Borte, war das Stickgarn schwarz,
wechselte in der Borte Schwarz und Weiss (vgl. Abbildung 1).

Hier endet das Material aus dem Rétischen Museum. Es wird nun er-
gianzt durch Informationen, die Elly Koch zusammengetragen hat. Elly
Koch, die 50 Jahre lang ein Geschift fiir neue Kreuzstichstickereien
und Stickereibedarf in Chur fiihrte, hat im Laufe der Jahrzehnte viele
Muster von Stickereien abgezeichnet und diese dann in zwei umfang-
reichen Biichern und sieben Heften veroffentlicht. Thre Suche nach
alten Stickmotiven war auch ausserhalb des Engadins erfolgreich.
Durch ihren hohen Bekanntheitsgrad und die Beziehungen, die sie im
Laufe der Jahre iiber ihr Geschift kniipfen konnte, erhielt sie Eingang
in viele Hiauser.”

Elly Koch hat in ihre Mustersammlung vier Stickereien aus dem Ber-
gell aufgenommen, die sie als «Taufkissen» bezeichnet. Sie beschreibt
sie als kleine, quadratische Kissen, ungefdhr 30 mal 30cm gross und
reich mit Kreuzstich bestickt. Durch ein gesticktes Monogramm und

% Als ich unterwegs war und in den Télern nach alten Stickereien fragte, wurde ich
manchmal als eine zweite Elly Koch bezeichnet.

33



eine Jahreszahl waren sie «Eigentum des Téuflings» geworden.” Die
Jahreszahlen, die Elly Koch nennt, sind 1640, 1773 und 1800. Die ge-
stickten Motive sind vielfdltig: Eines der Kissen wurde mit einem Her-
zen, kleinen Sprossmotiven und einem Hirschen bestickt, ein anderes
zeigt einen grossen laufenden Lowen, der von Nelkenmotiven um-
rahmt ist, und ein drittes Kissen ist iiberzogen mit Eichelmotiven. Zur
ndheren Verwendung dieser Kissen macht Elly Koch keine Angaben.
Es kann aber vermutet werden, dass solche Kissen eher in aristokrati-
schen Familien benutzt wurden, da eines der Taufkissen, jenes mit der
Datierung 1773, nachweislich fiir einen G.von Salis-Soglio gestickt
worden war.”
Anders als im Bergell sind die Kreuzstich-Tautdecken aus dem Engadin
nur selten datiert (s.0.). Monogramme finden sich auch nur auf weni-
gen Tiichern, dafiir aber einmal gleich vier auf einer Stickerei. Dies
lasst den Schluss zu, dass die Engadiner Taufdecken nicht nur fiir einen
Taufling hergestellt, sondern bei mehreren Taufen verwendet wurden.
So konnte jedes Monogramm fiir einen anderen Téufling stehen.
Hier helfen die Ausfithrungen des Antiquars Sutter weiter. Sie sind als
eine zuverldssige Quelle anzusehen, da Sutter beim Einkauf seiner
Textilien nach eigenen Angaben «durch langes Befragen» versucht
hat, die Textilien betreffende «miindliche Uberlieferung» zu erkun-
den.® Er unterscheidet zwei Arten von Taufdecken: die eigentliche
Taufdecke und die Taufgeschenkdecke.
«Da sind die Taufdecken, an denen eine Mutter oder sogar eine
Grossmutter oder Tante vielleicht monatelang gearbeitet hat. Wie
ein Heiligtum wurden sie aufbewahrt und immer wieder von neuen
Generationen hervorgeholt und verwendet. Weiter eine Taufge-
schenkdecke. Sie wurde von der «Gotte> dem Tiufling geschenkt
und diente zunichst dazu, die Korbe mit dem Backwerk fiir die

% Koch 1982: 4.

% Ebd.: 11. Die Familie von Salis zéihlte zur Aristokratie in Graubiinden;ein Zweig die-
ser grossen Familie liess sich in Soglio nieder.

% Sutter 1927: 6.

34



Taufe zu decken; hernach wurde sie als Wiegendecke benutzt. War
der Taufling erwachsen, so wurde die Decke bei sich bietender Ge-
legenheit weiter verschenkt, wiederum als Taufgeschenk, nur muss-
te der Uberlieferung gemiiss zu der vorhandenen Stickerei etwas
hinzugefiigt werden, ein Namenszeichen oder irgend eine weitere
Verzierung. Daher die unregelmissige Anordnung der Motive auf
manchen Stiicken.»*
Die beiden Decken auf den Abbildungen 1 und 2 werden von Jorger
als «Taufgeschenkdecken» bezeichnet.” Die erste Decke trigt ver-
schiedene Monogramme, und bei der zweiten kann man sich vorstel-
len, dass einige Motive spiter hinzugefiigt worden sind. Fiir beide
Decken trifft Sutters Beschreibung also zu, und Jorgers Bezeichnung
ist richtig.
Der Anlass zur Verwendung der Tauf- und Taufgeschenkdecken war
natiirlich die Taufe. Im reformierten Unterengadin, dem Herkunftstal
der meisten hier beriicksichtigten Taufdecken, fand die Taufe am
Sonntag nach der Geburt statt.” Die Mutter blieb zu Hause, der Vater
des Téuflings suchte vor dem Kirchgang die vier bis sechs Taufzeugen
und -zeuginnen auf und bat sie férmlich, Gevatter und Gevatterin zu
sein. Die ilteste Patin, ausgestattet mit einer verzierten Taufdecke,
hielt das Kind.” Die Taufdecke war ein Familienerbstiick, das stolz zur
Schau gestellt, aber auch gern an drmere Gemeindemitglieder verlie-
hen wurde.”
In einem Nachbartal des Unterengadins, dem Miinstertal, war der ge-
nerelle Ablauf einer Taufe dhnlich wie im Engadin. Im Rétischen Mu-
seum befinden sich zwei mit Kreuzstich verzierte Decken, die den For-
men T la und T 1b entsprechen und von den Engadiner Decken nicht
zu unterscheiden sind. Die folgende Beschreibung der Taufen im

“Ebd.: 11.

" Jorger (Hrsg.) 1927: Beschreibungen zu den Tafeln I und II.
"' Sprecher 1875: 317.

> Mathieu 1987: 165.

3 Stichwort «battaisem» in: Dicziunari Rumantsch Grischun 2. 1947-57: 252.

35



Miinstertal ist eimner Graubilindner Tageszeitung, dem «Freien
Rhitier», entnommen. Da sie von einer seltenen Ausfiihrlichkeit ist,
wird sie hier ungekiirzt wiedergegeben:
«Bei der Taufe eines Kindes kommen, wie iiblich, die Geladenen ins
Haus. Die Hebamme hat das Kind anzuziehen und darf dabei ja
nicht vergessen, dem Tiufling ein rotes Foulard um sein Képfchen
zu legen, sonst hat das Kind kein Gliick im Leben. Das Kind wird
nun auf ein Kissen gelegt und mit vielen Tiichern zugedeckt, zu-
oberst kommt immer eine hiibsche Decke als Abschluss. Die Patin
hat oft eine kleine Last in die Kirche zu tragen. Die andre Patin, es
sind deren immer zwel, trigt ein Gefiss mit dem Taufwasser. Das
Kind wird nun bei Beginn des Gottesdienstes vor der ganzen Ge-
meinde getauft. Ist die Handlung vorbei, muss die eine Patin den
Rest des Taufwassers unter dem Taufstein ausschiitten, sonst hat das
Kind Ungliick im Leben. Vor der Kirche warten unterdessen die
Mutter und die Hebamme, und diese diirfen erst eintreten, wenn das
Kindlein getauft ist. Noch in dlterer Zeit war das der erste Gang der
Mutter ins Freie.»™
Ebenfalls im Engadin ist eine weitere Art von Taufdecke nachgewie-
sen, die zur Schmiickung des Taufsteins verwendet wurde und, wie
auch das silberne Taufbecken, ein «sorgsam behiiteter Besitz der Kir-
chengemeinde» war.”
Eine solche Decke, die den Taufstein bedeckte, war auch in Bergiin ge-
brauchlich. Meine Interviewpartnerin aus Latsch bezeichnete sie als
«Tauftischdecke». Sie erinnerte sich ausserdem an mit Kreuzstich ver-
zierte Taufkissen, die mit kleinen, verstreuten Mustern, darunter Vo-
gelchen, geschmiickt waren. Die ihr bekannte Taufdecke war aller-
dings nicht mit Kreuzstich bestickt, sondern aus rotem, bedrucktem
Engadiner Stoff. Der Aussage meiner Interviewpartnerin zufolge blie-
ben Taufdecken in der Regel im Haus und kamen bei einer Erbteilung

" Huder 1938.

5 Stichwort «battaisem» (wie Fussnote 71):252. Diese Decke, von der nur gesagt wird,
dass sie kostbar, und nicht, ob sie auch bestickt war, wird «pon da battaisem»
genannt.

36



nicht zum Vorschein. Sogar wenn das Haus in den Besitz neuer, mit
den vorherigen Bewohnern nichtverwandter Personen kam, soll die
Taufdecke dort geblieben sein.

Eine Interviewpartnerin aus dem Safiental berichtete, dass Taufkédpp-
chen und Taufdecke meist gehdkelt und nur selten bestickt waren.
Zum Schluss der Ausfithrungen iiber Taufdecken bleibt noch die
Frage, warum einige der Decken mit schwarzem Garn bestickt wur-
den. Wahrscheinlich diente Schwarz als Trauerfarbe, und man verwen-
dete diese Decken vermutlich, wenn die Mutter des Téduflings im Wo-
chenbett verstorben war.”

2.1.2 Bettvorhinge und Oberleintiicher

Bettvorhidnge und Oberleintiicher konnen in einer Formengruppe be-
handelt werden, da Bettvorhidnge im Grunde nur besonders aufwin-
dig bestickte Oberleintiicher sind. Die Grundform dieser Textilien
hangt zunéchst von einer herstellungstechnischen Voraussetzung ab,
namlich der Stoffbreite, die zu weben auf den Webstiihlen moglich
war. Sie lag bei 70 bis 80 cm. Fiir Textilien, die breiter als 80 cm sein
mussten, wie Laken, Oberleintiicher, Bettbeziige und Tischdecken,
wurden zwei Leinenbahnen zusammengenéht. Bei den schmucklosen
Bettlaken geschah dies durch eine einfache Naht, bei Oberleintiichern
und Bettbeziigen wurde die Naht mit einer Bettschnur verziert. Eine
Bettschnur kann ein gestickter, gewebter, gehédkelter oder gestrickter
schmaler Einsatz sein.

Auf den Karteikarten des Ritischen Museums sind zwei Kategorien
fiir die grossen Leintiicher eingerichtet: «Bettvorhdnge» und «Lein-
tiicher»; unter dem Begriff «Bettvorhang» kann sich die néhere

" Aus Scuol heisst es, dass «das Kind einer im Wochenbett verstorbenen Mutter in
weiss-schwarzen Windeln zur Taufe gebracht wurde.» (Escher-Biirkli 1924: 41).
Caminada (1918: 163) sieht Schwarz ebenfalls als Trauerfarbe, die bei der Wiegen-
wiische im Unterengadin verwendet wurde, wenn die Mutter oder der Vater des Kin-
des verstorben war.

37



Gegenstandsbeschreibung «Prunkleintuch» finden, und unter den
«Leintiichern» lassen sich «Paradeleintiicher» und «Bettumhidnge»
entdecken. Die beiden Formen vermischen sich hier etwas. Sie sind
aber gut voneinander zu unterscheiden, da Bettvorhiinge in der Regel
etwas grosser und aufwindiger verziert sind als Oberleintiicher. Zwolf
(von insgesamt 25) Bettvorhinge im Ritischen Museum sind mit
Kreuzstichstickereien verziert. Sie weisen eine Breite von 160 bis 170
cm und eine Lange von 250 bis 290 cm auf. Beide Schmalseiten sind
mit gestickten Musterstreifen verziert, die préchtigere Seite mit drei
bis vier, die andere meist mit weniger Streifen. Die Stickerei auf der
prachtigen Seite kann eine Breite von einem Meter oder mehr haben.
Der Stoff zwischen den beiden bestickten Schmalseiten ist, bis auf die
Bettschnur, in der Regel unverziert. An neun Bettvorhingen lésst sich
eine Umrandung mit dem schon von den Taufdecken bekannten Dre-
hergewebe feststellen. Alle Stickereien der Bettvorhdnge sind in
rotem Garn ausgefiihrt, bei neun Vorhdngen kommt noch etwas blaues
Garn dazu. Nur ein Bettvorhang ist datiert, 1748, und keiner ist mit
einem Monogramm gezeichnet.

Die Abbildung 4 zeigt die aufwindige Stickerei eines Bettvorhangs
aus dem Engadin. In der Mitte mit einer Bettschnur zusammengesetzt,
weist die Stickerei zwei breite und vier schmale Musterstreifen auf.
Der schon von der Taufdecke auf Abbildung 3 bekannte Herzspross ist
in drei Varianten vertreten: Ein breiter Streifen wird durch Quadrat-
muster, bestehend aus vier Herzsprossen, gebildet;nach unten wird die
Stickerei durch paarweise angeordnete Herzsprossen abgeschlossen,
und als oberer Abschluss sind nur noch paarweise angeordnete Her-
zen gestickt. Der zweite breite Musterstreifen zeigt abwechselnd zwei
verschiedene Quadratmuster mit Nelkenbliiten. Im Zentrum des
einen sehen wir ein Knotenmotiv, den Salomonsknoten”, in dem an-
deren Motiv steht eine Rosettbliite in der Mitte. Diese Rosettbliite
wiederholt sich in dem schmalen Musterstreifen dariiber, hier ab-
wechselnd mit einem kleinen Sternmotiv. Auf der Bettschnur und im
zweiten Streifen von unten erscheint ein H-formiges Motiv, das eine

""Vgl. Zischka 1976: 51 f und Brunner-Littmann/Hahn 1988: 60 f.



gewisse Ahnlichkeit mit dem H-féormigen Motiv auf der Abbildung 2
aufweist und fiir das ich keine Bezeichnung kenne.

Es gab drei verschiedene Arten, den bestickten Teil des Bettvorhanges
zu unterteilen: 1. Die Bettschnur geht bis zum Tuchende durch und
teilt auch die gestickten Streifen (vgl. Abb.4 und Form L1 a); 2. Die
Bettschnur endet vor den Streifen, unterbricht aber das unbestickte
Leinen zwischen den Streifen (vgl. Form L 1b), und 3. Die Bettschnur
endet vor den Streifen, das unbestickte Leinen bleibt ungeteilt (vgl.
Form L 1¢).

Die Oberleintiicher des Rétischen Museums sind zum grossten Teil in
Weiss gehalten. Von 126 Tiichern sind nur 29 mit rotem Stickgarn ge-
arbeitet (18 in Kreuzstich und 11 in Kettenstich). Die tiberwiegende
Zahl der Oberleintiicher hat Uberschlige mit Filetstickerei, Kloppel-
spitze, in verschiedenen Weisssticktechniken oder eine Héakelbordiire.
Oberleintiicher (Form L 2) besitzen meist nur eine verzierte Schmal-
seite, dies ist der Teil des Tuches, der umgeschlagen wird, und nur einen
Musterstreifen. Viele der verwendeten Motive sind durch die oben ab-
gebildeten Stickereien schon bekannt: Quadrat bzw. Sternmuster und
Herzsprosse. Dazu finden sich auf Oberleintiichern hidufig Ranken mit
Blidttern, Bliiten oder Granatidpfeln. Der bestickte Teil des Oberlein-
tuchs aus Samedan auf Abbildung 5 zeigt eine Ranke aus abwechseln-
den Tulpen und Rosenbliiten. Dartiber sind nicht ganz symmetrisch
Nelkensprosse und Vogel angeordnet. Das Tuch tragt ein Monogramm
und die Jahreszahl 1760.

Oberleintiicher variieren in ithren Massen. Sie haben eine Breite von
125 bis 170 cm, die Mehrzahl der Tiicher ist allerdings nur 130 bis
140 cm breit. In der Linge ist die Variationsspanne grosser, sie reicht
von 185 bis 300 cm, am héiufigsten sind Oberleintiicher 220 bis 240 cm
lang. Das Stickgarn ist in der Regel rot, bei sechs Tiichern wurde zu-
satzlich etwas blaues Garn verwendet. Sieben Oberleintiicher tragen
ein Monogramm und vier eine Jahreszahl: 1760, 1780, 1835 und 1839.

39



Die Verbreitung von Oberleintiichern ging weit iiber die Grenzen
Graubiindens hinaus.” Oberleintiicher wurden unter die Deckbetten
gebreitet, den verzierten Teil schlug man vorn iiber das Deckbett, so
dass er sichtbar war. In Ardez im Unterengadin wurden, so teilte mir
eine Interviewpartnerin mit, noch bis vor 15 Jahren Oberleintiicher
verwendet. Seitdem schlafe man «nordisch», d.h. ohne Oberlein-
tiicher, «nordisch» sei aber viel kidlter und nicht so «kompakt». Im
Safiental waren die Oberleintiicher bescheidener nur mit einer weis-
sen Hékelarbeit verziert und hatten die Funktion, den Bettbezug zu
schonen.”

Ein «extra schon gearbeitetes» Oberleintuch, das hidufig ererbt war und
eine grossere Breite hatte als die iiblichen Oberleintiicher, wurde als
«Hochzeitsleintuch» fiir die Hochzeitsnacht verwendet. Meine Inter-
viewpartnerin aus Berglin beschreibt das mogliche Verhalten einer
Braut, um das kostbare Tuch nicht waschen zu miissen: «Wenn eine
schlau war, hat sie’s vorher an die Seite gelegt, sonst hitte sie’s wieder
versorgen miissen.» Auf diese Weise konnte ein Hochzeitsleintuch oft
gebraucht werden, ohne zu verschleissen. Wirklich benutzt wurde ein
derartiges Oberleintuch, wenn Géste iiber Nacht blieben und beein-
druckt werden sollten.” In Zillis im Schams wurde mir mitgeteilt, dass
jede Frau frither mindestens zwei priachtige Oberleintiicher besass, die
fir Géstebetten, aber auch zur Schmiickung des Wochnerinnenbettes
verwendet wurden. Vielleicht handelt es sich dabei um jene seltenen
Oberleintiicher, die an beiden Schmalseiten verziert sind. In einigen
Museen sind diese Oberleintiicher ausgestellt,indem die beiden bestick-
ten Seiten liber das Deckbett gelegt wurden und damit sichtbar sind.
Eine vollkommen andere Funktion hatten Leintiicher, die bei der Auf-
bahrung Verstorbener dienten. Diese Tiicher konnten die Form von
Oberleintiichern, aber auch von Bettvorhdngen haben. Das Leichen-

™ Vgl. Wilckens 1978: 30. Sie zitiert «Die so kluge als kiinstliche von Arachne und
Penelope getreulich unterwiesene Hauss-Halterin», erschienen in Niirnberg 1703, in
der Oberleintiicher als «iiberschlagene Leylachen» bezeichnet werden.

" Angabe einer Interviewpartnerin aus Safien-Platz.

* Angabe einer Interviewpartnerin aus Bergiin.

40



tuch im Museum von Scuol gehort zur letzteren Form. Wie alle Lei-
chentiicher, die ich gesehen oder von den ich gehort bzw. gelesen habe,
ist auch dieses in Weiss gehalten. Auf seinen breiten Streifen mit Filet-
stickerei sind Salomonsknoten, Vogel, Hirsche und Vasensprosse zu
sehen. Sutter erwahnt schwarz bestickte «Trauerbetttiicher», die er
auch «Totentiicher» nennt. Ein Totentuch gehorte seinen Erkenntnis-
sen nach in jeden Haushalt, gestickt wurde es meist von der Gross-
mutter, die sich mit dem nahenden Tod auseinandersetzte. Im Ober-
engadin und 1m Bergell sollen Totentiicher Kindern als Tauf- oder
Geburtstagsgeschenke gestiftet worden sein.” Die Aufbahrung fand in
der Stube statt. Auf die Ofenbank wurde ein Leintuch gebreitet, dar-
auf die Leiche gebettet und dariiber das Totentuch gelegt.” In Ardez
wurde mir gesagt, dass als Totentuch das schonste Leintuch genommen
wurde, das im Haus war. Die Aufbahrung dauerte in Ardez drei Tage,
danach wurde die Leiche, angezogen mit den besten Kleidern, in den
Sarg gelegt. Das Leintuch bewahrte man fiir die ndchste Leiche auf.
Aus Ftan, nicht weit von Ardez gelegen, gibt es eine Beschreibung iiber
den Ablauf der «Leichenbegéingnisse».* War jemand gestorben, hiel-
ten sich standig, Tag und Nacht, bis zu zwolf Menschen in der Stube bei
der Leiche auf, und die gastgebende Familie sorgte fiir ausreichend
Essen und Trinken. In der Stube war es dann so warm und eng, dass in
fritheren Zeiten die Bestattung schon 24 Stunden nach dem Tod statt-
finden musste.

In Scuol spielte ein Leintuch bei Beerdigungen von Frauen, die im
Kindbett verstorben waren, eine besondere Rolle. Bis das erste Gebet
gesprochen war, hielten vier Mddchen ein Leintuch iiber das Grab.™
Anders als die weit verbreiteten Oberleintiicher waren Bettvorhinge,
wie die oben beschriebenen, nur in wenigen Télern Graubiindens, z. B.

*! Sutter 1927: 11. Mir ist kein derartiges Totentuch bekannt, auch in der Literatur ist
dariiber nichts zu finden. Sutter hat sicherlich mehr Stickereien gesehen als irgend-
jemand sonst, deshalb gehe ich von der Richtigkeit seiner Beschreibung aus.

%2 Angabe einer Interviewpartnerin aus Ardez.

8 Rosch 1807: 45.

% Escher-Biirkli 1924.

41



im Engadin und im Miinstertal®, bekannt. Eng mit der Verbreitung
dieser Bettvorhidnge war der Brauch verbunden, das Bett der Woch-
nerin in die Stube zu stellen.® Man nahm dafiir das schonste Bett im
Hause, das aus Anlass der Geburt mit den reich verzierten Bettvor-
hangen* geschmiickt wurde. War das Bett kein Himmelbett, an dessen
Pfosten die Bettvorhidnge befestigt werden konnten, gab es dafiir eine
Vorrichtung in der Stubendecke.™

Die Stube war fiir die Geburt und die anschliessende Wdchnerinnen-
zeit der giinstigste Raum, denn sie war durch den Ofen beheizbar und
fiir die Hebamme, die Nachbarinnen und Gratulanten leicht erreich-
bar. Ausserdem war und ist die Stube mit ihrer Tédfelung und dem Biif-
fet der repréasentative Raum des Hauses.

Nachdem die Geburt iiberstanden war, kamen Nachbarinnen und Ver-
wandte und brachten der Wochnerin kleine Geschenke, meist Natu-
ralien.” Eine weitere Gelegenheit, Mutter, Kind und Wdéchnerinnen-
bett zu bewundern, war am Tag der Taufe, an dem morgens vor dem
Gottesdienst ein Umtrunk der Patinnen und Paten in der Stube statt-
fand.” Schliesslich wurde das Haus auch fiir die Giste des Taufmahls
geodffnet. Die Berichte iiber dieses Ereignis weichen voneinander ab.
Nach Mathieu wurde das Taufmahl zwei Wochen nach der Taufe

® Vgl. Goldstern 1922: 104.

% Die Kenntnis vom Wochnerinnenbett in der Stube ist in Ardez und Guarda heute
noch verbreitet.

¥ Im Unterengadin wurde der Bettvorhang «il badliner davant sii», d. h. Vorhang-
leintuch, genannt. Stichwort «badliner» in: Dicziunari Rumantsch Grischun 2.
1947-57: 32.

* Angabe einer Interviewpartnerin aus Ardez.

¥ Fir diesen Anlass gab es einen besonderen geflochtenen Korb, in dem die
Geschenke tiberbracht wurden. Er wurde «chanaster da latvetsch» genannt, d. h.
ibersetzt «Geschenk an die Wochnerin». Stichwort «chanaster» in: Dicziunari
Rumantsch Grischun 3. 1958-63: 261.

“Vgl. Huder 1938 und Mathieu 1983: 118.

42



gefeiert”, wahrscheinlich war das Wochnerinnenbett dann schon tiber-
fliissig und an die Seite gerdumt. Nach den Ausfithrungen Sprechers
hatte sich, wenn in fritheren Zeiten das Taufmahl stattfand, die Woch-
nerin noch nicht von der Geburt erholt:
«Das Taufemahl, ungleich reichlicher als das heutige und fiir dr-
mere Leute wohl ein Entschuldigungsgrund fiir das Erbitten einer
zahlreichen Gevatterschaft, ward oft genug hart neben der Kammer
gehalten, in welcher die Wochnerin lag und man kann sich denken,
wie heilsam der Jubel der Giiste, deren weiblicher Theil iiberdies
fortwiihrend bei ihr ein und ausging und sie mit 'guten Brocken'
und Getrinken versah, selbst fiir die Nerven dieser starken Frauen
sein mochte.»*
Das Taufmahl in dem von der Beschreibung des Leichenbegéngnisses
her bekannten Ftan fiel um 1800 bescheidener aus. Nur der Pfarrer
und die beiden Patinnen besuchten die Wochnerin und brachten ihr
das schon erwihnte «latvetsch» mit Weizenbrot und Eiern.” Vielleicht
hat Rosch das Taufmahl mit einem Gratulationsbesuch nach der Taufe
verwechselt, denn dass eine Geburt nur so wenig gefeiert wurde, ist
nicht leicht vorstellbar.

2.1.3 Deckbettbeziige

Die Sammlung von Deckbettbeziigen im Ritischen Museum bietet ein
unerwartetes Bild, denn nur einer der Beziige gehort zur Sammlung
Sutter. Unter den neun Beziigen mit Kreuzstichstickereien sind nur
zwel, bei denen als Herkunftstal das Engadin genannt wird. Die {ibri-
gen Beziige, die zwischen 1938 und 1961 ins Museum gelangt sind,

’!' Mathieu 1983: 118.

”* Sprecher 1875: 317f. Die Eltern des T#uflings freuten sich iiber viele Patinnen und
Paten auch deshalb, weil die Giste des Taufmahls Lebensmittel mitzubringen pfleg-
ten (vgl. Mathieu 1987: 165).

% Rosch 1807: 45.

43



kommen aus den Walsertdlern Rheinwald und Schanfigg. Alle Objekte
sind mit einem Monogramm (eines sogar mit dem vollstindig ausge-
schriebenen Namen «Anna Lorez») gezeichnet und tragen, bis auf
eine Ausnahme, eine Jahreszahl: 1832, 1842, 1845, 1855 und 1895.

Die Deckbettbeziige (Form B) sind etwa 145 cm breit und 170 cm lang.
Die Stickereien befinden sich auf der Oberseite in der Mitte auf der
oben schon erwihnten Bettschnur. Die Bettschnur ist mit kleinen,
nicht miteinander verbundenen Motiven wie Sternen, Herzen, Roset-
ten oder Sprossen bestickt. Ebenfalls vertreten sind Ranken mit Blii-
ten oder Blittern. Die beiden Beziige aus dem Engadin wurden mit
rotem und blauem Stickgarn gestickt; fiir die Beziige aus den Walser-
tdlern wurde nur Rot verwendet. Fiinf der Beziige bestehen aus Lei-
nen mit rosa Streifen, ein Material, das auch bei den Kissen verwendet
wurde.

Uber die Verwendung von Bettbeziigen lisst sich nichts weiter sagen.
Es ist jedoch ein seltsamer Umstand, dass Sutter in seiner Sammlung
mit iiber 100 Stickereien nur einen Bettbezug hatte. Vielleicht waren
ihm die Beziige nicht reich genug bestickt. Es kann aber auch sein, dass
das «nordisch» Schlafen schon vor 70 oder 80 Jahren aufkam und die
Menschen eher auf Oberleintiicher verzichteten. In Ardez wurde mir
berichtet, dass die Schwiegermutter meiner Interviewpartnerin in der
Krisenzeit um 1910 bis 1930 viele Stickereien verkaufen musste und
nur wenig dafiir bekommen hiétte. Sie fiihrte weiter aus, damals wire
keine andere Wahl geblieben, man musste eben sparen. Heute wiirde
man keine Stickereien mehr aus dem Haus geben. Es liegt auf der
Hand, dass in wirtschaftlichen Krisenzeiten zunachst die Dinge ver-
kauft werden, die man im alltdglichen Leben nicht notwendig
brauchte. Zu diesen Dingen zéhlten vor 80 Jahren vielleicht Bettvor-
hinge, Taufdecken und Paradehandtiicher.

2.1.4 Kissenbeziige
Mit beinahe 300 Objekten ist die Gruppe der Kissenbeziige die um-

fangreichste in der Textiliensammlung des Rétischen Museums. In
dieser Sammlung sind jedoch nur wenige Exemplare bestickt und im

44



letzten oder vorletzten Jahrhundert entstanden. Beriicksichtigt wur-
den von mir daher nur 16 Kissen, die Kreuzstichverzierungen aufwei-
sen. Anhand der Grosse und der Art der Verzierung konnen zwei Kis-
sentypen unterschieden werden. Das Bettkissen (Form K 1) ist etwa 40
bis 50cm breit und 95 bis 115cm lang. Auf der Vorderseite ist in der
Mitte ein gestickter Einsatz zu erkennen, der bis zu einem Drittel der
Breite des Kissens einnehmen kann. Auf der Abbildung 6 kann man
erkennen, dass dieser Einsatz iiber die gesamte Liange des Kissens
verlduft und auf einen anderen Einsatz stosst, der die geschlossene
Schmalseite des Kissens bildet. Dieser ebenfalls bestickte Einsatz ist
zur Hilfte auf der Vorder und zur Hélfte auf der Riickseite zu sehen.
Die offene Seite des Kissens wurde mit kleinen Bédndchen verschlos-
sen. Die Motive auf diesen Kissen sind wie bei den schon vorgestellten
Stickereien Quadratmuster (meist mit Nelken oder Granatéipfeln),
Herzsprosse und Ranken. Gestickt wurde mit rotem und blauem
Garn. Ein Kissen aus Filisur, verziert mit Quadratmustern und gestickt
mit goldbraunem Garn, ist mit dem Monogramm «AlI» und der Jah-
reszahl 1688 versehen und damit eine der &ltesten bekannten Kreuz-
stichstickereien in Graubiinden.

Die zweite Kissenform (K 2) ist kleiner und etwa 40 cm breit und 45
bis 60 cm lang. Diese Kissen sind nur auf der Vorderseite verziert, die
Seitennédhte werden oft durch eine schmale Kloppelspitze zusammen-
gehalten. Die Kreuzstichstickerei findet sich in der Mitte und/oder in
den Ecken der Kissen. Am Rand verlduft oft eine Borte mit einer klei-
nen Ranke. Datiert oder mit Monogrammen gezeichnet ist keines die-
ser Kissen. Ein Beispiel fiir diese Kissenform, bestickt mit Herzspros-
sen und Grantapfelmotiven, ist auf Abbildung 7 zu sehen.

Nach den Angaben einer Interviewpartnerin wurde in Bergiin frither
mit mehreren iibereinanderliegenden Kissen geschlafen, denn die
Vorstellung war verbreitet, dass nur eine Leiche flach liegen wiirde.
Die Kissen aus dem Engadin und seinen benachbarten Télern, die mit
besonders breiten und reich verzierten Einsidtzen versehen waren,
dienten wahrscheinlich eher als Prunk bzw. Paradekissen.”

g . . . *s
" Angabe einer Interviewpartnerin aus Bergiin.

45



Ahnlich wie die reich bestickten Bettkissen wurden die Kissen der an-
deren Form auch als Schaustiicke verwendet. Es mag sein, dass sie als
Prunkkissen auf die Bettkissen oder auf die Ofenbank in der Stube ge-
legt wurden. Aus dem Misox sind derartige Kissen bekannt, die aller-
dings mit schwarzem Garn gestickt wurden und in der Literatur als
«Trauerkissen» bezeichnet werden.” Auf diesen Trauerkissen finden
sich, genau wie auf den rot gestickten Kissen im Engadin, Nelken und
Vasensprosse, Sternmuster und Ranken. Die Verwendung von Trauer-
kissen ist nicht ndher beschrieben. Schwarz gestickte Totenkissen, d. h.
Sargkissen, soll es frither im Safiental gegeben haben.” Solche Kissen
werden kaum erhalten sein, denn sie wurden den Toten mit in den Sarg
gegeben.

2.1.5 Decken

24 alte Decken bewahrt das Ritische Museum auf (sechs Decken
stammen aus dem 20. Jahrhundert und werden hier nicht beriicksich-
tigt). Zehn von ihnen haben eine Form, wie sie auf der Abbildung 8 zu
sehen ist. Sie sind mit einem Musterstreifen in der Mitte verziert, der
durch die gesamte Linge bzw. Breite des Tuches verlauft (Form D 1).
Die Grosse dieser Decken ist verschieden, sie liegt bei 95 bis 150 cm in
der Breite und 100 bis 170 cm in der Lénge. Hédufig sind die Decken
annahernd quadratisch. Diese Decken wurden als Tischdecken ver-
wendet und waren der Grosse des jeweils vorhandenen Tisches ange-
passt. Eine Decke aus rosa gestreiftem Leinen wurde mit einem Mo-
nogramm und der Jahreszahl 1849 gezeichnet und kommt aus dem von
Walsern bewohnten Rheinwald. Ahnlich wie bei den Bettbeziigen,
die ebenfalls in diesem Tal entstanden sind, bestehen die gestickten
Muster aus kleinen,nicht miteinander verbundenen Stern-und Spross-
motiven. Eine Decke desselben Typs ist aus Stampa im Bergell ins
Museum gelangt. Sie trdagt die Jahreszahl 1728, wurde mit einem

% Jorger (Hrsg.) 1927: Tafel VIII.

’ Angabe einer Interviewpartnerin aus Safien-Platz.

46



Monogramm gezeichnet und mit rot gestickten kleinen Sprossmotiven
verziert. Die iibrigen acht Decken mit Mittelstreifen kommen aus dem
Engadin, nur eine von ihnen weist eine Jahreszahl auf, 1805, und nur
eine besitzt ein Monogramm. Die Motive sind dieselben wie bei den
oben abgebildeten Stickereien, doch findet sich vereinzelt ein Ein-
horn, Hirsch, Schwan oder Hahn.

Eine im Engadin und im Albulatal verbreitete Tischdeckenform (D 2)
zeigt eine dhnliche Aufteilung der Stickerei wie die Taufdecken der
FormT 1a. Von der Mitte der Decke aus werden die Diagonalen, Senk-
rechten und Waagerechten durch Motive wie Herz- und Vasensprosse
und Sternmotive betont.

Reich verzierte Tischdecken wurden aufgelegt, wenn Besuch ins Haus
stand. Bei Familienfesten wurde der Tisch besonders schon hergerich-
tet, und man wartete mit kulinarischen Spezialititen auf. Im Safiental
gab es Tischdecken der Form D1, allerdings war der Mitteleinsatz
gehikelt oder gestrickt. Tischdecken mit gestickten Einsdtzen kamen
erst Ende der 20er Jahre auf. Friither seien Tischdecken mehr benutzt
worden als heute, bedauerte eine Interviewpartnerin aus dem Safien-
tal.

In der Kategorie «Decken» des Rétischen Museums sind noch zwei
weiltere Deckenformen vertreten, die hier nur kurz vorgestellt werden.
Sechs Decken sehen aus wie kleine Oberleintiicher (Form L 3). Sie
sind schmaler (60 bis 70 cm breit) und kiirzer (ca. 150cm) als die iibli-
chen Oberleintiicher. Vielleicht dienten sie als Oberleintiicher fiir Kin-
derbetten oder stellen einen eigenen Taufdeckentypus dar. Die zweite
Form wird von einer Decke vertreten, die vielleicht als Tischldufer ver-
wendet wurde. Sie ist eine der éltesten mir bekannten Kreuzstich-
stickereien und mit schwarzer Seide bestickt. Sie misst 57 mal 116 cm,
triagt drei verschiedene Monogramme und die Jahreszahl 1681. Sie
wurde mit einer Randbordiire aus Quadratmustern verziert und
kommt aus Lavin im Unterengadin.

47



2.1.6 Paradehandtiicher

Paradehandtiicher besitzen ein langes und schmales Format, sie sind
25 bis hochstens 60cm breit und 95 bis 195cm lang. Im Ritischen
Museum befinden sich 25 Paradehandtiicher mit Kreuzstichsticke-
reien, beinahe alle kommen aus dem Engadin und dem Miinstertal.
Dort weisen die Stickmuster auf den Paradehandtiichern fast immer
den gleichen Aufbau auf (Form H 1). Mehrere Reihen unterschiedli-
cher Motive werden ilibereinander angeordnet, die Motive sind dabei
innerhalb einer Reihe symmetrisch.

Bei einem Paradehandtuch aus Scuol im Unterengadin (Abbildung 9)
bildet die Basis eine grosse Sternenbordiire, dariiber folgt eine
schmale Rautenbordiire in Kloppelspitze, dann ein Paar Herzsprosse,
dariiber ein grosses Sternmotiv mit Granatédpfeln und vierbléttrigen
Bliiten, das wir schon von der Abbildung 1 kennen und das auf Sticke-
reien des Unter- und Oberengadins verbreitet ist. Uber diesem Motiv
findet sich eine weibliche Figur mit Tieren (Hunden?), dariiber zwei
andere Tiere, dann noch ein weiteres Tier und schliesslich zwei ge-
geniiberstehende dreibliitige Sprosse. Hétten die oberen Tiere kiirzere
Beine, konnten sie Lowen oder Leoparden darstellen, so aber steht
nur fest, dass es sich um Vierbeiner handelt. Das untere Ende des Tu-
ches ist mit einer breiten Borte aus rotweissem Drehergewebe ver-
ziert, wie auch fast die Hilfte der Paradehandtiicher des Ritischen
Museums.

Das zweite Beispiel eines Paradehandtuchs (vgl. Abbildung 10) zeigt
Stickereien mit weiteren Tiermotiven, auch wenn etwas Phantasie ge-
braucht wird, um die gemeinten Arten erkennen zu koénnen. In der
obersten Rethe handelt es sich wahrscheinlich um die Darstellung von
zwei Leoparden, eine Reihe darunter sind zwei Lowen an einen Spross
gebunden.” Es folgen dann zwei Reihen mit Vasenmotiven, zunéchst
zwel Nelken-Granatidpfelstrausse, dann, stark stilisiert Vasen mit
Tulpen. Dazwischen ist ein Kranz mit Monogramm gestickt. Den
Abschluss bildet eine Ranke mit Granatidpfeln. Die Stickerei dieses

9 Brunner-Littmann/Hahn 1988: 56 ff.

48



Tuches wurde mit rotem Garn ausgefiihrt, und, wie so oft, am unteren
Rand mit einer Borte aus Drehergewebe verziert.

Neben den auf diesen beiden Paradehandtiichern gestickten Hunden,
Vogeln, Leoparden und Lowen lassen sich noch Hirsche und Einhor-
ner auf Paradehandtiichern entdecken. Die sonst sehr selten vorkom-
mende weibliche Figur konnte ich auf Paradehandtiichern fiinfmal
nachweisen. Von den 29 Kreuzstichhandtiichern des Ritischen Mu-
seums wurden 18 mit einem Monogramm (viermal auch mit zwei Mo-
nogrammen) und sieben mit einer Jahreszahl, 1732, 1734, 1741, 1787,
1831, 1834” und 1855, versehen.

Im Safiental, Schanfigg und der Landschaft Davos, also in Télern, die
von Walsern bewohnt waren bzw. sind, entstanden Paradehandtiicher,
die kleiner sind als die Engadiner Tiicher und mit anderen Mustern
verziert wurden. So gibt es Tiicher, die auf ihrer bestickten Schmalseite
einen Pflanzenspross mit drei oder fiinf Bliitenzweigen zeigen, auf
denen kleine Vogel sitzen. Diese Bliitensprosse fallen stilistisch sehr
unterschiedlich aus, bald etwas spinnenhaft und eckig mit langen,
diinnen Zweigen (Safiental), bald mit runden Formen (Schanfigg).
Am Fusse des Bliitensprosses ist in der Regel eine Jahreszahl und ein
Monogramm gestickt.

Der vollstdandig ausgeschriebene Name und die Jahreszahl stehen im
Zentrum anderer Paradehandtiicher aus Walsertilern. Kleine Motive
oder Bordiiren sind iiber und/oder unter den Namen gestickt, und es
ist nicht eindeutig, ob die Motive oder die gestickten Namensziige im
Vordergrund der Verzierung stehen. Ein Handtuch aus dem Museum
in Arosa triagt sogar einen gestickten Wunsch: «Gliik sei dein Loos»,
und darunter «Katharina Schmid 1881» Ebenso wie die Deckbettbe-
ziige und die Tischdecke aus dem Rétischen Museum, die aus dem
Schanfigg und dem Rheinwald kommen, deuten hier die eingestickten
Jahreszahlen auf eine Entstehung der Handtiicher in der Mitte und in

% Unter dem Mikroskop stellte man im Ritischen Museum fest, dass dieses Parade-
handtuch aus Scuol urspriinglich mit 1834 bezeichnet war und durch eine Manipu-
lation der zweiten Ziffer auf das Jahr 1734 vordatiert werden sollte (Brunner-
Littmann/Hahn 1988: 88).

49



der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts hin (zweimal 1838, 1848, 1855,
1881 und 1891).

Die hier beschriebenen Paradehandtiicher aus dem Engadin, Miins-
tertal, Schanfigg, Safiental und der Landschaft Davos unterscheiden
sich zwar in ihrer Grosse und im Stil ihrer gestickten Motive, ihre Ver-
wendung aber war sehr dhnlich. Mit Paradehandtiichern wurde die
Stube geschmiickt. Es hing jedoch vom jeweiligen Tal ab, welchen Platz
in der Stube die Stickereien erhielten.

Im Miinstertal waren «Zierhandtiicher» in jedem Haus vorhanden,
und man pflegte sie iiber der Ofenbank aufzuhéingen.” Der Ofen in
der Miinstertaler Stube war, wie alle Ofen in Graubiinden, ein Hin-
terlader, er wurde von einem Nebenraum aus beheizt.'” Im Miinster-
tal und im Engadin war der Ofen mit einem Holzgestell verkleidet, das
im unteren Bereich am Ofen aus einem Stangengeriist bestand und im
oberen Teil den Raum zwischen Ofen und Stubendecke mit einem
dichten Holzgitter abschloss. Direkt am Ofen stand die Ofenbank, ein
ausziehbares, bettartiges Mobelstiick. An das Stangengeriist tiber der
Ofenbank wurden die Zierhandtiicher gehdngt."" In der Literatur wer-
den keine besonderen Anldsse genannt, fiir die man diese Tiicher her-
vorgeholt haben soll. Anscheinend wurde mit den Zierhandtiichern
auch alltags die Stube geschmiickt. Um 1920, als sich Eugenie Gold-
stern, eine Schiilerin von Michael Haberlandt und Arnold van Gen-
nep'”, im Miinstertal aufthielt, war es allerdings nicht mehr iiblich, die

% Goldstern 1922:104.
'™ Ebd.: 82 ff und Campell 1973: 20.

"' Meyer-Heisig 1956: 45 kennt Stangen- bzw. Ofentiicher aus Siebenbiirgen, die
Prunkhandtiichern dhnlich waren, aber nur zur blossen Zier von Stube und Ofen
dienten. In einigen seiner Zeichnungen zur Entwicklung der Schweizer Stube hat
der Architekt Max Lutz Stangen- bzw. Ofentiicher als Einrichtungsgegenstinde in
Bauernstuben beriicksichtigt. vgl. Lutz 1930: Abb. 123-125 (Wallis) Abb. 127 (Has-
lital), Abb. 128 (Guggisberg), Abb. 133 Appenzell), Abb. 134 (Toggenburg) und Stu-
ben in Graubiinden auf Abb. 273,274 (beide Albula) und 358 (Unterengadin).

12 Die beiden Wissenschaftler waren Kulturhistoriker und Volkskundler. M. Haber-

landt (1860-1940) in Wien; A.van Gennep (1873-1957) in Neuchatel. Van Gennep
entwickelte u. a. den Begriff «Ubergangsriten».

50



Stickereien in der Stube aufzuhiingen." Goldstern gibt mit ihrer Aus-
sage, dass in jedem Miinstertaler Haus Zierhandtiicher vorhanden
waren, einen Hinweis auf die starke Verbreitung der Kreuzstich-
stickereien. Es scheint im Miinstertal nicht nur eine diinne Schicht
wohlhabender Bauerntochter gewesen zu sein, die sich dem Sticken
gewidmet hat.

In der Engadiner Stube erhielt das Paradehandtuch™ seinen Platz
neben dem Biiffet. Ein Engadiner Biiffet' ist eine Verbindung von
Schrank, Anrichte und Giessfass mit Waschkasten. Letzteres diente
zum Waschen der Hidnde nach dem Essen. An der freistehenden Seite
des Biiffets war eine Stange angebracht, an der ein Nutzhandtuch hing.
Uber dieses Nutzhandtuch wurde das Paradehandtuch gebreitet. Gab
es keine derartige Stange am Biiffet, hiingte man Nutz- und Parade-
handtuch auf ein eigens fiir diesen Zweck gedachtes Holzgestell, das
neben dem Biiffet stand." Wie im Miinstertal hing im Engadin das Pa-
radehandtuch auch alltags in der Stube, es brauchte keine besonderen
Anlasse, um das Paradehandtuch hervorzuholen.

Im Safiental waren die Handtiicher nicht nur bescheidener verziert, sie
wurden auch nur an Sonn- und Feiertagen in der Stube aufgehédngt."”
Die Tiicher wurden sehr gepflegt und natiirlich nicht zum Héndeab-
trocknen verwendet. Der Platz des Handtuchs entsprach ungefidhr
dem der Miinstertaler Zierhandtiicher, allerdings mit einer kleinen
Abweichung. Der Ofen in der Stube des Safierhauses war nicht wie der
Engadiner und Miinstertaler Ofen vollkommen in ein Holzgestell ein-
geriistet. Im Safiental war auf dem Ofen ein Liegeplatz eingerichtet,

' Goldstern 1922: 104.

'™ Laut Angaben meiner Interviewpartnerin aus Guarda werden diese Tiicher mit
«siilaman da parada» bezeichnet. «Parade» ist also ein Bestandteil des romanischen
Begriffs.

' Campell 1973: 30f.

1% Angabe meiner Interviewpartnerin aus Guarda.

"7 Angaben meiner Interviewpartnerin aus dem Safiental.

51



der besonders von den Alten und Kranken benutzt wurde." An der
Stubendecke war eine Stange, die Ofenstange, befestigt, die ungefidhr
20 cm unter der Decke den Umrissen des Ofens entsprechend verlief.
Das Handtuch oder die Handtiicher wurden an Festtagen iiber diese
Stange gehingt. Héitte man sie dort auch alltags hdngen lassen, wire
wahrscheinlich den auf dem Ofen Liegenden die Sicht in die Stube
versperrt gewesen. In einigen Safierhdusern fehlte die Ofenstange.
Dies war der Fall in dem Haus einer meiner Interviewpartnerinnen,
die in dem Fehlen der Ofenstange den Grund dafiir sah, dass in diesem
Haus keine alten bestickten Handtiicher vorhanden waren. Elly Koch
erwahnt zusédtzlich die Moglichkeit, dass Handtiicher neben dem
«Zinnbriinneli», dem Zinngefidss mit Wasserhahn und Zinnbecken,
aufgehdngt wurden.'"”

Im Davoser Museum bewahrt man kleinere Tiicher auf, die nur wenig
Verzierung, dafiir aber hiufig den vollstindigen Namen der Stickerin
tragen. Diese Tiicher haben z. T. kleine Aufhdngeschlaufen an der obe-
ren Schmalseite und sind vielleicht als Wandbehidnge verwendet wor-
den.

2.1.7 Faschen

Zum Schluss des Formeniiberblicks soll nach all den Wischeteilen
noch eine Art Kleidungsstiick, welches haufig mit Kreuzstichstickerei
verziert worden ist, erwiahnt werden: die Fasche'’. Die Fische,im Un-
terengadin «fascha da popins»'' genannt, ist ein verbreiteter Begriff
fir das Wickelband, mit dem Sduglinge fest umwickelt wurden. Die

"% Bandli/Bandli 1991: 120 ff.

1% Koch 1982: 6.

"0 Zur Etymologie des Wortes «Fische» steht im Deutschen Warterbuch von Jacob
und Wilhelm Grimm: «Fasche, f. thorax linteus, schniirleibchen, aus fascia, binde,

schweiz. fasch fatsche windel, wickel» (3. Band 1862: Spalte 1336).

" Angabe meiner Interviewpartnerin aus Guarda.

32



abgebildete Fiasche (Abb. 11) befindet sich heute im Besitz des Riti-
schen Museums in Chur. Sie beginnt mit einer Breite von 22 Zentime-
tern und endet nach 338 cm Lédnge mit nur noch zwei Zentimetern
Breite. An der oberen Kante der Fasche ist eine schmale Rankenborte
mit kleinen Granatédpfeln gestickt.
Im Museum in Scuol befindet sich eine mit schwarzer Kreuzstich-
stickerei verzierte Fische, die wahrscheinlich, ebenso wie die schwarz
gestickten Taufdecken, in Trauerfillen verwendet wurde. Auch bei die-
ser Fasche zieht sich die Verzierung aus springenden Hirschen, Nelken
und dreizweigigen Sprossen mit Eicheln an der oberen Kante entlang.
Der mit der Féasche umwickelte Sdugling war durch das umlaufende
Stickereimuster repridsentativ geschmiickt, vielleicht trug der Sdugling
die verzierte Féasche nur zu seiner Taufe.
Um 1800 kritisiert ein der Aufklarung nahestehender Autor, dass die
Miitter in Ftan im Unterengadin fiir ihre Sduglinge zwar «zirtliche
Sorgfalt» aufbringen,
«sie fehlen aber darinn, dass sie solche an Kopf und Leib zu warm
halten, mit Schmalzmus zu friih und oft fiittern, auch sie zu enge fi-
schen (einwikkeln) (!). Will man sie deswegen tadeln, so wird man
mit dem Beispiel der lieben Alten widerlegt.» '
Mit dem engen Einwickeln in Faschen wollte man in Graubiinden die
Kinder vor krummen Beinen schiitzen.'” Ingeborg Weber-Kellermann
beschreibt, dass das feste Einwickeln der Sduglinge aus dhnlichen
Griinden allgemein verbreitet und bis weit ins 18. Jahrhundert iiblich
war."* Anders als die bei Weber-Kellermann abgebildeten Wickelkin-
der, die bis zum Hals eingebunden waren, zeigt eine Zeichnung aus
Ftan aus dem Jahre 1773 einen Sdugling, der wenigstens noch die Arme
bewegen konnte.'”

"2 Rosch 1807: 43.
113 Koch 1982: 88.
' Weber-Kellermann 1989a: 42 f.

"> Abbildung in Mathieu 1987: 164.

53



An dieser Stelle wird der Uberblick iiber Formen und Verwendungen
von traditionellen Kreuzstickereien in Graubiinden abgeschlossen. Es
ist moglich, dass es noch weitere Formen gab. In der Literatur findet
sich z. B. ein Hinweis auf «Zniinitiicher», Tiicher, die den Essenskorb
fuir die Zwischenmahlzeit auf dem Feld zudeckten und auf denen das
Brot zurechtgelegt wurde."* Nach Elly Koch waren diese Tiicher mit
Motiven von Wappentieren geschmiickt, die den betreffenden Fami-
lienwappen entnommen worden sind. Meine Interviewpartnerinnen
konnten dazu leider keine Angaben machen. Vielleicht werden in ei-
nigen Haushalten Graubiindens noch Stickereien aufbewahrt, die hier
weiterhelfen konnten. Es kann auch sein, dass Zniinitiicher unter der
Bezeichnung «Taufdecke» oder «Tischdecke» aufbewahrt werden.

2.2 Textile Verzierungstechniken in Graubiinden

Der Kreuzstich ist heute die fiir Graubiinden als typisch angesehene
Technik, Textilien zu verzieren, er war aber nicht in allen Télern ver-
breitet. Neben dem Kreuzstich gab es noch andere textile Verzierungs-
techniken. Selbst bei den oben beschriebenen Bettvorhdngen und
Handtiichern wurden andere Techniken verwendet. Schmale Einsitze,
Bettschniire und Randborten wurden hiufig gekloppelt. Im Unteren-
gadin war das Freihandkloppeln verbreitet, eine Technik, bei der ohne
Kloppelbrief und nur mit Randnadeln gearbeitet wird."” Aufgrund
dieser Technik und der Verwendung von handgesponnenem Leinen-
garn wirken diese Spitzen etwas unregelméssig. Das Freithandkl6ppeln
war eine bduerliche Technik und lédsst sich ab dem 17. und 18. Jahr-
hundert in vielen Regionen Europas nachweisen (z. B. Skandinavien,
Slowakei und Norditalien). Bis ins 19. Jahrhundert war das Freihand-
kloppeln im dem Unterengadin benachbarten Tirol und Salzburger-

"% Koch 1982: 6.

""" Bohni 1993.

54



land verbreitet."® Kloppelspitzen, die mit Hilfe eines Kloppelbriefes
hergestellt wurden, findet man ebenfalls im Engadin und, wenn auch
nicht so héufig, in Tdlern wie dem Puschlav und dem Biindner Ober-
land. Bei diesen Spitzen handelt es sich um einfache Torchon- und
Bianderspitzen."” Die Frage, ob diese Spitzen von Spezialistinnen her-
gestellt und dann von fahrenden Héndlern verkauft wurden, ist nicht
zu beantworten. Einen Beleg fiir die Einfuhr von Spitzen um 1800
bringt der schon durch seine Kritik am engen Faschen der Kinder be-
kannte Magister Rosch. Er zihlt die in die Gemeinde Ftan im Unter-
engadin eingefiihrten Waren auf und nennt Salz, Reis, Kastanien,
Branntwein, Kaffee und Tabak. Dazu kamen die Artikel, die von Hau-
sierern aus Tirol oder Como feilgeboten wurden:
«eiserne und holzerne Haus- und Feldgerithschaften, Kiichenge-
schirre, Schuhndgel, kurze Waaren, Spizzen, Biinder, fremde Zeuge
zu Sonntagskleidung beider Geschlechter, Gewiirze, seidene und
andere Taschen und Halstiicher».”’
Gekauft wurde wahrscheinlich das zur Verzierung der Rédnder ver-
wendete, meist zweifarbige Drehergewebe, das an vielen im Engadin
und Miinstertal gestickten Taufdecken, Bettvorhéngen, Tischdecken
und Paradehandtiichern zu sehen ist. Das Drehergewebe hat seinen
Namen von der Drehung der Kettfiden, die ein Lochmuster entstehen
lassen.'”
Das Filetsticken fand in allen Tdlern Graubiindens, mit Ausnahme der
Walsertiler, eine weite Verbreitung. Die Filetstickerei, auch Netz-
stickerei genannt, entsteht in zwei Arbeitsgidngen. Zunichst muss ein
Netzgrund geknotet werden, in den dann als zweiter Schritt mit ver-
schiedenen Fiillstichen (Leinenstopfstich, Stopfstich und Schling-

U8 Ehd.

19 §chorta o.J.: Miiller 1970: 221 f; Curti 1935: 12.
120 Rsch 1807: 49¢.

' Vgl. die Abbildungen 1 und 3 bis 6.

2 Seiler-Baldinger 1973: 78.

55



stiche) Motive gestickt werden.”” Im Puschlav und im Biindner Ober-
land, den beiden einzigen Regionen, die keine Kreuzstichstickerei
aufzuweisen haben, wurden Oberleintiicher und Kissenbeziige mit
Einsitzen aus weisser Filetstickerei geschmiickt. In beiden Télern do-
minierte die katholische Kirche, und viele reich verzierte Textilien
wurden fiir die Kirche hergestellt (Altardecken, Kelchtiicher). Pater
Curti begriindete das Fehlen des Kreuzstichs im Biindner Oberland
dadurch, dass dieser dort schon friih von anderen Techniken verdrangt
worden sei.” Die einzige Technik von Bedeutung im Biindner Ober-
land war aber das Filetsticken, und dieses ist, nach den Datierungen
der Filetarbeiten im Engadin, ungefdhr ein halbes Jahrhundert dlter
als der Kreuzstich. Im Puschlav mit seiner reichen Filetstickerei, sei-
nen Kloppel und Nadelspitzen wirkte ein starker italienischer Ein-
fluss." Bei diesen in Weiss gehaltenen Verzierungstechniken stiess der
rotblaue Kreuzstich des Engadins wohl nur auf wenig Interesse.

In den Walsertilern gab es neben der manchmal sehr bescheidenen
Kreuzstichstickerei hdufig Bettschniire und Einsitze, die gehékelt
oder gestrickt waren. Fiir das Hikeln und Stricken nahmen die Frauen
im allgemeinen nur weisses Garn. Eine Ausnahme bildete das sog.
«Schanfigger Hikeln», bei dem mit festen Maschen und den Farben
Rot und Weiss Motive der Kreuzstichstickerei nachempfunden wur-
den. Ein Paradehandtuch aus dem Schanfigger Talmuseum in Arosa
zeigt in seinem breiten Finsatz in Schanfigger Hikeltechnik zwei lie-
gende Hirsche um ein Sprossmotiv. Diese dlteste mir bekannte Schan-
figger Héakelarbeit tragt das Datum 1891.

Zwei Sticktechniken, der Kettenstich und der Flachstich, waren nur im
Engadin verbreitet. Bei beiden Techniken kénnen, da sie im Gegensatz
zum Kreuzstich nicht iiber Gewebefdden zu zihlen sind, geschwun-
gene und runde Motive gestickt werden. Diese in Rot ausgefiihrten
Stickereien zeigen Ranken und grosse Vasensprossmotive mit Bliiten

12 Brunner-Littmann/Hahn 1988: 75f.
124 Curti 1936: 14.

' Zu den Stickereien in den italienisch-sprachigen Télern vgl. Zendralli/Gianotti/
Suor Pia 1932.

56



und Vogeln. Da diese Arbeiten weniger als die Kreuzstich und Filet-
stickerei an genaue Vorlagen gebunden waren, spiegeln sie am stéark-
sten von allen Stickereien die Einfille der Stickerin wider."

Nicht beriicksichtigt werden in dieser Untersuchung die Seiden- und
Wollstickereien, die auf Vorsteckern, Schultertiichern, Schiirzen und
im Engadin auch auf Kammtaschen'”’ zu finden waren und oft von
Spezialistinnen hergestellt wurden.

Es lasst sich an dieser Stelle bereits zusammenfassend sagen, dass es in
Graubiinden eine Vielzahl von textilen Verzierungstechniken gab und
es sicher zu kurz greift, mit Graubiindner Textilkunst nur die Kreuz-
stichstickerei zu meinen. Auch lassen sich Vorlieben einzelner Téler
fiir bestimmte Techniken erkennen. Dabei féllt der Reichtum an tex-
tilen Techniken im Engadin auf."™

Schliesslich wird deutlich, dass die Zusammenhénge zwischen Sprache
und Textilien nicht sehr gross sind. Ritoromanische Tiler wie das
Engadin und das Biindner Oberland weisen grosse Unterschiede in
Verzierungstechnik und -stil auf, und auch, wenn hier héiufiger von
Stickereien in den Walsertdlern die Rede ist, sollen damit die unter-
schiedlichen Stilvarianten, die sich in den einzelnen Tilern entwickel-
ten, nicht bestritten werden.

2.3 Die Motive in der Kreuzstichstickerei

Die Motive biindnerischer Kreuzstichstickereien sind im Wesent-
lichen schon durch die vorangegangenen Abbildungen bekannt. Auch
von ihren stilistischen Variationen und ihrer Anordnung geben die

Vgl.in Brunner-Littmann/Hahn 1988 die Abbildungen 68 bis 78.

¥ Zu den Kammtaschen vgl. Chénz 1970 und Schneider 1969.

18 Dies ist wohl der Grund dafiir, warum sich fast alle Publikationen iiber die Textil-
kunst in Graubiinden nur auf das Engadin und allenfalls auf das Miinstertal be-

schrinken. Elly Koch bildet dabei eine Ausnahme, denn sie trug Stickmotive aus
dem Bergell, Safiental, Schanfigg und Prittigau zusammen.

57



Abbildungen einen Eindruck. Um einen Uberblick zu erhalten, wer-
den sie hier noch einmal nach Gruppen geordnet aufgefiihrt:
Quadratmuster:

a) Es gibt Quadratmuster ohne erkennbar vegetabile Teile, dazu
gehoren z. B. Sternmuster;

b) Héufiger sind Quadratmuster mit erkennbar vegetabilen Teilen wie
Nelkenbliiten, Granatédpfeln, Eicheln und Tulpenbliiten.
Sprossmotive:

a) Herzsprossmotive erwachsen aus einem Herzen und weisen in der
Mitte manchmal ein zweites Herz auf. Sie besitzen meist drei Bliiten-
zweige mit Nelken- oder Tulpenbliiten und wurden héufig als Eckmo-
tiv verwendet, aber auch paarweise oder zu viert als Quadratmuster
gestickt;

b) Vasensprossmotive erwachsen aus einer Vase und besitzen meist
fiinf oder sechs Bliitenzweige mit Nelken- oder Tulpenbliiten oder/und
Granatépfeln;

c) Kleine Sprossmotive bestehen aus drei kleinen Zweigen, die oft
nicht ndher bestimmbare Bliiten oder Bléatter tragen.

Bordiiren:

a) Ranken konnen rund oder eckig gestaltet sein und Granatédpfel
oder Blitter tragen;

b) Geometrische Bordiiren aus fortlaufenden Rauten, Sechsecken
oder Sternen sind selten.

Tiermotive und menschliche Figuren:

a) Vor allem auf Paradehandtiichern finden sich hiufig kleine Vogel.
Vierbeinige Tiere, die vielleicht Hunde darstellen sollen, sind eben-
falls auf Paradehandtiichern vertreten. Hirsche, Lowen, Leoparden,
Pfauen, Adler, Einh6rner und Eidechsen (?) gehéren zum Motiv-
schatz, wurden aber nur selten gestickt.

b) Vereinzelt ldsst sich eine weibliche Figur auf den Stickereien ent-
decken. Manchmal ist diese von symmetrisch angeordneten, vierbeini-
gen Tieren (Hunden?) umgeben.

Sondermotive:

a) Der Salomonsknoten kann im Zentrum eines Quadratmusters ste-
hen oder auch isoliert als einzelnes Motiv gestickt sein.

58



b) Als ein Sondermotiv wird hier auch das H-férmige Motiv, das nicht
niher bestimmt werden konnte, bezeichnet. Es kann als Einzelmotiv
oder als Motiv in einer Bordiire verwendet sein.

Als Motive konnte man schliesslich auch Monogramme, Jahreszahlen
und gestickte Namensziige bezeichnen. Die Monogramme und Jah-
reszahlen sind selten stilistisch ausgereift, sie wirken eher improvisiert.
Die Namensziige, die auf Handtiicher aus dem Schanfigg und der
Landschaft Davos gestickt wurden, haben die Stickerinnen wahr-
scheinlich aus den Buchstabenreihen eines Mustertuches, wie sie seit
der zweiten Hilfte des 19.Jahrhunderts in den Schulen gestickt wur-
den'”, entnommen.

An dieser Stelle erscheint es sinnvoll, die Graubiindner Kreuzstich-
stickerei zu unterteilen und die Engadiner Stickereien, zu denen die
Stickereien aus dem Miinstertal, aus dem oberen Teil des Albulatales
und aus dem Bergell gezidhlt werden, von den Stickereien, wie sie in
den Walsertédlern entstanden sind, getrennt zu behandeln. In den
Stickereien dieser Téler werden z.T. die gleichen Motive verwendet,
doch unterscheidet sich die stilistische Verwirklichung erheblich.
Wenden wir uns zunichst dem Engadin zu. Hier sind die Stickereien,
auch wenn einige von ihnen erst im 19. Jahrhundert entstanden sind,
stark von der Renaissancekunst geprigt. Schon Pater Curti hat mogli-
che Vorlagen der Stickereien in den Modelbiichern vermutet."” Mo-
delbiicher sind Vorlagebiicher fiir weibliche Handarbeiten; sie er-
schienen im 16. Jahrhundert zunéchst in Deutschland und Italien, da-
nach auch in anderen europiischen Lindern.” In den Modelbiichern
waren Vorlagen fiir Kloppelspitzen und, auf gekéasteltem Grund, fir
Sticktechniken, die iiber abgezihlte Fiden gearbeitet wurden, wie der
Kreuzstich und die Filetstickerei, gesammelt. Birgit Brunner-Littmann
ist es gelungen, die Vorlagen einiger in der Engadiner Kreuzstickerei
haufig verwendeten Motive in diesen Quellen wiederzufinden.

129 Mustertiicher und die Rolle des Arbeitsunterrichts fiir Miadchen werden an ande-
rer Stelle behandelt.

B30 Curti 1929: 10 ff.

B Lotz 1963: 3: Gockerell 1980: 18-26.

59



Die drei Vorlagen (Abb. 12) zeigen, wie ein Vergleich mit den abgebil-
deten Stickereien belegt, die z.T. detailgenaue Ubernahme der ge-
druckten Motive. Andererseits ist auch gut zu erkennen, wie z. B. das
Motiv des Herzsprosses variiert wurde. Mal wurden die drei Bliiten
gegen Nelkenbliiten ausgetauscht (vgl. Abb. 3), mal wurde das ganze
Motiv in die Liange gezogen (vgl. Abb. 1).

Das Nelkenmuster mit dem verschlungenen Salomonsknoten in der
Mitte ist dem Musterbuch von Federico de Vinciolo aus dem Jahre
1587 entnommen."”” Die beiden anderen Vorlagen wurden von Johann
Sibmacher aus Niirnberg vertffentlicht. Das Quadratmuster erschien
in Sibmachers erstem Modelbuch 1597, und der Herzspross in einem
zweiten Buch vier Jahre spater.™

Fiir viele der oben aufgelisteten Motive konnen Vorlagen in den Mo-
delbiichern gefunden werden. Die Stickerinnen im Engadin variierten
manche Motive, doch das eigentlich «Typische», das Besondere an der
Engadiner Stickerei ist durch die Auswahl nur einer Handvoll Motive
aus dem reichen Angebot der Modelbiicher gegeben. So ist es ein
Kennzeichen Engadiner Stickerei, dass beinahe jede Stickerei einen
Herzspross oder ein Quadratmuster, wie das von Sibmacher entwor-
fene, triagt. Auch die Anordnung der Muster in oft strenger Symmetrie,
ebenfalls ein Erbe der Renaissance, priagt den Stil der Stickereien.
Modelbiicher waren im 16. und 17. Jahrhundert iiberall in Europa ver-
breitet, und da die Ornamentstecher hédufig voneinander «abkupfer-
ten», vermischten sich italienische und deutsche Stile. Besonders die
Kreuzsticharbeiten hatten ihre Vorlagen in den Modelbiichern, bei
ihnen kann eine «internationale Prigung der Textilkunst»' festge-
stellt werden. Ahnlichkeiten mit den Engadiner Stickereien weisen
Stickereien aus dem nahegelegenen, aber katholischen Tirol auf, die

2 Brunner-Littmann/Hahn 1988: 80 und 111.

133 Sibmachers «Schén Neues Modelbuch» von 1597 war das wohl am meisten ver-
wendete Modelbuch jener Zeit und wurde in der zweiten Haélfte des 19. Jahrhun-
derts als Faksimile in Osterreich neu aufgelegt. Marko 1984: 51.

Y Ebd.: 86 f,129 und 133.

135 Borchers 1979 140.

60



deshalb auch religiose Motive neben der oft gestickten Nelke tragen.'
Kreuzstichstickereien aus Franken zeigen ebenfalls Vasensprossmo-
tive mit Nelken. Die Ahnlichkeit mit Engadiner Stickereien wird da-
durch verstirkt, dass auch bei einigen frankischen Stickereien als Ab-
schlussborte das rot-weisse Drehergewebe verwendet wurde.™”’

Ein Modelbuch war eine kostspielige Anschaffung, und wahrschein-
lich sind nur wenige Exemplare ins Engadin gelangt, vielleicht wurden
sie von zuriickkehrenden Auswanderern mitgebracht. Von Auswande-
rern wurden vielleicht auch die wenigen barocken Vorlagen mitge-
bracht, deren Einfluss sich bei einigen wenigen Stickereien wiederfin-
det. Die Motive dieser Stickereien weichen stilistisch stark von den
eher feinen und geradlinigen Renaissancemustern ab. Auf der Abbil-
dung 10 sind die angebundenen Lowen und die Tulpenvasen nicht so
klar stilisiert; sie wirken kompakter und runder.

Der Einfluss des Klosters Miistair auf die Verbreitung von Motiven
und Sticktechniken wird wahrscheinlich iiberschétzt. Nach Sutter war
der Handarbeitsunterricht des Klosters so gut, dass die reformierten
Engadiner und Miinstertaler iber ihre Ressentiments gegeniiber Ka-
tholiken hinwegsahen und ihre Téchter den Nonnen zum Unterricht
iberliessen.” Um die Spannungen zwischen dem katholischen Klos-
ter, dem viele ausldndische Nonnen aus Tirol und dem Veltlin an-
gehorten, und dem reformierten Engadin und Miinstertal abzubauen,
wollten sich die Nonnen niitzlich machen und tibernahmen ab 1828
unentgeltlich den Dorf- und Arbeitsschulunterricht fiir Madchen.'”
Erst in den Jahren 1890 bis 1892 wurde ein Tochterpensionat ange-
baut.”* Wenn Sutter also den Handarbeitsunterricht der Nonnen er-
wihnt, meint er wahrscheinlich den Unterricht, den die Frauen, denen
er Stickereien abkaufte, im 19.Jahrhundert besucht hatten. Ein pri-

M Meyer-Heisig 1956: Abb. 41.

57 Pullmann-Freund 1982.

8 Sutter 1927: 10.

1% Thaler 1931; 529; Miiller 1978:217.

40 Miiller 1978: 2109.

61



gender Einfluss des Klosters auf die Engadiner Stickerei, die ihre Blii-
tezeit erheblich frither, vom Ende des 17. bis in die ersten Jahrzehnte
des 19. Jahrhunderts hatte, ist deshalb nicht anzunehmen.

Zuriick zu den Walsern. Den Stickereien aus den Walsertélern ist ge-
meinsam, dass sie ithre Bliitezeit in den 40er bis 90er Jahren des
19. Jahrhunderts hatten, also zu einer Zeit, als im Engadin nur noch
wenig gestickt wurde. Obwohl sie spiter entstanden sind, wirken
Walser Stickereien urspriinglicher, da hier keine gedruckten Vorlagen
verwendet wurden. Die bescheidenen Spross und Sternmotive wurden
frei variiert, und die grossen Vasensprosse auf den Handtiichern zei-
gen je nach Tal unterscheidbare Stilisierungen. Motive, die von Vorbil-
dern aus der Renaissance gepragt wurden, sind hier nicht anzutreffen,
eher lassen sich Ankldnge an das Biedermeier in den gestickten Blu-
menranken finden, die Elly Koch im Schanfigg und Préttigau abge-
zeichnet hat."" Joseph Bergmann stellt 1844 in seinen Untersuchungen
tiber die Walser in Graubiinden und Vorarlberg fest, dass das Sticken
bei den Frauen in Davos nicht iiblich war, aber durch den Einfluss aus
dem Bregenzer Wald langsam in einigen Regionen Fuss fasste."” Viel-
leicht standen die Walsertéler in Vorarlberg und Graubiinden in so
engem Kontakt miteinander, dass der Kreuzstich auf diesem Weg in
die Graubiindner Walsertéler gelangen konnte.

In Graubiinden sind Beziehungen zwischen den Motiven der Kreuz-
stichstickerer und den Verzierungen an Hiausern, Mdbeln oder
Rockenbriefen nur schwer herzustellen. Die im Engadin, im Miinster-
tal und 1im oberen Albulatal vor allem seit der zweiten Hilfte des
17.Jahrhunderts verbreitete Sgraffito-Technik, mit der in den hellen
Verputz der Hiuser Blumen, Ranken und Figuren wie Seejungfrauen,
Drachen und andere Fabelwesen eingeritzt wurden, zeigen bei ihren
Blumenmotiven eine Ahnlichkeit mit den Ketten- und Flachsticke-
reien des Engadins.”™ Die Blumenmotive der Sgraffitos sind auch ver-

"'Vgl. Koch 1982: 126 f und diverse Motive in ihren 8 Heften.

1> Bergmann 184: 79. Bergmann war nicht selbst in Davos, sondern stiitzt seine Aus-
sagen auf Mitteilungen des ortlichen Seelsorgers, Pfarrer Biihler.

13 Vel. Kettnaker 1988, Konz 1987 und Vital 1990.

62



wandt mit den Motiven der Flachschnitzereien an Biiffets, Truhen und
Schrinken zu Beginn des 18.Jahrhunderts im Unterengadin.” Eine
starke Vorliebe fiir geschwungene Blumenmotive hatten auch die
Zeichner der Rockenbriefe aus Papier. Mit Rockenbriefen wurden die
noch zu spinnenden Biindel Flachs oder Hanf zusammengehalten und
geschmiickt."” Im Safiental rahmten auf Rockenbriefen Herzsprosse,
Zirkelrosetten und Fransennelken Verse wie z.B. «Mache, mache
Finen feinen Faden so bekomst Eine Feinen knaben» aus dem Jahre
1788." Die Motive sind vom Inhalt her die gleichen wie auf den Safier
Kreuzsticharbeiten, aber der Stil ist vollig unterschiedlich.

2.3.1 Die Symbolik der gestickten Motive

Friiher gab es in der Volkskunde Tendenzen, in den Motiven und Or-
namenten der béduerlichen Kunst nicht nur die Verschonerung der mit
ihnen verzierten Gegenstdnde zu sehen, sondern ithnen auch eine sym-
bolische, d.h. sinnbildhafte Bedeutung zuzuweisen."” Ein zentrales
Motiv stellte hierbei der «Lebensbaum» dar, eine Bezeichnung fiir die
hier Spross oder Vasenspross genannten Motive.”® In Handarbeits-
biichern der Gegenwart finden sich, vielleicht als eine Folge dieser
fritheren volkskundlichen Forschung, neben dem Lebensbaum als
Symbol fiir das ewige Leben Nelken als Liebes- und Treuesymbole,

% Campell 1973 38.

' Brunold-Bigler 1984.

% Zinsli 1987: 65 ff.

"7 2. B. Kurt von Spiess und Arthur Haberlandt (vgl. Kriss-Rettenbeck 1956).

"% Otto Lauffer lehnt die Bezeichnung «Lebensbaum» fiir die, wie er sie nennt, Blu-
menstraussvase ab. «Sie ist lediglich ein durch die Kreuzstichstickerei in ihrer Form
bedingtes Ziermuster von ausschliesslich schmuckmassiger Bedeutung» (Lauffer
1935:228). Lenz Kriss-Rettenbeck dussert sich 20 Jahre spéter dhnlich, wenn er die
Beliebtheit des Blumenbouquets damit begriindet, dass dieses Motiv grossziigig
variiert und der jeweiligen zu schmiickenden Fliache gut angepasst werden kann
(Kriss-Rettenbeck 1956: 45). Zur Blumenstraussvase als «Maikriigerl» vgl. Briick-
ner 1992.

63



Granatipfel als Fruchtbarkeitssymbole, die den Wunsch nach Kindern
ausdriicken, und dem Salomonsknoten wird eine apotropdische Wir-
kung zugeschrieben." Viele der Motive sind Jahrtausende alt und kon-
nen ihre symbolische Aussage mehrmals gewechselt haben, bevor sie
in ein Modelbuch der Renaissance aufgenommen und schliesslich z. B.
im Engadin nachgestickt wurden. Wie 1st es also um den symbolischen
Inhalt der im Engadin gestickten Motive bestellt? Sahen die Engadi-
ner Stickerinnen ihre Stickereien nicht nur als Dekorationsstiicke,
sondern auch als eine Art Amulett oder Segensbringer?

Der landeskundlichen Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts, die die
Existenz von Textilien kaum wahrnimmt, ldsst sich auf diese Fragen
keine Antwort entnehmen. Sutter, der angibt, beim Einkauf von
Stickereien und Webereien durch langes Befragen vor Ort die miind-
lichen Uberlieferungen zu den Stickereien ermittelt zu haben'”, gibt
hierzu ebenfalls keine Auskunft. Auch die beiden anderen wichtigen
Autoren zum Engadiner Kreuzstich, J. B.Jorger und Pater Notker
Curti, erwdhnen keinerlei symbolische Bedeutung der gestickten Mo-
tive. Dieses Schweigen zur Frage der Symbolik fillt auf in einer Zeit,
in der Symbolik in der Volkskunst zu erkennen, weit verbreitet war."
Ich bin sicher, dass sich die genannten Autoren zur Symbolik der ge-
stickten Motive gedussert hitten, waren ihnen dazu Mitteilungen ge-
macht worden. Wenn also jemals mit den gestickten Motiven ein sym-
bolischer Inhalt verbunden gewesen war, so war dieser zu Beginn des
20.Jahrhunderts in Vergessenheit geraten.'

' Vgl. Meulenbelt-Nieuwburg 1983: 13—15 und 103-105; zur Symbolik osmanischer
Stickereien vgl. Ther 1993:22-29.

30 Sutter 1927: 6.

! Sutter, Jorger und Curti verdffentlichten ihre Aufsitze zur Graubiindner Textil-
kunst in den 20er und 30er Jahren des 20.Jahrhunderts, zu der Zeit, als z.B. in
Deutschland Volkskundler verstirkt auf die Suche nach Sinnbildern gingen.

132 Auch die Frauen, die ich im Rahmen dieser Untersuchung interviewt habe, konn-
ten keine Angaben zur symbolischen Bedeutung der gestickten Muster machen und
nahmen die Interpretation, die ich der Literatur entnommen hatte, mit freundli-
chem Erstaunen auf.

64



Erst in den letzten Jahren riickt die Frage nach der Symbolik in den
Engadiner Stickereien in den Mittelpunkt des Interesses. Birgit Brun-
ner-Littmann, die sich intensiv mit den Stickereien Graubiindens be-
schiftigt hat, entwickelt dazu folgenden Gedankengang:"™ In bauerli-
chen Kulturen wurde uraltes Gedankengut durch die Brauche von
Generation zu Generation weitergegeben. «Es blieben Bilder und
Symbole lebendig, in denen auch Reste vorzeitlichen Glaubens nach-
klingen.» '™ Diese Bilder und Symbole finden wir dieser Autorin zu-
folge in der Volkskunst, fiir die Kunstpsychologen und Symbolforscher
deshalb grosses Interesse aufbringen. «Der magische Zauber, der als
Ausdruck verborgener Seelenschichten von den Bildsymbolen aus-
geht, wird ins Bewusstsein gebracht.»'* Nach bis ins letzte Detail ge-
henden, tiefenpsychologischen Analysen der geometrischen und vege-
tabilen Formen muss Brunner-Littmann aber erkennen: «Die Biuerin,
die auf ihrem Paradehandtuch liebevoll die Leerstellen mit Rosetten
und Sternen ausstickte, wusste von alledem nichts ...»'"*

Dieser Gedankengang hat sicherlich seine Reize, besonders fiir Psy-
chologen, die ein Symbol vollig losgelst von seiner konkreten An-
wendung sehen und so zu generellen Aussagen iliber die menschliche
Psyche gelangen. In der Volkskunde aber ist von Interesse, was sich die
Herstellerin oder Verwenderin einer Stickerei bei den gestickten Mo-
tiven gedacht hat. Wir verfiigen heute iiber keine sicheren Erkennt-
nisse hieriiber, darum konnen an dieser Stelle nur Vermutungen
gedussert werden. Da die Vorlagen der gestickten Motive in den Mo-

153 Brunner-Littmann/Hahn 1988: 42 1.
154 Ebd.: 42.
155 Ebd.: 42.

“® Ebd.: 43. Brunner-Littmann steht mit diesen Vorstellungen nicht allein. Margrit
Heuss-Brunner veroffentlichte 1985 im Biindner Jahrbuch einen Aufsatz tiber «Die
Biindner Kreuzstichmuster als Gliickszeichen», in dem sie einen Bogen schlédgt vom
alten Agypten bis hin zu den Spielkartenfarben und die Motive der Stickereien in
Beziehung setzt mit den vier Elementen Feuer, Wasser, Luft und Erde. Heuss-Brun-
ner sieht dabei in jedem Motiv ein Gliicks- und Segenszeichen. Dieser Aufsatz er-
fuhr im Schweizerischen Archiv fiir Volkskunde eine sehr positive Besprechung
(Hefti 1986).

65



delbiichern des 16. und 17. Jahrhunderts zu suchen sind, kann die
Theorie vom «uralten Gedankengut» wohl vernachlissigt werden.
Wahrscheinlich suchten sich die Stickerinnen Motive, die sie gut mit
der Kreuzstichtechnik ausfiihren konnten und die dekorativ wirkten.
Zu diesen Motiven gehoren die Vasen- und Herzsprosse und die Nel-
kenbliite, die sich deshalb auch in Kreuzsticharbeiten in ganz Europa
finden lassen.

2.3.2 Exkurs: Die Nelke in Graubiinden

Die Nelke ist in den Stickereien des Engadins und der Walsertéler
nicht hdufiger vertreten als in Stickereien ausserhalb dieser Region.
Sie war iiberall ein beliebtes Motiv. Nicht nur in der bauerlichen Kunst,
sondern auch in der Stilkunst, vor allem in der Renaissance, wurde sie
oft abgebildet.”” Trotzdem wurde und wird die Nelke als die erkldrte
Lieblingsblume der Graubiindner bezeichnet"™ und das Stickmotiv
aus den Modelbiichern als «Biindner Nelke» vereinnahmt.'”
Vielleicht liegt ein Grund fiir den hohen Grad an Beliebtheit der
Nelke darin, dass die Nelke eines der wenigen Motive aus den Model-
biichern war, welches die Graubiindner auch aus der Natur kannten,
denn zur natiirlichen Bergvegetation Graubiindens gehort eine klein-
wiichsige Nelkenart. Wichtiger fiir die Stickerinnen war aber wahr-
scheinlich eine besondere Ziichtung von hingenden Nelken, die seit
Generationen und z. T. noch bis heute die Hiuser in vielen Biindner
Dorfern schmiickt.

In Graubiinden erfreute sich die Nelke als Topf- oder Gartenpflanze
schon zu Beginn des 19. Jahrhunderts grosser Wertschitzung.' Spéter,

57 Wolffhardt 1954: 184-196.
158 Brunner-Littmann/Hahn 1988: 45 und Curti 1929: 9.
159 7. B.von Irma Roffler 1969: 102.

1% Kiebler 1928: 69.

66



in den 1920er Jahren soll es kaum ein Haus oder einen Garten ohne
Nelken gegeben haben.” In der Biindner Tageszeitung «Der freie
Rhitier» erschien 1900 ein Artikel iiber die Nelkenzucht, der gleich
mehrere Griinde fiir die Beliebtheit der Nelke nennt:
«Unsere Frauen und Tochter pflegen die Nelke wegen ihrer Schon-
heit und ihrem Dufte. Auch diirfte gerade die Hangnelke die einzige
wirklich dankbare Blume fiir Fenster und Gallerie sein. Ehedem
hatte aber die Nelkenkultur einen tiefern Grund, welcher uns er-
klirt, warum gerade die Nelke an unsern Bauernhdusern am hiiu-
figsten prangt. Die Nelke ist die Lieblingsblume der hl. Anna. Die
hl. Anna aber ist die Schutzpatronin des Hauses und im engern
Sinne des Familienfriedens und des Familiengliicks. Die Hausfrau
pflegt also die Nelke, um ihrem Hause und ihrer Familie die Ge-
wogenheit der hl. Anna zu erhalten. (...) Mdgen nun unsere Frauen
und Tochter aus reinem Schonheitssinn oder der hl. Anna wegen
Nelkenkultur treiben, wir mochten ihnen empfehlen, es zu thun. Wie
schmuck und mildernd sieht ein so geschmiicktes Hdiuslein aus,
denn es zeigt uns, dass nicht nur draussen die liebe Sonne scheint,
sondern dass die liebevolle Pflegerin schmucker Blumen auch in
ihrem Stiibchen fiir Sonnenschein im trauten Heim sorgt. »"
Der Hausfrau um 1900 wird also ans Herz gelegt, ihr «<Hauslein» mit
Nelken zu schmiicken. Eine solche Empfehlung klingt in unseren
Ohren heute nur noch kitschig. Anders empfanden vielleicht die
Frauen, die sich gezwungen sahen, diese Anforderungen zu erfiillen.
An manchen Orten soll zwischen den Frauen ein «wahrer Wetteifer»
darum entstanden sein, welche von thnen die schonsten Nelken
hatte."* Gelegenheiten, ihre Nelken zu zeigen, hatte die Hausfrau bei

16 Ebd.: 69.
162 Nelkenzucht 1900.

163 Kiebler 1928: 70.

67



Verlobungen, Kindstaufen, Hochzeiten und anderen feierlichen An-
lassen, denn hier sollen Nelken eine grosse Rolle gespielt haben.'
Gepflegte Nelken waren also das dussere Zeichen fiir gepflegte Hius-
lichkeit. Vielleicht versteckt sich dieser Zusammenhang hinter dem
Wunsch:

«Mége also in unserem Biindner Volke die Liebe zu den Nelken

stets wachsen, so dass diese Blume immer mehr werde, was sie heute

schon ist, die eigentliche Nationalblume Graubiindens.»'”
Mit diesem Zitat befinden wir uns schon mitten im Gedankengut des
Heimatschutzes, dem wir uns spéter noch ausfiihrlich widmen werden.
Der kleine Exkurs iiber die Nelke in Graubiinden an dieser Stelle
sollte mit der kulturellen Erscheinung der Nelkenpflege bekanntma-
chen, die vielleicht iiber den gemeinsamen Gegenstand Nelke hinaus
als ein Zeichen der weiblichen Héauslichkeit Gemeinsamkeiten mit un-
seren Stickereien aufweisen konnte.

2.4 Herstellung und Pflege der Stickereien

Das Besticken von Textilien ist der letzte Arbeitsgang bei ihrer Her-
stellung. Um die Bedeutung bestickter Textilien erfassen zu kénnen,
muss die gesamte Vorgeschichte ihres Entstehens mit in die Betrach-
tung einbezogen werden. Es folgt nun jedoch keine ausfithrliche Be-
schreibung der Flachs- und Hanfverarbeitung oder des Spinn- und
Webvorgangs. Diese unterschieden sich in Graubiinden technisch ge-
sehen nicht oder nur unwesentlich von den allgemein iiblichen und
bekannten Verfahren. Wichtig sind fiir diese Untersuchung nur die
Vorginge, die ein Licht auf den Stellenwert von textiler Produktion
und Stickereien im Graubiinden des 17.bis 19.Jahrhunderts werfen
konnen.

1 Ebd.: 69.
165 Ebd.: 70.

68



2.4.1 Der Flachs- und Hanfanbau

Flachs und Hanf wurden frither in Graubiinden iiberall dort angebaut,
wo es klimatisch und von der Qualitdt des Bodens her moglich war.
Die Hanffaser wurde aufgrund ihrer Dauerhaftigkeit und Belastbar-
keit geschétzt, wahrend der Flachs die feinere Faser lieferte.'* Die Vor-
aussetzungen fiir einen erfolgreichen Anbau der beiden Pflanzen
waren unterschiedlich. Hanf konnte mehrere Jahre auf demselben
Feld angebaut werden, wihrend dies beim Flachs erst nach einer Un-
terbrechung von sieben Jahren wieder moglich war. Hanf war gegen
Kilte empfindlicher als Flachs und wurde deshalb nicht tiber einer
Hohe von 1200 Meter angebaut.”” Anbaugebiete fiir Flachs lagen vor
allem im Oberland, der Flachs aus dem Tavetschertal war von beson-
ders guter Qualitdt und wurde zeitweise ausgefiihrt.'” In den iibrigen
Tédlern wurde Hanf bevorzugt. Im Schanfigg, im Prittigau, im Un-
terengadin, in Mittelbiinden und im Churer Rheintal reichte die Hanf-
gewinnung fiir die textile Selbstversorgung aus. Tiler, in denen kein
erfolgreicher oder ausreichender Flachs- oder Hanfanbau garantiert
war, hierzu gehorte z. B. das Oberengadin, fithrten Hanffasern in ge-
hecheltem Zustand aus Deutschland oder Italien ein.”” Das Safiental
bezog seine Hanffasern aus dem Misox."

2.4.2 Textile Arbeiten

Alle Arbeiten, die mit der Herstellung von Textilien verbunden waren,
vom Bestellen des Hanf- oder Flachsackers bis zum letzten Stickstich,

196 Stichwort «chanv» in: Dicziunari Rumantsch Grischun 3, 1958—63:292.
7 Hager 1919: 139142 und Zortea 1987: 87.

' Stichwort «glin» in: Dicziunari Rumantsch Grischun 7, 1981: 435,

199 Stichwort «chanv» in: Dicziunari Rumantsch Grischun 3, 1958-63:291.

" Flisch 1977: 140.

69



gehorten zum Aufgabenbereich der Frau. In manchen Fillen halfen
die Minner mit, indem sie den Acker pfliigten. Waren die Acker sehr
klein, wurden sie jedoch von den Frauen gehackt oder umgegraben."
Die Verarbeitung der Hanf- und Flachsfasern geschah auf dieselbe
Weise. Zur Erntezeit wurden die Pflanzen mit den Wurzeln ausgerautft.
Sie wurden geriffelt und der Wasser- oder RasenrOste ausgesetzt.
Diese Arbeiten fiithrten die Frauen meist allein oder mit der Hilfe
einer Freundin oder Verwandten aus. In Tschlin im Unterengadin
taten sich die Frauen zusammen, um den Hanf oder Flachs auf beson-
deren Dorrofen, die etwas ausserhalb des Dorfes lagen, zu trocknen.
Die Frauen standen im Kreis um den Dorrofen und brachen den noch
warmen Hanf oder Flachs mit der Breche."”” Das Brechen des Hanfes
oder Flachses loste im Unterengadin schon im 18.Jahrhundert das
sonst tbliche Schleizen ab. Beim langwierigeren, aber griindlicheren
Schleizen wurde jede Faser einzeln mit der Hand vom Stengel gezo-
gen. Das Schleizen geschah wie das Brechen in Tschlin gemeinschaft-
lich. Die Hausfrau sprach eine Einladung an die Méddchen der Nach-
barschaft aus, die ihr gegen gute Verkostigung an einem Abend, dem
Schleizabend, den gesamten Hanf schleizten. Zu den Schleizabenden
kamen aber auch die jungen Minner, so dass das rethum stattfindende
Schleizen des Hanfs eine Gelegenheit fiir die Ledigen des Dorfes bot,
zusammenzukommen. Durch die Einfithrung des Hanfbrechens wur-
den im Unterengadin die Schleizabende schon friih iiberfliissig und
nicht mehr abgehalten.

Ahnlich den Schleizabenden waren die Spatlunzaabende im Biindner
Oberland, zu denen die Hausfrauen einluden, um den Flachs zu
schwingen, auch ein Treffpunkt fiir die Ledigen."” Nach dem Schwin-
gen und Hecheln unterschied man drei Qualitdten von Hanf- oder
Flachsfasern: 1. Die Resta, die feinste Faser, wurde verwendet fiir
Leib- und Bettwische, Tisch- und Handtiicher; 2. Die Stuppa, das

"' In Lavin im Unterengadin hatten Hanficker eine Grosse von nur 20 bis 25qm
(Stichwort «chanv» in: Dicziunari Rumantsch Grischun 3, 1959-63:292).

12 Scheuermeier 1956: 253.

' Hager 1919: 154—158 und Pult 1916: 268.

70



Abwerg, welches durch den Hechelprozess anfiel, diente fiir groberes
Leinen, aus denen Uberhemden, Rocke und Heutiicher hergestellt
wurden; 3. Die Schuengia, das grobe Abwerg, geniigte noch fiir das
Weben von Sackleinen.'™
Der nichste Anlass, gemeinsam zu arbeiten, war das Spinnen, zu dem
sich in den Wintermonaten die Frauen oft abends trafen.”” Aus dem
Unterengadin um 1800 kommt die folgende Beschreibung dieser
Spinnabende:
«Am Winterabend versammelt man sich in verschiedene Gesell-
schaften. Immer die nichsten Nachbarinnen zu 4 bis 6, um, mit Er-
sparung vielen Unschlitts, beisammen zu spinnen, wo dann die
Zungen sowohl als die Spinnrider gewdohnlich in schnelle Bewe-
gung gesezt werden. Nach alter Sitte geniessen sie auch beim Zu-
sammentreten und bei Auflosung der Gesellschaft am Ende des
Winters, gemeinschaftlich Niedel und Fladen, und bringen sich ein
Glischen Schnapps, mit Anwiinschung guter Nacht und vielen
Segens, zu.»'"
Die Mianner waren bei diesen Abenden selten anwesend, sie hatten
ihre eigenen Versammlungsorte und verbrachten ihre Zeit mit Rau-
chen, Schwatzen und Kartenspielen."”” Die unverheirateten Tdéchter
trafen sich getrennt von den ilteren Frauen zum Spinnen:
«In dhnliche Spinngesellschaften vereinigen sich auch die Tochter
und werden von Knaben bisweilen besucht, die ihnen mit ihren
Scherzen Kurzweil machen, auch zu ihren Gesingen den Bass sin-

' Hager 1919: 168f. Fient unterscheidet im Priittigau zwei Hanfqualititen: «den fyn
Hampf» und «d’Stuppa». Fient 1902:84.

' Die Spinnabende hiessen in Graubiinden friiher allgemein «Stubeten»,im Biindner
Oberland «Biala siva» («schéne Stube») und im Engadin «Tarmagl da filadé»
(«Spinnspiel»). Caduff 1949: 104,

176 Rosch 1807: 43. Unschlitt waren die Talgstiickchen, die in einen eisernen Leuchter
um den Docht gelegt wurden (Curti 1928: 6).

Y Bhd.43,

71



gen; denn oft singt man eine Weile, ohne deswegen das Spinnen zu

unterbrechen.»'”
Manche der jungen Mianner im Unterengadin und im Miinstertal
brachten zu den Spinnabenden nicht nur ihre Stimme ein, sondern ver-
schenkten als Liebesgabe aus Horn geschnitzte Rockennadeln und aus
Holz geschnitzte und bemalte Spinnrocken, auf deren Besitz die
Maidchen grossen Wert legten.'”
In einem nicht so freundlichen Licht erscheinen die Spinnabende in
einer Untersuchung von Ursula Brunold-Bigler. Sie berichtet von
«strafenden ddmonischen Schreckgestalten», mit denen Miitter und
Grossmiitter den kleinen Middchen drohten, damit diese einen feinen
und gleichméssigen Faden spdnnen.'
Wihrend der Wintermonate spannen die Frauen und Médchen jeden
Abend bis zehn oder elf Uhr, nur der Samstagabend bildete eine Aus-
nahme, denn zur Einstimmung auf den Sonntag wurde gar nicht oder
nur wenig gesponnen. Statt dessen sang man in den reformierten
Télern einen Psalm und las in der Bibel.® Das Spinnen war keine
Feierabendarbeit, die sich die Frauen als Erholung gdnnten, sondern
war eine «Fron», die Frauen durch ihr ganzes Leben begleitete und oft
thre Krifte iiberforderte."” In Bergilin begannen die Frauen schon
morgens um vier Uhr mit dem Spinnen', denn es galt, die «arbeits-
freie» Winterzeit fiir die Textilherstellung zu nutzen. Schliesslich
wurde nicht nur der Flachs bzw. der Hanf versponnen, sondern auch
die Wolle,und das gesponnene Garn musste noch vor Beginn der Friih-
jahrsarbeiten verwebt werden. Manche Frauen spannen zwei Winter,

178 Ebd.: 43.

" Goldstern 1922: 105 ff.

1% Brunold-Bigler 1997: 114.

81 Wanderungen durch Graubiinden 1859: 106 1.

182 Stichwort «filar» in: Dicziunari Rumantsch Grischun 6, 1973-78:319.

' Ebd.: 316.

72



bevor sie so viel Garn hatten, dass sich das Weben lohnte."™ War genii-
gend Garn vorhanden, baute man den Webstuhl auf, und in Gemein-
schaftsarbeit unter der kundigen Anleitung einer erfahrenen Weberin
aus dem Dorf wurde das Zetteln vorgenommen. Nicht selten kam
diese Weberin auf die Stor in die verschiedenen Hiuser und iibernahm
dort auf den hauseigenen Webstiithlen das Weben. Im Safiental konnte
die fertig gewebte Leinwand wohl eine Liange von 15 Metern und
mehr haben.” Die Leinenstiicke kamen dann im Frithjahr auf die Wie-
senbleiche.

Weit verbreitet war das Weben von gestreiften Stoffen. Wahrscheinlich
gab man das Leinengarn vor dem Weben in eine regionale Farberei
oder zu einem Fiarber auf der Stor', wo Rottone durch das Fiarben mit
Krapp, Rotholz oder Zinnober' erreicht wurden. Im Safiental soll
frither mit Heidelbeeren gefidrbt worden sein. Eine Interviewpartne-
rin aus dem Safiental nannte auch die Berberitze als Farbepflanze.'®
Blau fiir das Stickgarn erhielt man durch Féarben mit Indigo und Fér-
berwaid."

' Angabe einer Interviewpartnerin aus Bergiin.
%3 Flisch 1969: 93.
% Dolf 1943: 60.

87 Zinnober verwandte ein Firber aus Davos, dessen handgeschriebene Rezepte im
Ritischen Museum aufbewahrt werden (Inv. Nr. H 1977.121).

"% Sererhard Bd. 2, 1742 (1872): 31: «Die Einwohner samlen deren ganze kleine
Kessel voll und firben damit leinen Tuch, zu Kleiderfutter und Schossen, welches
sonsten in kaum einem andern Land geschehen wird.»

' Das Firben mit Berberitzenblittern oder -beeren ergibt ein Gelbrot oder helles
Rot, vgl. Briickner 1956: 24.

0 Sutter 1927: 6.

43



2.4.3 Die Aussteuer

Uber das in Gemeinschaftsarbeit ausgefiihrte Brechen, Schleizen und
Schwingen des Hanfes oder Flachses finden sich einige, wenn auch
nicht viele Beschreibungen in der dlteren und neueren Literatur. Diese
Arbeiten reprisentier(t)en wohl besonders gut das gern beschriebene
Ideal der bauerlichen Selbstversorgung. Aus demselben Grund wurde
und wird in schwérmerischer Weise von der selbstgefertigten und be-
stickten Aussteuer gesprochen. Wann aber gestickt wurde oder wie
gross der Umfang einer Aussteuer war, dariiber finden sich nur wenige
und kaum aussagekriftige Randbemerkungen.
Gestickt wurde wahrscheinlich ebenfalls in den Wintermonaten."
Vielleicht nahmen die Stickerinnen an der abendlichen Spinnstuben-
versammlung teil, vielleicht stickten sie aber auch tagsiiber, wenn sie
allein waren und sich besser konzentrieren konnten. In Haushalten,
die sich eine Magd fiir die landwirtschaftlichen Arbeiten leisten konn-
ten, wurde womdoglich auch in den Sommermonaten gestickt. Nach
Sutter war im Sommer, nachdem die Feldarbeiten einen ersten
Abschluss gefunden hatten und das Vieh auf den Alpen war, die Zeit
fiirs Sticken gekommen. «Von Tagesanbruch an sassen dann die
Frauen bei der Arbeit und stickten unermidlich bis zum Abend.»"”
Mit «Frauen» meint Sutter die Miitter mit ihren Toéchtern, die ge-
meinsam die Brautausstattung herstellten.”” Im Engadin konnte man
auch eine Stickerin auf die Stér nehmen, die jeden Tag bis zu 15 Stun-
den stickte:
«War die Zeit bis zur Hochzeit knapp oder zog die Tochter es vor
landwirtschaftliche Arbeiten zu verrichten, so dingte man eine
Lohnstickerin, die dann die komplizierteren Sachen ausfiihrte. Der
Lohn war noch im 19. Jahrhundert sehr bescheiden.»"

¥ Angabe einer Interviewpartnerin aus dem Safiental.
"? Sutter 1927: 10.
3 Ebd.: 8.

Y Ebd.: 10.

74



Lohn- oder Storstickerinnen waren meist Frauen, die entweder zu
schwach fiir die schwere Arbeit in der Landwirtschaft waren oder fiir
einige Monate aus Tilern mit starker Ubervélkerung ins Engadin
kamen, um ihren Familien nicht auf der Tasche zu liegen. Storsticke-
rinnen aus dem Samnaun sollen die Kettensticharbeiten ins Engadin
eingefiihrt haben. Es ist vorstellbar, dass die oben bei der Beschrei-
bung der Stickereien entdeckte weitrdumige Verbreitung eines be-
stimmten Motivs auf Engadiner Taufdecken mit den Wanderungen der
Storstickerinnen zusammenhéngt.

Der Umfang einer Aussteuer war sicherlich abhéngig vom Wohlstand
einer Familie. Reiche Haushalte konnten sich grossere Hanf- bzw.
Flachsfelder erlauben, Spinnerinnen, Weberinnen und Stickerinnen
auf die Stor nehmen und in der Regel mit Naturalien bezahlen. Die
drmeren Frauen dagegen mussten, um wirtschaftlich iiberleben zu
konnen, diese Arbeiten fiir die Wohlhabenden leisten und konnten fiir
ihre eigene Ausstattung oder die ihrer Tochter nur wenig Zeit auf-
bringen."”

Leider ist nirgends eine Auflistung davon erhalten, was nach allge-
meiner Ansicht in einer Brautaussteuer enthalten sein sollte."” Durch
Hinterlassenschaftsinventare ist es wenigstens zu einem Teil moglich,
etwas iiber die Ausstattung einiger Haushalte mit Textilien zu erfah-
ren. Das Erbrecht in Graubiinden war geprégt durch die Realteilung,
d.h. Tochtern wie Sohnen standen gleiche Teile zu. Bei grosserem
Besitz oder bei zu erwartenden Streitigkeiten wurden Hinterlassen-
schaftsinventare aufgenommen.

Aus Celerina im Oberengadin ist das Inventar einer Familie erhalten,
die aus Mutter und drei Kindern bestand. Die Tochter bekam zu Leb-
zeiten der Mutter im Jahre 1697, wahrscheinlich als Ausstattung zur

' Vermutlich kann das Engadiner Sprichwort «Chi fila ha iina chamischa e chi non
fila duos» — «Wer spinnt, hat ein Hemd, und wer nicht spinnt, deren zwei» (Lossi
1944:Nr. 384) dahingehend interpretiert werden, dass es wohlhabende Frauen gab,
die nicht selbst spinnen mussten, sondern andere dafiir bezahlten.

" Ehevertriige gab es nur selten und wurden nur bei reichen Familien abgeschlossen.

In ihnen wurde vor allem die Versorgung der Frau fiir den Fall festgelegt, dass sie
thren Mann iiberlebte. Eisenring 1940: 388 1.

72



Hochzeit, ein neues Deckbett, eine Matratze und ein Kissen, alles mit
neuen Beziigen, dazu vier Leintiicher, eine Tischdecke und sechs Ser-
vietten, ausserdem eine Kuh, ein Kalb und zwei Schafe, etwas Butter
und Kise. Nach dem Tode der Mutter 1699 erbte die Tochter Karren,
Trog, Joch, Lederseile und &dhnliche Wirtschaftsgeridte. Die beiden
Briider erhielten ausser den Wirtschaftsgeriten je ein Bett mit allen
Beziigen."”” Dieser Haushalt war wahrscheinlich nicht als arm zu be-
zeichnen, aber an Leinen wurde im Inventar nur wenig aufgefiihrt. In
einem zweiten Inventar, im Jahre 1774 in Chur aufgenommen, wurde
das Mobiliar und das Leinen eines Ehepaars in sechs gleichwertige
Erbteile geteilt, dabei konnte aber keinem der sechs Kinder eine voll-
stindige Bettwéschegarnitur, bestehend aus Bettbezug, Ober- und Un-
terleintuch und Kissenbezug, tiberlassen werden."® Als letztes Beispiel
eines eher bescheidenen Haushalts sei das Inventar einer Biuerin aus
Laax im Biindner Oberland aufgefiihrt. In ihrem Nachlass fanden sich
ein schlechtes Deckbett, eine Matratze, acht Leintiicher, ein Deck-
bettbezug, vier Kissenbeziige, vier Tischtiicher und zwei Handtiicher.™”
Im Staatsarchiv Graubiinden befinden sich zwei Inventare, die den
Hausrat zweier wohlhabender Frauen aus Zillis auflisten. Im ersten In-
ventar besass Maria Bandli 1766, zum Zeitpunkt ihres Todes, 26 Kis-
senbeziige, 15 Tischdecken, 17 Handtiicher, 13 kleine Tischtiicher, acht
Deckbettbeziige, 30 Leintiicher, acht Servietten und sechs kleine Kis-
senbeziige.” Das zweite Inventar wurde 1815 aufgenommen und z&hlt
den Besitz der Purgia Gandrion auf: drei Deckbetten und sechs Kis-
sen, dazu elf Deckbettbeziige, 15 Kissenbeziige, zwolf Unterleintiicher,
zwel Oberleintiicher, fiinf Tischdecken, elf Servietten, drei kleine

97 Ganzoni 1990: 34f.
19 Staatsarchiv Graubiinden: Archiv von Tscharner: D V/3 104/37.
9 Curti 1918: 307 ff.

M Staatsarchiv Graubiinden: Familienarchiv Simonett und v. Marchion, Zillis: A Sp
I11/8h 2 vom 24. Juni 1766.

76



Tischtiicher, sechs Handtiicher und, um ithren Reichtum an Wische zu
zeigen, 45 Frauenhemden.”"

Ein Inventar aus dem Jahre 1647 verzeichnet die Hinterlassenschaft
eines ebenfalls wohlhabenden Mannes aus dem siidlich von Chur ge-
legenen Parpan. Er besass vier Deckbetten, fiinf Federbetten und zehn
Kissen (davon sechs grosse), fiir diese waren 41 Leintiicher, neun
Deckbettbeziige und 25 Kissenbeziige vorhanden. Ausserdem gehor-
ten zum Leinen noch 16 Tischtiicher und zehn Handtiicher.”” Das
letzte der hier vorgestellten Inventare gibt einen Eindruck von der
Ausstattung eines aristokratischen Haushaltes im Préttigau um 1730.
In diesem Haushalt standen acht Betten. Fiir diese waren 38
Leintiicher (davon 16 zur Zeit der Inventarisierung in den Betten), 35
Kissenbeziige, 25 Kissenbeziige fiir «Pfiilfe»*" und 17 Deckbettbeziige
vorhanden. Dazu kamen 124 Tischzwehlen (Servietten?), 30 Tisch-
tiicher und 27 Handtiicher.

Diese wenigen Beispiele geben einen Eindruck davon, wie gross die
Unterschiede im materiellen Besitzstand in Graubiinden waren. Das
Engadin war durch die erfoigreiche Auswanderung und die damit zu-
sammenhidngenden Geldsendungen sicherlich das reichste der
Graubiindner Tiler. Trotzdem wird es auch hier Haushalte gegeben
haben, die davon weniger profitierten als andere. Unterschiede zwi-
schen Arm und Reich waren im Engadin wie iiberall zu verzeichnen.
Den Mindeststandard einer Aussteuer stellte wahrscheinlich eine Gar-
nitur Bettwische und etwas Wische fiir die Braut dar.”

' Staatsarchiv Graubiinden: Familienarchiv Simonett und v. Marchion, Zillis: A Sp
[I1/8h 1 vom 23. Mirz 1815.

2 Pieth 1948: 380. Die fiinf Federbetten dienten als Schlafunterlagen im Winter, im
Sommer verwendete man statt dessen Laubsicke.

% Pfiilf ist wahrscheinlich ein Ausdruck fiir das lange und schmale Kissen (s. S.37 ff
und Form K 1), das als unteres Bettkissen diente. vgl. Sauermann 1971/72: Fussnote
51.

™ Diese geringe Aussteuer entsprach der Aussteuer von Kotterstochtern aus Westfa-
len im 18.Jahrhundert: ein Bett mit Beziigen und eine Kuh. Sauermann 1971/72: 118.

77



Bemerkenswert an den Hinterlassenschaftsinventaren ist, dass zwar
die Anzahl der Leintiicher, Tischdecken und Handtiicher aufgefiihrt
wurde, aber nie ein Hinweis auf ihre Verarbeitung zu entdecken ist. Ob
ein Leintuch bestickt war oder nicht, spielte bei der Verteilung der
Erbschaft demnach keine erkennbare Rolle.””
In der Erinnerung meiner Interviewpartnerinnen fillte die Aussteuer
frither eine bis drei Truhen. Von Brautfuhren hatten sie jedoch nicht
gehort, zum einen hitte es ausser einer Truhe Leinen nicht viel Aus-
steuer gegeben,denn die meisten Mobel waren fest im Haus installiert,
zum anderen wire eine Brautfuhre wohl deswegen nicht iiblich gewe-
sen, well die Ehen fast immer innerhalb des Dorfes geschlossen wur-
den.” In der Literatur habe ich, bis auf eine Ausnahme aus dem Prit-
tigau, keinen Hinweis auf eine Braut- bzw. Hochzeitsfuhre entdecken
konnen.”” Im Prittigau soll zu einer Aussteuer ein Bett, etwas Haus-
rat, eine Truhe mit Schmuck, ein Gebet- und Gesangbuch, ein Kiibel
mit gesottener Butter und eine Kuh gehort haben.”™ Im Unterengadin
konnte eine Aussteuer auch ohne grossen Aufwand zusammengestellt
werden, wie das Beispiel emner Frau aus Susch zeigt, die 1882 nach
Lavin heiratete:
«1882: Im Laufe des Winters fertigte ich dann eine kleine Aussteuer.
Sie bestand aus zwolf Hemden, zwolf Unterrocken, Miedern und
etwas neuer Bettwiische. Etwas alte Bettwiische gab mir meine gute
Mutter, Mébel, mein Bett und dann noch etwas Esswaren, ein Stiick

205

Das Fehlen ndherer Beschreibungen von Leintiichern in Inventaren des 17.Jahr-
hunderts bemerkt auch Brunner-Littmann 1986: 59.

*® Angaben meiner Interviewpartnerinnen aus dem Safiental und aus Bergiin.
*7 Gian Caduff bemerkt den Mangel an Belegen fiir den Brauch der Hochzeitsfuhre
im romanischen Sprachgebiet, meint aber nicht ausschliessen zu diirfen, dass dieser

Brauch frither trotzdem iiblich gewesen sei (Caduff 1932: 152f).

*® Thony 1991: 188.

78



Butter, zwei Schinken und etwas getrocknetes Fleisch und fertig.
(Eine Aussteuer aus jener Zeit).»*"
Die Aussteuer wurde von den Frauen erst nach ihrer Heirat in Ge-
brauch genommen.”"” Eine Interviewpartnerin aus Bergiin berichtete
von einem Fall in ihrer Verwandtschaft, bei dem eine Frau, nach einer
gescheiterten Verlobung unverheiratet geblieben, die Wische ihrer
Aussteuer nicht mehr angefasst hétte.

2.4.4 Die Wische

Einen Anhaltspunkt fiir den Reichtum an Leinen in manchen Haus-
halten geben die Beschreibungen der sog. «grossen Wische» In
Graubiinden fand die grosse Wische nur zweimal im Jahr statt. Das
erste Mal wuschen die Frauen im Friihjahr, wenn die Korn und Kar-
toffeldacker bestellt waren®' , und dann im Herbst, nachdem man die
Ernte eingebracht hatte.”” Ein so seltenes Waschen setzte natiirlich
einen umfangreichen Wischebestand voraus. Ein Wechseln der Bett-
wische alle ein bis zwei Monate und ein wochentliches Wechseln der
Leibwische waren iiblich.””

*” Auszug aus dem Tagebuch der Urschla Bizaz-Campell, im Besitz und aus dem Ro-
manischen iibersetzt von Ursina Brunner aus Lavin.

*!Y «Es hiess niamlich, dass diejenige, welche auch nur einen Teil der Aussteuer vorher

beniitzte, nie heiraten wiirde, gleichsam als Strafe dafiir, dass sie die Tradition miss-

achte.» Joos 1988: 36.

' Die Friihjahrswische konnte auch vor dem Beginn der Feldarbeiten stattfinden,
doch musste es so warm sein, dass die Wische draussen trocknen konnte. vgl.
Mathieu 1987: 88.

*I2 Collenberg 1972:201.

** Angaben der Interviewpartnerinnen aus Safien, Bergiin und Ardez.

79



Die grosse Wische dauerte in der Regel drei Tage.” Am ersten Tag
wurde die Wische eingeweicht, am zweiten Stiick fiir Stiick eingeseift,
in den Bottich gelegt und mit der selbstgemachten Lauge aus Bu-
chenasche immer wieder heiss iibergossen, am dritten Tag am Brun-
nen gerieben, ausgespiilt und ausgewrungen. Am dritten Tag standen
Nachbarinnen oder Lohnwischerinnen der Hausfrau zur Seite. Wohl-
habende Leute mit grossem Wischeverbrauch engagierten fiir diese
Tage gleich mehrere Tagelohnerinnen.””
Die Wischerinnen, ganz gleich, ob es Nachbarinnen oder Lohnwi-
scherinnen waren, erwarteten fiir ihre schwere, korperliche Arbeit
einen reichhaltigen Imbiss, fiir den die Hausfrau ihre Vorrite pliin-
derte. Von Tina Truog-Saluz ist ein Band mit handschriftlichen Erin-
nerungen erhalten, in dem sie den Aufwand beschrieb, der an den
Tagen der grossen Wische in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts
im Unterengadin getrieben wurde. Die unten genannte A.S.Saluz
(1818-1896) war ihre Grossmutter viterlicherseits und lebte in Lavin.
«An Wiischetagen halfen benachbarte u. verwandte Familien sich
gegenseitig aus. A. S. Saluz sandte jeweilen ihre Magd um zu helfen.
In spiiteren Zeiten unterliess man diese Art der gegenseitigen gem.
Hilfe. Da eine Hausfrau die andere an guter Besitzung iiberbieten
wollte, brachte ein solcher Wischetag viel Arbeit u. Unkosten. Es
wurde gebraten und gebacken ... (unleserliches Wort) mit viel
Zucker und Zimt gesiisst, Spezialitiiten des Hauses erschienen auf
dem Tisch, u. auch die Miinner lebten auf ihre Art vohl an diesem
Festtag. Weniger vohl der Butterhafen u. die Vorrite der Rauch-
kamer!»*'
Halfen beim Spiilen der Wische die Nachbarinnen mit, gab die Haus-
frau auch einmal einen Paradekissenbezug in die Wische und liess die-

2% Zum genauen Ablauf der grossen Wische vgl. Lorez 1986: 22 ff und Collenberg
1972: 201 ff.

* Mathieu 1987: 88.

! Truog-Saluz: Handschriftliches «Vermichtnis» um 1950: 11 f (eigene Zihlung).

80



sen von der Nachbarin spiilen, um Eindruck zu machen.”” Eindruck
machte die Wische aber vor allem, wenn sie strahlend sauber auf der
Leine hing. Die grosse Wische war die Gelegenheit, die gesamte Aus-
steuer in aller Pracht vorzufiihren.*®* Nach dem Trocknen wurden die
grossen Leinentiicher und Beziige sorgfiltig gezogen und zusammen-
gelegt. Gebiigelt wurden nur die kleineren Teile wie Tischdecken oder
Handetiicher.

Arme Frauen waren gezwungen, ihre wenigen Wischestiicke hiufiger
zu waschen. Da sich das Reiben und Spiilen der Wasche am Brunnen
abspielte, bekam es die Nachbarschaft wohl jedesmal mit, wenn gewa-
schen wurde. In vielen Engadiner Dorfern richtete man die Hiauser mit
Blick auf den Nachbarschafts- oder Dorfbrunnen aus. Mit dem Haus
verbanden sich das Nutzungsrecht an einem bestimmten Brunnen und
die Mitgliedschaft in der dazugehorigen Brunnengenossenschaft.
Diese kontrollierte die festgelegten Zeiten, an denen die Frauen ihre
Wische im Brunnen spiilen durften: Bei Stallfiitterung des Viehs von
9 bis 15 Uhr, bei Weidgang zwischen 11 und 13 Uhr.?”

Bis vor ungefidhr 40 Jahren, als Wasserleitungen in die Hauser gelegt
und darauf die ersten Waschmaschinen eingefiihrt wurden, spielte sich
das Spiilen der Wische am Brunnen vor aller Augen ab. So lang hielt
sich auch der Brunnen als Begegnungsort der Wasser holenden oder
waschenden Frauen, die hier die Gelegenheit wahrnehmen konnten,
miteinander Neuigkeiten auszutauschen.

*'7 Angabe einer Interviewpartnerin aus Bergiin.
*'% «Es ist in Biinden, wie auch in andern Schweizerkantonen, der Stolz der Biuerin,
beim Trocknen der Wiische an langen Seilen eine reiche Aussteuer vor den Blicken
der Neugierigen zur Schau zu stellen.» Scheuermeier 1956:209. Und im Misox galt:
«Der Reichtum einer Familie wurde nach der Zahl der Leintiicher eingeschitzt, die
an der Sonne gelegen hatten.» Lampietti-Barella 1979: 364.

219 Weiss 1943: 57 und Denoth 1986: 18.

81



2.5 Auswanderung und Heiratsalter

Im Engadin entstanden vom Ende des 17. Jahrhunderts an bis in die
erste Hélfte des 19.Jahrhunderts mit Stickereien reich verzierte Wi-
schestiicke. Die Frage stellt sich, warum nur hier und nicht in allen
Télern Graubiindens? Was waren die besonderen Gegebenheiten, die
dieses Phinomen entstehen liessen? Einige fiir die Verbreitung von
Stickereien oder dhnlichen Handarbeiten giinstige Faktoren waren in
allen Télern des Kantons vorhanden.

Der erfolgreiche Anbau von Flachs oder Hanf gehorte z. B. zu diesen
Faktoren. Das Biindner Oberland, das Schanfigg und das Prittigau
waren fiir die gute Qualitét ihres Flachses bzw. Hanfes bekannt, im
Oberengadin dagegen gediehen beide Faserpflanzen nur selten und
mussten deswegen eingefiithrt werden.

Ein anderer Faktor, der hier zu nennen ist, sind die langen Winter, die
den in dieser Zeit von der Arbeit in der Landwirtschaft befreiten
Frauen und Midchen die Moglichkeit gaben, sich mit Stickereien zu
beschiftigen.” Spinnstuben waren in ganz Graubiinden verbreitet,
wahrscheinlich beschiftigte sich die gesamte weibliche Bevdélkerung
aller Taler wihrend der Wintermonate mit dem Spinnen von Flachs,
Hanf oder Wolle. Trotzdem verzierten nur die Engadinerinnen ihr
Leinen mit auffilligem, rotem Stickgarn. Im Biindner Oberland und
im Puschlav bevorzugten Frauen die «weissen» Techniken wie Filet-
stickerei oder Kloppelspitze, die jedoch im Engadin ebenfalls vorka-
men. Anscheinend sind hier modische Einfliisse aus der Innerschweiz
bzw. aus Italien massgebend gewesen, wihrend rote Stickereien in
dem Engadin benachbarten Tirol beheimatet waren. Die bescheide-
nen Stickereien in den Walsertédlern schliesslich entstanden vielleicht
auf Anregungen aus dem in Osterreich liegenden, ebenfalls walseri-
schen Bregenzer Wald.

2" «Im Oberengadin war der Winter linger, es war schon, Biuerin zu sein im Ober-

engadin», sagte eine Interviewpartnerin aus Bergiin.

82



Das Engadin war als das reichste Tal Graubiindens bekannt.”' Es
waren mehrere Ursachen, die den Wohlstand des Tales im 17. bis zum
19. Jahrhundert begriindeten. Diese Ursachen werden nachfolgend im
wesentlichen am Beispiel des Unterengadins dargestellt, denn fiir
diese Region sind, besonders dank der Untersuchungen von Jon Ma-
thieu, die meisten Erkenntnisse iiber die Lebensverhiltnisse der Be-
volkerung vorhanden. Nach den Krisenzeiten gegen Ende des 16. Jahr-
hunderts und den Auswirkungen des Dreissigjdahrigen Krieges, in
dessen Verlauf mehrmals pliindernde Truppen durchs Tal zogen und
1622 die meisten Dorfer des Unterengadins gebrandschatzt wurden,
konnte das Tal sich in der zweiten Hélfte des 17. Jahrhunderts langsam
erholen. Es besass gute klimatische Voraussetzungen fiir eine Land-
wirtschaft, die nicht nur die Versorgung durch die Viehhaltung, son-
dern auch mit Getreide sicherstellte. Dazu kam als zusitzliche, wenn
auch nur bescheidene Einkommensquelle das Sdumen von Salz und
anderen Waren.

Die Auswanderung von Ménnern als Soldner oder als Handwerker**
gewann im 17 Jahrhundert zunehmend an Bedeutung. Aber erst ab
den 1760er Jahren, als Venedig den Graubiindner Handwerkern und
Geschiftsleuten die Privilegien nahm, verlagerten die Auswanderer
ihre Geschiftstitigkeit auch in andere Stéddte Italiens, nach Sitidfrank-
reich, Deutschland, Skandinavien und bis nach Russland.””® Die
Zuckerbickerei und das Kaffeesieden waren die erfolgreichsten Bran-
chen der Auswanderer, denn Ende des 18.Jahrhunderts begann der
Aufschwung des biirgerlichen Kaffeehauses.” Der Soldnerdienst ver-
lor zwar im 19. Jahrhundert seine Attraktivitit, aber die Zuckerbicker
und Kaffeesieder blieben bis 1920 wirtschaftlich erfolgreich.

2! «Nirgends in der Schweiz wird man so vielen Wohlstand, ja sogar Reichthum und

Uberfluss und weniger Armuth finden, als in diesem schénen Hochthale» schreibt
Franz 1837: 103.

2 7..B. als Schuster. In Venedig gab es 1766 etwa 20 bis 30 Unterengadiner Schuster-
liden. Mathieu 1987: 229.

' Vgl. Tschudin 1992: 1186.

24 Mathieu 1987:230.

83



Es féllt auf, dass ausser im Engadin vorwiegend in den anderen refor-
mierten Tédlern Graubiindens, z. B. im Bergell und bei den Reformier-
ten 1im Puschlav, eine dhnlich erfolgreiche Auswanderung vonstatten
ging. Die Katholiken blieben weit hiufiger trotz grosser Armut in
threm Tal. Nur wenige der ausgewanderten erfolgreichen Familien aus
katholischen Télern kehrten spéter zuriick und schufen durch ihre
prachtigen Hauser und ihren luxuriosen Lebensstil einen starken Kon-
trast zur Lebensweise der Bevolkerungsmehrheit.”” Anders stellte sich
das Verhalten der Engadiner dar. Sie blieben wiihrend ihrer Abwe-
senheit meist mit ithrer Familie in Kontakt und kehrten zu einem gros-
sen Teil mit thren Ersparnissen ins Engadin zuriick, um dort ihren
Lebensabend zu verbringen.

Erfolgreiche Auswanderer nahmen Verwandte und Nachbarn in ihre
Geschiifte auf und zogen so einen relativ grossen Teil der ménnlichen
Bevolkerung mit ins Ausland. Wiahrend der Abwesenheit der Minner
tibernahmen die Frauen die Landwirtschaft, so gut es eben ging.
Schickten die Minner Geld nach Hause, konnten die Frauen sich
einen Knecht fiir die schwerere Arbeit leisten. Die finanzielle Unter-
stiitzung durch die Auswanderer erlaubte den Einkauf mancher
Waren, die aufgrund der Weiterentwicklung des Verkehrs nun auch ins
Engadin gelangten. Die Landwirtschaft wurde allméhlich vernachlis-
sigt und der Getreideanbau nicht selten zugunsten der Viehzucht auf-
gegeben.” Der Grundsatz der moglichst weitreichenden Selbstver-
sorgung bauerlicher Haushalte hatte damit seine Giiltigkeit verloren.
Das Einkommen der ausgewanderten Mainner erlaubte mancher
Familie ein bequemeres Leben. Die Frauen waren nun z.T. von der
schweren Arbeit in der Landwirtschaft befreit, entweder weil sie dafiir
Gesinde anstellen konnten oder weil es sich finanziell nicht mehr
lohnte, da die Lohnkosten hoher waren als der zu erwartende Gewinn.
Diese Frauen konnten sich anderen Aufgaben zuwenden, und wahr-
scheinlich war die Stickerei eine von diesen neuen Aufgaben. Zur sel-
ben Zeit mussten die Bduerinnen in den anderen Télern schwere kor-

2 Vgl. Curti 1944: 739.
“0Vgl. Juvalta 1973: 90.

84



perliche Arbeit leisten und kamen kaum dazu, die notigsten Textilien
fiir thre Familie herzustellen.””

Ein anderer Faktor, der Frauen vielleicht in den Stand setzen konnte,
Zeit fiir Stickarbeiten zu haben, waren die Normen, die das Erbrecht
und damit zusammenhingend die Heiratshdufigkeit, das Heiratsalter
und die Zahl der Kinder betrafen. Ziel dieser Normen war, eine Uber-
bevolkerung des Tals zu vermeiden. Wie schon erwéhnt, war im En-
gadin, wie in Graubiinden allgemein, die Realteilung iiblich. Dabei
wurde nicht unterschieden zwischen Tochtern und SOhnen, alle er-
hielten den gleichen Teil. Das Erbe der Tochter fiel nach ihrem Tod an
ihre Familie zuriick, wenn sie kinderlos verstarben. Das Haus blieb un-
geteilt und wurde einem Kind, in der Regel einem jiingeren Sohn,
tiberlassen. Die Eltern trennten sich ungern von ihrem Besitz und
vermieden eine Ubergabe der Felder und Wiesen, da sie damit in die
Abhingigkeit von ihren Kindern gerieten. Eltern lebten wohl mit un-
verheirateten Kindern in einem Haushalt zusammen, selten jedoch
mit verheirateten. Da eine Heirat eine wirtschaftliche Basis erforderte,
war die Voraussetzung fiir eine Heirat des Sohnes der Tod oder die Ar-
beitsunfahigkeit des Vaters. Deshalb wanderten die édlteren S6hne oft
aus, iberliessen einem jingeren Bruder das Haus und gaben ihm
damit die Moglichkeit, sich zu verheiraten. Jon Mathieu hat das durch-
schnittliche Heiratsalter in Tarasp zwischen 1680 und 1779 errechnet,
danach heirateten Frauen mit tiber 28 und Ménner mit iiber 32 Jah-
ren.”” Durch das spite Heiratsalter bedingt, wurden im Durchschnitt
ungefihr vier Kinder pro Paar geboren.”” Im 18. Jahrhundert starben
von 100 Kindern 40 vor dem Erreichen des 15. Lebensjahres.” Ma-
thieu hat den Tarasper Listen ausserdem entnehmen konnen, dass zur

*"Vgl. Choénz 1970: 576.

% Mathieu 1987: 155. Nach Mathieu kénnen die Zahlen aus Tarasp als reprasentativ
fiir das Unterengadin angesehen werden. Ebd.: 138.

“Y Ebd.: 162. Diese Daten wurden aus den Kirchenregistern von Scuol, Ftan und
Tarasp gewonnen.

20 Ebd.: 214.

85



selben Zeit oft mehr als 30 % der Frauen und Miénner ithr Leben lang
ledig blieben, wobei sich die Junggesellen zum grossten Teil 1im Aus-
land aufgehalten haben werden.*
Wir konnen diesen Daten entnehmen, dass Frauen sich erst ziemlich
spit verheirateten und ein nicht geringer Prozentsatz von ithnen iiber-
haupt ledig blieb. Es wire moglich, dass die lange Zeit bis zu ihrer
Verheiratung von den jungen Frauen dazu genutzt wurde, sich eine
umfangreiche Aussteuer herzustellen und diese dann zu besticken.
Wahrscheinlich haben die ledig gebliebenen Frauen ihren jungen Ver-
wandten bei dieser Arbeit geholfen, thnen vielleicht sogar ihre nicht
benutzte Aussteuer abgetreten. Diese Moglichkeiten waren natirlich
nur dann zutreffend, wenn die Landwirtschaft und der Kampf ums tég-
liche Uberleben nicht alle Kriifte banden. Ein gewisser Wohlstand war
erforderlich, ehe die Frauen iiberhaupt an so etwas wie Stickereien
denken konnten.

«Solange ein Volk ums tigliche Brot bitter kiimpfen muss, liegt ihm

wenig an der Dekoration; es kommt nicht dazu, sich an so etwas zu

freuen.»*”
Die okonomisch erfolgreiche Auswanderung und die Regelung der
Erbteilung verbunden mit einem spédten Heiratsalter haben im En-
gadin einigen Frauen die Gelegenheit gegeben, sich mit Stickereien zu
beschiftigen. Nun bleibt noch zu beantworten, warum sie dies taten.

2.6 Stickereien als Zeichen
im 17.bis zum 19. Jahrhundert

In der béuerlichen Selbstversorgung wurden jedem Mitglied eines
Haushalts je nach Geschlecht und Alter bestimmte Arbeiten zugewie-
sen, die fiir das Uberleben unabdingbar waren. Zu den Aufgaben der
Frauen gehorten in Graubiinden die Hauswirtschaft, verschiedene
Arbeiten in der Landwirtschaft, die z. T. korperlich sehr anstrengend

1 Ebd.: 215.

22 Curti 1944: 739.

86



waren, und die Pflege der Kinder.*”» Auch wenn die Arbeit des Mannes
von der Gemeinschaft ideell héher eingeschitzt wurde, so war doch
offensichtlich, dass die Arbeit, die die Frauen leisteten und die den
grossten Teil der gesamten Arbeit ausmachten®, fiir den Haushalt
tiberlebensnotwendig war. Wihrend der Abwesenheit der Ménner
mussten Frauen oft alle Arbeit tibernehmen, die anfiel.

Trotzdem wurde Frauenarbeit nicht mit Méinnerarbeit auf eine Ebene
gestellt, in vielen Bereichen galt sie nur als «Hilfsarbeit».”” Die Frau
«half» dem Mann durch ihr Spinnen und Weben, unnétige Ausgaben
fiir gekaufte Textilien zu sparen. Die Herstellung von Textilien schien
weniger eine Arbeit als eine «Ehrensache» > fiir die Frau darzustellen.
Die Kunkel war ein «Symbol» der Frau, sie begleitete die Frau durch
ihr ganzes Leben.”” Fiir das Spinnen oder Stricken nutzten die Frauen
jede «freie» Stunde.” Der untergeordnete Charakter der Frau und
ihrer Arbeit wird deutlich in dem Engadiner Sprichwort: «Una brava
duonna as zoppa, fila, obedescha e tascha» — «Eine tiichtige Frau bleibt
verborgen, spinnt, gehorcht und schweigt.»*”

Es ist schwer vorstellbar, dass Frauen diesen Spruch iiber sich akzep-
tierten, aber wir kdnnen sie nicht mehr dazu befragen. Wir haben lei-
der nur sehr wenig Wissen dariiber, wie sich Frauen zu der ihnen zu-
geschriebenen Rolle und zu ihrer Arbeit stellten. Sie machten
vermutlich das Beste daraus, indem sie die gleichformige Arbeit des
Spinnens, wie auch viele andere langwierige Arbeiten, in Gemein-
schaft mit anderen Frauen erledigten. Unter Frauen waren sie vom
«Schweigegebot» befreit, gleichzeitig konnte in der Spinnstube aber

“*Vgl. Antonietti 1989: 19 und Weber-Kellermann 1989b: 10f.
*Vgl. Mathieu 1987: 171 und Hager 1919: 156.

> Vgl. Weber-Kellermann 1989: 12.

2 So z. B. Dolf 1943: 44,

27 Curti 1928: 4.

2% Kaufmann 1971/72: 83f.

29 Lossi 1944: Nr.2118.

87



auch ein Wettbewerb dartiiber stattfinden, welche der Anwesenden
den schonsten Faden und welche das meiste Garn an einem Abend
spann. Trafen sich die Frauen jeden Abend bei einer anderen Spinne-
rin, so konnte auch ein Wettbewerb iiber die beste Verpflegung der
Giste entstehen.
Den unverheirateten Madchen und jungen Frauen wurde das Hinein-
wachsen in die Frauenrolle dadurch etwas versiisst, dass thre Spinn-
stuben auch die Treffpunkte der ledigen, jungen Minner waren. Da
entwickelten wahrscheinlich auch weniger begeisterte Spinnerinnen
Ehrgeiz, um einen guten Eindruck zu machen, denn schliesslich span-
nen sie fir ithre Aussteuer:
«in den Spinnstuben wurden, besonders von den jungen Mdidchen,
die schonsten Stunden des Lebens verbracht — tausendmal schéner
als bei einem modernen Tanzkurs — und trotzdem wurde dabei eine
grosse, niitzliche Arbeit verrichtet. »*"
Diese leicht wehmiitig stimmende Behauptung kommt, wie kann es
anders sein, von einem Mann. Vielleicht trifft es aber dennoch zu, dass
die Spinnstubenabende der Ledigen zu den schonsten Stunden im
Leben einer Frau zdhlten, denn wirklich arbeitsfreie Momente waren
sicherlich selten.
Das selbstgesponnene, handgewobene Leinen stand fiir viele Stunden
Frauenarbeit. Mit diesem Zeichen fiir Frauenfleiss reprisentierten die
Frauen, dhnlich wie mit dem reichlichen Essen, das sie gern auftisch-
ten, wenn Besuch im Hause war, den Wohlstand, die tadellose Fithrung
thres Haushalts und damit ihren Wert als Arbeitskraft.
Das Besticken von Textilien ging dariiber hinaus. Fiir die Selbstver-
sorgung war es nicht von Bedeutung, ob ein Oberleintuch bestickt war
oder nicht. Das Sticken war ein Zeichen dafiir, dass die Frau es nicht
mehr notig hatte, ihre gesamten Krifte fiir die tiberlebenswichtigen
Arbeiten zu opfern. Sticken war Luxus. Und Luxus, den sich Frauen er-
laubten, musste eine eigene Daseinsberechtigung haben. Wie ich oben
schon dargelegt habe, konnte sich die Stickerei im Engadin auch des-
wegen entwickeln, weil Frauen durch die Geldzuwendungen der aus-

0 Pult-1929: 67.

88



gewanderten Ménner nicht linger gezwungen waren, die harten, land-
wirtschaftlichen Arbeiten auszufiihren. Sie konzentrierten sich darum
mehr auf den Haushalt als ihren eigentlichen Wirkungsbereich. Da-
durch verloren die Frauen jedoch ihre vorher entscheidende Rolle in
der béduerlichen Selbstversorgung. Ihr Leben wurde vielleicht etwas
leichter und bequemer, dafiir gaben sie aber einen Teil der Verant-
wortung fiir das Uberleben der Familie ab.* Vielleicht waren die
Stickereien ein Versuch, diese Scharte auszuwetzen, indem die Frauen
bewusst nach aussen demonstrierten, wie reich ithre Familie war. Zu
allen festlichen Anléssen, die im Hause begangen wurden, holten die
Frauen diese Zeichen des Wohlstandes hervor. In der Offentlichkeit
des Dorfes bekam die Frau dadurch eine neue Verantwortung, nun
nicht mehr fiir die Sicherung des Uberlebens, dies war mehr zur Sache
des Mannes geworden, sondern fiir die Repriésentation des Wohlstan-
des. Vergleichbar mit dem verschwenderischen Auftischen zu allen
Gelegenheiten, bei denen sich Géste im Haus einfanden, war die ver-
schwenderische Stickerei an manchen Wochenbettvorhiingen, Ober-
leintiichern oder Handtiichern. Nach Auflosung der Subsistenzwirt-
schaft wurde so durch das Sticken ein neues Gleichgewicht in der
Bewertung der Arbeit von Médnnern und Frauen erreicht. Die frither
schon vorhandene Tendenz der Trennung der Arbeitsriume in einen
cher hiuslichen Bereich der Frauen und einen eher ausserhduslichen
der Minner verstérkte sich.

Einen Hinweis auf die zentrale Bedeutung des Stickens fiir Frauen aus
dem Unterengadin gibt der zur Oberschicht des Dorfes gehdrende
Ftaner Martin P. Schmid, der tiber die Jahre 1773 bis 1778 eine hand-
schriftliche Chronik verfasste und diese mit eigenen Zeichnungen
illustrierte. In einer dieser Zeichnungen fiihrte Martin P.Schmid
Gegenstinde auf, die fiir ihn mit dem Frauenleben verbunden waren

*!'Vgl. Pinchbeck 1974:216.

89



(vegl. Abb. 13): verschiedene Kiichenutensilien, ein Bett und in der
Mitte einen grossen Stickrahmen.**

In anderen biduerlichen Kulturen Europas besassen Stickereien z.T.
eine andere Bedeutung. Die Aussteuer fiir ithre Tochter zu spinnen, zu
weben und zu besticken war fiir eine ungarische Béduerin aus Sieben-
biirgen** von weitreichender Bedeutung, denn von der Aussteuer hin-
gen die Heiratschancen ihrer Tochter ab. Mit der Aussteuer, die im we-
sentlichen aus Wische bestand, waren die Mddchen abgefunden und
hatten kein Erbrecht auf das Familienvermogen mehr.* Eine reiche
Aussteuer beinhaltete mehr Wischestiicke, als das kiinftige Ehepaar
in seinem gesamten Leben verbrauchen konnte. Eine Tochter auszu-
steuern war eine schwere Belastung fiir die Familie der Braut, denn
Geschirr, Truhe, Decken und Kleidungsstiicke mussten gekauft wer-
den. Die Aussteuer, vor allem das mit vielen Prunkkissen bestiickte
Brautbett, wurde als Zeichen, dass eine Tochter zu verheiraten sei, in
die Stube gestellt. Auch die Brautfuhr spielte eine grosse Rolle, und die
Aussteuer wurde, nach ihrer Ankunft im Hause der Familie des Briu-
tigams, eine Woche lang der Offentlichkeit zugénglich ausgestellt.*
Im Unterschied zu einer ungarischen Braut war eine Tochter aus dem
Engadin voll erbberechtigt und besass nach dem Tode der Eltern
ebensoviel Land wie ihre Briider. Dieses Land reichte zwar oft nicht
fiir eine wirtschaftliche Unabhéngigkeit aus, stirkte jedoch als Mitgift
die Position der Frau in der Ehe, denn das Land blieb bis zu ihrem
Tode in ithrem Besitz. Hinzu kam, dass iiber 90 % aller Ehen innerhalb
des Dorfes geschlossen wurden, denn so konnten die Lidndereien der
Eheleute gemeinsam bearbeitet werden. Heiraten nach aussen sah

2 Unter seine Zeichnung schrieb Schmid: «Das Weib scheint im Hausstand sehr niitz-

lich zu sein. Der verheiratete Mann hat eine unfehlbare Helferin, die ihn zum Teil
von der Miihe des Haushaltens erleichtert» (Mathieu 1983: 138).

¥ fiir das Folgende vgl. Fél/Hofer 1969.

*¥ Ebd.: 372 (Fussnote 10).

¥ Ebd.: 382.

90



man ungern, denn in diesem Fall musste die Braut ihren Erbteil an
Land verkaufen. Verstarb sie dann kinderlos, war ihr Erbe fiir ihre Fa-
milie verloren; auf Geld legte die Familie nur wenig Wert. Die Aus-
steuer einer Engadinerin diente also im Gegensatz zu der Aussteuer
einer Braut aus Siebenbiirgen nicht dazu, andere Briute durch ihren
Reichtum auszustechen. Eine Aussteuer aus Leinenwische war natiir-
lich auch im Engadin erstrebenswert, aber sie musste nicht ein Leben
lang ausreichen, denn schon im ersten Winter nach der Hochzeit sass
die junge Frau wieder am Spinnrad.

Eine andere Funktion hatten Stickereien in Kulturen, in denen die
Seklusion, die Abgeschlossenheit der jungen Miadchen im héuslichen
Bereich unter stindiger Kontrolle ihrer Familie, die entscheidende
Voraussetzung bildete, einen Ehemann zu finden. Stickereien, die von
dem Midchen selbst ausgefiihrt sein mussten, waren ein Zeichen
dieser Hiuslichkeit und moralischen Reinheit. Auch diese Funktion
hatten Engadiner Stickereien nicht. Den Charakter eines Miadchens,
sein moralisches Verhalten, zu beurteilen, dazu bekamen die jungen
Miénner bei den Ledigentreffs selbst Gelegenheit. Es gab geniigend
Moglichkeiten, einander kennen zu lernen, natiirlich immer unter den
Augen der Dorfgemeinschaft.

Mit den gestickten Aussteuern anderer Kulturen verband die Aus-
steuer einer Engadinerin allerdings der erzieherische Charakter.
Durch die langjahrige Beschiftigung mit dem Spinnen, Weben und
Sticken einer Aussteuer wurde ein allméhliches Hineinwachsen der
Maidchen in die Frauenrolle erreicht. Das Erarbeiten einer Aussteuer
stellte einen bedeutenden Teil der weiblichen Sozialisation dar. Diszi-
plin, Ausdauer und Fleiss lernten die Méddchen in der Spinnstube, sie
lernten, dass eine Frau immer beschiiftigt zu sein habe, auch in ihren
«arbeitsfreien» Stunden.

Ahnlich wie im Engadin wird das Besticken von Aussteuerteilen auch
in den Walsertilern eine die Midchen sozialisierende Wirkung gehabt
haben. Es fillt auf, dass die Stickereien alle im 19. Jahrhundert ent-
standen, zu einer Zeit, in der im Engadin kaum noch gestickt wurde.
Die Stickereien der Walser weisen trotz erkennbar unterschiedlicher
Stilausprdagungen in den einzelnen Tédlern und ihrer Herkunft aus nicht
nah beieinander liegenden Télern grosse Gemeinsamkeiten auf. Es

91



lasst sich nicht mit Bestimmtheit sagen, doch vielleicht waren die
Walser Stickereien eine auf diese Sprachgruppe beschrinkte Mode,
die eventuell so etwas wie ethnische Identitit ausdriicken sollte.

Eine andere Frage, die eng mit der Bedeutung von Stickereien als Zei-
chen zusammenhédngt, kann heute nicht mehr beantwortet werden.
Die Verwendung von bestickten Wochenbettvorhidngen, Taufdecken,
Leichentiichern und Hochzeitsbetten lassen die Vermutung zu, dass
Stickereien womdoglich eine schiitzende Wirkung auf die Wochnerin,
den Siugling, die Leiche und das Brautpaar zugesprochen wurde.
Auch die Schmiickung von Wasserhahn und Stubenofen mit Parade-
handtiichern kdonnte auf eine besondere Stellung dieser beiden Orte
und einen Schutzcharakter der Stickereien hinweisen.” Leider kon-
nen derartige Vermutungen nicht durch Belege bestétigt werden. Ob
dieses Schweigen der Quellen rechtfertigt, auf die einschldgigen Sym-
bollexika auszuweichen und damit die Schutzwirkung der Stickereien
zu untermauern, wage ich zu bezweifeln. Die Frage nach einer Schutz-
funktion der Stickereien lasse ich also offen.

In der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts entstanden immer weniger
Stickereien, bis schliesslich um die Jahrhundertwende das Besticken
von Leinenwische kaum noch iiblich war. Entscheidend beeinflusst
hat diese Entwicklung, dass die handgewebten Leintiicher allméhlich
durch gekaufte Textilien aus Baumwolle ersetzt wurden. Die mithsame
Herstellung von Leinen lohnte sich im Vergleich mit der giinstigen
Baumwolle hidufig nicht mehr, auch waren baumwollene Wische-
stiicke leichter zu waschen als die schweren, unhandlichen Leinenteile.
Nach Aufgabe des Stickens mussten sich Frauen einen neuen Bereich
suchen, in dem sie die Verantwortung trugen und den sie der stets
wachsenden Bedeutung von Minnerarbeit entgegensetzen konnten.
Die Suche der Frauen nach einem solchen Bereich ist ein Thema des
vierten Kapitels dieser Untersuchung.

#6ygl. Paine 1991: 17.

92



	Kreuzstichstickereien des 17. bis 19. Jahrhunderts

