
Zeitschrift: Beiheft zum Bündner Monatsblatt

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: 9 (2000)

Artikel: Reformatorische Emigration aus Italien in die Drei Bünde : ihre
Auswirkungen auf die kirchlichen Verhältnisse. Ein Literaturbericht

Autor: Bonorand, Conradin

Nachwort: Nachwort

Autor: Wenneker, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-821115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-821115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nachwort

Von Erich Wenneker

Conradin Bonorand (1914-1996) hat bis kurz vor seinem Tode an
dem Manuskript des vorliegenden Werkes gearbeitet. Mehrfach war
er mir bei eigenen Forschungen mit wichtigen Hinweisen und
kritischen Stellungnahmen behilflich. Bei einigen Gelegenheiten haben
wir auch über Teile der hier vorliegenden Arbeit gesprochen und
einzelne Fragen diskutiert. In der letzten Zeit, in der er an diesem

Manuskript arbeitete, wartete er auf das Erscheinen von angekündigter

neuerer Literatur, vor allem auf die Arbeit von Andreas
Wendland,512 der die bisher in der Forschung kaum berücksichtigten
spanischen Quellen mit benutzt. Leider war es Conradin Bonorand auf
Grund seiner sich verschlechternden Gesundheit und seines Todes
nicht vergönnt, die Arbeiten am Manuskript zu Ende zu führen.
Deshalb habe ich das Manuskript durchgesehen, die Anmerkungen
überprüft, sie teilweise ergänzt und dieses Nachwort verfasst. Der
vorliegende Text wurde nur bei offensichtlichen Versehen korrigiert.
In diesem Nachwort werden einige Ergänzungen aus der Literatur
angefügt, die seit dem Tode des Verfassers erschienen ist und einige
wichtige Ergänzungen aus der älteren Literatur gegeben. Daneben
füge ich einige weitere Hinweise aus eigenen Forschungen und mir
zugänglichen, aber bisher unveröffentlichten Forschungsergebnissen
hinzu. Die jeweiligen Ergänzungen sind den Kapiteln des Hauptwerkes

zugeordnet. In der Regel sind die Informationen, die sich dort
finden, in diesem Nachwort nicht noch einmal berücksichtigt worden,

ausser es ist für das Verständnis notwendig.

512 ANDREAS WENDLAND, Der Nutzen der Pässe und die Gefährdung der See¬

len. Spanien, Mailand und der Kampf ums Veltlin (1620-1641), Zürich 1995.

281



Zu Kapitel 2

Zu 2.1.1 Agostino Mainardo

Uber die Predigttätigkeit des Agostino Mainardo und seine
Beziehungen zu seinem Schüler Girolamo Seripando hat Hubert Jedin
berichtet.513 In seiner Zeit in Chiavenna galt Mainardo als sehr

rechthaberisch. Bereits sein italienischer Kollege Pietro Paolo Verge-
rio klagt in mehreren Briefen an Bullinger darüber. Allerdings ist in
diesem Zusammenhang zu fragen, ob hier nicht zwei ähnliche
Charaktere aufeinandergetroffen sind. Denn die gleichen Klagen, die

Vergerio gegen Mainardo vorbringt, werden Bullinger von verschiedenen

Seiten, u. a. auch von den Churer Predigern, gegen Vergerio
vorgebracht. Bullinger sah die ganze Angelegenheit viel gelassener.
Zwar ermahnte er Mainardo gelegentlich sich zu mässigen, aber
weitestgehend liess er solche Klagen auf sich beruhen.

Zu 2.1.2 Girolamo Zanchi

Nur über wenige der aus Italien stammenden Exulanten ist so viel
geschrieben worden, wie über den Chiavenner Prediger und späteren

Professor für Altes Testament Girolamo Zanchi. Als Alttesta-
mentler war er in reformierten Kreisen ein sehr geschätzter
Wissenschaftler.514 Als Professor für Altes Testament an der Universität
Heidelberg wurde er nach dem Amtsantritt des lutherischen Kurfürsten

Ludwig 1576 entlassen. Wie die anderen entlassenen reformier-

513 HUBERTJEDIN, Girolamo Seripando. Sein Leben und Denken im Geistes¬

kampf des 16. Jahrhunderts. Band I, Würzburg 1937, S. 262 f.
514 Vgl. ERICH WENNEKER, Zanchi, Girolamo, in: Biographisch-

Bibliographisches Kirchenlexikon, Band 14, Herzberg 1998, S. 339-343. Bei den

dorügen Literaturangaben ist noch zu ergänzen: EMANUELE FIUME, «Decre-

tum Die, solatium ineffabile». II contributo di Girolamo Zanchi (1516-1590) alla
dottrina della doppia predestinazione e della persevenza dei credenti, in: BSS

Valdesi 181 114. Jahrgang), 1997, S. 67-78.

282



ten Theologieprofessoren folgte er deshalb der Einladung des Bruders

von Ludwig, Johann Casimir von Pfalz-Lautern.515 Er wurde
Professor an der Akademie in Neustadt. Nach dem Tode Ludwigs
1583 kehrten die meisten reformierten Professoren nach Heidelberg
zurück, Zanchi blieb jedoch aus Altersgründen in Neustadt wohnhaft.

Zu 2.1.4 Scipione Lentolo

Scipione Lentolo, der vor seiner Tätigkeit in Chiavenna Pfarrer in
einer Waldensergemeinde war, hat die Forschung schon mehrfach
beschäftigt. Eine Ubersicht über seine Tätigkeit als Pfarrer der
reformierten Gemeinde in Chiavenna und Hinweise auf bisher nicht
veröffentlichte Briefe Lentolos bietet ein Beitrag von Giampaolo
Zucchini.516 Zur Zeit entsteht an der Theologischen Fakultät der
Universität Zürich eine Dissertation von Emanuele Fiume, die sich
ausfürlich mit dem Leben und dem Werk Lentolos beschäftigt.

Zu 2.7.1 Giulio Deila Rovere (Giulio da Milano)

Giulio Deila Rovere gehörte wie Agostino Mainardo dem Augustinerorden

an. Seine Predigten hatten 1538 in Bologna bereits Aufsehen

erregt, und ihm sollte der Prozess gemacht werden. Am 7. März
1539 wurde dem Prior des Mailänder Augustinerklosters auch
verboten, ihn in den Konvent aufzunehmen. Dennoch gelang es ihm im
Juni 1540 Verzeihung zu erlangen, und er versprach in der Zukunft

515 Zu ihm vgl. MANFRED KUHN, PfalzgrafJohann Casimir von Pfalz-Lautern
1576-1583, (Schriften z. Geschichte von Stadt und Landkreis Kaiserslautern; 3),
Kaiserslautern 1959.

516 GIAMPAOLO ZUCCHINI, Scipione Lentolo pastore a Chiavenna. Notizie dal
suo inedito epistolario (1567-1599), in: Riforma e società nei Grigioni. Valtellina
e Valchiavenna tra '500 e '600, a cura di Alessandro Pastore, Milano 1991, S.

89-108.

283



katholisch zu lehren. Doch bereits seine Predigten im Advent 1540

in Trient und in der Fastenzeit 1541 in Venedig waren nach Ansicht
der Ordensoberen häretisch. Eine Hausdurchsuchung förderte soviel
Material zu Tage, dass er am 9. August inhaftiert wurde. Nach einigen

Verzögerungen wurde er zu einem Jahr Gefängnis verurteilt und
musste am 15. Januar 1542 feierlich seine Irrtümer abschwören. Im
Sommer 1541 war er bereits aller Rechte und Würden im Augustinerorden

beraubt worden und am 24. Februar 1542 wurde er auch
formell aus dem Orden ausgeschlossen.517 In Poschiavo, wo er nach seiner

Flucht einen neuen Wirkungskreis fand, hat sich Giulio, neben seiner

pfairamtlichen Tätigkeit, vor allem der Verbreitung des evangelischen
Schrifttums gewidmet. Uber seine Schriften und ihre Wirkungsgeschichte

berichten die Arbeiten von Ugo Rozzo518 und Ernst
Ronsdorf.510 Besonders die Studie Rozzos520 über die wichtigste Schrift
«L'Esortazione al martirio» ist eine wertvolle Arbeit zu diesem Werk
Giulios.

Zu 2.8.3 Prediger in Vicosoprano Pier Paolo Vergerio

Pier Paolo Vergerio, der ehemalige Bischof von Capodistria in Istri-

en, war der bedeutenste Theologe unter den italienischen Exulanten.

Dementsprechend ist sein Leben und sein Werk bereits mehrfach

untersucht worden. Dabei bildeten sein Leben bis zu seiner

517 JEDIN, Seripando, Bd. I, 262.
518 UGO ROZZO, Sugli scritti di Giulio da Mila, in: Bollettino délia Società di

Studi Valdesi 134, 1973, S. 69-85; DERS., Incontri di Giulio da Milano: Orten-
sio Lando, in: Bollettino délia Società di Studi Valdesi 140, 1976, S. 77-119;

DERS., Le «Prediche» veneziane di Giulio da Milano (1541), in: Bollettino della
Società di Studi Valdesi 152, 1983, S. 3-30.

519 ERNST RONSDORF, Nouve opere sconosciute di Giulio da Milano, In: Bollet¬

tino della Società di Studi Valdesi 138, 1975, S. 55-67.
520 UGO ROZZO, L'»Esortazione al martirio» di Giulio da Milano, in: Riforma e

società nei Grigioni. Valtellina e Valchiavenna tra '500 e '600, a cura di Ales-

sandro Pastore, Milano 1991, S. 63-88.

284



Flucht aus Italien521 und seine protestantische Zeit in Tübingen522
besondere Schwerpunkte in der Forschung. Die Bündner Tätigkeit
Vergerios ist in verschiedenen Untersuchungen gewürdigt worden.
Ein neuerer Beitrag stammt von Silvano Calvazza, der einen Uberblick

über Vergerio Schriften aus seiner Bündner Zeit gibt.523 Daneben

fehlt eine neuere Darstellung über seine Tätigkeit als Reformator

in anderen Gemeinden in den Bündner Südtälem und im
Oberengadin. Hier sollen einige ergänzende Angaben zum Leben
und Werk Vergerios gemacht werden. Silvana Seidel Menchi weist

in ihrer Untersuchung darauf hin, dass Vergerio nicht der einzige
Bischof war, gegen den im Jahre 1549 wegen des Verdachts der
«lutherischen» Ketzerei ermittelt wurde. Neben Vergerio betraf dieses

auch den Bischof von Chioggia, Iacobo Nacchianti.524 Die Anklagen
betrafen die Heiligen- und Bilderverehrung, sowie die Kritik an

eigenen kirchlichen Zeremonien und Traditionen. Es scheint im
Umkreis Vergerios schon um 1544 oder kurz danach Kritik an der
Heiligen- und Bilderverehrung gegeben zu haben. Wieweit Vergerio
selber solche Ansichten vertrat, ist schwer zu bestimmen. Als
Bilderstürmer und als Kritiker des katholischen Wallfahrtswesens findet
sich Vergerio auch in den Bündner Südtälem wieder. In der
Wallfahrtskirche San Gaudentio zu Casaccia stiftete er einen Bildersturm
im Mai 1551 an und war damit einer der Wegbereiter für die Re-

521 ANNEJACOBSEN SCHUTTE, Pier Paolo Vergerio: The Making of an Italian

Reformer, (Travaux d'Humanisme et Renaissance; 160), Genève 1977.
522 ANGELIKA HAUSER, Pietro Paolo Vergerios protestantische Zeit, Diss. phil.

Tübingen 1980.
523 SILVANO CALVAZZA, Pier Paolo Vergerio nei Grigioni e in Valtellina (1549-

1553): Attività éditoriale e polemica religiosa, in: Riforma e società nei Grigioni.
Valtellina e Valchiavenna tra '500 e '600, a cura di Alessandro Pastore, Milano
1991, S. 33-62.

524 SEIDEL MENCHI, Erasmus, S. 67-73. Ich halte den Vergleich der beiden Pro¬

zesse, den Seidel Menchi in ihrer Arbeit vornimmt, für sehr informativ, vor
allem bei dem unterschiedlichen Ausgang der Prozesse, denn Nacchianti unterwarf

sich in Rom und behielt sein Amt.

285



formation in der Gemeinde.525 Die Gemeinde Pontresina soll er zur
Reformation geführt haben.526 Auf der anderen Seite war es auch für
seine reformierten Kollegen nicht immer einfach, mit dem heissblü-

tigen Italiener auszukommen. Er vertrat oftmals nicht die gleichen
Interessen wie die reformierten Pfarrer. So war wohl nicht allein der
Aufruhr des Jahres 1552 im Veltlin der Grund für sein Weggehen
nach Tübingen. Andere Gründe dürften sein langer Konflikt mit der

evangelisch-rätischen Synode gewesen sein, der Vergerio nie beigetreten

ist. So wollte er auch seine italienische Ubersetzung des

württembergischen Katechismus von Johannes Brenz als Unterrichtswerk
für die Pfarrer einführen, was auf den entschiedenen Widerstand der

Synode traf. Er versuchte, eine eigene Synode für die
italienischsprachigen Täler des Freistaats zu errichten, die unter seiner Leitung
stehen sollte. Dieses Vorhaben wurde von den Churer Predigern
und Bullinger527 strikt abgelehnt, da sie darin, wohl zu Recht, eine

Schwächung der reformierten Stellung im Freistaat sahen. 1553 lehnte

Vergerio die Confessio Raetica als Bekenntnis für die evangelisch-
rätische Kirche ab. In dieser Zeit wandte er sich theologisch immer
mehr den Lutheranern zu und brachte damit einige Unruhe in die
Kreise der reformierten Theologen. Dazu kam sicherlich auch, dass

Vergerio sich als ehemaliger Bischof nicht mit einem Pfarramt in den

Bergen zufrieden gab. So nahm er 1553 die Berufung des lutherischen

Herzogs Christoph von Württemberg an und siedelte nach

Tübingen über, wo er bis zu seinem Tode 1565 lebte. In seiner

Tübinger Zeit hat sich Vergerio mehrfach in Bündner Angelegenheiten

525 Brief Vergerios an Bullinger vom 7. Mai 1551 Staatsarchiv Zürich
E II S. 356, 420f. und 449f.. Abgedruckt in: SCHIESS/BULLINGER I, S. 200 f.

Eine genauere Untersuchung des Vorgang soll in meiner Studie «CASACCIA
1551. Die Geschichte eines Bündner Bildersturms» erfolgen, die in Kürze
abgeschlossen wird.

526 Ob dieses wirklich vor allem Sage ist oder doch einen historischen Kern ent¬

hält, müsste noch genauer untersucht werden. Vgl. FELICI MAISSEN, Bündner

Reformationssagen, Disentis 1989, S. 19f.
527 Das Verhältnis von Vergerio zu Bullinger werde ich in einer neuen Studie ge¬

nauer untersuchen, dieJahre 1999 abgeschlossen werden soll.

286



engagiert. Mehrere Reisen in den Jahren bis zu seinem Tode 1565

führten ihn nach Graubünden, wo er viele seiner italienischen Schriften

in der Druckerei Landolfi in Poschiavo drucken liess. So bemühte

er sich 1561 auch darum Mittel zu bekommen, damit die Druckerei

1561 nicht in katholische Hände fiel.528

Zu Kapitel 4

Zu 4.1.2

Bonorand würdigt in seinem kurzen Uberblick über den
Nonkonformismus in Italien u. a. auch das Wirken des spanischen Arztes
und Antitrinitariers Michael Servet. Die Literatur zu Servet ist kaum
übersehbar. Neben der von Bonorand angeführten älteren, aber
noch immer nicht überholten Arbeit von Roland H. Bainton, sind

zum Leben und Werk Servets aber die Arbeiten von A. Gordon
Kinder529 und der Lexikonartikel von Helmut Feld530 zu nennen. Im
Bezug auf Graubünden und die Untertanenlande ist vor allem die
Toleranzdiskussion interessant, die nach der Hinrichtung Servets in
Genf einsetzte. Hinweise auf die Toleranzdebatte nach Servets Tod,
die von ihrem Zentrum Basel aus auch in den Freistaat der Drei
Bünde und in seine Untertanengebiete ausstrahlte, finden sich in den

528 CONRADIN BONORAND, Dolfin Landolfi. Der erste Bündner Buchdrucker
der Reformationszeit, in: Festgabe Leonhard von Muralt, Zürich 1970, S. 228-

244 und ERICH WENNEKER, Landolfi, Dolfin, ref. Buchdrucker, in:
Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 4, 1992, S. 1071 f. sowie ERICH
WENNEKER, Vergerio, Pietro Paolo, in: Biographisch-Bibliographisches
Kirchenlexikon 12, 1997, S. 1242-1256.

529 A, GORDON KINDER, Michael Servet, (Bibliotheca Dissidentium; 10), Baden-
Baden und Bouxwiller 1989. Kinder bringt ausführliche Angaben zum Leben,
zu den Werken und dem Briefwechsel.

530 HELMUT FELD, Servet, Michael, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchen¬
lexikon 9, 1995, S. 1470-1479. Leider ist bei Feld zu bemerken, dass die
Literaturangaben sehr dürftig sind und die neuere Literatur fast völlig fehlt. Der Artikel

selber ist jedoch sehr gut.

287



Darstellungen von Uwe Plath531 und in der Biographie des aus Sa-

voyen stammenden Toleranzdenkers Sebastian Castellio von Hans
R. Guggisberg.532

Zu 4.4.1 Camillo Renato

Camillo Renato war in den Jahren zwischen 1540 und 1555 der

wichtigste Vertreter von antitrinitarischen und täuferischen Ideen in
den Bündner Südtälern. Seine erhaltenen Schriften, sowie verschiedene

Zeitdokumente über sein Leben und Werk sind imjahre 1968

von Antonio Rotondô in einer wissenschaftlichen Ausgabe
herausgegeben worden.533 Der Briefwechsel Renatos aus der Zeit von 1542

bis 1549 ist ebenfalls in der Ausgabe erneut ediert und kommentiert.534

Dieser Band ist eine Fundgrube für jeden, der sich ausführlicher

mit der Person des Camillo Renato beschäftigen will.
Ergänzungen zum Briefwechsel Renatos, zu den Hinweisen auf sein Leben
und zur Literatur über ihn finden sich in der Studie von Simona
Calvani535 und in einem von mir verfassten Lexikonartikel.53''

531 UWE PLATH, Calvin und Basel in den Jahren 1552-1556, Basel und Stuttgart
1974.

532 HANS R. GUGGISBERG, Sebastian Castellio. Humanist und Verteidiger der

religiösen Toleranz im konfessionellen Zeitalter, Göttingen 1997.
533 CAMILLO RENATO, Opere. Documenti e Testimonianze, a cura di Antonio

Rotondô, (Corpus Reformatorim Italicorum), Firenze e Chicago 1968. Rotondô
hat einige Jahre später eine wichtige Studie herausgegeben, in der er Renato

erneut würdigt, siehe ANTONIO ROTONDO, Studi e recerce di storia eretica-
le italiana del Cinquecento, Torino 1974. Zu Renato vor allem der erste Beitrag
mit dem Titel «I movimenti ereticali nell'Europa del Cinquecento», S. 5-56.

534 Ich habe allerdings keine Briefe gefunden, die nicht in der Ausgabe von
SCHIESS/Bullinger abgedruckt sind.

535 SIMONA CALVANI, Camillo Renato, in: Bibliotheca Dissidentium 4, Baden-
Baden 1984, S. 155-190.

535 ERICH WENNEKER, Renato, Camillo (Paolo Ricci, Lisia Filene), in: Biogra¬

phisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 8, 1994, S. 30-34.

288



Zu 4.4.2 Die Anhänger Camillo Renatos

Unter den von Bonorand genannten Anhängern Camillos Renatos

war der aus Bassano in der Provinz Vicenza stammende Francesco

Negri der wichtigste. Das von ihm verfasste Werk «La tragedia del
Libero arbitrio» hat zuletzt Beachtung und eine neue Würdigung
durch die Arbeit von Edoardo Barbieri537 gefunden.

Zu 4.5.1 Lelio Sozzini

Das Wirken Lelio Sozzinis hat in der Wissenschaft nicht so starkes

Interesse gefunden wie das seines Neffen Fausto Sozzini. Dennoch

gibt es auch über Lelio einige Literatur. Antonio Rotondô hat im
Jahre 1986 eine wissenschaftlich bearbeitete Ausgabe der wenigen
mit Sicherheit von Lelio stammenden Schriften, seinen Briefen und
Hinweisen zu seinem Leben herausgegeben.538 Bei den aufgenommenen

Briefen habe ich jedoch keine, die von Bündnern oder Velt-
linern stammen oder an sie gerichtet waren, gefunden. Eine kurze

Zusammenfassung von Leben und Werk Sozzinis findet sich in
einem von mir verfassen Lexikonartikel.539

Zu 4.10.1 Mino Celsi

Mino Celsi war, wie Bonorand ausführt, einer der Vorkämpfer der

religiösen Toleranz. Seine wichtige Schrift «In haereticis coercendis

quatenus progredi liceat» wurde zusammen mit Gedichten Celsis

und seiner Korrespondenz in einer wissenschaftlichen Ausgabe von

537 EDOARDO BARBIERI, Note sulla fortuna europea della «Tragedia del libero
arbitrio» di Francesco Negri da Bassano, in: BSS Valdesi 181, 1997, S. 107-140.

538 LELIO SOZZINI, Opere. Edizione critica a cura di Antonio Rotondô, (Studi e

testi per la storia religiosa del Cinquecento; 1), Firenze 198C.
539 ERICH WENNEKER, Sozini (Sozzini, Socini), Lelio, italienischer Antitrinita-

rier,in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 10, 1995, S. 857-859.

289



Peter G. Bietenholz540 herausgegeben.

Zu 4.10.2 Marcello Squarcialupi

In seinen Ausführungen zu Marcello Squarcialupi hat Bonorand mit
Recht angemerkt, dass vieles über den gelehrten Arzt bisher
unbekannt ist. Neben der bereits genannten Arbeit von Claudio Madonia

ergänzt ein neuer Beitrag des gleichen Autors die Liste der Schriften

Squarcialupis um einige wichtige Titel.541 Diese Forschungen sind u.
a. in einem von mir verfassten Lexikonartikel über den wohl antitri-
nitarisch denkenden Arzt berücksichtigt worden.542 Um eine endgültige

Wertung zu Persönlichkeit und Werk Squarcialupis abgeben zu
können, erscheinen mir jedoch weitere Forschungen notwendig.

Zu Kapitel 5

Conradin Bonorand hat in seiner 1949 gedruckten Zürcher Dissertation543

und den separat veröffentlichten Studentenlisten544 wichtige
Vorarbeiten für die Erforschung der Studenten aus dem Freistaat
der Drei Bünde geleistet. Für die Universität Basel lag auch schon

5441 MINO CELSI, In haereticis coercendis quatenus progredi liceat: poems, corre¬

spondence. A cura di Peter G. Bietenholz, (Corpus Reformatorum Italicorum;
[3]), Napoli u. a. 1982.

541 CLAUDIO MADONIA, in: Bibliotheca Dissidentium 16, 1994, S. 119-170.
542 ERICH WENNEKER, Squarcialupi, Marcello, italienischer Arzt und Antitrini-

tarier(?), in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 10, 1995, S. 1083-

1085.
543 BONORAND, Die Entwicklung des reformierten Bildungswesens.
544 CONRADIN BONORAND, Bündner Studierende an höhern Schulen der

Schweiz und des Auslandes im Zeitalter der Reformaüon und Gegenreformation,

in: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden

79, 1949, S. 89-174.

290



die ältere Untersuchung von Jakob Rudolf Truog545 vor, die von Bo-

norand ergänzt wurde. Die Ergebnisse der Untersuchung werden im
Blick auf die italienischsprachigen Südtäler in dieser Arbeit wiedergegeben.

Meine Durchsicht weiterer gedruckter Universitätsmatrikel
deutscher und niederländischer Universitäten und reformierter Hoher

Schulen, die bisher in der Forschung nicht berücksichtigt wurden,

brachten zwar einige neue Erkenntnisse für die Studien von
Bündnern546 an diesen Einrichtungen, aber es fanden sich bisher
darunter keine Personen aus den italienischsprachigen Südtälem.

Ein Problem sind die Studenten der beiden reformierten
Akademien in Bern und Lausanne. Für Bern liegen die Matrikel nicht
gedruckt547 vor und für Lausanne erst ab dem Jahre 1602.546 Es lässt

sich aber vermuten, dass gerade im 16. Jahrhundert die beiden
Akademien von Bündnem und auch von Reformierten aus den
Südtälem und den Untertanengebieten besucht wurden. Für die Zeit
ab 1602 lassen sich zumindest drei Veltliner in der Lausanner Matrikel

feststellen, die hier genannt werden sollen Im Jahre 1610 sind es

die beiden folgenden:

545 JAKOB RUDOLF TRUOG, Die Bündner Studenten in Basel von 1460-1700

und die Studien der Bündner Prädikanten von 1701-1842, in: Jahresbericht der
Historisch-Anüquarischen Gesellschaft von Graubünden 68, 1938, S. 75-123.

546 Ich habe die Matrikeln der Universitäten Halle, FrankfurfOder, Marburg,
Leipzig, Wittenberg in Deutschland und Leiden, Franeker und Harderwijk und
die der reformierten Hohen Schulen in Bremen, Hamm und Herborn durchgesehen.

An fast allen Orten haben Bündner studiert, aber VelÜiner Hessen sich

nicht finden. Eine Veröffendichung der Ergebnisse ist in Planung.
547 Es gibt jedoch entsprechende Verzeichnisse, die im Staatsarchiv Bern aufbe¬

wahrt werden, aber bisher hinsichtlich des Studiums von Bündnern überhaupt
nicht benutzt wurden.

548 ALBUM STUDIOSORUM ACADEMIAE LAUSANNENSIS 1537-1837. Dres¬

sé d'après les registres officiels et d'autres documents, ed. LouisJunod, Band II:
1602-1837, Lausanne 1937. Der erste Band mit den Jahren 1537-1602 liegt nicht
gedruckt vor. Insgesamt habe ich für das 17. Jahrhundert die Eintragung von 35

Bündnern als Studenten an der Lausanner Akademie gefunden, im 18.

Jahrhundert sind es dagegen nur ganze zwei Eintragungen.

291



BARTHOLOMAEUS MARLIANIVUS; Vultureno-Rhetus, 20. De-

cembris anno recuperatae per Christum salutis 1610.549

JOSEPHUS MALACRIDA, Carpanensis Rhetus, 20. Decembris,
anno recuperatae post Christum salutis.550

Im Jahre 1641 als Student in Lausanne nachgewiesen:
ANTHONIUS PESTALOZZA, Rhetus.551

Zu Kapitel 6

Zu 6.1 und 6.2

Bonorand hat in seinen Ausführungen verschiedene Gesichtspunkte
angesprochen, die eine weitere Verbreitung der Reformation in den

Untertanengebieten verhinderten. Als einen der Hauptschwierigkeiten
sieht er die italienische Sprache an, die eine grössere Verbreitung

verhinderte. Fast alle Prediger und auch die meisten reformierten

Schulmeister in den Untertanengebieten waren dort nicht
heimisch, sondern waren Zugewanderte. Der Grossteil von ihnen
war aus verschiedenen Teilen Italiens gekommen. Er stellt den starken

Individualismus und die oftmals starke humanistische Prägung
als hinderlich für die Verbreitung des Evangeliums heraus. Das Fehlen

von einheimischen Predigern und Lehrern war sicherlich ein

grosses Problem. Doch trat dieses Problem auch in anderen Gebieten

des Freistaates der Drei Bünde auf. Vor allem im rätoromanischen

Sprachgebiet fehlte es über Jahrzehnte an einheimischen Kräften,

ohne dass dieses sich zu nachteilig für die Verbreitung der
Reformation erwiesen hätte. Dazu kam auch, dass Bullinger zu
seinen Lebzeiten auf Personalentscheidungen der reformierten Bünd-

549 ALBUM STUDIOSORUM II, 21 Nr. 3138.
550 ALBUM STUDIOSORUM II, 21 Nr. 3139. Neben den beiden hier genannten

findet sich als Bündner Student imJahr 1611 noch der spätere Churer Pfarrer
und Antistes Hartmann Schwarz.

551 ALBUM STUDIOSORUM II, 39 Nr. 3658.

292



ner Kirche immer dann grossen Einfluss nahm, wenn es um die

Besetzung von Schlüsselpositionen ging, wobei er oftmals auswärtige
Prediger empfahl und diese den Einheimischen vorzog.552

Das grösste Problem der Protestanten in den Untertanenlanden

war m. E. ihre heillose Zersplitterung in unterschiedlichste Lehrmeinungen

und Lehren. Dieser Zustand der Zersplitterung in kleine
Gemeinschaften war von Welti553 bereits als charakteristisch für die

gesamte italienische Reformation beschrieben worden und gilt in
besonderen Masse für die Bündner Untertanenlanden. Dazu kam das

Fehlen eines geographischen Zentrums, wie es Wittenberg für die

Lutheraner, Zürich und Genf für die Reformierten war. Dieses Zentrum

hätte wohl nur Chiavenna sein können, doch gerade in Chia-

venna war der Streit der Protestanten untereinander am grössten.
Die Zersplitterung der Gemeinde in verschiedene Lager über
Jahrhunderte verhinderte, dass Chiavenna ein protestantisches Zentrum
wurde. Als in der Zeit Scipio Lentolos eine Beruhigung eintrat, war
der Katholizismus durch die Reformen des Konzils von Trient554

bereits wieder so befestigt, dass sie in der Lage waren, die Verbreitung
protestantischen Einflusses immer stärker einzudämmen. Die Prote-

552 Vgl. etwa die Besetzung der Pfarrstelle an St. Martin in Chur nach dem Tode
Comanders. Der von Bullinger empfohlenejohann Fabricius Montanus stammte

aus dem Elsass und nach seinem Tode empfahl Bullinger den Thurgauer
Tobias Egli. Dieser war bereits vorher durch die Vermittlung Bullingers in Davos

tätig gewesen, hatte sich aber dort nicht wohl gefühlt. Egli hatte auch in
Chur grosse Schwierigkeiten. Vgl. ERICH WENNEKER, Heinrich Bullinger
und der Gantnerhandel in Chur (1570-1574), in: Zwingliana 24, 1997, S. 95-116.

Ich bereite eine Untersuchung über Bullingers Bündner Personalpoliük vor, die

in ihren Entscheidungen nicht immer glücklich war.
553 WELTI, Reformaüon S. 139.
554 Zu der tridentinischen Reform im Bistum Chur vgl. ALBERT FISCHER, Als

Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme verpflichtet. Teilnahme und
Annahme - Das Ringen um die tridenünische Reform im Bistum Chur, in: BM
1995, S. 441-466. Für die Südtäler wichüges Material enthält auch die Studie

von CARL CAMENISCH, Carlo Borromeo und die Gegenreformation im
Velltin unter besonderer Berücksichtigung der Landesschule in Sondrio, Chur
1901.

293



stanten konnten nicht mehr an die Ausweitung ihres Einflusses denken,

sondern standen von nun an immer stärker unter dem Druck
der gegenreformatorischen Kräfte.

Zu 6.3.2

Die Frage nach der religiösen Unterdrückung der Untertanengebiete
durch die Bündner Herrschaft wird von Bonorand ausführlich
behandelt. Er sieht in den Ilanzer Artikeln von 1526 eine Pioniertat in

bezug auf die religiöse Toleranz und geht davon aus, dass als den
Gemeinden die Entscheidung über die konfessionelle Zugehörigkeit
übertragen wurde, nur an die katholische und reformierte Konfession

gedacht war. Dieses erscheint mir jedoch auf die reformierte
Konfession zu eingegrenzt. 1526 gab es im Freistaat der Drei Bünde

nur einige wenige Ansätze reformatorischen Denkens. Für den
weiteren Verlauf der Reformation in Graubünden war Chur mit dem
Wirken von Johannes Comander wichtig. Eine neue Untersuchung
zu den Ilanzer Artikeln von 1526 geht davon aus, dass die

Forderungen der Bündner Bauern nicht auf das Evangelium abgestützt
sind, da ein einziger Punkt, die Abschaffung der Seelenmessen
reformatorisches Gedankengut war. Als ein halbes Jahr später der

Bundstag einen Beschluss über die Religionsfreiheit fasst, wird zwar

von zwei Konfessionen, der katholischen und der evangelischen,

ausgegangen, aber es fehlen Hinweise auf Ansätze zur Entstehung
eines Staatskirchentums.555 Erst die Bildung der evangelisch-rätischen
Synode im Jahre 1537 beendet den ersten Teil des Entstehungsprozesses

der reformierten Kirche im Freistaat der Drei Bünde.
Im Kontext der Überlegungen zum Toleranzbegriff weist Bonorand

mit Recht daraufhin, dass die meisten reformierten Prediger
des 16. Jahrhunderts den modernen Toleranzbegriff nicht kannten.
Dieses gilt auch für den späteren Streit der Churer Prediger Tobias

555 IMMACOLATA SAULLE HIPPENMEYER, Nachbarschaft, Pfarrei und Ge¬

meinde in Graubünden 1400-1600, Chur 1997, S. 171-182.

294



Egli und Johannes Gantner. Obwohl Gantner gelegentlich so dargestellt

wird, war auch er kein Vertreter eines modernen Toleranzbegriffes.

Bei ihm handelt es sich um den Propagandisten einer
innerprotestantischen Toleranz, die er gegenüber den Katholiken
ablehnt.556 Da gingen bereits die Ilanzer Artikel einen Schritt weiter.
Die Toleranzfrage in der Bündner Reformation bedarf dabei einer

Neubewertung, die versucht, alle Gesichtspunkte zu berücksichtigen.
Dabei müssten auch die von Hans R. Guggisberg gemachten
Beobachtungen über Toleranzvertreter in den Bündner Südtälern mit
berücksichtigt werden.557 Dazu wäre es m. E. auch notwendig, dass

Vergleiche mit Gebieten ausserhalb Graubündens gezogen werden,

um so Anhaltspunkte zu erhalten. Hilfreich könnte dabei der
Vergleich der Ergebnisse sein, die Studien über die Frage der religiösen
Toleranz in Frankreich um 1560 erbrachten.558

Die Frage nach der gemeinsamen Benutzung von Kirchen durch
Katholiken und Protestanten ist ein besonderes Problem. Die Ilanzer
Artikel kennen nur den Mehrheitsentscheid der ganzen Gemeinde.
In der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts kommt es in mehreren
Bündner Gemeinden aber damit zu grossen Problemen und in
verschiedenen Gemeinden wird ein Simultanrecht zur Benutzung der
Kirchen eingeführt.559 Wenn Bonorand darauf hinweist, dass die

556 \VENNEKER, Gantnerhandel. Gerade in diesem Punkt stimme ich Bonorand

zu, dass vieles, was in der Literatur über die religiöse Toleranz der Bündner zu
lesen sind, wohl einem Wunsch entspricht und nicht der Wahrheit. Zumindest
lässt es sich nicht an den Quellen festmachen.

557 GUGGISBERG, Castellio.
558 VOLKER ROESER, Politik und religiöse Toleranz vor dem ersten Hugenot¬

tenkrieg in Frankreich, Basel und Frankfurt a.M. 1985.
559 Leider hat dieser Gesichtspunkt des Simultanrechts an Bündner Kirchen durch

beide Konfessionen in der Forschung kaum Beachtung gefunden. Es bleibt
deshalb zu wünschen, dass die Wissenschaft dieser Frage genauer nachgeht.
Die Erforschung dieser gemeinsamen Benutzung ist für deutsche Landschaften

fortgeschrittener. Vgl. zuletzt die rechtshistorische Untersuchung von Christoph
Schäfer, Das Simultaneum, Ein staatskirchenrechtliches, politisches und
theologisches Problem des Alten Reiches, Frankfurt a. M. 1995 und die dort genannte
Literatur.

295



Mitbenutzung von Friedhöfen oftmals grosse Schwierigkeiten machte,

so war es auch in Bündner Gemeinden ausserhalb der
Untertanengebiete ähnlich.560

Ergänzend zu den Ausführungen Bonorands sei hier auf den
Streit um die Mitbenutzung der Kirche von Boalzio im Gerichtsbezirk

Teglio hingewiesen. Die evangelische Minderheit des Dorfes

beanspruchte die gemeinsame Benutzung der Kirche und verlangte
Geld für den Unterhalt ihres Prädikanten. Die Katholiken beriefen
sich dagegen auf einen Vergleich von 1589, indem die Protestanten
auf ihre Ansprüche gegen Zahlung einer einmaligen Summe verzichtet

hatten. Als die Drei Bünde zugunsten der Evangelischen intervenierten

und 1619 der Prädikant in der Kirche eingeführt werden sollte,

kam es zu einem Auflauf mit offenen Gewalttätigkeiten. Die

eingesetzte Kommission, die den Vorfall untersuchte, erliess harte
Strafen und verurteilte die Gemeinde Boalzo dazu, den Reformierten
auf eigene Kosten eine neue Kirche zu bauen und Geld für den Unterhalt

der Kirchgemeinde beizusteuern.561

Ein weiterer Streitpunkt zwischen Katholiken und Protestanten

war die nach Meinung der Katholiken unterschiedliche Behandlung
bei der Zulassung fremder Prediger. Während die protestantischen
Refugianten durchaus Prediger werden konnten und auch wurden,
sollte dieses katholischen Predigern, vor allem den Jesuiten, untersagt

werden. Diese unterschiedliche Behandlung stellte sicherlich ein
grundlegendes Problem dar. Der Abschied des Bundstages vom 18.

Januar 1557 in Ilanz wurde in diesem Punkt verschieden ausgelegt.562

560 Vgl. die Verhältnisse im Kreis der Fünf Dörfer. Siehe dazu HANS BERGER,
Die Einführung der Reformation im Kreis der Fünf Dörfer und die daraus
resultierenden Kämpfe. Ein Beitrag zur Bündner Kirchengeschichte, Chur 1950,

wo von den gleichen Problemen berichtet wird.
561 Staatsarchiv Graubünden, B 1538/8, 26-28. Darstellung des Vorgangs bei

WENDLAND, Nutzen S. 104f.
562 Der Abschied findet sich in: Materialien zur Standes- und Landesgeschichte

Gem. III Bünde (Graubünden) 1464-1803. Hg. von FritzJecklin, Bd. II., S. 269-

272. Vgl. WENDLAND, Nutzen, S. 64 und S. 371, Anm. 77.

296



Zu 6.4 und 6.5

Conradin Bonorand konnte für seine Darstellung die wichtige
Veröffentlichung der Arbeit von Andreas Wendland nicht mehr benutzen.
Wendland unternimmt unter Verwendung von französischen,
italienischen, schweizerischen und spanischen Quellen eine Neubewertung

der Auseinandersetzung um das Veltlin während des Dreissig-
jährigen Krieges. In einem Kapitel beschäftigt er sich mit der

Vorgeschichte563 und mit dem Aufstand der Veltliner/'64

Wendland stellt mit Recht fest, dass trotz der erheblichen Mängel

bei der Ausbildung und der ungenügenden Seelsorge nur ein
kleiner Teil der Bevölkerung sich der Reformation anschloss565 und
dem Ende des Trienter Konzils es vor allem die Veltliner Kommunen

und die Adelsmehrheit waren, die gegen die Reformation
eingestellt waren.566 Die Grundlage dafür findet er in den Zivilstatuten
des Veitlins, wo alle wichtigen Fragen, z. B. die Feiertage, bereits zu
Gunsten des alten Glaubens geregelt seien.567 Deshalb habe das

Mandat aus dem Jahre 1557 nur den im Entstehen befindlichen
reformierten Gemeinde gedient.568 Dabei wird jedoch übersehen, dass

gerade dieser Bundstagsabschied sich nicht allein auf die
Untertanengebiete bezog, sondern auf den ganzen Freistaat. Mit den dort
beschlossenen Massnahmen, die vor allem die Pfarrerbesoldung und
Kirchenbenutzung gemischtkonfessioneller Gemeinden regelte, soll-

563 WENDLAND, Nutzen, Kapitel 3: Herrschaftliche Durchdringung und konfes¬

sioneller Konflikt in den Untertanenlanden, S. 47-78.
564 WENDLAND, Nutzen, Kapitel 5: Freiheit und religiöse Reinigung: der Veltli-

ner-Aufstand, S. 101-127.
565 WENDLAND, Nutzen, S. 59.
566 WENDLAND, Nutzen, S. 59f. Ihm ist jedoch in der Frage zu widersprechen,

dass die VelÜiner Gemeinden mehr Rechte als die meisten Bündner Gemeinden

hatten. Gerade die sorgfälüge Untersuchung von Immacolata Saulle

Hippenmeyer weist nach, dass die Bündner Gemeinden durchaus ihre Rechte
erstreiten und sie auch zu nutzen wussten.

567 WENDLAND, Nutzen, S. 62.
568 Es bleibt hier auch zu fragen, ob sich um 1557 wirklich ein grösserer Teil der

reformierten Gemeinden in den Untertanengebieten noch im Entstehen befand.

297



ten Streitfälle verhindert werden.569 Trotz aller Behauptungen, die

sich bis heute auch in der Literatur finden, wurde mit dem Dekret

von 1557 kein Sonderrecht in den Untertanengebieten eingeführt,
sondern die Einhaltung der bestehenden Bündner Bestimmungen
verlangt. In den Augen der katholischen Mehrheit des Veitlins war
dieses jedoch eine Bevorzugung der Protestanten. Ein weiterer von
Wendland gut herausgearbeiteter Gesichtspunkt war die Unterbindung

von kirchlichen Visitationen durch die Bündner. So konnten
Visitationen der katholischen Kirchen nur in den Jahren 1589/90
und 1614 durchgeführt werden, da die beiden Bischöfe selber aus

dem Veltlin stammten.570 Wendland weist mit Recht daraufhin, dass

«das Prinzip der konfessionellen Parität in den Untertanenlanden
stets abgelehnt und nie akzeptiert»571 wurde. In dieser Ablehnung
eines der Grundpfeiler der Bündner Religionspolitik durch die
Untertanenlande lag wohl das grundlegende Konfliktpotential zwischen
den Untertanenlanden und den Bündnern in der religiösen Frage.

Es scheint mir zweifelhaft, ob Wendland mit seiner Feststellung
recht hat, dass der Bündner Landesherr in den Streitfragen einseitig
zu Gunsten der Protestanten eingriff.572 Eher scheinen die Bündner
vom Gedanken des Ausgleichs zwischen den Konfessionen
bestimmt gewesen zu sein. So spielte sich im Freistaat selber im Kreis
der fünf Dörfer in den Gemeinden Igis, Untervaz, Trimmis und
Haldenstein am Anfang des 17. Jahrhunderts ein ähnlicher Konflikt

569 Leider erwies sich das Dekret als oftmals kaum durchführbar. So kam es in den
Gemeinden Feldis und Scheid in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts zu

heftigen Auseinandersetzungen konfessioneller Art. Ich bereite eine Untersuchung

über die «Spätreformation in Graubünden» vor, die u. a. die Streitfragen
in diesen Gemeinden und darüber hinaus die Verhältnisse in weiteren Mittel-
bündner Gemeinden behandelt.

570 Eine Übersicht über die Visitationen bietet UMBERTO MAZZONE, «Consola-

re quei poveri catholici»: visitatori ecclesiasüci in Valtellina tra '500 e '600, in:

Riforma e società nei Grigioni. Valttellina e Valchiavenna tra '500 e '600, a cura
di Alessandro Pastore, Milano 1991, S. 129-158.

571 WENDLAND, Nutzen, S. 63.
572 WENDLAND, Nutzen, S. 68f.

298



ab, in dem die katholische Mehrheit eine Beteiligung an den
Kirchen und der Pfrund durch die Protestanten mit allen Mitteln
verhindern wollte und dabei das geltende Recht der Drei Bünde mehrfach

missachtete und auch Gerichtsurteile, die Teilung der Pfrund
und die Mitbenutzung der Kirche bestimmten, bewusst überging.573

Allerdings zeugen die bisher erfolgten Einzeluntersuchungen, dass

die Bündner einer religiösen Minderheit, bei denen es sich in den

Untertanenlanden immer um die Reformierten handelte, doch
erhebliche Rechte zubilligten, die auf grosses Unverständnis bei der
katholischen Mehrheit stiessen.

Wendland betont in seiner Untersuchung, dass das Leben der
Reformierten unter den VelÜiner Bedingungen nicht einfach war.
Vor allem die Pfarrer lebten gefahrlich und standen unter permanenter

Beobachtung. Oft hatte die Inquisition in Italien über die
reformierten Prediger des Veldins sehr genaue Informationen. Dieses

galt im gleichen Masse aber auch für die reformierten Prediger in
den italienischsprachigen Südtälern Bergeil und Puschlav. Ein
Beispiel für diese Informationen ist der von Bonorand erwähnte Aurelio
Scitarcha,574 der vor seiner Tätigkeit in den Bündner Südtälem
protestantischer Prediger auf Korsika war. In Graubünden betätigte er
sich vor allem als Informant der französischen Krone. Scitarcha
wurde 1560 in Mailand nicht nur als ehemaliger protestantischer
Prediger auf Korsika erkannt, sondern auch durch die Zeugenaussage

des aus Graubünden stammenden Hauptmanns Schero di Pre-

vosti als Prediger der lutherischen Lehre im Bergell. Bei einer
Gegenüberstellung erkannte ihn auch der Dominikanerpater Angelo da
Cremona als «lutherischen» Prediger in Vicosoprano.575

In der Deutung des Thusner Strafgerichts von 1618 und dem
Tod des Erzpriesters Nicolö Rusca nimmt Wendland eine
Neubewertung vor. Er sieht die radikale Prädikantengruppe um Caspar

573 Siehe BERGER, Reformation.
574 Zu ihm siehe Kapitel 2.8.3
575 Vgl. SEIDEL MENCHI, Erasmus, S. 329, wo der gesamte Vorgang unter Ver¬

wendung der Inquisitionsakte des Scitarcha dargestellt wird.

299



Alexis und Georg Jenatsch als die Wortführer und Handelnden des

Strafgerichts.576 Gleichzeitig weist er aber daraufhin, dass nicht allein
Veltliner, sondern auch Bündner bei dieser Gelegenheit bestraft werden.

Ziel der radikalen Prädikanten ist die Vernichtung des «Hispa-
nismus», denn gerade Spanien wurde von ihnen, und wie die weiteren

Ereignisse zeigen zu Recht, als Hauptfeind der protestantischen
Bündner angesehen. In diesem Kontext ist die Frage zu stellen, ob

es Bestrebungen gab, den Protestantismus im ganzen Veltlin
einzuführen. In der neueren Forschung wird dieses von Randolph C.

Head als Ansicht vertreten. Als Beleg dafür wird ein Traktat des En-

gadiner Reformators und Historikers Durich Chiampell aus dem

Jahre 1577 angegeben.577 Dabei wird m. E. übersehen, dass der
Traktat vierzigJahre vor dem Thusner Strafgericht geschrieben wurde.

Ich denke nicht, dass Chiampell ein guter Kronzeuge für ein
landesherrliches Kirchenregiment nach dem Motto «Cuius regio -
ejus religio» ist. Für die Interpretation einer solchen Schrift, sind
auch die Umstände zu berücksichtigen, unter denen sie entstanden
ist. Und dieses fehlt bei Heads Deutung. Chiampell hatte 1574 als

Pfarrer an der Regulakirche die Stadt Chur, unter ihn persönlich
beleidigenden Bedingungen, verlassen müssen.578 Die letzten Lebensjahre

verbrachte er in der abgelegenen Gemeinde Tschlin im Unteren-

gadin. Die Schuld an seiner Vertreibung gibt Chiampell den auch in
Chur weit verbreitetsten Vertretern des Hispanismus, die er in allen

seinen Schriften als die eigentlichen Feinde der Protestanten sieht.

Sein Traktat ist m. E. eine scharfe Abrechnung mit den bestehenden
Verhältnissen und enthält darüber hinaus einige Vorschläge zu
Veränderungen in den Drei Bünden. Dass er gleichzeitig auch eine

576 WENDLAND, Nutzen, S. 75.
577 RANDOLPH C. HEAD, Rhaetian Ministers, from Shepherds to Citizens: Cal¬

vinism and Democracy in the Republic of the Three Leagues 1550-1620, in: Later

Calvinism: international perspectives, ed. by W. Fred Graham, Kirksville,
Miss. 1994, S. 55-69. Vgl. dazu WENDLAND, Nutzen, S. 69 und 372 Anm. 100,

wo allerdings nur Heads Meinung wiedergegeben wird.
578 Vgl. WENNEKER, Gantnerhandel.

300



scharfe Abrechnung mit dem Katholizismus in den Drei Bünden ist,

ist für den strengen Reformator Chiampell typisch. Sein besonderes

Unverständnis gilt aber den Hispanisten unter den Protestanten. Eine

Wirkung dieses Traktates auf seine Zeitgenossen konnte bisher
nicht festgestellt werden. So ist es auch eher unwahrscheinlich, dass

die Propagandisten des Thusner Strafgerichts von 1618 den Traktat
überhaupt kannten, noch das er irgendeine Wirkung auf sie hatte.

Kaum ein protestantischer Vertreter in den Drei Bünden am Anfang
des 17. Jahrhunderts konnte ernsthaft glauben, dass eine Protestanti-

sierung der Untertanenlande überhaupt möglich wäre. Dagegen
stand die katholische Mehrheit des Grauen Bundes. Gleichzeitig hatten

die katholischen Veltliner mit den katholischen Orten der
Eidgenossenschaft noch einen weiteren wichtigen Verbündeten, der sich

immer wieder für ihre Rechte einsetzte. Dieses sicherlich nicht
zuletzt, um ein Übergreifen protestantischen Gedankengutes auf die

eigenen Untertanengebiete im Tessin zu verhindern, die seit der

Vertreibung der Protestanten aus Locarno 1555 selbst die kleinsten

protestantischen Regungen dort nicht mehr dulden wollten. Die
protestantischen Prädikanten mischten sich sicherlich so manches Mal
in die Politik des Freistaates ein, aber keiner von ihnen konnte damit
rechnen, dass die Protestantisierung des Veltlins möglich wäre.
Allein die benachbarten katholischen Mächte hatten da schon zu viel
Einfluss.

Wenn die Protestanten überhaupt ein gemeinsames Ziel hatten,
dann konnte es höchstens um die Vergrösserung ihres Einflusses
gehen. Dieses war sicherlich auch eines der Ziele des Thusner Strafgerichts.

Protestantische Pläne zur Ermordung der Katholiken gab es

deshalb sicherlich nicht, aber gerade solche Gerüchte, die
wahrscheinlich durch die ausländischen Mächte bewusst verbreitet wurden,
dienten zur Verstärkung des Konfliktes. So war es nicht zuletzt die

spanische Seite, die den Aufstand des Veltlins und die Ermordung
der Protestanten förderte.

Damit kommen wir zum Problem des Veltliner Aufstandes und
der Ermordung der Veltliner Protestanten. Die meisten der bisherigen

Darstellungen sind zu sehr vom konfessionellen Standpunkt ih-

301



rer Verfasser bestimmt, was Bonorand in seinen Ausfuhrungen
zumindest für die katholische Seite überzeugend nachweist. Die
Forschungen Wendlands machen nun deutlich, dass die gesamte Aktion

geplant war. Er betont, dass es den Aufständischen nicht allein
darum ging, «das 'Bündner Joch' abzuschütteln, sondern sich gleichzeitig

ein für alle Mal der eigenen reformierten Konvertiten und
'Verräter' zu entledigen.»579 Beides gehörte für sie unabdingbar
zusammen. Aufgrund der Auswertung aller vorliegenden und vor
allem auch der bisher kaum benutzten ausländischen Quellen macht
Wendland deutlich, dass es sich um einen gezielten Mord an den
Protestanten handelte. Damit dürfte die von Bonorand kritisierte
Sichtweise Enrico Bestas, der Veltlinermord sei nicht geplant gewesen,

sich als unhaltbar erwiesen haben.
Bonorand lehnt den Vergleich des Veltlinermordes mit der

Bartholomäusnacht in Frankreich 1572 ab. Sicherlich ist der
Vergleich dieser beiden geschichtlichen Ereignisse schwierig. Unter der
Prämisse der Untersuchung Wendlands, dass der Veltlinermord,
ähnlich wie die Bartholomäusnacht, eine geplante Aktion war, ergeben

sich jedoch einige Gemeinsamkeiten. Allerdings erscheint mir
es nur dann sinnvoll einen solchen Vergleich zu ziehen, wenn alle

Gesichtspunkte, nicht nur die gemeinsamen, neu untersucht würden.
Die Bestimmungen des Mailänder Kapitulats von 1639 sind nach

der Meinung Bonorands bisher in der Forschung nicht ausreichend

berücksichtigt wurden. Wendland hat sich in seiner Arbeit nun
ausführlich mit dem Kapitulat beschäftigt.580 Der Vertrag unterhält u. a.

die Bestimmung, dass die nach Chiavenna zurückgekehrten
Protestanten und ihre sich im Veltlin aufhaltenden Glaubensgenossen

ausgewiesen werden. Das Ziel der Vertreibung aller Protestanten aus
dem Veltlin und Chiavenna liess sich nicht völlig erreichen. Bis in
das Jahr 1687 brachten die Spanier Klagen vor, dass sich noch im-

579 WENDLAND, Nutzen, S. 110.
580 WENDLAND, Nutzen, S. 309-354. Vierter Teil: Die Allianz mit den Bündner

«Häretikern» und die katholische Restauration im Tal der Adda.

302



mer Protestanten dort aufhielten.581 Ausnahmen mussten auch für
die reformierten Inhaber von Veltliner Ämtern gemacht werden.
Ausserdem war es vielen Veltliner Protestanten möglich, aus den
benachbarten Tälern heraus, ihren Grundbesitz zu erhalten, und
teilweise gelang es reformierten Bündner Herren, ihr Eigentum in
den Untertanenlanden sogar noch zu vergrössern.582

Zu 6.5.2

Zu diesem abschliessenden Abschnitt der Arbeit Bonorands sollen
hier einige Ergänzungen beigetragen werden, die aus der neueren
Literatur bzw. aus eigenen, bisher nicht publizierten Forschungsergebnissen

stammen.
Bonorand wies mit Recht daraufhin, dass die Auswanderungen

der meisten Protestanten aus den Untertanengebieten 1620 nach
Chur, Zürich und anderen Orten erfolgte.

In diesem Zusammenhang ist die von Bonorand erwähnte Familie

Malacrida, die in Caspano und Tirano zu den führenden Familien

gehörte, besonders interessant. Der Sohn des 1620 geflüchteten
Elisaeus Malacrida war der vermutlich in Bemer Kirchendiensten tätige

Pfarrer Peter Malacrida. Er wirkte als reformierter Pfarrer in den
Berner Gemeinden Reutigen (1654-1659)583 und Wyl (1659-1671).584
Danach war er bis zu seinem Tode im Jahre 1681 Feldprediger im
bernischen Regiment Erlach. Er erhielt für sich und seine Nachfahren

das Berner Bürgerrecht geschenkt.
Der von Bonorand ebenfalls erwähnte jüngere Elisaeus Malacrida

konnte von mir erstmals für das Jahr 1685 nachgewiesen werden.

581 WENDLAND, Nutzen, S. 352.
582 WENDLAND, Nutzen, S. 354.
583 CARL FRIEDRICH LOHNER, Die reformirten Kirchen und ihre Vorsteher

im eidgenössischen Freistaate Bern, nebst den vormaligen Klöstern, Thun 1865,

269.
584 LOHNER, Kirchen, S. 163 irrt sich, wenn er die Amtszeit Malacridas in Wyl bis

zumJahre 1684 ausdehnt.

303



Er dürfte ein Sohn des Peter Malacrida gewesen sein. 1685 wurde er

von Bern als reformierter Prediger der neugegründeten Schweizerkolonie

Nattwerder in Brandenburg berufen.585 Er war damit einer der
ersten Berner Pfarrer, die in Brandenburg tätig wurden. Malacrida

begleitete die 14 Berner Auswandererfamilien seit deren Abreise in
Bern am 30. April 1685. Nach der Ankunft erhielt er am 24. Juni
1685 eine erste Audienz beim Kurfürsten Friedrich Wilhelm, der ihn
zum Pfarrer der Kolonie ernannte. Das gesamte Siedlungsvorhaben
stiess jedoch bald auf grosse Schwierigkeiten und auch Malacrida

war mit seiner Besoldung nicht zufrieden. Neben der pfarramtlichen
Tätigkeit erteilte er in Nattwerder auch geeigneten jungen Männern
Lateinunterricht. Die Bedingungen in der Gemeinde waren für ihn
jedoch so unbefriedigend, dass er sich bereits ein Jahr später um die
vakante Stelle eines Griechischprofessors an der Bemer Akademie
bewarb. Bei seiner Bewerbung legte er u. a. eine Empfehlung des

brandenburgischen Kurfürsten vor.586 1687 wurde er wirklich als

Professor für Griechisch nach Bern berufen und kehrte deshalb nach

nur kurzer Tätigkeit in Brandenburg in die Schweiz zurück. 1709

wurde er Theologieprofessor an der Berner Akademie Elisaeus
Malacrida verstarb im Dezember 1719 in Bern.587

Ein weiterer Veltliner Protestant, der als reformierter Pfarrer in
Deutschland tätig war, begegnet uns in dem von Bonorand erwähnten

Johann Peter Cattaneo (Cattanäus). Uber ihn sind wir durch ei-

585 OTTO FISCHER, Evangelisches Pfarrerbuch für die Mark Brandenburg seit

der Reformation. Band 2,2, Berlin 1941, S. 529. Über die Schweizer Auswanderung

nach Brandenburg und Preussisch-Litauen zwischen 1680 und 1720 gibt es

bereits eine umfangreiche Literatur, die jedoch wenige Angaben zur Tätigkeit
der Pfarrer enthält.

586 HENNING HEESE (Hg.), 300Jahre Schweizer Kolonie am Golmischen Bruch
bei Potsdam 1685-1985. Festschrift zur Erinnerung an die Landung der Schweizer

am 18. Juni 1685. Ein Beitrag zur Ortsgeschichte von Golm, Nattwerder und
Neu Töplitz, Sankt Augustin 1985, S. 51-54.

587 LOHNER, Kirchen 54; HBLS V, 4f. Um die von Bonorand richtig als bisher

ungeklärt bezeichnete Verbindung der Bündner mit den Berner Malacrida klären

zu können, wären genauere Studien notwendig.

304



nen kurzen Lebenslauf gut informiert. Im Jahre 1671 hat er sich im
Pfarr-, Schul- und Mössenerei-Competenz-Buch, einem im Badischen
Generallandesarchiv Karlsruhe aufbewahrten Pfarrer- und
Schulmeisterverzeichnis der Kurpfalz mit den folgenden Worten eingetragen:
«Mein Alter ist 41 Jahr, mein Vatterlandt ist Tiran im VelÜein, aber

zu Celerina im Pünten, allwo meine Eltern seel. Exuliret haben, ge-
bohren.»588 Nach Ausführungen über seinen Schulbesuch berichtet
er über seine Ubersiedlung in die Kurpfalz folgendermassen: «Anno
1652, den 2. Aprilis, als etliche meiner Landsleuten auß dem Velt-
lein in die Churf. Pfaltz gezogen und zu Bretten haußheblich sich

niedergelassen haben, bin ich mit ihnen allhero kommen und zu

Heydelberg den 20. Junii von H. Tossano und Heimio examinirt
und zu Bretten in Predigen mich exercirt».589 Cattaneo gehörte nach
seinem eigenen Zeugnis zu einer ganzen Gruppe von Veltliner
Flüchtlingen, die der Aufforderung des Kurfürsten Karl Ludwig von
der Pfalz gefolgt waren, um die durch die Ereignisse des Dreissigjäh-
rigen Krieges entvölkerte Kurpfalz wieder zu besiedeln.590 Nach dem

theologischen Examen wurde er Schulmeister, Diakon und
Katechismusprediger in Bretten.591 Im Jahre 1662 wurde er ordentlicher
Diakon in Bretten und gleichzeitig Pfarrer der benachbarten
Gemeinde Rinklingen. Er war mit der Witwe des Zürcher Pfarrers und
Professors Johann André à Costa verheiratet. Uber seine Tätigkeit in
Bretten und Umgebung ist nichts bekannt, da die entsprechenden

588 Zitiert nach WILHELM DIEHL, Schweizer in kurpfälzischen Kirchen- und
Schuldienst in der Zeit von 1649 bis 1671, in: Hessische Chronik 5, 1916, S. 25-

50, 88-93, hier: 25.
589 DIEHL, Schweizer 25f.
590 Vgl. MEINRAD SCHAAB, Geschichte der Kurpfalz, Band 2: Neuzeit, Stuttgart-

Berlin-Köln 1992, S. 124-144 und ALBRECHT ERNST, Die reformierte Kirche
der Kurpfalz nach dem Dreissigjährigen Krieg (1649-1685), Stuttgart 1996, wo
über die umfangreiche Besiedlung der Kurpfalz von reformierten Schweizern
berichtet wird. Über die Ansiedlung von Veltliner Protestanten bisher keine
nähere Untersuchung.

591 HEINRICH NEU, Pfarrerbuch der evangelischen Kirche Badens von der Re¬

formation bis zur Gegenwart, Teil II, Lahr 1939, S. 94.

305



Archivalien durch Kriegseinwirkung verloren gingen. Cattaneo ist

jedoch im Alter von nur 45 Jahren am 25. Juni 1675 in Bretten
verstorben.592

592 NEU, Pfarrerbuch, S. 94. Vgl. ERICH WENNEKER, Reformierte Bündner als

Pfarrer und Schulmeister in Süddeutschland (1560-1830), in: BM 1999, S. 264-

301.

306


	Nachwort

