Zeitschrift: Beiheft zum Bindner Monatsblatt
Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: 9 (2000)

Artikel: Reformatorische Emigration aus Italien in die Drei Bunde : ihre
Auswirkungen auf die kirchlichen Verhaltnisse. Ein Literaturbericht

Autor: Bonorand, Conradin

Kapitel: 6: Zur Beurteilung der Bundner Herrschaft bis 1620 in der neueren
Literatur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-821115

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-821115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

6

Zur Beurteilung der Biindner Herrschaft
bis 1620 in der neueren Literatur

Der Schlussabschnitt des vorangegangenen Kapitels zeigt, dass man
in der neueren Literatur noch keineswegs zu einer klaren Beurtei-
lung der politischen und konfessionellen Verhiltnisse in den Biind-
ner Untertanengebieten bis 1620, das heisst bis zum Veltlinermord,
gelangt ist.

Wie im Vorwort dargelegt, handelt es sich in der vorliegenden
Abhandlung nicht um eine Darstellung der Reformationsgeschichte
in den ehemaligen Biindner Siidtilern. Diese wurde bereits 1950
verGffentlicht, und zwar sowohl in deutscher als auch in italienischer
Sprache.*?” Diese Darstellung ist insofern verdienstvoll, als sie einen
guten Uberblick bietet {iber die kirchlichen Verhiltnisse und den
Verlauf der Reformation in diesen Gebieten. Sie ist jetzt jedoch in-
folge neuerer Forschungsergebnisse in mancher Hinsicht ungenii-
gend und veraltet.

Haben aber die vielen seither erschienenen Forschungsergebnis-
se und die neueren Quellenpublikationen eine klirende, ausgewo-
gene Beurteilung der Biindner Herrschaft und der konfessionellen
Verhiltnisse bis zum Veltlinermord ermdéglicht? Leider ist das keines-
wegs der Fall. Man ist erstaunt, wieviele Vorurteile, Fehlurteile und
Gemeinplitze in der Literatur noch immer anzutreffen sind. Hier
kann davon nur eine ganz kleine Auswahl geboten werden.

#7  CAMENISCH, Geschichte der Reformation und Gegenreformation, und EMIL
g
CAMENISCH, Storia della Riforma e Controriforma nelle valli meridionali del

Canton Grigioni e nelle regioni soggette ai Grigioni: Chiavenna, Valtellina e
Bormio, Samedan 1950.

243



6.1 Der geringe Erfolg der Reformation
in den Untertanengebieten

Dass die Biindner Reformatoren ihr Ziel, viele oder sogar alle Ge-
meinden in Siidbiinden und den Untertanenlanden fiir jhre Anlie-
gen zu gewinnen, vollig verfehlt haben, ist eine offenkundige histori-
sche Tatsache. In keiner einzigen Kirchgemeinde des Veltlins und
der Valchiavenna hat die ganze Bevolkerung die Reformation ange-
nommen. Der Churer Prediger Johannes Fabricius musste am 5.
September 1558 Bullinger melden, in der Grafschaft Chiavenna be-
kenne sich etwa die Hilfte, im Veltlin aber nur der hundertste Teil
der Bevélkerung zur evangelischen Lehre. Das war vielleicht unter-
trieben, aber diese Mitteilung enthielt doch das Eingestindnis eines
Misserfolgs. Auch der Visitationsbericht des Bischofs Feliciano Nin-
guarda von Como aus dem Jahre 1589 bestitigt, dass ein sehr kleiner
Teil der Veltliner Bevolkerung reformiert, das heisst «<hdretisch» war.*®

Vor allem in den grésseren Ortschaften und ihrer unmittelbaren
Umgebung sind reformierte Gemeinden entstanden. Neben den Re-
ligionsfliichtlingen aus Italien haben sich unter den Einheimischen
Personen aus der gebildeten Schicht und aus dem Kaufmannsstand,
daneben auch Handwerker und gelegentlich Bauern zur Reforma-
tion bekannt. Aber bei fast keiner gebildeten oder fithrenden Sippe
erfolgte der Glaubenswechsel bei allen Angehérigen. Die fithrenden
Familien waren fast iiberall in entschiedene Anhidnger und Gegner
der Reformation gespalten. Merkwiirdigerweise gab es in Bormio
und Umgebung nur vereinzelte Reformierte, was um so erstaunlicher
ist, als Bormio damals ein wichtiger Verkehrsknotenpunkt war und
seine Bidder auch von Reformierten aufgesucht wurden. Die Land-
schaft, die vielen Dorfer, blieben hingegen mit Ausnahme der von
Sondrio aus sich nach Norden erstreckenden Val Malenco, fast voll-
stindig katholisch. '

48  BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 116. NINGUARDA, La Valtellina negli Atti del-

la visita pastorale, passim.

244



Der geringe Erfolg der Reformation in diesen Gebieten ist um so
erstaunlicher, als auch noch in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhun-
derts Konkubinat und Unbildung manchen katholischen Priester in
Misskredit brachten. In entfernten Dorfern dienten ofters Geistliche,
die aus irgendeinem Grund aus anderen italienischen Gegenden ge-
kommen waren.*?

6.2 Versuche zur Begriindung des Misserfolgs

Ausser der Feststellung, dass der Reformation in den Stiddten und
grosseren Ortschaften nur ein maissiger Erfolg und in den Dérfern
ein beinahe voélliger Misserfolg beschieden war, bringt die neuere Li-
teratur nur ungeniigende Argumente zur Begriindung dieses Sach-
verhalts. Giovanni Antonio Volpe, Bischof von Como, stellt in ei-
nem Schreiben vom 29. November 1576 fest, die Veltliner und
Klivner seien trotz Bedringnis ihrem Glauben treu geblieben.*
Diese und dhnliche Aussagen sind bis zum heutigen Tage immer
wieder anzutreffen. Doch was besagen sie? Weshalb sollten sich die
Veltliner anders als die Leute im {ibrigen Italien verhalten haben?
Warum war es in fast allen italienischen Staaten nétig, gegen die Ge-
fahr der «Héresie» die Inquisition einzufiihren und mit allen mogli-
chen Mitteln wihrend Jahrzehnten dagegen anzukdmpfen?

Den Misserfog der Reformation vor allem in den vielen Dérfern
des Veltlins hat man etwa mit dem konservativen Charakter der
lindlichen Bevélkerung zu begriinden versucht.*! Das mag zum Teil
zutreffen. Doch muss man demgegeniiber feststellen, dass die Re-
formation in vielen Biindner Dérfern in abgelegenen Tilern trotz-
dem bei der Mehrheit der Bevolkerung Zustimmung fand.

29 Vgl. tiber die Weltgeistlichen PASTORE, Nella Valtellina del tardo Cinquecen-
to, S. 45-80, mit zahlreichen Belegen aus ungedruckten und gedruckten Quel-
len.

40 VOLPE, Nunzius in der Schweiz, Dokumente, Band II, Nr. 1207.
41 PASTORE, Nella Valtellina del tardo Cinquecento, S. 15 f.

245



Eine andere Begriindung ist hingegen nicht zu {ibersehen. In
den damaligen Biindner Siidtilern wurde italienisch gesprochen,
und der Grossteil der Bevélkerung war des Deutschen nicht kundig.
Man war darum auf italienischsprechende Prediger und Lehrer an-
gewiesen. Merkwiirdigerweise verfiigte man aber in den ersten Re-
formationsjahrzenten iiber fast keine einheimischen Prediger und
Lehrkrifte, ein Mangel, der die eigentliche Durchschlagskraft der
Reformation in diesen Gebieten gelihmt hat.*32

Man war darum auf ausgebildete Zuwanderer aus Italien ange-
wiesen. Aber diese sind in den ersten Reformationsjahrzehnten nur
vereinzelt anzutreffen. Die grosse Auswanderungswelle setzte erst
nach 1542, das heisst nach der Wiedereinfithrung der Inquisition in
Italien, und hauptséchlich erst in den Fiinfzigerjahren des 16. Jahr-
hunderts, ein. Dies bedeutete, dass Bestrebungen fiir die Reformati-
on in grosserem Umfange erst zu einer Zeit begannen, als in Italien
bereits die Gegenmassnahmen fiihlbar wurden.

Von den vielen italienischen Refugianten erwiesen sich sehr vie-
le, vor allem unter den Gebildeten, fiir den Kirchendienst als unge-
eignet. Iiir das Wirken der Reformation wire, den damaligen Zeit-
umstinden und Zeitauffassungen entsprechend, die Annahme einer
kirchlichen Ordnung im Sinne der Ritischen Synodalordnung und
der Ritischen Konfession, unbedingt erforderlich gewesen. Unter
den italienischen Refugianten befanden sich jedoch zu viele Leute,
die man heutzutage als «Individualisten» bezeichnen wiirde. Sogar
Pier Paolo Vergerio bereitete den fithrenden Churer Predigern mit
seinen Eigenmichtigkeiten mancherlei Probleme.*

Schwerer wog, dass zahlreiche unter den gebildeten Glaubens-
fliichtlingen sehr stark von den Ideen des Humanismus beeinflusst
waren. Sie vertraten darum vielfach von der «Orthodoxie» abwei-
chende Glaubensansichten. Die darob entstandenen Streitigkeiten

42 Vgl. dariiber DALBERT, Die Reformation in den italienischen Talschaften
Graubiindens, S. 82.

433 Vgl. z.B. BULLINGER/SCHIESS I, Einleitung, S. LXXVI {., LXXIX f.,
LXXXIII.

246



haben der Sache der Evangelischen in diesen Gebieten, insbesonde-
re im Raume Chiavenna, ungemein geschadet. Die Klagen der Chu-
rer Prediger in ihren Schreiben an Heinrich Bullinger in Ziirich iiber
die eigenwilligen, streitsiichtigen und oft «irrgldubigen» Italiener las-
sen das Ausmass des dadurch entstandenen Schadens erahnen.**

Es geht jedoch nicht an, in diesen italienischen Refugianten
nichts anderes als unzuverlissige Elemente, ja Gesindel zu sehen.
Solches geschah aber gerade zur Zeit des zweiten Weltkrieges, als es,
so sollte man meinen, um ganz andere Gegensitze als jene zwischen
Katholizismus und Protestantismus ging. Da steht zum Beispiel in ei-
nem Buch des Kapuzinerpaters Kiinzle neben anderen merkwiirdi-
gen Urteilen iiber die «protestantischen Unterdriicker», zu lesen:
«Man sandte hiiretische Pridikanten, den Abschaum von entwiche-
nen Banditen aus ganz Italien dorthin ...».*3 Sicher sind in jeder Re-
fugianten- oder Asylantenbewegung unwiirdige Gestalten festzustel-
len, darf man jedoch Leute, die um ihres Glaubens willen oft
Heimat, Stellung, Hab und Gut aufgeben mussten, die schwer unter
der Trennung von den Familienangehorigen litten — und solche Per-
sonen lassen sich zahlreich nachweisen — summarisch als «den Ab-
schaum von entwichenen Banditen» bezeichnen?+%

Als der Churer Prediger Johannes Fabricius im Schreiben an
Bullinger vomn 12. Mai 1561 tiber die Streitigkeiten in Chiavenna be-

#34 Vgl. ausser den bereits frither gebotenen Beispielen die Klagen Comanders ge-
geniiber Bullinger vom 5. April 1552, BULLINGER/SCHIESS I, Nr. 181. Man
darf jedoch nicht ausser Acht lassen, dass daneben viele Prediger unter den ita-
lienischen Exulanten ohne Streitsucht und gewissenhaft ihren Dienst versahen.
Diese boten darum keinen Anlass zu Klagen, etwa gegeniiber Bullinger, und
darum weiss man sehr wenig iiber sie.

45 P MAGNUS KUNZLE, P. Franz von Bormio, Griinder der schweizerischen

Kapuzinerprovinz, Einsiedeln 1940, S. 26. Es wird dabei kein einziges Beispiel

geboten.

Zu den bekanntesten Personen, die im Exil schwer unter der Trennung von ih-

ren Angehdrigen litten, zihlten Andrea Pizzarda, Galeazzo Caracciolo und Isa-

bella Bresegna. Es ist auch bekannt, dass mancher Exulant unter gréssten per-
sénlichen Gefahren eine zeitweilige Riickkehr in die Heimat wagte, um
wenigstens einen Teil des Erbes fiir sich zu retten.

436

247



richten musste, nannte er noch einen weiteren Grund, warum dort
nicht alles zum besten stand: Die einheimischen Kaufleute fiihlten
sich durch die fremden Héndler benachteiligt, auch wenn diese re-
formiert waren.*¥ Wie sollte sich z.B. ein Kleinkaufmann in Chia-
venna oder Piuro etwa gegen die michtige Seidenhéndlersippe der
zugewanderten Pellizzari behaupten kénnen? Solches war ja auch in
Ziirich geschehen, als der Grossteil der aus ihrer Heimatstadt Locar-
no Weggezogenen 1555 in der Limmatstadt Aufnahme fand. Den an
strenge Zunftvorschriften gewhnten Ziircher Hindlern und Hand-
werkern war das viel grossziigigere Geschiftsgebaren der Leute aus
Locarno ein Dorn im Auge.

In Chiavenna und auch in Piuro kam wohl noch ein weiterer
Nachteil hinzu. Die reformierte Kirche wurde nach dem Genfer
Vorbild von den Predigern, den Altesten (anziani) und Diakonen ge-
leitet. Zu den Altesten zihlten auch einzelne Grosskaufleute, die je-
doch zum Schaden des kirchlichen Lebens oft und lange abwesend
waren.

Als entscheidende Faktoren gegen die Ausbreitung der Refor-
mation erwiesen sich jedoch die verschiedenen kriegerischen Nie-
derlagen der Protestanten. Die Niederlage im Zweiten Kappelerkrieg
von 1531 stirkte die Stellung der inneren (katholischen) Orte nach-
haltig. Diese gaben dem mehrheitlich katholischen Grauen Bund
Riickhalt, was sich auch auf die Veltlinerfrage auswirken sollte. Im
Schmalkaldischen Krieg von 1546/1547 wurden die meisten prote-
stantischen Fiirsten und Reichsstéidte vom Kaiser geschlagen. Dies hat-
te auch auf Italien seine Riickwirkungen. Die Republik Venedig konn-
te sich eine allzu reformationsfreundliche Politik nicht mehr leisten.
Und gerade diese Republik grenzte ans Veltlin.

Schliesslich gehorten die Biindner Untertanenlande kirchlich
zum Bistum Como. Dessen Bischofe, besonders Giovanni Antonio
Volpe (latinisiert: Ulpius, 1559-1588) und Feliciano Ninguarda (1588-
1595) unterliessen keine Mdglichkeit der Einflussnahme. Es war

197 BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 341 S. 295 f.

2438



wohl kein Zufall, dass die Reformation in dem kirchlich zum Bistum
Chur gehorenden Bergell erfolgreich war, in dem zum Bistum Como
gehorenden Puschlav mit den Gemeinden Poschiavo und Brusio

hingegen nur von einem Teil der Bevélkerung angenommen wur-
de. 8

6.3 Zur Frage der Korruption und der Intoleranz

Bei der Beantwortung der Frage, warum die Reformation in den
Biindner Untertanenlanden nur missige Durchschlagskraft hatte und
schliesslich scheiterte, findet man in der historischen Literatur immer
wieder die gleichen Erklirungen: Die Korruption der Biindner Be-
amten und die Unterdriickung der Katholiken durch die Biindner
Protestanten. Beide Faktoren hitten den Widerstandswillen der ka-
tholischen Bevolkerung gestirkt.

Zur Frage der Korruption der Biindner Beamten in den Unterta-
nenlanden wurde bereits soviel geschrieben, dass man sich hier mit
wenigen Bemerkungen begniigen kann. Auf den in der Veltliner
Geschichtsschreibung oft vorgebrachten Vorwurf, die Biindner hit-
ten bei der Eroberung dieser Gebiete 1512 der Bevolkerung weitge-
hende Autonomie versprochen und dieses Versprechen alsbald ge-
brochen, kann hier nicht eingegangen werden. Diese Frage wire
ohnehin noch vertieft zu erértern.

Anders verhilt es sich mit dem Vorwurf der Korruption. Dass
das System des Amterverkaufs zum Versuch fiihrte, sich durch aller-
lei Kombinationen und Bussen aller Art fiir die aufgebrachte Kauf-
summe schadlos zu halten und sich sogar zu bereichern, kann nicht
bestritten werden. Es ist auch eine Tatsache, dass die bei besonderen
Gelegenheiten erhobenen hohen Kontributionen Unmut auslgsten.

438 Zu den Bischofen Volpe (1559-1588), Ninguarda (1588-1595) und Filippo Ar-
chinto (1595-1621) vgl. die bio-bibliographischen Angaben von TROCCOLI-
CHINI e LIENHARD, La diocesi di Como, S. 187-191.

439 Zur Biindner Verwaltung und ihren Missstiinden in den Untertanengebieten
vgl. PASTORE, Nella Valtellina del tardo Cinquecento, Capitolo I: La Valtelli-

249



Der in der historischen Literatur bis zum Uberdruss erhobene
Vorwurf der Bestechlichkeit und des Amtermissbrauchs der Biind-
ner Beamten erfordert eine Differenzierung.

Das Werben fremder Michte um die fithrenden Schichten hatte
bereits im frithen 16. Jahrhundert in den Drei Biinden zu den be-
kannten Parteistreitigkeiten gefiihrt, die schliesslich blutig ausgetragen
wurden. Denn die auswirtigen Miéchte — Frankreich und Venedig ei-
nerseits, Osterreich und Spanien anderseits — versuchten einander mit
«gewichtigen» Argumenten, ndmlich mit klingenden Miinzen zu
iiberbieten, um einflussreiche Persdnlichkeiten fiir thre Zwecke zu
gewinnen. Nicht nur die Bevolkerung der eroberten Gebiete, auch
jene der Drei Biinde bekam die Folgen davon zu spiiren. Im Brief-
wechsel der Churer Prediger mit Heinrich Bullinger wurden immer
wieder Klagen laut iiber die Bestechlichkeit der Beamten, vor allem
auch der Ratsboten an den Bundstagen: «alles ist korrupt», «am
Bundstag (1569) war alles kéduflich».* In der besten Darstellung der
Veltliner Geschichte nach dem Zweiten Weltkrieg wird deshalb klar

dargelegt, dass aktive und passive Bestechung sich in nichts unter-

na fra autorita grigionesi e gerarchie cattoliche, S. 15-42. Zur Frage der Amter-
pacht z.B. TULLIO BAGIOTT], Storia economica della Valtellina, Sondrio
1958, S. 41 ff,, S. 45 ff. Vgl. auch FARBER, Der biindnerische Herrenstand im
17. Jahrhundert, S. 122: «Als die Drei Biinde 1512 die Untertanenlande erober-
ten, waren sie selbst als Staat erst im Entstehen begriffen. Obwohl im Innern
weder gefestigt noch von einem kriftigen Gemeingeist durchdrungen, hatten sie
fortan fiir die Verwaltung eines Gebietes zu sorgen, das ebenso volkreich war
wie das ihrige. Daraus erwuchsen den Biindnern Probleme, die diese auch
nach der Ausbildung des Gesamtstaates nicht zu bewiltigen vermochten ... »
S. 123: «Schon bald nach der Eroberung der Untertanenlande fiihrte diese
mangelhafte Gerichtsorganisation zu recht unrithmlichen Amterpraktiken. Die
withrend des 16. Jahrhunderts alle zwei Jahre vom Bundstag vergebenen Amter
wurden einerseits mehr und mehr kiduflich, und anderseits fiihrte die von keiner
Behorde wirksam kontrollierbare Ausiibung der Amtsgewalt in den einzelnen
Verwaltungsberzirken zu offenem und zumeist ungeahndetem Amtsmissbrauch.
Grober Missbrauch wurde vor allem mit der Justiz getrieben ...».

0 Vgl. ausser vielen anderen Belegen BULLINGER/SCHIESS III, Nr. 102 und
146.

250



schieden, sie waren und sind in gleichem Masse moralisch verwerf-
lich. «<Wo sich korrupte Funktiondre finden, da sind immer auch die
Korrumpierenden; wo Amtsmissbrauch vorliegt, befinden sich Ver-
ursacher des Amtsmissbrauchs».!

Neuere Forschungsergebnisse zeigen, dass Bestechlichkeit und
Amtsmissbrauch in der Friithen Neuzeit in vielen Gebieten Europas
verbreitet waren, so auch im spanischen Herzogtum Mailand.*? Ge-
rade ein Mailinder Statthalter liess um die Mitte des 16. Jahrhun-
derts kein Mittel zur Wiedererlangung der von den Biindnern er-
oberten Gebiete unversucht: gekaufte Mittelsménner z.B. im Bergell,
Emmissidre, Versuche zur Bestechung Pier Paolo Vergerios in Vico-
soprano usw. waren die angewandten Mitte].*

Es bleibt noch hinzufiigen, dass nicht nur die Veltliner die
Biindner Herrschaft als Fremdherrschaft empfanden, sondern auch
namhafte Teile der Mailinder die spanische Herrschaft. Zwischen
Italienern und Spaniern herrschte nicht das beste Einvernehmen. Der
Churer Prediger Johannes Fabricius, iiber die Vorginge in Oberitalien
von zuriick- oder durchreisenden Kaufleuten immer informiert, berich-
tete jedenfalls am 15. Februar 1565 nach Ziirich, dass es zwischen Ita-
lienern und Spaniern tiglich zu Raufhindeln komme.*+

Diese Feststellungen wollen korrupte Bilindner Amtsleute nicht
entschuldigen. Was man jedoch gegeniiber der bisherigen histori-
schen Literatur beanstanden kann, ist das beinahe véllige Fehlen
von konkreten Beispielen von Amtsmissbrauch und unrechtmissiger
Bereicherung. Eine eingehende Untersuchung wiirde zweifellos gros-
se Unterschiede zwischen den einzelnen Amtsleuten feststellen. Wer
war besonders korrupt und bei welchen Anlissen? Die bisherigen
Antworten auf solche Fragen sind diirftig. Eine eingehende, auf

1 MAZZALI/SPINI, Storia della Valtellina II, S. 36.

42 FEDERICO CHABOD, Usi e abusi nel’amministrazione dello Stato di Milano
a mezzo il ‘500, in: Studi storici in onore di GIOACCHINO VOLPE, Firenze
1958, S. 99-194.

443 FEDERICO CHABOD, Lo Stato e la vita religiosa a Milano, S. 86-97.

444 BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 666, S. 573.

251



grund vertiefter Forschung gut dokumentierte Darstellung der
Biindner Herrschaft {iber das Veltlin, Bormio und Chiavenna bis
1620 bleibt ein unerliissliches Erfordernis.

6.3.1 Zur Frage der religiosen Unterdriickung

Auch dieser zweite Vorwurf gegen die Biindner und ihre Herrschaft
in den Untertanengebieten ist noch immer ein heisses Eisen und er-
fordert eine Klirung. Der Versuch, die Frage zu beantworten, ob ei-
ne objektive Beurteilung eines historischen Phénomens iiberhaupt
moglich ist, muss man den Geschichtstheoretikern oder Geschichts-
philosophen iiberlassen. Da es sich hier aber um eine Klirung reli-
gios-konfessioneller Geschehnisse handelt, ist eine verbindliche
Richtlinie unbedingt erforderlich. Man findet sie im Zentrum der
evangelischen Botschaft, Matthius 7, 1-2: «Richtet nicht, auf dass ihr
nicht gerichtet werdet. Denn mit welchem Gericht ihr richtet, werdet
auch ihr gerichtet werden, und mit welchem Mass ihr messet, mit
dem wird auch euch gemessen werden». Kein Glaubensdekret ir-
gendeiner Konfession kann diese Richtlinien ausser Kraft setzen. Sie
mogen von manchen Leuten als banale Moral aufgefasst werden,
doch wieviel Unheil im Verhiltnis der Konfessionen zueinander,
und wieviele Fehlurteile hiitte man vermeiden konnen, hitte man
mehr daran gedacht und sich mehr daran gehalten.

Gerade diese Richtlinie ist in der Beurteilung der Biindner Herr-
schaft in den Untertanenlanden weitgehend nicht beachtet und be-
folgt worden. Man traut oft seinen Augen nicht, was bisweilen bis
zum heutigen Tag tiber die protestantische Intoleranz in diesen Ge-
bieten zu lesen ist.

Hier kénnen nur ganz wenige Beispiele angefiihrt werden. Die
protestantische Intoleranz der Biindner ist in der historischen Litera-
tur so oft an den Pranger gestellt worden, dass sich sogar in der bis-
her besten geschichtlichen Darstellung dieser fritheren Biindner Un-
tertanengebiete — jener von Mazzali/Spini - ein schweres Fehlurteil
vorfindet: «Die protestantische Inquisition war nicht milder («da me-
no») als die katholische: und die in Graubiinden abgehaltenen Sy-

252



noden in den Jahren 1547, 1561, 1571, 1579 verurteilten und vertrie-
ben ...». Darauthin werden die Namen derer genannt, denen dieses
Los zuteil wurde;*’ es sind ausnahmslos religiose Nonkonformisten.

Man kann in den Ilanzer Artikeln von 1526 mit gutem Grund
eine Pioniertat beziiglich religiéser Toleranz sehen. Als man den
Gemeinden die Entscheidung iiber die konfessionelle Zugehorigkeit
anheimstellte, dachte man nur an die katholische und die reformier-
te Konfession. Die Tauferfrage war damals, wenigstens in Graubiin-
den, noch nicht akut, von den spiteren «Héretikern», Antitrinitari-
ern, Spiritualisten usw., ganz zu schweigen. Noch 1570 sah sich der
Bundstag veranlasst, ausdriicklich nur die katholische und die re-
formierte Kirche anzuerkennen.

Die Vertreibung von Nonkonformisten oder religiésen Dissiden-
ten als das Werk einer «protestantischen Inquisition» zu bezeichnen,
ist dennoch abwegig. Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass sich
die neuere Forschung um eine mdglichst vorurteilslose, ausgewoge-
ne Beurteilung der italienischen Inquisition bemiiht. Die Tatsache ist
jedoch nicht zu leugnen, dass im 16. und noch im 17. Jahrhundert
unzihlige, nicht abschworungswillige Leute aufgrund der Inquisition
im Gefingnis schmachteten oder zu Galeerenstrafen, Ertrinkungen,
Hinrichtungen und Verbrennungen verurteilt wurden.*%

Der modeme Toleranzbegriff war auch den meisten reformierten
Predigern vollig unbekannt. Auch fiir sie gab es nur einen rechten
Glauben, und Abweichungen galt es zu bekdmpfen. Aber im Ge-
gensatz zur Inquisition setzten sie sich mit den religiosen Dissidenten
in Wort und Schrift auseinander. Diese wurden nicht beim ersten
Verdacht vor ein Gericht geladen. Nonkonformisten wurden erst bei
andauerndem Widerstand ausgewiesen oder, falls sie Prediger wa-
ren, vom Amte suspendiert beziehungsweise von der Kirchenge-
meinschaft ausgeschlossen. Es ist aber erwiesen, dass sie, falls sie sich

45 MAZZALI/SPINI, Storia della Valtellina II, S. 18.
5 Hier werden von den vielen Opfern nur einige bekannte Personen genannt, wie
Ambrogio Cavalli, Pietro Carnesecchi, Francesco Cellario, Fanino Fanini, Ao-

nio Paleario, Giordano Bruno, Francesco Pucci usw.

253



still verhielten, im Lande bleiben konnten — wie dies beispielsweise
bei Camillo Renato der Fall war. Auch konnten manche immer
wieder unbehelligt nach den Biindner Télern zuriickkehren. Es geht
deshalb nicht an, die Unterschiede so zu verwischen, dass man von
einer «protestantischen Inquisition» redet. Diese hat es in Graubiin-
den und im Veltlin nie gegeben.

Unannehmbar ist auch, was in der grundlegenden Biographie
von Golo Mann iiber Albrecht von Wallenstein zu lesen ist: «Die
Bewohner des Veltlins sind Katholiken. Sie sind Untertanen der
Grauen Biinde, einer harten, tibrigens in sich gespaltenen, von grau-
samen Zwisten zerrissenen Genossenschaft. Gegen ihre protestan-
tisch-barbarische Fremdherrschaft haben die Veltliner sich erhoben
..»*7 Graubiinden war bekanntlich weder vollig protestantisch noch
das Veltlin ganz katholisch. Es werden iibrigens fiir diese Behaup-
tung weder Beispiele noch Quellenbelege geboten.

Wenn anerkannten Historikern solche «Ungenauigkeiten» unter-
laufen, ist es nicht verwunderlich, dass Journalisten nachdoppeln. So
stand in einer grossen Schweizer Tageszeitung tiber eine Weinreise
ins Veltlin - nach einer kritischen Bemerkung iiber «Spuren der
nicht gerade humanen Machtentfaltung der Familie Salis» — der Satz:
«Die recht blutige Herrschaft der protestantischen Biindner ist heute
lingst vergessen».*® Auch hier, so sollte man meinen, wiren Beispie-
le und Belege zur Unterbauung einer derart schwerwiegenden An-
klage vonnoten. Aber sie fehlen vollstandig.

Was besagen aber die zeitgendssischen Quellen tiber den bis
zum heutigen Tage wiederholten Vorwurf der religisen Unterdrii-
ckung der Katholiken durch die protestantischen Biindner? Zu die-
ser Frage kann man nun zwei wertvolle Quellen in gedruckter Form
zu Rate ziehen: Den Briefwechsel des Nuntius in der Eidgenossen-
schaft und Bischofs von Como, Giovanni Antonio Volpe, sowie die
Neuausgabe der Akten iiber die Pastoralvisitation des Bischofs von

4“7 GOLO MANN, Wallenstein. Sein Leben, erzihlt von G.M., Frankfurt a.M.
1971, S. 349.
#8  CONRADIN WOLF, in: «Tages-Anzeiger», Ziirich, 7. Juli 1993, S. 67.

254



mo, Feliciano Ninguarda, von 1589. Dem lateinischen Text ist dabei
auch eine italienische Ubersetzung beigegeben.*

Diese beiden Bischiéfe nahmen Anstoss an der erst spit von den
regierenden Biindnern erlassenen Verfiigung, den Protestanten eine
Kirche samt Einkommen abzutreten. Noch gréssere Emporung er-
weckte das Zugestindnis an die Protestanten in etlichen Ortschaften,
wo nur eine Kirche vorhanden war, dass sie diese zusammen mit
den Katholiken benutzen konnten. Besonderen Arger erregte die
Verfiigung zugunsten der Protestanten, in einzelnen Gemeinden
gemeinsam mit den Katholiken den gleichen Friedhof nutzen zu
konnen.*?

Wie diese Bundstagsbeschliisse zugunsten der Protestanten zu
beurteilen sind, ist und bleibt eine Ermessensfrage. Dass eine Pfarr-
kirche von beiden Konfessionen benutzt wurde, war zumindest im
16. Jahrhundert nérdlich der Alpen in manchen Ortschaften der
Fall.#*! Auch wenn der katholischen Bevolkerung im Veltlin durch
die verfiigte Abtretung von Kirchen an die Protestanten kein ins
Gewicht fallender Schaden erwuchs, war diese Verfiigung dennoch
unklug. Die Protestanten zidhlten zu ihren Anhingern sehr viele Ge-
bildete, Leute aus den vornehmen Schichten und vor allem vermo-
gende Familien. Man hitte deshalb den reformierten Gemeinschaf-
ten zumuten kénnen, eigene Gotteshiduser zu errichten, wie dies zum
Beispiel bei Mossini oberhalb von Sondrio um 1574 geschehen war,
und ihre Prediger selbst zu besolden. Die erzwungene Abtretung
von Kirchen hat bei der katholischen Bevolkerung Erbitterung her-
vorgerufen.*?

Anders verhilt es sich mit dem Begribnisrecht der Protestanten.
Dass man diesen nicht einmal nach dem Tode einen Platz auf einem

9 VOLPE, Nunzius in der Schweiz, Dokumente, Band I, Nr. 203. NINGUARDA,
La Valtellina negli Atti della visita pastorale, S. 23, 38, 54 f., 64, 100, 118 f.

#0 NINGUARDA, La Valtellina negli Atti della visita pastorale, S. 23.

#1  In parititischen Gemeinden nérdlich der Alpen wurden Kirchen von beiden
Konfessionen gemeinsam benutzt.

42 NINGUARDA, La Valtellina negli Atti della visita pastorale, S. 78.

205



gemeinsamen Friedhof génnen wollte, bildet ein diisteres Kapitel
der katholischen Intoleranz, auch wenn dariiber in der kirchen-
geschlichen Literatur merkwiirdig wenig zu lesen ist. Noch Wilhelm
von Humboldt, preussischer Botschafter in Rom, musste zwei seiner
verstorbenen Kinder ausserhalb der damaligen Stadtmauern begra-
ben lassen.*?

Giovanni Antonio Volpe weist in seinen Briefen auf zwei weitere
Punkte hin, die seiner Meinung nach Anstoss erregten: Das Verbot
bischoflicher Visitationen und die Behinderung der bischoflichen
Gerichtsbarkeit in den zur Diézese Como gehorenden Biindner Siid-
talerm . #4

Das Verbot bischoflicher Visitationen blieb weitgehend ineffizient.
Man hat jedenfalls mehrfach Wege gefunden, dieses Verbot zu umge-
hen. So haben Feliciano Ninguarda, Giovanni Francesco Bonhomini,
Carlo Borromeo und kwrz vor dem Veltlinermord Filippo Archinto
Teile der Biindner Siidgebiete visitiert.**> In bezug auf die bischofliche
Gerichtsbarkeit und die bischofliche Kompetenzen, bleibt festzustel-
len, dass es deswegen {iiberall zwischen weltlichen und kirchlichen Be-
hérden Konflikte gab, sogar im spanischen Mailand. Dies war beson-
ders dann der Fall, wenn ein Bischof ausserhalb eines Territoriums
seinen Sitz hatte. Durch die Osterreichischen Habsburger wurde dar-
um im 18. Jahrhundert eine neue Bistumseinteilung festgelegt, bei der
sich politische und kirchliche Grenzen decken mussten.

Volpe beklagte sich auch dariiber, dass die Protestanten fremde
Prediger halten durften, wihrend solche den Katholiken verweigert

#3  Vgl. HERBERT SCURLA, Wilhelm von Humboldt. Werden und Wirken,
Diisseldorf 1976, S. 249: «Es zeugt von Humboldts Freimut und von der Ach-
tung, die er in der Ewigen Stadt genoss, dass man ihm, dem Protestanten, ge-
stattete, seine Kinder am Fusse der Cestiuspyramide beizusetzen. Dieser Platz,
an dem vorher Ketzer begraben worden waren, wurde daraufhin zu einer weit-
hin berithmten Begribnisstitte nichtkatholischer Fremder in Rom.»

#4  VOLPE, Nunzius in der Schweiz, Dokumente, Band I, Nr. 203.

45 UMBERTO MAZZONE, «Consolare quei poveri catholici»: Visitatori ecclesias-
tici in Valtellina tra ‘500 e ‘600, in: PASTORE, Riforma e societa nei Grigioni,
S. 129-157.

256



wiirden.*® Diese Angelegenheit gab in der Tat zu zahlreichen Kla-
gen und Konflikten Anlass. Die verschiedene Behandlung erklirt
sich aber zum Teil aus der unterschiedlichen Stellung zur Herrschaft
der Biindner. Die protestantischen fremden Prediger waren religiose
Refugianten. Sie waren am Verbleiben der Untertanengebiete unter
der Herrschaft der Bilindner interessiert, wohl wissend, was sie erwar-
tete, wenn dieses Gebiet an das spanische Mailand oder auch an
Venetien angegliedert wiirde. Die fremden Monche und Priester wi-
ren beim Mangel an geeigneten einheimischen Predigern sehr er-
wiinscht gewesen. Sie waren jedoch an einer Biindner Herrschaft
nicht interessiert, im Gegenteil. Eine Loslosung dieser Lande von
den Gebieten der «Hiretiker» konnte aus ihrer Sicht nur erwiinscht
sein. Der Briefwechsel der Blindner mit Heinrich Bullinger und viele
andere Dokumente zeugen von anhaltenden Misstrauen gegentiber
fremden Monchen.*”

Verschiedene Ereignisse berechtigen zur Annahme, dass die
Evangelischen mindestens zeitweise keineswegs eine bevorzugte Be-
handlung genossen. Im Jahre 1544 machten die Churer Prediger
Heinrich Bullinger Mitteilung, dass die Evangelischen von Caspano
und Traona des Schutzes bedtirften.*® 1547 wurde der Prediger von
Caspano beschuldigt, ein Kruzifix in der Kirche zerstért zu haben,
was seine Gefangennahme, Folterung und Wegweisung durch den
Podesta zu Traona zur Folge hatte.* Trotz des fiir die Evangeli-
schen giinstigen Bundstagsbeschlusses vom Jahre 1557 wurde zur
selben Zeit ein Teil der aus der Val Trompia bei Gardone ausgewie-

456 VOLPE, Nunzius in der Schweiz, Dokumente, Band II, Nr. 1207,
(29. November 1576) und Anm. 1.

7 Vgl. z.B. BULLINGER/SCHIESS 11, Nr. 655; I1I, Nr. 60, 381, 415/2. Ausfiihrlich
tiber die Titigkeit der Monche - einheimischer und fremder - in: PASTORE,
Nella Valtellina del tardo Cinquecento, S. 137-186 (Capitolo quarto: «Il contrat-
tacco degli ordini religiosi). Zwischen 1567 und 1574 klagte der Churer Predi-
ger Tobias Egli {iber die Umtriebe der Mdnche, BULLINGER/SCHIESS 111,
Nr. 60, 381, 415/2.

48 DALBERT, Die Reformation in den italienischen Talschaften, S. 44.

49 Fbenda, S. 64 ff.

257



senen evangelisch Gesinnten auch vom Podesta zu Tirano wegge-
wiesen.

Bisweilen zeitigte der Amtsmissbrauch der Beamten groteske
Folgen. Anton von Salis war 159596 Landeshauptmann des Veltlins.
Uber ihn berichtete der venezianische Gesandte Padavino seiner
Regierung, obwohl Salis «héretisch» sei, habe er den Katholiken ge-
boten, vor Ostern zu kommunizieren. Wer es unterlassen habe, sei
streng bestraft worden und hitte hohe Bussen zahlen miissen.*!

Im Bericht Feliciano Ninguardas iiber die Visitation des Veltlins,
Bormios und des Puschlavs von 1585 findet sich kaum ein boses
Wort tiber die Protestanten. Verstindlicherweise bereitete ihm die
angeordnete Abtretung von Kirchen an die Protestanten und die an
manchen Orten gemeinsame Benutzung von Kirchen und Friedho-
fen durch beide Konfessionen Sorgen. Doch man sucht umsonst in
diesem Bericht irgendeine Bemerkung iiber religiose Bedringnis der
Katholiken. Die Konfessionszugehorigkeit der Einwohner wurde an
allen Orten ausdriicklich vermerkt. Dabei fillt auf, wie oft konfessio-
nelle Mischehen festgestellt wurden. Nicht selten waren die Kinder
aus solchen Ehen katholisch und kehrten nach dem Tod oder Weg-
zug des Vaters zum katholischen Glauben zuriick. Dies taten sogar
die «sogenannte» Gemahlin und die Tochter des 1588 entfiihrten
Predigers Lorenzo di Sancino.*? Wenn dies mdoglich war, konnte
wohl kaum von Unterdriickung und Verfolgung durch die herr-
schenden Biindner die Rede sein.

Wie wenig es allerdings brauchte, um das Vorgehen der herr-
schenden, in der Mehrheit protestantischen Biindner als Bedrtickung
zu empfinden, zeigt ein Schreiben des Bischofs von Como, Giovanni
Antonio Volpe. Im Jahre 1568 war Francesco Cellario, der bereits
erwdhnte Prediger von Morbegno, in der Nihe der Grenze zum
Herzogtum Mailand, aber noch auf Biindner Gebiet, abgefangen,

40 BUNDI, Friithe Beziehungen, S. 149.

41 Ttalienischer Text bei FARBER, Der biindnerische Herrenstand, S. 124.

462 NINGUARDA, La Valtellina negli Atti della visita pastorale, S. 25, 29, 44, 55,
73,77, 83, 103.

258



nach Rom verschleppt und dort verbrannt worden. Daraufhin wur-
den einige Kloster dazu gezwungen, mit Geldzuwendungen fiir die
«Konkubine» und die Kinder zu sorgen. Der Bischof fand offenbar
die Entfithrung in Ordnung. Er beklagte sich jedoch bitter iiber die
«harte» Verfligung der Biindner. 4

Der Fall des Francesco Cellario weist auf eine Tatsache hin, die
man zu beachten hat: Nicht die Katholiken, die Protestanten lebten
in diesen an italienischen Gegeden grenzenden Staaten gefihrlich,
besonders die Prediger und prominente protestantische Laien. Au-
sser der Entfithrung Cellarios wurde bereits jene des Predigers Lo-
renzo di Sancino erwihnt. Weitere Fille sind bekannt. So wurde bei
der Invasion des Bergells durch spanische Truppen nach dem Velt-
linermord Plinio Paravicini, der Prediger von Vicosoprano, nach
Mailand entfiihrt. Es ldsst sich nicht mehr eindeutig feststellen, ob er
katholischer Priester wurde oder im Gefingnis starb.** Im Jahre
1584 war Theodorus a Quercu aus dem Raum Poschiavo/Tirano
verschwunden. Man wusste nicht, ob er geflohen oder entfiihrt wor-
den war. Jedenfalls mussten sich die Blindner Behérden mit diesem
Fall befassen. Theodorus a Quercu war ein Sohn des angesehenen
Predigers Giulio da Milano oder Giulio Della Rovere.*> Gegen den
angesehenen Prediger Scipione Calandrini waren Mordanschléige
veriibt worden, ebenso gegen den Grafen Ulisse Martinengo, wobei
ein Entfithrungsversuch misslang. 6

Gefahren und Verfolgungen ausgesetzt waren insbesondere Ge-
schiftsleute, vor allem solche aus den biindnerischen Untertanen-
landen, die auch in Oberitalien Handel trieben. Die Fille von Ver-
haftungen in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts sind vor allem

463 VOLPE, Nunzius in der Schweiz, Dokumente, Band II, Nr. 855.

44 DE PORTA, Historia Reformationis II/2, S. 452. TRUOG, Die Pfarrer II, S.
249.

45 DE PORTA, Historia Reformationis 1I/1, S. 9. CAMENISCH, Carlo Borromeo,
S. 172. Staatsarchiv Graubiinden, Chur, Landesakten der Drei Biinde, Nr. 2371
und 2390 (27. Juni und 19. Juli 1584). Quercus: lat.; rovere it. = «Eiche».

466 PASTORE, Nella Valtellina del tardo Cinquecento, S. 110 f. und 111 f.

259



deshalb bekannt geworden, weil die Drei Biinde zum Schutz der
Kaufleute intervenierten. Merkwiirdigerweise lassen sich manche
Fille gerade im Gebiet der Republik Venedig, der aus politischen
und kommerziellen Griinden an guten Beziehungen zu den Drei
Biinden gelegen war, nachweisen. Die Inquisition hatte auch Vene-
dig zulassen miissen, und sie blieb nicht untitig.

Im Jahre 1580 baten die Drei Biinde Venedig um Befreiung von
Giovanni de Scantiis (oder Giovanni Santi) aus der von der Inquisi-
tion angeordneten Gefingnishaft. Dieser stammte aus der Valcamo-
nica, war dann zunidchst nach Béhmen gezogen und hatte sich
schliesslich in Borgonovo im Bergell niedergelassen. Deshalb be-
trachteten die Biindner Giovanni de Scantiis als ihren Landsmann
und haben sich fiir ihn verwendet.*” Bereits frither hatten sich die
Drei Biinde mit der Angelegenheit der Briider Alessandro und
Francesco Bellinchetti zu befassen. Sie stammten aus Bergamo und ver-
suchten nach ihrer Flucht die Eisenbergwerke in Bergiin auszubauen.
Anlisslich einer Reise in ihre Heimatstadt Bergamo im Jahre 1556 wur-
den sie festgenommen. Thnen gelang jedoch die Flucht.*®

Schlimmer erging es dem 1563 aus Brescia nach Chiavenna gefliich-
teten Kaufmann Marco Zobia, in dessen Haus Ludovico Castelvetro ge-
storben war. Zobia hatte in Chiavenna Caterina Bazardi geheiratet. Als
er sich 1572 nach Bergamo begab, wurde er verhaftet. Umsonst bemiih-
ten sich die Biindner um seine Befreiung. Marco Zobia verweigerte
standhaft die Abschworung seines Glaubens. Er wurde hingerichtet und
irgendwo verscharrt. Seine Verwandten fanden Zuflucht in Genf.**

47 PASTORE, Nella Valtellina del tardo Cinquecento, S. 120 f., BUND], Friihe
Beziehungen, S. 158 und 351, Dokument Nr. 86.

48 BUNDI, Frithe Beziehungen, S. 145 f. mit Anm. 27 und 28. Vgl. tiber die Brii-
der Bellinchetti ZUCCHINI, Riforma e societd nei Grigioni,
S. 13 f. mit Anm. 14, und BULLINGER/SCHIESS III, Einleitung,
S. XXV.

49 ZUCCHINI, Riforma e societa nei Grigioni, S. 43, Anm. 90, und S. 103, Do-
kument 16. CAPONETTO, La Riforma protestante, S. 221.

260



Im Jahre 1577 geriet Lorenzo Lumaga von Piuro, Kaufmann und
Vorstandsmitglied der dortigen reformierten Gemeinde, in Venedig
durch die Inquisition in Bedringnis. Er verdankte seine Befreiung
vor allem der Intervention des franzdsischen Gesandten. Lumaga,
im internationalen Tuch- und Seidenhandel titig, wurde spiterhin
noch mehrmals behelligt. Er war mit manchen religitsen Nonkon-
formisten befreundet. Der Prediger von Chiavenna Girolamo Zanchi
hat in zweiter Ehe Livia Lumaga, eine Schwester (oder Tochter?)
Lorenzos geheiratet.*”

Von der venezianischen Inquisition immer wieder beargwohnt
wurde die aus Vicenza stammende Seidenhindlerfamilie Pellizzari.
Als Grosskaufleute hatten sie ihre Stiitzpunkte in Vicenza, Chiaven-
na, Genf, Basel und Lyon. Da in den damaligen Akten zahlreiche
Vertreter der Pellizzari genannt werden, ldsst sich die verwandt-
schaftliche Zugehorigkeit nur schwer feststellen. Niccolo Pellizzari,
der in seinen Geschiften halb Europa bereist und zusammen mit
seinen Briidern fiir die reformierten Prediger und Adligen oft Bo-
tendienste libenommen hat, tibertraf an Bedeutung alle anderen
Mitglieder der Familie. Die Beschlagnahme von Warensendungen
der Pellizzari in Como hatte langwierige diplomatische Auseinander-
setzungen zur Folge. Niccolo Pellizzari fiel einmal in Venedig der In-
quisition in die Hdande und rettete sich durch Abschworung seines
Glaubens. Nicht von ungefihr hatte die Inquisition von Vicenza ein

470 BUNDI, Friihe Beziehungen, S. 157 f. und Anm. 55; S. 177 f., und S. 346-348,
Dokumente 79 - 81. ZUCCHINI, Riforma e societd, S. 12, Anm. 6. Vgl. Staats-
archiv Graubiinden, Chur, Landesakten der Drei Biinde, na. Nr. 2235, 2259,
2261, 2262, 2278, 2278, 2289, 2342, 242]1. Lorenzo Lumaga war mit seinem
Bruder Niccolo assoziiert. Am 10. Februar 1584 erhoben Basler Kaufleute For-
derungen gegeniiber der in Konkurs geratenen Firma Lumaga. Uber Beziehun-
gen Lorenzo Lumagas und seines Sohnes Niccolo zur Familie Salis sowie zu Gi-
rolamo Zanchi vgl. BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 18, 79, 154, 192, 659; III, Nr.
10, 181, 331, 415/1. Auch die Sippe Lumaga spaltete sich in einem evangeli-
schen und einen katholischen Zweig, vgl. AUREGGI, I Lumaga di Piuro e di
Chiavenna, S. 233-237.

261



wachsames Auge auf die Familie.*!

In der zum Kirchenstaat gehdrenden Universititsstadt Bologna
war 1569 der Kaufmann Giovanni Antonio De Pero von der Inquisi-
tion gefangen genommen und nach langer Kerkerhaft durch die In-
tervention der Drei Biinde und mit Hilfe eines Losegelds befreit
worden. Er war ein Sohn des Vincenzo De Pero und Neffe (oder
Schwager?) des Herkules von Salis.*”

Besonders harten Bedriickungen sahen sich zeitweise die im
spanischen Herzogtum Mailand Handel treibenden Biindner ausge-
setzt. Ulisse Martinengo und der Churer Prediger Tobias Egli berich-
ten zwischen 1563 und 1571 wiederholt {iber Einkerkerungen in
Mailand.#?

Geremia Vertemate, ein Kaufmann aus Piuro, wurde um 1570 in
Mailand gefangengehalten. Seine Gemahlin Beatrice Fiamenga
(Flemanga?) aus Brescia hat sich daraufthin von ihm getrennt.#
Francesco Gamba aus Brescia soll auf der Riickreise von Genf auf
dem Gebiet von Chiavenna entfithrt und in Como verbrannt wor-
den sein. Im Jahre 1569 beklagte sich ein Giovanni Andrea del
Franza {iber die Beschlagnahme seiner Waren im Maildndischen.*

71 DE PORTA, Historia Reformationis II/1, S. 7. Zum Pellizzarihandel und den
Beziehungen zu Predigern und Adligen vgl. BULLINGER/ SCHIESS II, Nr. 68,
72, 239, 496, 507, 509, 512, 519, 545, 546, 558, 561, 576, 586, 590, 615, 636, 692,
748, 754; II1, Nr. 40, 181, 443. Zahlreiche Angaben iiber die Familie Pellizzari
und die Reformationsbewegung in Vicenza bei OLIVIERI, Riforma ed eresia a
Vicenza, passim. In der Warensendung der Pellizzari war 1562 in Como auch
die Korrespondenz eines Evangelischen gefunden worden. In Bezug auf die Be-

ziehungen zu Vicenza vgl. BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 77 und 108, und III,
Nr. 450.

472 ZUCCHINI, Riforma e societa nei Grigioni, S. 45 f. mit Anm. 9.
BULLINGER/SCHIESS III, Nr. 163, 169, 172, 173, 174.

473 DE PORTA, Historia Reformationis II, S. 486-489.

474 CAMENISCH, Geschichte der Reformation und Gegenreformation,
S. 141.

475 DE PORTA, Historia Reformationis II, S. 257 und 477. Zum Misstrauen der
Mailinder Behérden gegeniiber den Kaufleuten aus dem Norden wegen mog-

262



In den sechziger Jahren wurde der Kaufmann Vincenzo Pesta-
lozzi von der Inquisition in Mailand verhaftet und wihrend sieben
Monaten eingekerkert. Aus Angst vor Folter und Verbrennung war
er bereit, dem reformierten Glauben abzuschwéren und eine Kauti-
onssumme zu hinterlegen. Diese Tat bereitete ihm nach der Heim-
kehr Gewissensnote. Der Podesta von Piuro verlangte in einem Brief
vom 25. Februar 1566 an den Statthalter in Mailand die Summe zu-
riick und berief sich auf die Vertrige, die den fremden Kaufleuten
unabhingig von Glaubensfragen persénliche Freiheit garantierten.
Doch hatte er damit anscheinend keinen Erfolg.*®

Die Anwesenheit von nichtkatholischen Kaufleuten im Mailindi-
schen blieb den staatlichen und besonders den kirchlichen Stellen
ein Dorn im Auge, und es fehlte nicht an Versuchen zur Einschrin-
kung der Freiziigigkeit und zur strengeren Uberwachung. Desglei-
chen wurden Massnahmen zur Verhinderung von allzugrossen Kon-
takten der italienischen Kaufleute mit der nichtkatholischen
Bevolkerung nordlich der Alpen getroffen.*”

Verunsicherung erwuchs den Evangelischen der Untertanenlan-
de auch durch den Umstand, dass sie in der zweiten Hilfte des 16.
Jahrhunderts immer wieder von Spionen iiberwacht wurden. Der
Fall des 1568 aus dem Biindner Herrschaftsgebiet verschleppten
Predigers Francesco Cellario liess aufhorchen, denn es zeigte sich,
dass die geheimen Kontakte mit Glaubensgenossen in Italien und
die Reisen des Predigers iiberwacht worden waren. Carlo Borromeo
hatte sich von einer Gegeniiberstellung Cellarios mit einem Spion
Aufschluss tiber geheime evangelische Kreise in Italien erhofit.
Spione im Auftrag des mailindischen Statthalters waren etwa als

licher geheimer Propaganda vgl. CHABOD, Lo Stato e la vita religiosa a Mila-
no, S. 305, Anm. 5.

#6  Hinweise auf diesen Fall in: BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 519. ENEA
BALMAS, 1l caso di coscienza di Vincenzo Pestalozzi, «Cenobio II», Rivista
mensile di cultura VIII, (Lugano) 1959, Nr. 56, S. 275-305.

477 MASELLI, Saggi di storia ereticale lombarda, S. 129-139. BENDISCOLI Politi-
ca, amministrazione e religione nell’eta dei Borromei, S. 262 ff., 286-291.

263



Kaufleute getarnt. Als gefihrlicher erwiesen sich indessen Moénche,
die sich in Ortschaften mit protestantischen Minderheiten aufhielten.
So ist von einem spanischen Spion die Rede, der iiber seine Erkun-
dungen in Genf und in Graubiinden nach Rom berichtete. Dies
zeigt allerdings auch, dass noch 1568 zwischen den Evangelischen in
der Eidgenossenschaft und in Graubiinden und evangelischen Krei-
sen in Italien geheime Kontakte bestanden.

Am schwersten wog jedoch das von Spanien nie aufgegebene
Ziel der Wiedereroberung der Biindner Untertanenlande. Man hatte
nicht vergessen, dass diese Gebiete vor 1512 zum Herzogtum Mai-
land gehort hatten. Die wiederholten Versuche der Riickgewinnung
sind in der Geschichtsschreibung zur Gentige dargestellt worden, die
Darstellungen brauchen hier nicht wiederholt zu werden. Gelegent-
lich hoffte man sogar auf eine Wiedereroberung des heutigen Tes-
sins oder zumindest einzelner Gebiete desselben, was angesichts der
Riicksicht auf die katholischen Orte der Eidgenossenschaft aber zu
riskant war.

Aus vier Griinden war Spanien an der Eroberung der Biindner
Untertanenlande, insbesondere des Addatales, interessiert. Man
brauchte dieses Gebiet fiir die Verlegung der spanischen Truppen
nach den Gsterreichischen Lindern und weiter nach den Niederlan-
den zur Bekdmpfung des Aufstands der Nordprovinzen. Dieser
Durchgang wurde zu Beginn des 17. Jahrhunderts immer wichtiger,
als durch den Frieden zwischen Frankreich und Spanien die Gebiete
westlich von Genf an Frankreich fielen und die Verbindung zwi-
schen Savoyen (meistens mit Spanien verbiindet) und der spani-
schen Freigrafschaft Burgund fast ginzlich unterbrochen war.

Zweitens bestand die Notwendigkeit der Verpflichtung von
Biindner S6ldnern zum Einsatz an den verschiedenen Kriegsfronten.
Drittens war nicht auszuschliessen, dass ein fremder Staat sich dieser
Gebiete bemichtigen und das Herzogtum Mailand bedrohen kénn-
te, und viertens glaubte man, das Vorhandensein von «hiretischen»

478  MASELLI, Saggi di storia ereticale lombarda, S. 49 ff. und S. 118-121.

264



Gemeinschaften im damaligen Siidbiinden nicht dulden zu diirfen,
die durch ihren Handel und durch geheime Kontakte die religitse
Einheit gefihrden konnten.

Dazu kam die Titigkeit der landesfremden Ménche in den Siid-
tilern Graubiindens. Sie vor allem haben in den frithen Achtziger-
jahren die Errichtung einer Landesschule in Sondrio verhindert.
Manche wurden deshalb ausgewiesen, doch wurden sie durch ande-
re ersetzt. Das spanische Mailand verfiigte iiber ein wirksames
Druckmittel: die Handelssperre fiir Biindner Kaufleute, und die
Sperre der Lebensmittelzufuhr, besonders des Korns, auf welches
die Biindner Siidtiler angewiesen waren.*”

Wie stand es mit der protestantischen Intoleranz und der Unter-
driickung der katholischen Bevilkerung in den Biindner Untertanen-
landen, von der in der historischen Literatur so oft die Rede ist? Be-
kannt sind nur die Ilanzer Artikel von 1526, in denen das
Vorhandensein von zwei Konfessionen anerkannt wurde. Wir wissen
jedoch nicht, wie sich die Reformierten bei grosseren Erfolgen in
den kriegerischen Auseinandersetzungen und bei einem volligen
Durchbruch der Reformation in den Drei Biinden verhalten hiitten.
Die religiose Toleranz im heutigen Sinn war damals unbekannt. Eine
oder mehrere Konfessionen wurden, von ganz wenigen Ausnahmen
(etwa Siebenbiirgen) abgesehen, nur so lange geduldet, als der staat-
lichen Macht die Mittel zur Unterdriickung einer der anderen Kon-
fessionen fehlte. Wir wissen deshalb nicht, was in den Untertanen-
gebieten geschehen wire, wenn ein konfessionell homogenes
reformiertes Biindner Staatswesen {iber die religidsen Angelegenhei-
ten in den Untertanenlanden zu bestimmen gehabt hiitte.

Aber man hat hier nicht mit Hypothesen zu argumentieren, son-
dern mit historischen Tatsachen. Und Tatsache war, dass die mehr-

79 FEbenda, S. 141-160. Fiir diese Abhandlung wurden auch Dokumente des spani-
schen Archivs von Simancas ausgewertet. Zu den Kléstern und der Titigkeit
der Monche vgl. bes. PASTORE, Nella Valtellina del tardo Cinquecento, Capi-
tolo 4, p. 137-186: Il contratacco degli ordini religiosi. FRIGG, Die Mission der
Kapuziner, S. 46, 54.

265



heitlich reformierten Biindner den Glaubensgenossen in den siidli-
chen Tilern zwar in manchen Belangen Unterstiitzung zuteil werden
liessen und gegen das Agitieren fremder Mdnche vorgingen, doch
eine Unterdriickung oder gar Verfolgung der katholischen Bevolke-
rung konnten sie sich nicht leisten; dazu fehlten ihnen die institutio-
nellen und die finanziellen Mittel. Der mehrheitlich katholische
Graue Bund war Teil des biindnerischen Staatsgebildes und regierte
mit. Er verfiigte zudem tiber den Riickhalt der katholischen Orte der
Eidgenossenschaft. Nach der Unterdriickung der reformatorischen
Regungen in Italien und dem Einsetzen der Gegenreformation mit
der katholischen Reform in den italienischen Staaten hat sich die
Lage der Reformierten in den Untertanenlanden zusehends ver-
schlechtert. Sie wurden Opfer von Morden und Mordversuchen,
Verschleppungen oder Verschleppungsversuchen. Man kennt wohl
nicht alle Fille. Noch zu Beginn des 17. Jahrhunderts wurde eine aus
Vicenza stammende Frau namens Paola Poletta aus dem Veltlin
(«condotta dalla Valtellina») nach Mailand verschleppt. Weil sie Be-
kehrungsversuche ablehnte wurde sie verbrannt.®® Man stelle sich
vor, die Biindner hitten aus dem Hoheitsgebiet des spanischen Her-
zogtums Mailand Geistliche verschleppt oder Geistliche im Veltlin
ermordet. Mit der grossen Ausnahme des Erzpriesters von Sondrio,
Niccoldo Rusca, erfolgten wohl Verurteilungen und Hinrichtungen
von Spionen, Verbrechern, Banditen und politischen Abenteurern,
nicht aber von Andersgldubigen.

40 BENDISCOLLI, Penetrazione protestante e repressione controriformistica in
Lombardia all’epoca di Carlo e Federico Borromeo, in: Festgabe JOSEPH
LORTZ, Band I, Baden-Baden 1957, S. 374 {., 394 ff., 404.

266



6.4 Vom Fall Niccolo Rusca
bis zum Veltlinermord (1618 bis 1620)

Das Jahr 1618 ist fiir die Biindner Geschichte durch zwei folgen-
schwere Ereignisse gekennzeichnet, nimlich durch den Versuch zur
Griindung einer Landesschule in Sondrio und durch das Strafgericht
von Thusis. Uber den Schulversuch wurde bereits berichtet. Er er-
wies sich als Fehler. In einer spannungsgeladenen Zeit, in der viele
Begebenheiten den Ausbruch eines grossen Krieges ankiindigten,
wire Einigkeit das wichtigste Erfordernis gewesen. Mit den grosser
werdenden Gefahren eines Kriegsausbruchs wuchs auch die Gefahr
einer spanischen Invasion im Veltlin.*!

Aber auch Venedig und Frankreich waren problematische Ver-
biindete. Die Republik Venedig war zeitweise selber bedroht, und
zwar nicht nur durch die Tiirken. Es ist nach wie vor nicht sicher,
inwieweit das Gerticht {iber einen angeblichen Plan des spanischen
Statthalters in Mailand und des spanischen Vizekonigs in Neapel,
Venedig mittels eines Agenten handstreichartig zu {iberfallen, den
historischen Tatsachen entspricht.®? Auch auf Frankreich war kein
Verlass. Im Jahre 1620 — um dieses Ereignis hier vorwegzunehmen -
liess Frankreich Venedig im Stich und unterstiitzte in unbegreiflicher
Verblendung, wenn auch nur fiir kurze Zeit, die spanischen Plidne *
In Graubiinden entstanden zu dieser Zeit immer schlimmere Partei-
ungen.

Eine Folge dieser immer virulenter werdenden Parteispaltungen,
war das Thusner Strafgericht vom Jahre 1618. Dariiber berichten

#1 Vgl. 2.B. den Bericht des franzésischen Gesandten an Heinrich Bullinger vom
18. September 1564 iiber ein Geriicht, dass die Spanier am oberen Comersee
Truppen verlegt hitten und einen Einfall bis Traona planten,
BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 638.

482

Vgl. die zeitgendssische, allerdings vom franzosischen Standpunkt aus verfasste
Darstellung bei: SAINT-REAL, Die Verschworung der Spanier gegen Venedig
1618.

3 MAZZALI/SPIN], Storia della Valtellina II, S. 91 f.

267



zeitgendssische Chroniken und spitere Darstellungen zur Geniige,
sodass man dieses Ereignis als bekannt voraussetzen kann.

Es erweist sich jedoch als notwendig, hier die unriihmlichste Tat
dieses Gerichts zu erwidhnen, ndmlich die T6tung des Niccolo** Ru-
sca. An der evangelischen Synode zu Bergiin 1618 hatten die fanati-
schen Prediger iliber die besonneneren Kollegen die Oberhand er-
langt. Mit einer Schar Bewaffneter zogen einige von ihnen, darunter
Caspar Alexius, Jorg Jenatsch und Blasius Alexander nach Sondrio,
nahmen den aus dem heutigen Tessin stammenden Niccold Rusca,
seit 1590 Erzpriester in Sondrio, gefangen und fiihrten ihn nach
Thusis, wo er an den Folgen der Folterungen verschied. Man hatte
ihm wohl seinen Kampf gegen die Schulgriindung {ibelgenommen.
Hauptanklagepunkt war jedoch die ihm zur Last gelegte Anstiftung
zum Mordversuch an Scipione Calandrini, dem evangelischen Pre-
diger in Sondrio.

Aus katholischer Sicht ist Rusca als Mirtyrer seines Glaubens
gestorben. Kurz nach seinem Tode erschienen die ersten Lebensbe-
schreibungen, und bis zum heutigen Tag folgen immer wieder Ab-
handlungen tiber ihn. Eine Aufzihlung derselben eriibrigt sich, da
sie am Schluss der 1993 erschienenen Biographie Ruscas enthalten
sind.*

Allen diesen Schriften ist gemeinsam, dass sie zur Hauptsache
als Hagiographien zu bewerten sind. Zahlreiche Fragen harren je-
doch noch einer Beantwortung oder wenigstens eines Klirungsver-
suches. Auf eines dieser noch nicht geklirten Probleme weist Fortu-
nat Sprecher von Bernegg hin: Rusca habe vor Gericht gesagt, er
habe nichts mit dem Anschlag auf Scipione Calandrini vom Jahr
1594 zu tun gehabt. Er habe ja mit diesem Prediger auf freundschaft-

¥4 Da der Vorname Niccolo im Italienischen meistens mit zwei c geschrieben
wird, soll auch hier an dieser Schreibweise festgehalten werden.

% ABRAMO LEVI, L’arciprete di Sondrio Nicold Rusca, Sondrio 1993. Quellen-
belege fehlen. Die Titel der Bibliographie sind zum Teil unvollstindig. Die S.
181 angefiihrten ungedruckten Dissertationen in Mailand waren mir nicht zu-

ganglich.

268



lichem Fusse gelebt, und sie hitten sich gegenseitig Biicher ausgelie-
hen. Sprecher bezeugte auch, er sei als Statthalter des Statutrichters
zwei Jahre lang Ruscas Nachbar in Sondrio gewesen und habe mit
ihm vertrauten Umgang gepflegt.#® Wenn aber diese Behauptung
von den guten Beziehungen zwischen dem katholischen Priester und
dem reformierten Prediger den Tatsachen entspricht, war der seit
den Tagen des Veltlinermords immer wieder erhobene Vorwurf der
Tyrannei der «utherischen Pastoren» (»la tirannia dei pastori lutera-
ni») aus der Luft gegriffen.

Nicht geklart ist auch die Frage, warum die katholische Bevélke-
rung nach der Entfilhrung Ruscas keinen Befreiungsversuch unter-
nahm. Nach einer neueren Darstellung soll er riickwirts auf einer
Mauleselin gebunden fortgefiihrt worden sein. Die Gesellschaft kam
auf diese Weise sicherlich nur langsam voran. Warum sind Teile der
Bevélkerung von Sondrio, die Rusca, wie immer wieder behauptet
wird, héchste Verehrung entgegenbrachte, den Entfithrern nicht ge-
folgt? Warum hat die zum grossten Teil katholische Bevélkerung der
Valmalenco, die sich 1620 am Veltlinermord beteiligte und den flie-
henden Reformierten den Weg zu verlegen suchte,*” nicht einen Be-
freiungsversuch unternommen?* Warum konnten die Entfiithrer mit
ihrem Opfer vom Julierpass bis Thusis durch fast ausschliesslich ka-
tholisches Gebiet ungestort ans Ziel gelangen?

Es stellt sich noch eine weitere Frage. Die Argumente, das Straf-
gericht in Thusis sei ein Parteien- und kein Glaubensgericht gewe-
sen, denn auch ein protestantischer Bergeller sei hingerichtet wor-
den, und anderen Protestanten, darunter auch Predigern, seien
schwere Bussen auferlegt worden, kann man hier ruhig ausser Acht
lassen. Die Folterung Ruscas bis zum Tode kann nicht beschénigt
werden. Dass man get6tete Glaubensgenossen zu Mirtyrern erklirt
und gleichzeitig Verfolgung und Hinrichtung Andersgldubiger igno-
riert, geht dennoch nicht an. Wenn aber die Hinrichtung Ruscas ein

48 SPRECHER VON BERNEGG, Geschichte der Kriege und Unruhen I S. 81-84.
%7 BESTA, Le valli del’Adda e della Mera II, S. 171.
8 MAZZALI/SPINI, Storia della Valtellina II. S. 98.

269



Verbrechen war, wie sind dann die Morde und die Entfiihrungen
von Protestanten im Veltlin zu beurteilen, von den Vorfillen im iib-
rigen Italien ganz zu schweigen? Man kann solchen Fragen, und das
gilt vor allem fiir die Kirchenhistoriker, nicht ausweichen.

6.4.1 Der Veltlinermord

Dieses Ereignis wird hier anhand zweier historischer Werke der
Nachkriegszeit beleuchtet. Zum Veltlinermord selbst ist dabei eine
sehr unterschiedliche Beurteilung festzustellen, dies trotz der glei-
chen Herkunft der Autoren aus den ehemaligen Biindner Unterta-
nenlanden und ihre gleichen Konfessionszugehorigkeit.

Im Jahre 1964 erschien der zweite Band der Geschichte des Velt-
lins des angesehenen Rechtshistorikers Enrico Besta, allerdings erst
nach dem Tode des Verfassers. Da der Text aufgrund der hinterlas-
senen Zettel und Entwiirfe erst verfasst werden musste, weiss man
nicht, wieviel der Verfasser und wieviel die Herausgeber zu verant-
worten haben. Neben wertvollen Angaben bedeutet die Darstellung
des Veltlinermords gegeniiber den grossen historischen Publikatio-
nen des 19. Jahrhunderts in manchen Belangen einen Riickschritt.
Es wird geleugnet, dass es sich hier um einen geplanten Mord ge-
handelt hat, und der betreffende Abschnitt trigt deshalb den Titel:
«Das sogenannte heilige Gemetzel» («Il cosidetto sacro macello»).

In diesem Abschnitt finden sich geradezu peinlich anmutende
Behauptungen. Der Mord wird vor allem als Aufstand und als Ra-
che fiir das Thusner Strafgericht interpretiert. Hier findet man wie-
derum, wenn auch nur als Hypothese, die gleich nach dem Veltli-
nermord aufgetauchten Geriichte, es hitten Pline zum Mord der
katholischen Bevolkerung oder an einem Teil derselben bestanden.
Die Frage, wie dies angesichts der erdriickenden Mehrheit der ka-
tholischen Bevolkerung und des Fehlens von Biindner Truppen
moglich gewesen wire, wird gar nicht gestellt. Und man liest sodann
weiter, dass es unmenschlich sei zu téten, aber unmenschlich sei
auch, wenn man als letzte Mdglichkeit zur Rettung, zum Morde ge-
zwungen werde. Wurden nicht im Verlaufe der Geschichte immer

270



wieder solche Heucheleien vorgebracht, um die grossen Verbrechen
als eine Art Notwehr zu rechtfertigen? Zur Beschénigung des Mas-
sakers wird die Bezeichnung «Kleine Bartholomiusnacht» als irre-
fiilhrend erklirt. In Paris seien am 24. August 1572 mehr als 10 000
und in ganz Frankreich mehr als 50 000 Hugenotten getdtet worden,
im Veltlin hingegen nicht viel mehr als 300 Reformierte. Die Veltli-
ner seien zur Hauptsache fiir die Erlangung der religiésen Freiheit
zum Aufstand getrieben worden und Spanien habe ihnen nur die
erwiinschte Hilfe gebracht.

Fiinf Jahre spiter, 1969, wurde eine weitere geschichtliche Dar-
stellung von Mazzali/Spini verdffentlicht in der der Veltlinermord
objektiver beschrieben wird.®® Die Hauptthesen lassen sich folgen-
dermassen zusammenfassen: Die Biindner Herrschaft war gegeniiber
dem Untertanenverhiltnis im spanischen Herzogtum Mailand als
das kleinere Ubel zu betrachten. Die religiose Frage spiele auch eine
Rolle, aber sie war nicht entscheidend. Auch nach den traurigen Er-
eignissen von 1618 wire langsam eine Beruhigung der Gemiiter
moglich gewesen. Alles machte der Veltlinermord zunichte. Die
ausgestreuten Behauptungen iiber einen Plan zur Vemnichtung der
fiilhrenden katholischen Personen im Veltlin werden als Zeichen der
damals herrschenden Erregung der Gemiiter gedeutet. Der Mord-
plan sei in Mailand ausgeheckt worden. Ausser einigen fiihrenden
Veltlinern sei der Mord hauptsichlich auswirtigen Abenteurern und
politischen Fliichtlingen anzulasten. Die Bevolkerung habe sich, mit
Ausnahme jener Sondrios, sehr zuriickhaltend verhalten. Letzteres
entspricht auch der Darstellung Sprechers, wonach viele Katholiken
einzelne Protestanten schiitzen wollten und deshalb auch ermordet
wurden.*%

In einer neueren Darstellung von Giorgio Spini, wird kolportiert,
der spanische Statthalter in Mailand habe den Boten, der ihm die
Nachricht vom gelungenen Mord und der Vertreibung der Biindner

¥ MAZZALI/SPINI, Storia della Valtellina II, S. 57-115.
4% SPRECHER VON BERNEGG, Geschichte der Kriege und Unruhen I, 137 ff.

271



iiberbrachte, umarmt. Durch die faktische Beherrschung des Adda-
tales erreichten die Spanier ein doppeltes Ziel: Die verbiindeten an-
tihabsburgischen Michte Frankreich und Venedig wurden durch
diesen von Spanien beherrschten geographischen Riegel voneinan-
der getrennt. Den Spaniern war es nun auch moglich, in Genua
Truppen zu landen und iiber Mailand, das Addatal und das Worm-
serjoch (Umbrailpass) die habsburgischen Gebiete zu erreichen und
sich mit dem Heer der katholischen Liga gegen die aufstindischen
Bohmen zu vereinigen. Diese wurden denn auch wenige Monate
nach dem Veltlinermord vernichtend geschlagen. Die fiithrenden
franz6sischen Politiker, denen an der Unterstiitzung der Protestanten
nur so lange gelegen war, als es ihren eigenen Zielen gedient hatte,
konnten die Besetzung dieser strategisch so wichtigen Siidbiindner
Gebiete durch die Spanier nicht akzeptieren. Graubiinden wurde
somit in die Wirren des Dreissigjahrigen Krieges hineingerissen.*"

6.5 Das Maildnder Kapitulat von 1639 und die
Auswanderung der gefliichteten Protestanten

Mit den beinahe zwei Jahrzehnte dauernden kriegerischen Ausein-
andersetzungen befasst sich eine umfangreiche Literatur. Man kann
darum hier die Ereignisse dieser Jahre tibergehen. 1639 wurde im
ersten Mailinder Kapitulat Frieden mit Spanien geschlossen, die Un-
tertanengebiete kamen an die Drei Biinde zuriick und die Religions-
frage wurde geregelt.*”

191 GIORGIO SPINI, Storia dell’eta moderna II (1598-1661), Torino 1982, bes. S.
475 ff. und 545 ff.

492 Fine deutsche Fassung der 39 bzw. 40 Artikel dieser «Capitulation und Artikel
...,» gedruckt 1668, in Kantonsbibliothek Graubiinden, Chur, Be 816, zweiter
Teil. Vgl. die italienische Fassung in: Il «pacchetto» concesso dai Grigioni do-
minatori alla Valtellina nel 1639 (Dalla copia manoscritta che fu di CLEMENTE
MARIA A MARCA. Trascrizione di CLEMENTINA GIUDICETTI), QGI 39,
1970, S. 230-235.

272



Merkwiirdigerweise hat sich die historische Literatur bisher noch
auffallend wenig mit der Analyse dieses Kapitulats befasst. Die religic-
se Frage wird in den Artikeln 26 bis 38 geregelt. Man hat in der histo-
rischen Literatur den Biindnern immer wieder vorgeworfen, die Be-
nutzung von Kirchen, Friedhéfen und Kirchengelderm fiir die
Reformierten erzwungen sowie die fremden Moénche vertrieben zu
haben. 1639 gelangte dann die religiése Intoleranz vollends zum
Durchbruch, diesmal jedoch zum Nachteil der Protestanten. Diese
durften sich nur in den Untertanengebieten authalten, wenn und so-
lange sie als Beamte dort titig waren. Anderen Leuten wurde nur ein
jeweils dreimonatiger Aufenthalt zur Einbringung der Emte zugestan-
den. Protestantische Taufen, Eheschliessungen und Begribnisse wur-
den in diesen Gebieten nicht mehr gestattet.

Anstatt die Moglichkeit zum Amtsmissbrauch einzuschrianken, den
Veltlinern ein grosseres Mitspracherecht zu gewdhren und den Prote-
stanten — unter Weglassung der ihnen frither gemachten Privilegien —
den dauernden Aufenthalt in den Untertanenlanden zu gestatten, ver-
schlimmerte das Kapitulat alles. Vielen Katholiken gingen die noch so
geringfiigigen Zugestindnisse an die Protestanten zu weit. Religions-
streitigkeiten konnten nicht ausbleiben.*® Ein Teil der katholischen
Bevolkerung hatte umsonst auf die Errichtung eines eigenen Bistums
gehofft. Vor allem waren viele Veltliner zutiefst enttiduscht, weil sie sich
von Spanien verraten fiihlten. Die Untertanengebiete wurden den Drei
Biinden «zuriickerstattet». Diese «Riickerstattung» hitte man von Spa-
nien unter besseren Bedingungen erlangen kénnen. Die Biindner Poli-
tiker haben v6llig verkannt, dass es mit der Vormacht Spaniens vorbei
war. Im gleichen Jahr 1639 begann der Niedergang der spanischen
Grossmacht: Die Niederlinder besiegten eine spanische Flotte, die Ka-
talanen wagten 1640 einen Aufstand, Portugal fiel von Spanien ab und
1643 vernichteten die Franzosen ein spanisches Heer.

493 Jbersicht iiber die Lage nach 1639 bei: GIANVITTORIO SIGNOROTTO,
Equilibri politici e tensioni religiose in Valtellina dopo il Capitolato del 1639, in:
PASTORE, Riforma e societa nei Grigioni, S. 173-201.

273



6.5.1 Die Auswanderung

Mit dem Veltlinermord hatte es nicht sein Bewenden. Zu gleicher
Zeit erfolgte die Ermordung vieler Protestanten in Brusio und in
Poschiavo. In den darauf folgenden Kriegswirren besetzten spani-
scher Truppen die Valchiavenna, und zeitweise auch das Bergell. ¥

Den gefliichteten Protestanten blieb nach 1639 keine Hoffnung
auf Riickkehr in die alte Heimat. Ausgewandert waren Personen aus
den Untertanengebieten bereits vor 1620. Es waren meistens Gewer-
betreibende oder Kaufleute.®> Die folgenden Ausfithrungen befas-
sen sich somit lediglich mit der infolge der Ereignisse von 1620 und
1639 bedingten Auswanderung. Dabei muss man gleich die Feststel-
lung machen, dass die aufgrund von eingehenden Forschungen ver-
offentlichte Literatur noch in den Anfingen steckt. Am besten sind
Titigkeit und Schicksale der aus Chiavenna und Umgebung ausge-
wanderten Familie Pestalozzi erforscht. Diese wurde bekanntlich be-
reits vor 1620 in Chur, Ziirich und an anderen Orten ansissig. Hier
sollen indessen nur die nach 1620 geflohenen Personen genannt
werden.*%

Johann Anton Pestalozzi war mit Claudia von Salis verheiratet.
Sein Schwiegervater war Oberst Herkules von Salis zu Griisch, ein
Sohn der Grifin Hortensia Martinengo da Barco, deren Bruder Ulis-
se bereits mehrfach erwihnt wurde. Ulisses von Salis, ein Schwager
Johann Antons, wurde wohl nach dem Vornamen dieses Grosson-
kels Ulisse Martinengo genannt. Johann Anton Pestalozzi liess sich
nach den missgliickten Versuchen zur Riickeroberung von Chia-

494 Ubersicht bei: CAMENISCH, Geschichte der Reformation und Gegenreforma-

tion, S. 166 ff.

Bereits vor 1620 waren einzelne Zweige von Familien aus dem Veltlin, aus

Chiavenna und Piuro ausgewandert, sei es nach Graubiinden, nach Genf, Ba-

sel, Ziirich, auch nach Lindau, Krakau, Niirnberg usw., vor allem Leute aus

den Familien Abys, Curtabatti, Pellizzari, Vertemate-Franchi, Pestalozzi usw.

46 PESTALOZZI-KEYSER, Geschichte der Familie Pestalozzi, S. 37 ff., S. 41 fI.
(iiber den Ausgangspunkt Chiavenna, die Auswanderung nach anderen Stid-
ten und den Aufstieg in Ziirich).

495

274



venna in Chur nieder. Er erbaute sich ein prachtvolles Haus in der
Nihe der Martinskirche. Mit ihm und seinen Nachfolgern begann
der Aufstieg dieser Linie der Familie Pestalozzi. +”

Uber die wahrscheinlich aus der Gegend am oberen Comersee
eingewanderte und zur Reformationszeit zu den fiihrenden Familien in
Caspano und Traona aufgestiegenen Malacrida fehlt noch eine aus-
fithrliche Darstellung. Da ein guter Teil dieser Sippe sich der Reforma-
tion anschloss, mussten jene, die 1620 dem Mord entgingen, auswan-
dern.*® Elisaeus Malacrida konnte 1620 fliichten und machte in Paris
die Bekanntschaft bernischer Offiziere, die sich seines auf der Flucht
geborenen Sohnes Peter annahmen. Dieser wurde Geistlicher und
zeitweise Feldprediger im franzésischen Regiment von Erlach. Mit ihm
begann der Aufstieg dieser Linie der Malacrida als Geistliche, Gewer-
betreibende, Begriinder einer Bank und Professoren in Bern.**

Mit ihrer ehemaligen Biindner Heimat fiihlten sich die bernischen
Malacrida weiterhin verbunden. Der 1756 verstorbene Geistliche Eli-
saeus Malacrida vermachte seine Privatbibliothek der Stadt Chur.5® Es
ist nicht bekannt, wie die Vertreter aus der Berner Linie mit den
Biindner Malacrida verwandt waren, denn mindestens vier Geistliche
aus dieser Sippe lassen sich im Biindner Kirchendienst nachweisen.®!

Nach Ziirich flohen 1620 vor allem Mitglieder der Familie Pellizza-
ri. Noch im gleichen Jahre wurde in Ziirich «<Hans Anthoni, Sohn von
Carolus Bellizarius aus der Grafschaft Cleven» geboren. Nachkommen

¥7  FEbenda, Kap. II: Die Pestalozzi in Chur, S. 218 ff., und Stammtafel 30.

4% Die Abhandlung von GIUSTINO ORSINI, I Malacrida, Periodico Storico Co-
mense, N.S. II, 1938, S. 129-138, befasst sich nur in wenigen Sitzen mit der
Auswanderung der protestantischen Malacrida von Caspano und ist daher in
dieser Hinsicht vollig unergiebig.

49 HBLSV, 1929, S. 4 f.

5% WILLI DOLF, Die konomisch-patriotische Bewegung in Biinden. Ein Beitrag
zur biindnerischen Wirtschafts- und Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts,
Aarau 1943, S. 105.

501 TRUOG, Die Pfarrer I, S. 33; II, S. 167, 214, 234.

275



aus dieser Familie haben sich in der Folge mit Ziirchern verheiratet.>*

Andere Fliichtlinge zogen nach St. Gallen und Winterthur. Vom
reichen, um seines Glaubens willen nach Lindau gezogenen Adam
Seenuss aus Villach in Kiimnten stammt eine Stiftung zugunsten der aus
dem Veltlin und aus Chiavenna gebiirtigen, in St. Gallen niedergelas-
senen Fliichtlinge.5%

Hochstwahrscheinlich stammten auch verschiedene Leute aus der
Biindner Sippe der Cattaneo von Veltliner Fliichtlingen ab. Der streit-
bare, 1622 in Innsbruck hingerichtete Prediger Blasius Alexander hatte
sich wihrend seines kurzen Wirkens im Veltlin mit einer Cattaneo,
Maddalena, vermihlt.>’* Ein Zweig dieser Familie liess sich in Lavin
nieder, wobei ein spiterer Nachkomme, Pfarrer Johannes Baptista
Cattaneo (1745-1831), als Geistlicher nach Russland zog.5®

Viele Fliichtlingsfamilien verliessen spiter die Schweizer Stidte
und zogen in die wihrend der ersten Jahre des Dreissigjihrigen Krie-
ges verwiistete Pfalz am Rhein. Die Kurpfalz mit der Hauptstadt Hei-
delberg war an der Wiederbesiedlung der entvolkerten Dorfer interes-
siert. «Manche ginzlich entvolkerte Dorfer haben nach dem Krieg
eine vollig neue Bevolkerung aufgenommen.»*® Ein Johann Peter Cat-
taneo aus Tirano (gest. 1675) wurde Diakon und Schulmeister zu Bret-
ten im Kraichgau (Bretten war der Geburtsort Philipp Melanch-
thons).5” Verschiedene Mitglieder der Familie Paravicini liessen sich

502 KONRAD SCHULTHESS, Glaubensfliichtlinge aus Chiavenna und dem Velt-
lin in Ziircher Kirchenbiichern, Der Schweizer Familienforscher 36, 1965, S. 25.

503 CONRADIN BONORAND, Die Stiftung des Villacher Exulanten Adam See-
nuss in St. Gallen, «Neues aus Alt-Villach», 2. Jahrbuch des Stadtmuseums, Vil-
lach 1965, S. 53 - 60. In den St. Galler Tauf- und Sterbebiichern (Stadtarchiv St.
Gallen) finden sich in den Jahrgédngen nach 1620 einzelne Eintrige von Leuten

~aus dem Veldin.

504 GEORG JOST, Magdalena Catanea, BM 1958, S. 197-200.

505 HOLGER FINZE-MICHAELSEN, Von Graubiinden an die Wolga. Johannes
Baptista Cattaneo (1745-1831) und seine Zeit Chur 1992.

506 MEINRAD SCHAAB, Geschichte der Kurpfalz, Band 2: Neuzeit, Stuttgart-
Berlin-Koln 1982, S. 136 ff.

507 KONRAD SCHULTHESS, Glaubensfliichtlinge aus Chiavenna und dem Velt-
lin in Ziircher Kirchenbiichern, Der Schweizer Familienforscher 36, 1965, S. 9.

276



in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts ebenfalls in der Pfalz, vor
allem im Kraichgau, nieder.*® Franciscus, ein Sohn des Johann Bap-
tista Paravicini, war mit Lucia Piatti vermahlt.5®

Zu Reichtum und Ansehen gelangten im 19. Jahrhundert die
Nachkommen der Familie Astor, die aus Chiavenna geflohen war,
Giovanni Pietro Astor liess sich mit seiner Gemahlin Ursula Gatti
und zwei Kindern in Ziirich nieder. Andere zogen weiter, zuerst
nach Ortschaften in der Ndhe von Heidelberg. Weitere Personen
fanden den Weg nach England und den Vereinigten Staaten. Der
noch in Walldorf bei Heidelberg geborene, aber 1848 in New York
verstorbene Johann Jakob Astor, wurde als Fellhindler reich und
griindete die Stadt Astoria (Oregon).>!?

Die Geschichte der protestantischen Auswanderer aus den Biind-
ner Untertanenlanden, die 1620 fliehen konnten und denen 1639 die
Riickkehr verwehrt wurde, steht noch in den Anfingen. Die Schick-
sale mancher Geschlechter sind noch vollig unerforscht. So miissten
simtliche Kirchenbiicher des spiten 17. und des 18. Jahrhunderts in
den reformierten Gemeinden Graubiindens zu Rate gezogen wer-
den, dazu die Kirchenbiicher der grésseren reformierten Ortschaften
der Schweiz und auch der Kurpfalz. Ausserdem findet sich in den
Archiven und Bibliotheken noch iiberaus viel unerforschtes Quel-
lenmaterial.>!!

508 KONRAD SCHULTHESS, Biindner im Ausland, BM 1973, S. 14 f.

59 HEINZ SCHUCHMANN, Schweizer Einwanderer im friiheren Kurpfilzischen
Streubesitz des Kraichgaues (1650-1750), Kaiserslautern 1963, S. 7 f. Vgl. auch
KARL DIEFENBACHER, HANS ULRICH PFISTER, KURT H. HOTZ,
Schweizer Einwanderer in den Kraichgau nach dem Dreissigjihrigen Krieg,
Kaiserslautern 1983, S. 41 und 134.

10 KONRAD SCHULTHESS, Zur Herkunft des Geschlechtes Astor. Sonderaus-

zug aus «Genealogie», Heft 8, 1968, S. 279-281. LUIGI FESTORAZZI, L’origine

chiavennasca della famiglia Astoria, Clavenna XI, 1972, S. 95 ff.

Hinweise auf ausgewanderte Protestanten aus dem Veltlin und aus Chiavenna

findet man auch in: HUBER, Ritisches Namenbuch III, Teile I und II, z.B. die

nach Brusio und Poschiavo gezogenen Pozzi, bzw. Pozzo, ferner Malacrida,

Pestalozzi, Paravicini etc. Nachtrag. Ein halbes Jahrhundert nach Unterzeich-

nung des Kapitulats von Mailand im Jahre 1639 konnten die aus den piemonte-

511

277



0.6 Schlussbetrachtung

Es zeigt sich somit, dass von einer abschliessenden Klirung der
Verhiltnisse in den damaligen Biindner Herrschaftsgebieten bis
1620 keine Rede sein kann. Zwei Anliegen sind hier vorzubringen:
Die wirtschaftliche Entwicklung, die Verwaltung und die Rechtspfle-
ge dieser Gebiete miissen noch genau erforscht werden. Die bisheri-
gen Forschungsergebnisse betreffend die bedeutendsten Priester und
Moénche zu dieser Zeit, die evangelischen Prediger und die kirchli-
chen Verhiltnisse in den einzelnen Gemeinden sowie die bedeu-
tendsten Familien sind noch liickenhaft. So bleibt z.B. eine kritische
Edition der zeitgenossischen Texte iiber die beiden Religionsgespri-
che (in Piuro und Tirano) ein Desiderat. Im Zusammenhang mit der
Familienforschung steht auch die weitere Untersuchung der evange-
lischen Emigration nach 1620 und besonders nach 1639 noch aus.
Beziiglich der in den Biindner Herrschaftsgebieten herrschenden
religiosen Toleranz und Intoleranz wire es an der Zeit, dass man
sich «hiiben und driiben» auf eine mdglichst einheitliche Beurteilung
einigen wiirde. So ist zum Beispiel der Ausdruck «protestantische
Inquisition» unstatthaft, weil es diese nie gegeben hat. Ebenso sollte

sischen Tilern vertriebenen reformierten Waldenser zuriickkehren. Dieses Er-
eignis zeigt, wie sich die Lage seit 1620 und 1639 gedndert hatte. Anstelle der
spanischen war die franzdsische Hegemonie unter Kénig Ludwig XIV. getreten.
Gegen die ruchlosen Raubkriege Frankreichs bildete sich unter Fithrung Wil-
helms III von Oranien, Statthalters der Niederlande und (seit Vertreibung Ja-
kobs II. Stuart, seines katholischen Schwiegervaters) Kénigs von England eine
Union, der ausser England und die Niederlande etliche deutsche Fiirsten, der
deutsche Kaiser und Herrscher von Osterreich, der Kénig von Spanien und
schliesslich auch der Herzog von Savoyen-Piemont beitraten. Dadurch konnten
die Waldenser 1689 in ihre piemontesischen Heimattiler zuriickkehren. Denn
auf Druck der Union unter Fiihrung Wilhelms III. von Oranien musste der
Herzog ihnen ein, wenn auch eingeschrénktes, Toleranzedikt zugestehen. Vgl.
dazu GIORGIO TOURN, Geschichte der Waldenserkirche. Aus dem Italieni-
schen tibersetzt von RICHARD BUNDSCHUH, Erlangen 1980, S. 104 ff., 148 -
157, 160 - 168. WINSTON S. CHURCHILL, Marlborough, Band I. Deutsche
Ubersetzung von EBERHARD MULLER, Miinchen 1968, S. 157 - 201.

278



die Bezeichnung des Veltlinermordes von 1620 als «rivoluzione»,
«riscossa» usw. aus dem historischen Vokabular verschwinden.
Denn es handelte sich keineswegs um einen spontanen oder ver-
zweifelten Volksaufstand. Die bisweilen in der historischen Literatur
anzutreffende Behauptung, das Mailinder Kapitulat von 1639 habe
in den Biindner Untertanengebieten die «Religionsfreiheit» gebracht,
ist vollig falsch. Es war Religionsfreiheit nur fiir eine Konfession.

Spanische Historiker laufen Sturm gegen die entstellten Berichte
tiber die Geschichte ihres Landes in der Frithen Neuzeit. Es handelt
sich dabei um Berichte liber die spanische Inquisition, tiber die Blu-
therrschaft Albas in den siidlichen Niederlanden, um den Vorwurf
des Vélkermordes an der indianischen Bevélkerung in den entdeck-
ten und eroberten zentralamerikanischen Gebieten und anderes
mehr. Solche Berichte und Anklagen bezeichnen die Spanier als «la
Lejenda Negra» - die schwarze Legende. In der Tat ist man auf-
grund neuerer, eingehender Forschungen zur Ansicht gelangt, dass
der rapide Bevolkerungsschwund der Eingeborenen auf den zen-
tralamerikanischen Inseln trotz der wenig humanen Behandlung
durch die Conquistadores nicht als Vélkermord bezeichnet werden
kann. Vielmehr haben Faktoren zur Dezimierung der Bevélkerung
beigetragen, die nicht voraussehbar waren. Dazu gehéren die Ein-
schleppung von Krankheiten aus Europa, gegen welche die Einge-
borenen nicht immer immun waren, die Umstellung des Wirtschafts-
systems und anderes mehr.

Es ist heute auch unbestritten, dass die vehementen Anklagen
des niederlidndischen Freiheitskdpfers Wilhelm von Oranien gegen
Philipp II. von Spanien stark iibertrieben sind. Es stimmt, wenn spa-
nische Historiker heute geltend machen, die venezianischen Ge-
sandschaftsberichte seien sehr einseitig gewesen; denn die veneziani-
sche Republik war meistens mit Spanien-Mailand verfeindet. Man
hat ferner festgestellt, dass die spanische Inquisition nicht dem He-
xenwahn verfiel, jedenfalls bei weitem nicht in dem Masse, wie es in
der Frithen Neuzeit bei der Verfolgung in anderen katholischen und
protestantischen Gebieten, der Fall war. (Ebenso wird heute die ita-
lienische Inquisition aufgrund neuer Forschungen differenzierter be-

279



urteilt als frither). Die einst heftige Kritkk an der «limpieza de
sangre», der Forderung nach Reinheit des Blutes, wodurch sich die
spanischen «Altchristen» von den «Neuchristen», den Nachkommen
der zwangsgetauften Juden («Conversos») distanzieren und diese
damit diffamieren konnten, ist heute allgemein einer zuriickhalten-
den Beurteilung gewichen.

Umsomehr darf man von der spanischen und italienischen Ge-
schichtsschreibung erwarten, dass sie die gleichen Kriterien, welche
sie gegeniiber ihrer eigenen Geschichte verlangt, auch anderen Lin-
dern und anderen Konfessionen gegeniiber anwendet. Nétig ist auch
die Einsicht, dass die spanischen Gesandschaftsberichte und Briefe,
ferner die Briefe der Veltliner Priester und Monche und der Bischife
von Como an die kirchlichen und staatlichen Beh6rden in Mailand,
Madrid oder auch in Rom alles andere als objektive Berichte waren.
Das gilt insbesondere fiir die Beurteilung der religiosen Vorginge:
Die Protestanten waren damals fiir Spanier und Italiener Haeretiker,
Irrgliubige und hatten kein Lebensrecht. Alles was sie taten, war
demnach falsch.

Man sollte heute soweit gelangt sein, dass man die damaligen
Vorginge nicht mehr nach den Auffassungen des 16. und 17. Jahr-
hunderts beurteilt, als keine Kirche und Konfession einer anderen
Glaubensgemeinschaft ein Existenzrecht zugestand. Damit diirfte
feststehen: Was teilweise bis zum heutigen Tag iiber Glaubensver-
folgung in den Biindner Untertanenlanden geschrieben wurde und
bisweilen noch immer geschrieben wird, ist, wenigstens zu einem
grossen Teil: Schwarze Legende.

280



	Zur Beurteilung der Bündner Herrschaft bis 1620 in der neueren Literatur

