Zeitschrift: Beiheft zum Bindner Monatsblatt
Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: 9 (2000)

Artikel: Reformatorische Emigration aus Italien in die Drei Bunde : ihre
Auswirkungen auf die kirchlichen Verhaltnisse. Ein Literaturbericht

Autor: Bonorand, Conradin

Kapitel: 4: Die Nonkonformisten oder religidsen Dissidenten

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-821115

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-821115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4

Die Nonkonformisten
oder religitsen Dissidenten

4.1 Die italienische Reformationsbewegung und die

Nonkonformisten

4.1.1 Ubersicht tiber die Urspriinge des Nonkonformismus

Bereits in frithchristlicher Zeit hatte man angefangen, gewisse «Sym-
bole», d.h. Erkennungszeichen, Sinnbilder, fiir die christlichen Ge-
meinden verbindlich zu erkldren. In der Folge wurde das offentlich
gesprochene Glaubensbekenntnis als «Symbolum» bezeichnet.

Aus den Anfingen entstand in den verschiedenen Teilen des
romischen Imperiums wihrend Jahrhunderten eine iiberaus bunte
Fiille von Glaubensbekenntnissen, wobei besonders die griechisch-
orientalischen und die lateinisch-abendlédndischen Bekenntnisse sich
zum Teil verschiedenartig entwickelten. Dadurch wurde die spitere
Trennung in die griechisch-orthodoxe und die rémisch-katholische
Kirche mit bestimmt. Von besonderer Bedeutung wurden in der
Folge die 6kumenischen «Symbole», also die zu allgemeiner Geltung
und Anerkennung gelangenden Glaubensbekenntnisse, wie das Ni-
caeno-Konstantinopolitanum, das sogenannte Athanasianum und
das Apostolicum, auch apostolisches Glaubensbekenntnis genannt.

In der Kirchengeschichte gibt es zwei Zeitabschnitte, in denen
die Glaubensbekenntnisse im Mittelpunkt des religiésen und theolo-
gischen Interesses standen, ndmlich in der christlichen Antike und
im Zeitalter der Reformation und Gegenreformation. In beiden
Epochen war dem in bestimmte Worte und Sitze gefassten Be-
kenntnis die Aufgabe zugedacht, die Gldubigen zu einigen und

129



gleichzeitig gegen Andersgliubige abzugrenzen. Dabei haben die
Reformationskirchen, gestiitzt von der staatlichen Obrigkeit, die alt-
christlichen Glaubensbekenntnisse iibernommen, obwohl sie die Hei-
lige Schrift als alleinige Glaubensgrundlage erklirt hatten.

Bei den Reformationskirchen erachtete man diese Anerkennung
der altchristlichen Bekenntnisse als Selbstverstindlichkeit, teilweise
aber wohl auch als unausweichliche Notwendigkeit. Denn man hatte
Kenntnis von den iiberaus vielen, oft auch gehissigen Kimpfen bei
der Formulierung der Glaubensbekenntnisse anlisslich der verschie-
denen 6kumenischen Konzilien in friihchristlicher Zeit. Es ist kein
Zufall, dass die reformatorischen Theologen jene, welche diese Be-
kenntnisse ganz oder teilweise verwarfen und deshalb als Irrlehrer
bezeichnet wurden, mit den gleichen Namen bedachten, wie es in
der Antike geschehen war: Arianer, Nestorianer, Sabellianer, Pela-
gianer usw.??

Kurz nach dem Auftreten Martin Luthers machte sich Wider-
spruch und Widerstand gegen die, wie man meinte, einengende
oder inkonsequente Verkiindigung der christlichen Botschaft be-
merkbar. Bald entstanden die verschiedensten Strémungen der Tau-
ferbewegung. In der Polemik dagegen gebrauchte man wie in der
romisch-katholischen Kirche die Bezeichnung «Ketzer», abgeleitet
von den franzosischen «Katharern» oder die antike Bezeichnung
«Hiretiker», die «Abgespalteten».

In der reformatorischen Polemik verwendet man noch weitere
Bezeichnungen: Schwirmer, Wiedertiufer (Anabaptisten, italienisch:
anabattisti), Sektierer. In der Wissenschaft gebraucht man heutzutage
vielfach andere, sachlichere Ausdriicke: «Der linke Fliigel der Reforma-

250 Als z.B. Heinrich Bullinger im Jahre 1539 eine von Joachim Vadian verfasste
Schrift gegen den Spiritualisten Kaspar Schwenckfeld drucken liess, widmete
er die Vorrede dem Biindner Staatsmann und Humanisten Johannes Travers.
Dabei verglich er bisweilen den Kampf der Reformationskirche gegen die reli-
giosen Nonkonformisten mit dem Kampf der Alten Kirche gegen ihre Widersa-
cher, BONORAND und HAFFTER, Die Dedikationsepisteln von und an Va-
dian, Anhang Nr. 2 (S. 186-193).

130



tion», «Spiritualisten», «Stiefkinder der Reformation». Man redet so-
dann von «reformatorischen Nebenstrémungen» oder von den An-
hingern einer «radikalen Reformation».

Von der rémisch-katholischen Kirche wurden sowohl die An-
hinger der Reformation als auch diejenigen von radikaleren Grup-
pen unterschiedslos als Ketzer, im Lateinischen als «Haeretici» und
im Italienischen als «eretici» bezeichnet. Man verstand darunter ein-
fach «Irrgliubige». In der neueren italienischen Literatur wird das
Wort «eretici» vielfach gleichsam in Anfithrungszeichen gesetzt und
damit angedeutet, dass sie Irrgldubige nur aus der Sicht ihrer Geg-
ner waren. In dem grundlegenden, kurz vor dem Zweiten Weltkrieg
erschienenen Buch Cantimoris: «FEretici italiani del Cinquecento»®!
wird die neue Wertung dieser Bezeichnung sichtbar: Eretici, Hireti-
ker, sind einfach jene, die weder mit den Lehren der rémisch-
katholischen noch einer Reformationskirche einig gingen. In der vor-
liegenden Arbeit wird die Bezeichnung «Nonkonformisten» oder
«religitse Dissidenten» verwendet.

Die bedeutendste Gruppe dieser Nebenstromungen der Refor-
mation bildeten die Taufer in ihren verschiedensten Ausprigungen.
«Taufer» nennt man sie heute, um den diskriminierenden Ausdruck
«Wiedertidufer» zu vermeiden. Da die Taufer nur die Erwachsenen-
taufe als giiltig anerkannten, verstanden sie sich nicht als «Wieder-
tiufer» oder «Anabaptisten». Die erste Erwachsenentaufe erfolgte
1525 in der Nihe von Ziirich.?*? Indem sie die Bibel, insbesondere
das Neue Testament, als alleinige Richtschnur des Glaubens aner-
kannten, stellten sich im Zusammenhang mit der Erwachsenentaufe

251 Vgl. das Vorwort zur deutschen Fassung: CANTIMORI, Italienische Haereti-
ker, S. VII f. Leider gibt es immer noch Historiker, die als «<Haeretiker» («ereti-
co») wie zur Zeit der Gegenreformation jeden Nichtkatholiken bezeichnen. Die-
se Einstellung macht sich auch in der Beurteilung der Biindner Herrschaft im
Veltlin bis 1620 bemerkbar.

Uber Georg Blaurock aus Graubiinden und Konrad Grebel aus Ziirich, die Be-
griinder der ersten Taufergemeinde in Ziirich vgl. ML I, S. 227-234, und ML IJ,
S. 163-169.

252

131



auch andere Fragen, wie etwa jene des Gehorsams gegeniiber der
staatlichen Obrigkeit. Die Dogmen verloren bei der Betonung der
Nachfolge Christi an Bedeutung. Besonders mit dem Problem der
Kinder- oder Erwachsenentaufe taten sich auch manche Reformato-
ren schwer. Die althergebrachten Glaubensbekenntnisse und die
Kindertaufe wurden jedoch bald von allen Reformationskirchen als
bindende Richtlinien der Rechtgldubigkeit erklrt.

Ausser den verschiedenen Tiufergruppen zihlten die Spirituali-
sten, die «Schwirmer» und die Antitrinitarier zu den Nebenstrs-
mungen der Reformation. Man kann diese Gruppen jedoch nicht
vollig getrennt voneinander betrachten, denn sie iiberschnitten sich
in ihren Gemeinsamkeiten und in ihren Gegensitzen.

4.1.2 Kurzer Uberblick iiber die Nonkonformisten in Italien

Der Nonkonformismus in Italien wurde in zweierlei Hinsicht vom
Norden her durch das Tauferturn und durch die Schriften des
Erasmus von Rotterdam beeinflusst. Es ist kein Zufall, dass das Tiu-
fertum, der sogenannte Anabaptismus, sich besonders in Nordostita-
lien ausbreitete. Denn im Norden dieses Gebietes befanden sich das
eigentliche «Kernland» des Téufertums, namlich das Tirol, und die
von den Habsburgern faktisch abhingigen Fiirstbistiimer Trient und
Brixen.?®

Zur Hauptsache hat sich der Nonkonformismus jedoch durch
die geschichtlichen und die politischen Gegebenheiten in Italien so
stark entfalten kénnen.

Zunichst zu den politischen Faktoren: Es wurde bereits in der
Ubersicht iiber die Reformationsbewegung in Italien darauf hinge-
wiesen, dass sich die Reformation in keinem italienischen Staat hat

253 Uber die nonkonformistischen Strémungen im Venezianischen, teils vom Siidti-
rol und dem Trentino, teils auch von Graubiinden mit seinen Untertanengebie-
ten aus beeinflusst, vgl. die Abhandlungen von: STELLA, Dall'anabattismo al
socinianesimo, und: DERS, Anabattismo e antitrinitarismo.

132



durchsetzen kénnen. Damit stand keine staatliche Obrigkeit, welche
die Leute auf ein gemeinsames Glaubensbekenntnis verpflichtet hit-
te, hinter den reformatorischen Strdmungen, Es entstanden darum
auch keine evangelischen Gemeinden, abgesehen von wenigen und
kurzlebigen Ausnahmen. So blieb in Italien jedem Einzelnen die
Entscheidung nicht nur fiir oder gegen die Reformation, sondern
auch fiir oder gegen eine nonkonformistische Auffassung iiberlassen.

Neben diesen politischen Gegebenheiten waren auch historische
Faktoren von Bedeutung. Einige davon sollen hier in aller Kiirze ge-
nannt werden: '

Die Hiresie, die Abspaltung von der Kirche, hatte in Italien eine
gewisse Tradition. Es gab im Spétmittelalter sehr viele Ketzerbewe-
gungen. Man weiss von ihnen nicht sehr viel, weil ihre jeweiligen
Anhinger und ihre Schriften vernichtet worden sind. Noch bestan-
den die Uberreste der Waldenser im Piemont und in Unteritalien.
Man sollte auch nicht vergessen, dass eine andere Armutsbewegung,
jene des Franz von Assisi, von schweren Krisen heimgesucht wurde.
So gab es im Franziskanerorden noch lange nach dem Tode des
Griinders immer wieder Gruppen, die in die Hiresie, die Abspal-
tung von der Kirche, abgedringt wurden. So lebten zu Beginn der
Reformationsbewegung in Italien, besonders in Florenz, noch An-
hianger des Dominikaners Girolamo Savonarola.

Die verschiedenen humanistischen Strémungen haben die Ent-
stehung nonkonformistischer Anschauungen mitbestimmt. Im 15.
Jahrhundert war zum Beispiel bei einer Gruppe um Pomponio Leto
die Begeisterung fiir die Antike derart ausgeprigt, dass sich pagani-
sierende Tendenzen bemerkbar machten. In Florenz versuchte man
es mit einer Neubelebung der platonischen Philosophie. In Padua
lehrte der grosse Philosoph Pietro Pomponazzi, der infolge der Krie-
ge in Oberitalien nach Bologna zog und dort 1525 gestorben ist. Zu
seiner Lehre haben im 16. Jahrhundert bedeutende Professoren an
der Universitit Padua Stellung genommen. Nicht wenige Nonkon-

133



formisten haben in Padua studiert.?*

Nachhaltige Wirkung hatten auch die Schriften des grossen Hu-
manisten Lorenzo Valla (gest. 1457), der in Pavia, Neapel und zu-
letzt in Rom gewirkt hatte. Historische und philologische Kritik fiihr-
ten ihn zur Untersuchung der Echtheit von theologischen und
kirchenrechtlichen Dokumenten. In Neapel verfasste er eine Schrift,
in welcher er die sogenannte Schenkung Kaiser Konstantins an Papst
Sylvester I. als eine spitere Filschung nachwies. Diese Schrift wurde
danach von Ulrich von Hutten herausgegeben und l6ste zu Beginn
der Reformationszeit ein starkes Echo aus.

Valla zweifelte auch an der Echtheit mancher apokrypher Schrif-
ten und an der Identitit des in Apostelgeschichte 17, 34 genannten
Atheners Dionysius Areopagita mit dem gleichnamigen Verfasser
neuplatonischer, mystischer Schriften. Er wagte es sogar, die fiir un-
fehlbar gehaltene Vulgata durch Vergleich mit griechischen Texten
zu kritisieren und verfasste dariiber eine Schrift «Collatio Novi Te-
stamenti».

Es ist darum nicht verwunderlich, dass Valla mit seiner Kritik
auch vor dem apostolischen Glaubensbekenntnis nicht Halt gemacht
und die apostolische Verfasserschaft dieses auch von allen Reforma-
tionskirchen iibernommenen Bekenntnisses geleugnet hat.

Desiderius Erasmus (gest. 1536) ist von Valla in verschiedener
Hinsicht beeinflusst worden. «Es ist merkwiirdig, dass derselbe ita-
lienische Humanist, der ihm in seiner Jugend auf dem Wege nach
der reinen Latinitit und dem klassischen Altertum Wegweiser und
Vorbild gewesen war, Lorenzo Valla, durch einen Zufall auch sein
Fiihrer und Kundschafter wurde auf dem Felde der kritischen Theo-
logie».®® Erasmus fand nidmlich 1504 in einem Praemonstratenser-
kloster bei Lowen Vallas «Collatio Novi Testamenti» und gab dieses
Werk 1505 in Paris heraus unter dem Titel «Annotationes in Novum

2% STELLA, Dall'anabattismo al socinianesimo, S. 39 ff.

255 VADIAN, Brevis indicatura symbolorum, Einleitung, S. 23 f. Das Zitat ist ent-
nommen aus: |. HUIZINGA, Erasmus. Deutsch von WERNER KAEGI, 4.
Aufl., Basel 1951, S. 66.

134



Testamentum». Spiter folgten immer wieder neue, verbesserte Aus-
gaben dieser «Annotationes» und des griechischen Neuen Testa-
ments.

Durch Vallas Pionierarbeiten war nun der Weg frei sowohl fiir
die Kritik am biblischen Text wie auch an den spiter von Konzilien
formulierten und auch von den Reformationskirchen i{ibernomme-
nen Dogmen. Die Nonkonformisten haben hier in der Reformations-
zeit in mehrfacher Hinsicht weitergearbeitet.

Im 16. Jahrhundert hat vor allem der Spanier Miguel Servet
(1511-1553) aufgrund seiner bemerkenswerten Kenntnisse der Kir-
chenviter und der Scholastik sowie aufgrund selbstindiger Bibellek-
tire gewisse Dogmen als nicht schriftgemiss erkliart. Bereits 1531
veroffentlichte er die Schrift «De Trinitatis erroribus ...» (iiber die Irr-
tiimer der Dreieinigkeit). Er lebte unter falschem Namen in Frank-
reich, studierte Medizin und entdeckte den sogenannten kleinen
Blutkreislauf. 1553 verdffentlichte er sein Hauptwerk «Restitutio
Christianismi» (Die Wiederherstellung des Christentums). Durch ei-
ne Denunziation wurde er von der Inquisition verhaftet, konnte aber
entfliechen. Auf der Durchreise im calvinistischen Genf wurde er er-
kannt, erneut verhaftet, verurteilt und am 27. Oktober 1553 als Ket-
zer verbrannt.

Diese Hinrichtung hat Calvin von Seiten des «linken Fliigels der
Reformation» schirfste Kritik eingetragen. Es wird dariiber zu be-
richten sein, wie man sich auch in den Drei Biinden mit diesem be-
triiblichen Fall beschiiftigen musste.

Servets Schriften®® — sie beschrinken sich keineswegs nur auf die
Kritlkk am Dogma der Dreieinigkeit und bezeugen die tiefe Glaubig-
keit des Verfassers — waren anscheinend bereits in den dreissiger
Jahren im Venezianischen bekannt und haben vielleicht auch das
Tédufertum beeinflusst. Es ist auch merkwiirdig, dass mancher, der
zum Kreis des Juan de Valdés, eines anderen Spaniers in Neapel

256 Gute Ubersicht in: BAINTON, Michael Servet, 1511-1553. Uber die Verbrei-
tung der Schriften Servets in Italien vgl. CANTIMORI, Italienische Haeretiker,
Kap. VI (S. 31-44).

135



gehorte, antitrinitarische und andere hiretische Ansichten verfochte.
Schliesslich fillt auf, wie viele von den fithrenden Hiretikern oder
Nonkonformisten Arzte waren.

4.2 Die Nonkonformisten in den Drei Biinden

Weil die Reformation sich in keinem Teil Italiens durchsetzen
konnte, wurde Italien wie kein anderes Land zum fruchtbaren Bo-
den fiir Auffassungen, die sich weder mit den Lehren der rémisch-
katholischen noch der aus der reformatorischen Bewegung ent-
standenen Kirchen vertrugen. Als alle evangelisch Gesinnten in
Italien riicksichtslos verfolgt wurden, fand ein grosser Teil der
Nonkonformisten zunichst ein Refugium in den siidlichen, italie-
nischsprachigen Télern der Drei Biinde.

Es kann sich hier nicht darum handeln, die Lehren dieser non-
konformistischen Refugianten zu beschreiben. Dariiber handelt eine
bereits ausserordentlich umfangreiche Literatur in Biichern und Zeit-
schriften, wobei die Verfasser in manchen Belangen verschiedene
Ansichten vertreten. Ganz allgemein gilt noch immer die Aussage
im grundlegenden Buch Cantimoris iiber die Hiretiker: «Unter den
Lehren der italienischen Haretiker des 16. Jahrhunderts finden wir -
die einen mit den anderen verkettet — antitrinitarische Ideen, neupla-
tonische Vorstellungen, tiuferische Lehren, rationalistische und mo-
ralische Bestrebungen humanistischer Richtung» .2

Bei der Beschreibung der einzelnen Nonkonformisten oder Ha-
retiker in den Drei Biinden erfolgt hier die Einteilung nach dem ge-
nannten Buch Cantimoris, wobei nur diejenigen Kapitel berticksich-
tigt werden, in denen {iber das Wirken dieser Leute in den Drei
Biinden oder vom Einfluss der grossen Hiretiker auf Personen in
diesem Gebiet berichtet wird. Manche Erginzungen dazu sind
durch Abhandlungen, die nach 1950 erschienen sind, mdéglich ge-

27 CANTIMOR]I, Italienische Haeretiker, S. 25 f.

136



worden. In der vorliegenden Arbeit wird jedoch vorzugsweise ver-
sucht, diesen Personenkreis biographisch zu erfassen und seine Be-
ziehungen zu anderen Lindern sichtbar zu machen.

Die folgenden Ausfithrungen verstehen sich demnach als Ergin-
zungen zu dem, was bereits tiber die Tétigkeit der Héretiker im siid-
lichen Gebiet der Drei Biinde veroffentlicht worden ist.8

4.2.1 Das Tédufertum in Italien und seine erste Ausbreitung in den
Drei Biinden

Uber die ersten Regungen des Tiufertums in Siidbiinden fliessen
die Quellen sehr spirlich. Zudem sind die Nachrichten von Campell
und De Porta, also von Vertretern der reformierten Kirche, als ein-
seitig und unvollstindig zu bewerten. Merkwiirdigerweise finden sich
die ersten Spuren der anabaptistischen Titigkeit nicht in den italie-
nischsprachigen Biindner Siidtilern, sondern im Engadin. In Lavin
predigte Girolamo Milanese, in Ftan Francesco Calabrese, was zur
Folge hatte, dass der in Chur wirkende Engadiner Prediger Philipp
Gallicius wieder nach Lavin zog; Girolamo musste weichen. Die
Gemeinde von Ftan wollte ihren Prediger jedoch behalten, und so
fand 1544 in Susch eine Disputation mit Francesco Calabrese statt.
Das Beharren auf der Erwachsenentaufe ist bei diesen Leuten als das
wichtigste Merkmal ihrer Lehre zu betrachten.?

Im Gebiet der Drei Biinde weilte kurz vor der Jahrhundertmitte
auch ein gewisser Tiziano. Beziiglich der Identitit dieser Personlich-
keit vertraten die Forscher verschiedene Auffassungen. Doch nun
scheint zumindest festzustehen, dass der Vorname keineswegs auf
Lorenzo lautete.

258 DALBERT, Die Reformation in den italienischen Talschaften, S. 17 ff.: Uber
die ersten italienischen «Haeretiker» im Engadin, S. 19 ff: Uber Tiziano.
259 Vgl. Anm. 9, und: CANTIMOR]I, Italienische Haeretiker. Kap. VII (S. 45-51).

137



Hier liegt eine Verwechslung mit Lorenzo Tizzano vor. Der Ana-
baptist Tiziano war venezianischer Untertan, Lorenzo Tizzano hin-
gegen stammte aus Neapel oder der Umgebung dieser Stadt. Er ge-
horte offenbar zum Kreis um Juan de Valdés und folgte dessen An-
hingerin Isabella Bresegna bis nach Piacenza.

Uber den Anabaptisten Tiziano erfihrt man am meisten aus den
Gestindnissen des zur katholischen Kirche zuriickgekehrten Don
Pietro Manelfi vor den Inquisitoren in Bologna und Rom im Jahre
1551 und aus dem Briefwechsel Bullingers mit den Biindnern. Dem-
nach scheint sich Tiziano 1549 in Chiavenna und Umgebung aufge-
halten zu haben. Er stand in freundschaftlicher Verbindung mit den
Nonkonformisten Camillo Renato, Francesco Negri und Pietro Bre-
sciani di Casalmaggiore.

Die Behotrden haben den unruhigen Anabaptisten jedoch als-
bald ausgewiesen. Er kehrte nach Italien zuriick. In Ferrara taufte er
den danach von der Tauferbewegung abgefallenen Pietro Manelfi,
der spiter die Namen seiner fritheren Glaubensgenossen der Inquisi-
tion preisgab. Wenn man Manelfis Angaben glauben kann, war Ti-
ziano 1550 beim sogenannten Téuferkonzil in Venedig zugegen.

Tiziano tauchte ein zweites Mal im Gebiet der Drei Biinde auf.
Diesmal hitten ihn die weltlichen Behérden in Chur beinahe zum
Tode verurteilt. Er wurde schliesslich aus der Stadt vertrieben. Meh-
rere seiner Anhinger sollen ihm gefolgt sein. Uber das weitere
Schicksal Tizianos hat man bisher nichts in Erfahrung bringen kén-
nen.?® Doch wer waren die Personen, mit denen er in Chiavenna, in
Ferrara, Venedig und vielleicht noch anderswo verkehrte?

200 GINZBURG, I constituti di don Pietro Manelfi, S. 16-24: Uber die Persénlich-
keit Manelfis und seine Kontakte mit Tiziano und anderen Anabaptisten im
Biindner Gebiet. S. 65 f.: Aus dem Text des Gestindnisses Manelfis: Uber die
Gesinnungsgenossen in Graubiinden, Basel usw.

138



4.3 Giorgio Siculo und die «setta Giorgiana»

Durch die Forschungen der vergangenen Jahrzehnte ist ein italieni-
scher Hiretiker bekannt geworden, der auch im siidlichen Gebiet
der Drei Biinde und vereinzelt sogar in Genf Anhinger hatte. Nach
seiner Heimat Sizilien nannte man ihn Giorgio Siculo und seine An-
héngerschaft «la setta Giorgiana», die «georgianische Sekte».2!

Den bisher erforschten Inquisitionsprozessen ist zu entnehmen,
dass sein wirklicher Name Giorgio Rioli lautete. Er war um 1516
oder 1517 im Hinterland von Catania geboren und um 1534 Bene-
diktinerménch geworden. In der Tat lassen sich Spuren seines Ein-
flusses auch bei einzelnen Benediktinern nachweisen, darunter bei
Benedetto Fontanini, der als ein Mitautor des in Italien weitverbreite-
ten «evangelistischen» Buches «Beneficio di Cristo» angesehen wird.

Giorgio Siculos Anhingerschaft muss betrichtlich gewesen sein,
denn nachdem er verhaftet und am 23. Mai 1551 in Ferrara erhingt
worden war, scheute die Inquisition keine Miihe, Siculos Schrifttum
zu vernichten. Dieses Ziel wurde auch weitgehend erreicht. Erhalten
ist ein einziger Text, wahrscheinlich deshalb, weil der Titel eine an-
tiprotestantische Einstellung zu verraten scheint: «Epistola de Giorgio
Siculo servo fidele di Jesu Christo alli cittadini di Riva di Trento con-
tro il mendatio di Francesco Spiera et falsa Dottrina de Protestanti»
(1550).

Anhand dieser in Bologna erschienenen «Epistola» sowie aus
den Inquisitionsprozessen lassen sich die Hauptgedanken des Gior-
gio Siculo feststellen: Er war Visionir, glaubte von Gott unmittelbar
erleuchtet worden zu sein und eine Vision Christi gehabt zu haben.
Seine prophetischen Offenbarungen gedachte er den Konzilsriten in
Trient zu verkiinden. Stattdessen wurde er verhaftet und erhingt.
Von seinen Anhingern wurde auch der Arzt Francesco Saveri nach
mehreren Prozessen 1568 hingerichtet. Andere Gesinnungsgenossen
retteten sich durch radikales Abschworen, stellten sich in spiteren

%1 CANTIMOR], Italienische Haeretiker, Kap. VIII (S. 51-63).

139



Jahren der Inquisition und denunzierten weitere Anhinger Siculos.
Diese fanden sich sogar unter den Studenten des spanischen Kollegs
in Bologna, womit ein fritherer Aufenthalt Siculos in dieser Universi-
tatsstadt feststeht.?6

Aus den Gestindnissen vor der Inquisition und aus der «Episto-
la» ergibt sich nicht nur eine fast totale Negation der katholischen
Doktrin, sondern auch der protestantischen Priadestinationslehre.
Deswegen wurde Siculo auch von den protestantischen Predigern in
den Drei Biinden bekdmpft. Giulio da Milano (Della Rovere) be-
richtete offenbar dariiber nach Genf.

Zu einer scharfen Stellungnahme fiihlte sich der damals in den
Drei Biinden wirkende Prediger Pier Paolo Vergerio herausgefor-
dert. Er hatte bekanntlich eine Schrift herausgegeben, in welcher er
von der Verzweiflung des Francesco Spiera unmittelbar vor seinem
Tode in Padua berichtete, weil dieser vor Gericht aus Angst seinen
evangelischen Glauben verleugnet hatte und nachher glaubte, der
ewigen Verdammnis anheimzufallen. Diese Verzweiflung habe ihn,
Vergerio, endgiiltig dazu bewogen, mit der katholischen Kirche zu
brechen und ins Exil zu gehen. Dagegen wandte sich Giorgio Siculo.
Wie so viele andere Italiener glaubte er an den Schlaf nach dem
Tode bis zum Jingsten Tag. Das unendliche gottliche Erbarmen
und die Wiedergeburt im Geiste lasse eine ewige Verdammnis nicht
zu. Deshalb sei die protestantische Pridestinationslehre verwerflich,
und Francesco Spiera sei zu Unrecht in Verzweiflung gestorben. Der
«Fall Spiera» wurde nun zur Zielscheibe der Kritik in der «Epistola»
des Giorgio Siculo.?%

In einer ins Italienische iibersetzten Schrift, die wahrscheinlich in
Poschiavo gedruckt wurde, wandte sich Vergerio in schirfster Form

262 ADRIANO PROSPERI, Un Gruppo italo-spagnolo: La setta di Giorgio Siculo
(secondo nuovi documenti), Critica storica XIX, 1982, S. 335-351. CLAUDIO
MADONIA, Un'appendice senese dei processi contro la «Setta Giorgiana», BSS
Valdesi 160, 1987, S. 19-31 (32-38: documenti).

263 Uber Verbindungen des zeitweise in Graubiinden weilenden Tiziano mit Gior-

gio Siculo vgl. GINZBURG, I constituti di don Pietro Manelfi, Einleitung, S. 23 f.

140



gegen Siculos Ansichten von der alles vergebenden Barmherzigkeit
Gottes. Noch entschiedener dusserte er sich am Schluss der Schrift
«A quegli venerabili padri dominicani che difendano il rosario», die
ebenfalls bei Landolfi in Poschiavo erschien. Moglicherweise war
Vergerio durch die Nachrichten von den vielen Abschwérungen vor
den Inquisitionsgerichten, besonders auch in seiner ehemaligen Di6-
zese Capodistria zu dieser dusserst harten Verurteilung verleitet
worden: Wer seinen Glauben verleugne, sei zweifellos zur ewigen
Verdammnis verurteilt. Die Gefahr des Abschworens war besonders
gross zu einer Zeit, da sich viele Leute vom Konzil zu Trient eine
Wende im reformatorischen Sinne erhofften und deshalb in eine ni-
kodemistische Haltung fliichteten. Doch Vergerio wusste, dass die
evangelischen Hoffnungen auf eine Wende durch das Konzil auf II-
lusionen beruhten.?6*

4.4 Camillo Renato und seine Anhénger

4.4.1 Camillo Renato

«Einen Sizilianer (Giorgio Siculo) sahen wir in Italien selbst die
Hauptlehre der italienischen Haeretiker ... vertreten und verbreiten
... Einen anderen Sizilianer finden wir als geistiges Haupt selbst in
fremdem Land in einem doppelten Sinn: von ihm empfangen Anre-
gungen oder mit ihm treten von Anfang an in Beziehungen einige
der bedeutendsten unter den italienischen Auswanderern; um ihn
sammelt sich die Gruppe der Hiretiker in der ersten Zufluchtsstitte
der italienischen Diaspora, noch nahe an der Heimat: in Graubiin-
den. In Graubiinden lebt und wirkt ... der Lehrer Lelio Sozzinis, der
Freund Curiones und Francesco Negris: Camillo Renato, ein Sizilia-

264 Zur literarischen Polemik zwischen Vergerio und Giorgio Siculo vgl. SILVANO
CAVAZZA, Pier Paolo Vergerio nei Grigioni e in Valtellina (1549-1553): Atti-
vita editoriale e polemica religiosa in: PASTORE, Riforma e societa nei Grigio-

ni, S. 45-51.

141



ner, den man aller Wahrscheinlichkeit nach mit dem Minoriten Pao-
lo Ricci, der auch unter dem Namen Lisia Fileno bekannt ist, identi-
fizieren muss».

So beginnt das IX. Kapitel im Cantimoris Buch tiiber die italieni-
schen Hiretiker, das Camillo Renato gewidmet ist.? Da iiber seine
Glaubensansichten und seine Tétigkeit in den Drei Biinden eine
sehr umfangreiche Literatur existiert handelt, soll hier nur eine kurze
Zusammenfassung folgen.

Im November 1542 schrieb Renato seinen ersten Brief an Bul-
linger. Er war demnach kurz vorher ins Gebiet der Drei Biinde ge-
flohen. Vielleicht hat er sich damals den neuen Namen Camillo Re-
nato (Renato: der Wiedergeborene) zugelegt. In Caspano, am
rechten Abhang des Veltlins, war er Hauslehrer in der Familie des
Raphael Paravicini. Dann ldsst er sich in Traona in der Talebene
und 1546 in Chiavenna nachweisen. Einmal schrieb er an Bullinger
aus Vicosoprano, zusammen mit dem dortigen Prediger Bartolomeo
Maturo.266

In Chiavenna geriet er mit dem Prediger Agostino Mainardo in
Streit, da er von der anerkannten reformierten Lehre abwich. Ob-
wohl er 1551 seine Lehren widerrief und ein ihm vorgelegtes Be-
kenntnis unterzeichnete, wurde er nicht in die evangelischritische
Synode aufgenommen, wohl weil man ihm misstraute.

Danach begab sich Camillo Renato nach Bergamo, wurde dort
gefangen genommen, auf Bitte der Bilindner aber wieder freigelas-
sen. Ob er eine Lehrstelle in Sondrio, um die er sich beworben hat-
te, erhalten hat, ist nicht bekannt. Jedenfalls lebte er noch etwa
zwanzig Jahre im Veltlin. Er hatte besonders unter den Familien Sa-
lis und Paravicini einflussreiche Goénner.

Camillo Renatos Hauptgedanken wurden auch von zahlreichen
anderen italienischen Hiaretikern oder Nonkonformisten vertreten: In
den Fragen des Abendmahls ging er weit iiber die Lehre Zwinglis

265 CANTIMORY, Italienische Haeretiker, Kap. IX. S. 64.
266 BULLINGER/SCHIESS I, Einleitung S. LXVIII ff.

142



hinaus: Er lehnte den Sakramentscharakter des Abendmahls ab, es
sei ein blosses Erinnerungsmahl. Dasselbe gelte in bezug auf die
Taufe. Nur die aufgrund des Glaubens empfangene Taufe, also die
Erwachsenentaufe, sei allenfalls zuldssig. Entscheidend sei aber die
Wiedergeburt. Des weiteren findet sich bei Renato auch die Lehre
vom Schlaf der Seele nach dem Tode — man werde zu einem neuen
Leben erst nach dem jlingsten Gericht wieder auferstehen kénnen -
sowie eine spiritualistische Auffassung des Glaubens.2

Im Verlaufe der vergangenen Jahrzehnte konnte die Forschung
neue Erkenntnisse {iber Camillo Renato zutage férdern. Einige wei-
tere Schriften wurden entdeckt, allerdings nicht alle. Manches ist
noch nicht gefunden worden oder noch wahrscheinlicher verschol-
len. Von diesem Sizilianer, der dem Franziskanerorden beigetreten
war, weiss man jetzt vor allem aufgrund der Inquisitionsakte, dass er
in Padua studierte. Sodann hielt er sich in Venedig auf. Beim ersten
Prozess gegen ihn konnte er sich durch Abschwérung seiner Ansich-
ten retten.

Wihrend zweier Jahre lehrte und predigte Camillo Renato in
Bologna. Mannigfache Beziehungen verbanden ihn mit Gelehrten
und Patriziern. Spiter entfaltete er in Modena sieben Monate lang
eine rege Propagandatitigkeit.

Die lange vertretene Ansicht, Camillo Renato sei zusammen mit
Celio Secondo Curione geflohen, lisst sich nicht erhirten. In einem
im November 1542 geschriebenen Brief findet sich die Erwdhnung
von Renatos Bekanntschaft mit Curione, die aber vor seiner Flucht
nur zufillig gewesen sein kann. Wihrend seines Aufenthaltes in
Traona hat Camillo Renato im September 1554 ein lateinisches Ge-
dicht gegen Calvin wegen der Verbrennung Michael Servets verfasst.2%

27 CANTIMORYI, Italienische Haeretiker, Kap. IX (S. 64-80). Dazu DALBERT,
Die Reformation in den italienischen Talschaften, S. 21-85.

268 ROTOND, Camillo Renato, S. 117-131: Text des lateinischen Gedichts «In Jo-
annem Calvinum de iniusto Michaelis Serveti incendio (1554)». Vgl. auch die
Monographie von WILLIAMS, Camillo Renato, in: TEDESCHI, Italian Re-
formation Studies, S. 160-180.

143



Er war wohl der erste Mann in den Drei Biinden, der zu dieser Affa-
re Stellung nahm. Damit war er mit etlichen Gelehrten in Basel,
darunter auch Curione, geistesverwandt. Spiter trat indessen zwi-
schen Curione und Renato eine Entfremdung ein. Auch Vergerio
war anfinglich Camillo Renato wohlgesinnt. Er wurde zu dessen
Gegner, als seine nonkonformistischen Ideen bekannt wurden. Ca-
millo Renato, bereits seit langer Zeit kurzsichtig, ist spater wohl ganz
erblindet. Er starb um 1575.

4.4.2 Die Anhinger Camillo Renatos

Wieviele Leute Camillo Renato in der Grafschaft Chiavenna und im
Veltlin fiir seine Ideen gewinnen konnte, ist nicht bekannt. Zweifel-
los befanden sich darunter einzelne Personen aus der einflussreichen
Familie Paravicini in Caspano. Die bekannt gewordenen Anhinger
waren Pietro Bresciani, Francesco Negri und teilweise auch Francesco
Stancaro.

Pietro Bresciani war Arzt und stammte aus Casalmaggiore in der
heutigen Provinz Cremona, weshalb er gelegentlich einfach Pietro di
Casalmaggiore genannt wurde. Seine Hinwendung zur reformatori-
schen Lehre erfolgte um 1540. Er las die wichtigsten Schriften der
verschiedenen Reformatoren, aber auch einiger italienischer Exulan-
ten wie Ochino, Giulio da Milano, Francesco Negri und Celio Se-
condo Curione. Die Schriften der Reformatoren hatten ihm zwei
Freunde und érztliche Kollegen beschafft. Bresciani sammelte eine
kleine Gruppe Gleichgesinnter um sich, vor allem Arzte und Lehrer.
Er und sein Anhang wurden 1547 ein erstes Mal eingekerkert und
gefoltert. Pietro Bresciani blieb aber danach weiterhin missionarisch
tatig, ohne dass man seiner habhaft werden konnte. Schliesslich ge-
lang 'thm die Flucht. Am 20. Dezember 1548 schrieb er aus Chia-
venna an die evangelisch gesinnte Herzogin Renata von Ferrara. In
Chiavenna geriet er unter den Einfluss radikaler Anschauungen. Er
stellte sich auf die Seite Camillo Renatos und Francesco Negris. Bit-
ter beklagte sich der Prediger Agostino Mainardo in seinem Brief
vom 7. August 1549 an Bullinger iiber Brescianis Angriffe und Ver-

144



unglimpfungen. Sehr wahrscheinlich empfing Bresciani die Erwach-
senentaufe, wie er Mainardo gegentiber erklirte, obwohl er das spé-
ter vor dem Inquisitionsgericht abstritt.

Da Bresciani es in einer Stadt, in der die reformierte und die ka-
tholische Kirche das Sagen hatten, nicht aushielt, kehrte er Ende
1549 enttiuscht nach Italien zurtick und wurde durch Abschworung
freigesprochen. Bald nahm er Aufenthalt in Ferrara. Hier geriet er
unter den Einfluss des Giorgio Siculo, der jedoch bereits am 23. Mai
1551 hingerichtet wurde. Nach dessen Tod folgte er eine Zeitlang
einem Monch namens Stefano, der sich als Messias ausgab. Um
1570 wurde Bresciani neuerdings der Irrlehre verdichtigt, kam aber
mit einer betrichtlichen Geldbusse davon. Es ist nicht bekannt, ob
Pietro Bresciani dann wiederum nach Norden zog und wann er ge-
storben ist.269

Francesco Negri (ca. 1500-1563). Uber diesen Exulanten besteht
eine umfangreiche Literatur. Hier kann es sich daher nur darum
handeln, aufgrund neuer Forschungsergebnisse seinem Leben und
Werk einige Ergénzungen zu bieten.

Francesco Negri stammte aus Bassano (Provinz Vicenza), wo der
Fluss Brenta aus dem gebirgigen Norden kommend die Poebene er-
reicht. Unter dem Namen Fra Simone wurde er Ménch im bekannten
Benediktinerkloster Santa Giustina zu Padua. Bereits 1524 munkelte
man iiber lutherische Neigungen Negris. Uber seine Ausserungen
gibt sein Bruder, Girolamo Negri, in einem Brief vom 18. Februar
1524 aus Padua seinem Vater Bescheid: Francesco sei der Ansicht,
die Lehren Luthers seien auf der Heiligen Schrift begriindet.?”

Es zeigt sich hier, wie rasch Luthers Schriften in Italien und be-
sonders in den Klostern Eingang fanden. Francesco Negri gehort je-
denfalls zu den ersten, die nach Norden zogen. Uber die Griinde

S J- A. TEDESCHYI, in: DBI 14, 1972, S. 176-179. DALBERT, Die Reformation in
den italienischen Talschaften, S. 77, 80. CHABOD, Per la storia religiosa,
S. 337, 341.

20 CAPONETTO, La Riforma protestante, S. 29 f. und 47 f. Betr. Beziehungen zu
Bullinger vgl. BULLINGER/SCHIESS 1, Eirﬂeitung S. LVIII-LXIII.

145



seines Wegzuges ist bereits mancherlei behauptet worden, was wohl
ins Reich der Phantasie gehort. Er wandte sich nach Strassburg, wo
er anscheinend in den Jahren 1529 bis 1531 den Lektionen der Re-
formatoren Martin Bucer und Wolfgang Fabricius Capito beiwohnte.
Dort hat er Cunegonda Regina Fessi geheiratet; er bestritt seinen
Lebensunterhalt als Weber.

Am 8. Juni 1531 schrieb Capito an Zwingli in Ziirich und ersuch-
te ihn um eine Anstellung Negris in Graubiinden.?”! Aus dem Brief
des Churer Predigers Johannes Comander vom 8. August 1531 an
den St. Galler Reformator Joachim Vadian geht hervor, dass seinem
Schreiben auch ein Brief Negris beigegeben war und dass dieser sich
damals in Tirano aufhielt. Aus einem weiteren Schreiben Capitos
vom 10. Juli 1541 an Heinrich Bullinger erfihrt man, dass Fran-
cesco Negri den Sohn seiner Frau adoptiert, und einem Freund in
Strassburg anvertraut hatte. Da dieser den Sohn nun zu seinem
Adoptivvater schicken wolle, mdge Bullinger fiir die Reise bis
Chur besorgt sein.

Uber die Jahre zwischen 1531 und 1540 weiss man nicht genau
Bescheid. Negri soll die reformierte Gemeinde in Chiavenna ge-
griindet und dort gepredigt haben, eine Behauptung, die nicht iiber
alle Zweifel erhaben ist. Er ist gelegentlich wohl nach Strassburg ge-
zogen, um die Vermdogensverhiltnisse seiner Gattin zu regeln, die
ihn dazu bevollmichtigt hatte. Im Jahre 1538 befand sich Francesco
Negri jedenfalls in Chiavenna und erdffnete dort eine private Schule,
wo er in den klassischen Sprachen unterrichtete. Doch kurz darauf
starb seine Frau an einer Geburt. Wir wissen nicht, wer seine zweite
Frau war und welche Kinder der ersten und welche der zweiten Ehe
entstammten.

Als Agostino Mainardo Prediger in Chiavenna wurde, trat Fran-
cesco Negri mit dessen grossem Gegner Camillo Renato in Verbin-
dung. Er war demnach, was frither bezweifelt wurde, fiir anabaptisti-
sche und antitrinitarische Lehren anfillig. Doch blieb er offenbar

271 ZWINGLI BW XI, Nr. 1220 und 1258.

146



immer gemissigt, sodass er von den Reformatoren in Chur, Ziirich
und St. Gallen nicht bekidmpft wurde. Am 7. April 1546 empfahl der
Churer Prediger Johannes Blasius Bullinger den Sohn des Francesco
Negri, der vom Vater nach Ziirich gebracht wurde.

Am 22. September 1548 iiberbrachte Negri einen Brief Mainar-
dos an Bullinger in Ziirich. Er stand offenbar zu dieser Zeit noch in
einem guten Verhiltnis zu Mainardo.?””? Aber bereits am 7. August
1549 berichtete Mainardo nach Ziirich iiber Renatos Anhinger und
nannte dabei auch Negri. Doch sei dieser nicht derart in den Irrtii-
memn befangen wie Camillo Renato und die anderen. Nach den Ge-
stindnissen des 1551 wieder zur katholischen Kirche zuriickgekehrten
Anabaptisten Pietro Manelfi, war beim sogenannten Tauferkonzil in
Venedig vom Jahre 1550 auch Francesco Negri dabei, ausserdem Cu-
rione aus Basel und weitere Leute aus St. Gallen.?”

Zu Negris linguistischer und literarischer Tétigkeit moge hier, da
davon in der Literatur vielfach die Rede ist, ein kurzer Hinweis ge-
niigen. Er verfasste unter anderem Grammatiken und Bearbeitungen
klassischer Autoren. Auch iibersetzte er verschiedene Schriften, dar-
unter solche Vergerios. Bekannt wurde Negri vor allem durch zwei
Werke: «La tragedia del Libero arbitrio», eine reformatorische
Schrift, fand in Italien eine ungeheure Verbreitung. Die Erzéhlung
von der Hinrichtung des Fanino Fanini aus Faenza und eines Mit-
biirgers aus Bassano durch die Inquisition, bildete ein Vorbild fiir
protestantische Martyrologien. Seine Dichtung «Rhetia» ist ein Lob-
lied auf die Drei Biinde und zeigt seine mannigfachen Beziehungen
zu einflussreichen Personen.?*

472 BULLINGER/SCHIESS I, Nr. 68 und 102.

273 ROTOND , Camillo Renato, S. 229. GINZBURG, I constituti di don Pietro
Manelfi, S. 65.

274 Vgl. dariiber BONORAND, Vadian und Graubiinden, S. 150 ff., mit weiteren
Angaben iiber Negris Publikationen in Anm. 14, iiber Negris bedeutendste und
in Italien sehr verbreitete Schrift, die «I'ragedia del libero arbitrio» s. CAPO-
NETTO, 8. 29 f. und 48 ff. Zur Verbreitung seiner Schriften (und derjenigen
anderer Reformatoren) vgl. GRENDLER L'inquisizione Romana e I'editoria a
Venezia, S. 129 f. (und S. 153): Im Jahre 1549 ging die Inquisition in Venedig

147



Es ist nicht bekannt, warum Francesco Negri 1555 Chiavenna
verliess und nach Tirano zog, um dann vier Jahre spiter nach dem
alten Wohn- und Wirkungsort zuriickzukehren. Doch auch dort war
ihm nur mehr eine kurze Spanne Zeit beschieden. Um 1559 war ei-
ne Bewilligung fiir Ansiedler im polnischen Pinczow, in der Nihe
Krakaus, erteilt worden. Viele radikale Italiener machten von dieser
Moglichkeit Gebrauch. So entstand dort eine italienische Fremden-
gemeinde, die sich offenbar in verschiedene religiése Richtungen
spaltete. Manche Einwanderer neigten zu antitrinitarischen Lehren.
Francesco Negris Sohn Giorgio wurde Prediger daselbst, und sein
Vater zog 1562 ebenfalls nach Pinczow, wo er in der kleinen Ge-
meinde lehrte.

Es scheint, dass Francesco Negri bereits in Chiavenna den auf
der damals venezianischen Insel Korfu aufgewachsenen Francesco
Lismanini kennengelernt hatte, denn dieser ist hochstwahrscheinlich
auch durch das Gebiet der Drei Biinde und der Eidgenossenschaft
gezogen. Heinrich Bullinger berichtete ndmlich am 3. November
1559 dem Churer Prediger Johannes Fabricius, Francesco Lismanini
(der Dir bekannt ist, «tibi cognitus») habe ihm {iber das Treiben des
unruhigen Francesco Stancaro geschrieben.?”*

Einige Briefe aus Polen zeugen von der Freundschaft, die Negri
mit Lismanini verband. Einem Brief Negris an Giovanni Antonio de
Pero, einen der «Altesten» der Kirche in Chiavenna und einflussrei-
chen Kaufmann, ist zu entnehmen, dass er sich trotz abweichenden
Auffassungen der reformierten Gemeinschaft verbunden fiihlte.

Gegen Ende 1563 ist Negri in Polen gestorben. Ein Brief des viel
herumwandernden Francesco Lismanini vom 15. Mirz 1564 aus

aufgrund einer Denunziation gegen einen gewissen Francesco Stella vor. Man
fand in seinem Haus 59 reformatorische Schriften, darunter solche von Luther,
Melanchthon, Bullinger und Joachim Vadian, und vor allem Schriften italieni-
scher Exulanten, darunter von Ochino, Curione, Vergerio, Vermigli, Giulio
Della Rovere und auch von Francesco Negri. Den Transport dieser Schriften
besorgte vor allem der Basler Buchdrucker und Buchhiindler Pietro Perna.

275 BULLINGER/SCHIESS 11, Nr. 205.

148



Konigsberg macht deutlich, dass Negri beabsichtigte, nach Chiaven-
na zuriickzukehren. Der Tod habe ihn aber daran gehindert. Er ha-
be, wie der Prediger Girolamo Zanchi am 7. Mai 1564 Bullinger be-
richtet, seine Frau und zwei Kinder in grosser Armut zurtickgelassen.
Die Tochter Maddalena heiratete 1571 den Sohn des aus Domodos-
sola zugewanderten Schuhmachers Giovanni Facio. Dessen Tochter
Susanna aus einer fritheren Ehe ehelichte 1578 den nach dem Vater
benannten Sohn Francesco Negri.

Giorgio Negri, der nach Polen ausgewanderte Sohn, ist einmal
nach Chiavenna zuriickgekehrt. Girolamo Zanchi schrieb am 7. Ok-
tober 1566 nach Ziirich, der aus Polen zugereiste Giorgio Negri habe
erzahlt, Bernardino Ochino (der bereits einige Jahre zuvor in Mih-
ren gestorben war), habe sich 6ffentlich als Anhédnger Servets erklart
und auch Francesco Lismanini sei nicht iiber jeden Verdacht erha-
ben. Dieser Bericht erweckt den Eindruck, dass auch der Sohn
Giorgio wie sein Vater sich immer mehr als Angehoriger der refor-
mierten Kirche betrachtete. Im Bericht beklagt Giorgio Negri die re-
ligidse Verwirrung in Polen: Manche kehrten wieder zur katholi-
schen Kirche zuriick, andere wiirden Anhinger furchtbarer Irrlehren
oder gar Atheisten. In der Tat hat das Fehlen einer fiir die Evangeli-
schen verbindlichen Konfession (da der Konig katholisch war) und
die allzugrosse Toleranz, zum Teil bedingt durch die grosse Macht
und Unabhingigkeit der polnischen Magnaten, immer neue religitse
Spaltungen und das Erstarken und schliesslich den Sieg des Katholi-
zismus ermdoglicht.?76

Giorgio Negri ist wiederum nach Polen zuriickgekehrt. Etwa ein
Jahrzehnt lang war er als Prediger titig. Er soll von katholischen
Bauern getttet worden sein, nachdem er sie dem lokalen Magnaten
denunziert habe.?”’

276 Ebenda II, Nr. 603 WOTSCHKE, Der Briefwechsel der Schweizer mit den Po-
len, S. 218 f., Nr. 317 (vgl. auch den Schluss der nachfolgenden Anm. 28).
e BULLINGER/SCHIESS III, Nr. 1, GIORGETTA, Francesco Negri a Chiaven-

na, S. 38-46 (Nachrichten {iber Angehorige und Bekannte Negris, vor allem
aufgrund von Notariatsakten). Weitere Nachrichten in: ZUCCHINI, Francesco

149



Francesco Stancaro (um 1501-1574) aus Mantua war ein weiterer
Italiener, der der reformierten Biindner Kirche zeitweise Schwierig-
keiten bereitete. Er war als guter Hebriist bekannt, weshalb seine
Gegner das Geriicht verbreiteten, er sei ein getaufter Jude. Um 1540
lehrte er in Padua. Nach dem um 1542 erfolgten Bruch mit Rom,
begann seine Wanderschaft, wobei auch seine lingsten Aufenthalte
nur wenige Jahre dauerten.?® An vielen Orten verursachte er Strei-
tigkeiten ob der Frage des Mittleramtes Jesu Christi. Er weilte auch
in Augsburg, wo er wohl in den alten Sprachen unterrichtete. Nach
der Niederlage der Evangelischen im Schmalkaldischen Krieg muss-
ten jedoch Bernardino Ochino und Stancaro 1547 aus Augsburg
weichen und fanden zunichst Zuflucht in St. Gallen. Von hier nahm
Stancaro den Weg in die Drei Biinde. Johannes Comander bezeich-
nete ihn in einem Schreiben vom Juni 1548 als einen, mit dem er
seit vierzehn Jahren bekannt sei, was die Vermutung nahelegt, dass
er schon kurz nach seiner Flucht aus Italien durch das Biindner Ge-
biet gezogen war. In Chiavenna schlug sich Stancaro im Streit um
die Bedeutung der Sakramente auf die Seite Camillo Renatos, ob-
wohl er dessen Auffassungen keineswegs in jeder Hinsicht teilte.?”

Aus einem Notariatsakt erfihrt man, dass Francesco Stancaro
mit Maddalena del Loso (oder Losio) aus Piuro verheiratet war und
Francesco Negri seine Biicher zur Aufbewahrung anvertraute,® bis

Negri a Chiavenna e in Pologna, und: ZUCCHINI, 1l breve soggiorno polacco
di Francesco Negri, S. 92-95 (mit der Wiedergabe des Textes eines Briefes
Negris an Giovanni Antonio de Pero in Chiavenna vom 20. April 1563. Origi-
nal im Staatsarchiv Graubiinden, D II/a 5). Zum Aufenthalt Francesco Negris
und seines Sohnes Giorgio vgl. WOTSCHKE, Der Briefwechsel der Schweizer
mit den Polen, S. 97, Nr. 175 mit Anm. 2 (iiber die italienische Fremdenge-
meinde in Pinczow bei Krakau, deren Prediger Giorgio Negri war). Einige Po-
len berichteten in Briefen an die Ziircher Theologen auch iiber Francesco Negri
und seinen Sohn Giorgio: S. 129, Nr. 228, S. 177, Nr. 276, S. 218 {., Nr. 317.

278 Vgl. BONORAND, Vadian und Graubiinden, S. 160 f., mit weiteren Literatur-
und Quellenangaben in Anm. 39 und 40.

279 ROTOND , Camillo Renato, S. 160 f. Anm. 1 und Dokument 12.

280 GIORGETTA, Francesco Negri a Chiavenna, S. 42 f.

150



er wiederum zuriickkehre. Stancaro ist jedoch nie wieder zuriickge-
kehrt.

Wegen des Streites mit Camillo Renato war Stancaro mit dem
Prediger Agostino Mainardo im Juni 1548 nach Ziirich gezogen, um
die Beurteilung der dortigen Theologen einzuholen. Nach der Riick-
kehr nach Chiavenna berichtete Stancaro, Bullinger habe Camillo
Renato als schlimmen Hiretiker bezeichnet, was Renato veranlasst
habe, in einem Schreiben vom 21. September 1548 Bullinger um ei-
ne Begriindung dieser Beleidigung zu bitten.?! Agostino Mainardo
berichtete am 22. September 1548 nach Ziirich, dass Stancaro von
Chiavenna weggezogen sei. Am 10. Dezember erfolgte die Mittei-
lung, er erteile an verschiedenen Orten des Veltlins Hebrdischunter-
richt?2

Die weiteren Stationen Francesco Stancaros kénnen hier nicht
aufgezihlt werden. Aus Polen erfuhren die Prediger von Chur und
Chiavenna, dass er in den reformierten Gemeinden Streit und Ver-
wirrung verursache.?®® Doch gegen Ende seines Lebens soll sich
der streitbare Mann mit den reformierten Kreisen Polens ausge-
s6hnt haben.

Girolamo Zanchi, Mainardos Nachfolger als Prediger in Chia-
venna, hatte wie sein Vorgidnger mit radikalen Vertretern unter den
italienischen Exulanten seine liebe Not. Am 19. August 1565 melde-
te er, ein gewisser Antonius Sutor aus Padua sei von der Abend-
mahlsgemeinschaft ausgeschlossen, das heisst, exkommuniziert wor-
den. Denn er habe verkiindet, Christus sei nicht wahrer Gott,
ebensowenig der Heilige Geist. Damit hatte er sich als Antitrinitarier

281 BULLINGER/SCHIESS I, Nr. 101. ROTOND , Camillo Renato, S. 160 ff.,
Brief Nr. 12.

%2 Zu den Auseinandersetzungen mit Stancaro vgl. BULLINGER/SCHIESS 1,
Nr. 97/1 und 2, Nr. 100, 101, 102, 194.

283 BULLINGER/ SCHIESS II, Nr. 205, 246, 303, 313, 519. Dazu: LUKAS
VISCHER, Ein Brief Heinrich Bullingers, Zwingliana IX, 1949-1953, S. 377 ff.
(Bullinger an Friedrich von Salis, 30. Mai 1560, Mscr. im Staatsarchiv Grau-
biinden).

151



erklirt. Doch bereits am 23. Oktober konnte Zanchi berichten, Sutor
habe seinen Irrtum erkannt und es bestehe die Moglichkeit, ihn
wiederum in die kirchliche Gemeinschaft aufzunehmen. Spiter ver-
nimmt man nichts mehr iiber diesen Exulanten aus Padua.?

Zum Schluss dieser Ausfithrungen iiber Camillo Renato und
seine Anhinger soll auf die 6fters gestellte Frage hingewiesen wer-
den, ob Lelio Sozzini, einer der Begriinder des sogenannten «Soci-
nianismus», einer Form des Antitrinitarismus, (Leugnung des Dog-
mas von der Dreieinigkeit Gottes) von Camillo Renato beeinflusst
worden sei. Nach einem Bericht Johannes Comanders vom 13. Mirz
1552 war Lelio Sozzini von den Behorden ausgewiesen worden, und
Vergerio teilte mit, dass Sozzini ihn bei seiner Reise durch das Velt-
lin begleitet habe. Giulio Della Rovere, der Prediger in Poschiavo,
machte im Schreiben an Bullinger vom 4. November 1555 auf die
engen Kontakte Camillo Renatos mit Lelio Sozzini aufmerksam.
Dennoch diirfte Lelio Sozzini — wie spiiter sein Neffe Fausto Sozzini
— zur Hauptsache wohl unbeeinflusst von Camillo Renato Antitrini-
tarier geworden sein .

Lelios Vater, Mariano Sozzini, stammte aus Siena und war Pro-
fessor der Jurisprudenz in Padua und spiter in Bologna. Er starb
1556, kurz nachdem seine Vaterstadt Siena nach schweren Kiampfen
die Unabhingigkeit eingebiisst und dem Grossherzogtum Toscana
einverleibt worden war. Von seinen zahlreichen Kindern haben ei-
nige S6hne einen dhnlichen Weg beschritten wie ihr Bruder Lelio.?

284 DALBERT, Die Reformation in den italienischen Talschaften, S. 127, mit Bele-
gen.

25 ROTONDO, Camillo Renato, Nr. 50, 51, S. 245 und Nr. 73, S. 289 ff., sowie

Nota critica, S. 75 und 325-329.

TEDESCHI, Notes towards a genealogie of the Sozzini family, in: Ders., Italian

Reformation studies in honor of Laelius Socinus, Firenze 1965, S. 292 ff., 300 ff.,

303 ff., 307 ff.

Allessandro Sozzini (1508-1541) hatte ebenfalls in Siena Jurisprudenz studiert,

bekleidete in seiner Vaterstadt Siena einflussreiche Amter und wurde spdter wie

sein Vater Lehrer des Zivilrechts in Padua. Seine weitere Laufbahn ist nur teil-

weise bekannt. Celso Sozzini (1517-1570) war ebenfalls Jurist und wurde Profes-

286

152



Aus Venezianisch-Dalmatien stammte sodann ein weiterer An-
hinger Camillo Renatos, Girolamo Allegretti, der wiederum in die
Heimat zurtickkehrte.287

4.5 Lelio Sozzini und der Beginn des Sozianismus

4.5.1 Lelio Sozzini. Seine Beziehungen zu Camillo Renato und
seine Wanderschaft

Der 1525 in Siena geborenen Lelio Sozzini ist seit seinem fiinften
Jahr in Padua, wo der Vater Professor der Rechtswissenschaft ge-
worden war, aufgewachsen und hat deshalb auch dort studiert. Of-
fenbar behagte ihm das Rechtsstudium nicht, denn er wandte in
frithen Jahren sein Interesse religiosen Fragen und dem Bibelstu-
dium zu. Im Jahre 1547 befand er sich in Venedig. Wohl um diese
Zeit erfolgte seine Hinwendung zum Protestantismus. Bis zu seinem
friihen Tode folgte dann eine etwa 15-jihrige Wanderschaft. In den
italienischen Talschaften der Drei Biinde machte er die Bekannt
schaft mit Camillo Renato. Wie dieser meinte auch er, die Reforma-
tion sei auf halbem Wege stehen geblieben.

sor der Jurisprudenz in Siena, spiter in Bologna und anscheinend eine Zeitlang
auch an einer deutschen Universitit. Wahrscheinlich machte er sich zusammen
mit seinen Briidern hiresieverdichtig. Camillo Sozzini soll Lelios Zwillingsbru-
der gewesen sein. Er wurde zusammen mit den Briidern Dario und Celso we-
gen Verdachts auf Hiresie von der Inquisition verhaftet und ins Gefingnis ge-
worfen. Weil Camillo sich spiter auch in Piuro aufhielt, wird er im Zusammen-
hang mit der hiretischen Bewegung in Chiavenna und Umgebung erwiihnt
werden. Dario Sozzini. Uber ihn lisst sich deshalb nicht viel sagen, weil der im
Zusammenhang mit der erwihnten hiretischen Bewegung im siidlichen Teil
der Drei Biinde genannte «Dario Senese» wahrscheinlich nicht Dario Sozzini,
sondern Dario Scala war. Cornelio Sozzini. Von ihm ist bekannt, dass er lange
Zeit in Venedig weilte und ebenfalls der Hiresie verdachtigt wurde.
Fausto Sozzini (1539-1604), Alessandros Sohn, hat die Lehren seines Onkels Le-
lio weiterentwickelt und wurde zum eigentlichen Begriinder des «Socianismus.»
287 ROTONDO, Camillo Renato, S. 232 ff., Dokument Nr. 43.

153



Wihrend seiner Wanderschaft verlieren sich zeitweise seine Spu-
ren. Er soll England, Polen, die Niederlande und Teile Deutschlands
aufgesucht haben, immer als Reisender, als Suchender. Von Camillo
Renato war er zur Vorsicht gemahnt worden. Wie dieser dusserte er
seine Gedanken vor allem, indem er Fragen stellte und seine Ge-
sprichs- oder Briefpartner zur Beantwortung derselben herausforder-
te. Im Jahre 1551 war er in Krakau, wo vielleicht durch ihn der von
der damals venezianischen Insel Korfu stammende Hofprediger
Francesco Lismanini zum Protestantismus bekehrt wurde.

Bereits 1547/1548 war Sozzini ein erstes Mal in Basel gewesen
und hatte sich an der Universitit immatrikuliert. Aus den erhaltenen
Briefen ersieht man, dass er mit einem grossen Teil der bedeutend-
sten reformatorischen Predigern und Professoren sowie mit anderen
Gelehrten bekannt, mitunter auch befreundet war. In Genf verkehr-
te er mit Johannes Calvin, in Ziirich mit Heinrich Bullinger, mit dem
Prediger und Professor Johannes Wolf sowie mit dem beriihmten He-
briisten Konrad Pellikan, in Wittenberg mit Philipp Melanchthon, in
Basel mit dem grossen Juristen Bonifacius Amerbach, der mit Lelios
Vater gelegentlich korrespondierte. Lelio Sozzini stand auch in Ver-
bindung mit dem Hebriisten und Kosmographen Sebastian Miin-
ster, zweifellos auch mit Celio Secondo Curione und vielen anderen,
in den Drei Biinden mit den Predigern Johannes Fabricius in Chur,
Pier Paolo Vergerio in Vicosoprano, Agostino Mainardo in Chia-
venna und in Italien mit Matteo Gribaldi Mofa in Padua.

Aus Amerbachs, Bullingers und Vadians Briefwechsel lassen sich
Sozzinis Wanderungen und Aufenhaltsorte zum Teil feststellen: Vom
Oktober 1548 bis Juni 1550 wohnte er — mit einem Unterbruch von
einigen im Sommer 1549 in Basel verbrachten Wochen - in Ziirich.,
Von dort aus hat er auch Genf aufgesucht. Im Frithsommer reiste
Sozzini nach St. Gallen, wo er von Joachim Vadian und den dort wei-
lenden italienischen Kaufleuten freundlich empfangen wurde. Vadian
war auf sein Ersuchen hin fiir einen Begleiter nach Niirnberg bemiiht.

154



Den darauffolgenden Winter verbrachte Sozzini in Wittenberg. 2

Es folgte, wohl nach einem Besuch in Polen, die Wanderung
nach Siiden. Im Juni 1552 besuchte Vergerio, der sich zum Visitator
berufen fiihlte, in Begleitung Lelio Sozzinis die evangelischen Ge-
meinden im Veltlin. Letzterer zog dann heimlich nach Bologna, um
seinen Vater aufzusuchen. Nach Vergerios Bericht hat er sich auch
nach dem heimatlichen Siena begeben, um womdglich vom Ver-
mogen zu retten, was zu retten war. Den Herbst 1553 scheint er bei
Gribaldi in Padua verbracht zu haben. Auf der Riickkehr nach Nor-
den besuchte er wohl Camillo Renato in Chivenna, um sich dann
nach Ziirich, Basel und Genf zu begeben.

Wie man sieht, hat sich Lelio Sozzini nicht wie Camillo Renato
mit den Vertretern der reformierten Kirche entzweit. Er blieb seiner
Taktik der vorsichtigen Fragen und Zweife] treu. Von Calvin erwartete
er z.B. eine Antwort auf die Frage nach der Auferstehung des Fleisches.
Anderen gegeniiber stellte er bohrende Fragen iiber Taufe und
Abendmahl.

Im Herbst 1553 hat ein Ereignis die Exulanten in zwei Lager ge-
spalten. In Genf war der Spanier Miguel Servet, der bereits genannte
Antitrinitarier zum Ketzer erklirt und verbrannt worden. Wie gross
der Anteil Lelio Sozzinis an den Schriften war, in denen Calvins In-
toleranz aufs heftigste kritisiert wurde, ist umstritten. Vergerio infor-
mierte Bullinger bereits vor Servets Verurteilung, dass man in Grau-
biinden viel von der Sache rede und schreibe. Zu den Kritikern
Calvins gehore auch Gribaldi (der auf seinen Reisen von Padua
nach Farges bei Genf durch die Drei Biinde zog).?® Camillo Renato
hat, wie erwdhnt, vom Veltlin aus ein lateinisches Gedicht gegen

288 Belege fiir Lelio Sozzinis Beziehungen zu Ziircher und Basler Gelehrten in:
AMERBACH/JENNY VII, Nr. 3119, 3168, 3251, 3917, 3953. Briefe von und an
Lelio Sozzini sowie dessen erhaltene Schriften in: ROTOND, Lelio Sozzini. Be-
ziehungen zu Vadian: BONORAND, Vadian und Graubiinden, S. 161 f.

28  BULLINGER/SCHIESS I, Nr. 226, 229/2 und 229/4. CANTIMOR], Italienische
Haeretiker, Kap. XV, S. 147.

155



Calvin verfasst und liess es handschriftlich verbreiten.?® Anlisslich
seines Aufenthaltes in Genf nach seiner Italienreise Zusserte sich
Sozzini gegeniiber dem Prediger der italienischen Gemeinde in
Genf, Celso Martinengo, der auch im Veltlin gewesen war, kritisch
zu Calvins Intoleranz. Er tadelte Calvin aber auch aus dogmatischen
Griinden, weil Servet mit seiner Kritik am Trinitdtsdogma recht ge-
habt habe.?!

Inzwischen wurde Sozzini auch von reformierten Predigern ver-
dichtigt. Bullinger sah sich im Juli 1555 dem Prediger Giulio Della
Torre gegeniiber veranlasst, Sozzini gegen den Verdacht arianischer,
servetischer, antitrinitarischer, anabaptistischer und christologischer
Hiresien in Schutz zu nehmen. Doch Giulio Della Torre liess sich
nicht iiberzeugen. Er schrieb am 4. November 1555 aus Poschiavo
nach Ziirich und warnte Bullinger wegen Sozzinis enger Verbindung
mit Camillo Renato und anderen Anabaptisten. Auch Sozzini konne
«flexibel» sein und seine wahre Auffassung verbergen.

Die Briefe aus den Jahren 1557, 1558 und 1559 zeigen, dass Le-
lio Sozzini noch mit Johannes Fabricius und Friedrich von Salis in
Verbindung stand. Letzterer war im Spitsommer geschiftehalber in
Wien gewesen und berichtete, dass «Laelius» von Wien aus dem
Ko6nig Maximilian II. nach der Steiermark gefolgt sei.

Am 15. Mai 1562 liess Bullinger Johannes Fabricius ohne ir-
gendwelche Erklirung die Nachricht zugehen, Sozzini sei am Tage
vorher gestorben. Es scheint, dass zwischen Sozzini und Bullinger zu-
letzt doch eine Entfremdung eingetreten war. Am 20. April 1565 be-
richtete Bullinger nach Chur, dass die Kinder Bernardino Ochinos
in Polen gestorben seien. Bullinger wiinschte, Ochino wire noch vor
der Verdffentlichung der «Dreissig Dialoge» gestorben, die wohl
durch die Beeinflussung Sozzius, Castellinos «und anderen Mon-
stren» verfasst worden seien.?”? Nach Lelio Sozzinis Tod begab sich
sein Neffe Fausto Sozzini nach Ziirich und iibernahm den literari-

20 Vgl. oben Anm. 268.
291 CANTIMOR], Italienische Haeretiker, Kap. XVII, S. 169 ff.
292 BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 690.

156



schen Nachlass, meist unveréffentlicht und teils auf blossen Zetteln

geschrieben. Doch Fausto erhielt daraus entscheidende Anregungen.

4.6 Celio Secondo Curione und seine in Poschiavo
gedruckte «nonkonformistische» Schrift

Celio Secondo Curione (1503-1569) aus dem Piemont war Professor
der Rhetorik in Basel, obwohl er eher dem «linken Fliigel der Re-
formation» zuzuzdhlen ist. Auch Curione verurteilte die im Herbst
1553 erfolgte Verbrennung Miguel Servets. Auf ihn fiel - wohl zu
Unrecht — der Verdacht, anticalvinistische Schriften, die anonym in
Basel erschienen, mitverfasst zu haben.2%

1554, ein Jahr nach Servets Hinrichtung, erschien eine Schrift
von Curione, die sich zwar nicht gegen Calvin richtete, aber im
Grundsatz Calvins Pridestinationslehre (die Lehre von der gottli-
chen Vorbestimmung des Menschen zum ewigen Heil oder Unbheil)
verneinte. Diese Schrift «De amplitudine beati regni Dei, dialogi sive
libri duo» (von der Weite des seligen Gottesreiches ...) wandte sich
gegen die Auffassung, dass die Erwédhlung der zum Unheil Verdamm-
ten grosser sei als der zum Heil Auserkorenen. Das Reich Gottes ein-
schrinken, heisse gleichsam die Barmherzigkeit Gottes einschrin-
ken. Da sich unter Curiones Schiilern auch polnische Studenten be-
fanden, widmete er diese Schrift dem polnischen Ko6nig Sigismund
August. Drucker und Druckort waren jedoch nicht angegeben.

Diese Schrift verdient aus zwei Griinden Erwihnung. Erstens:
Die Erorterungen im Oktavbindchen sind in Dialogform gehalten.
Die Gesprichspartner waren Curione selbst und Mainardo, womit
der alte Prediger in Chiavenna gemeint sein kann. Die beiden kann-
ten sich von Pavia her, wo Curione 1536 bis 1539 gelehrt hatte und
Mainardo Vorsteher des Augustiner-Eremitenklosters gewesen war.
Zweitens: Das Biichlein fand nicht die Billigung Heinrich Bullingers,

23 A, BIONDI, in: DBI 31, 1985, S. 443-449.

157



aber er hat nichts gegen Curione unternommen. Es war Pier Paolo
Vergerio, dem es vorbehalten war, seinen italienischen Landsmann
zu denunzieren. Er war inzwischen Rat des Herzogs Christoph von
Wiirttemberg geworden. Diesem seinem Herzog schrieb Vergerio
im Jahre 1562: « ... Es gibt ein Stidtlein in Graubilinden mit dem
Namen Poschiavo, wo eine recht diirftige und obscure Druckerei be-
trieben wird. Dieser Druckerei wegen hat Curione seinen Sohn Ora-
zio auf einer fast achttigigen Reise durch das schwierigste Alpenge-
birge dorthin geschickt, damit er auf Curiones Kosten das Buch dort
in Druck gebe. Er hat es dann verdffentlicht ... und hat es mit nicht
geringen Kosten nach Basel zum Vater zurtickgebracht, der es dann
auf die Frankfurter Messe und auch anderswohin schickte, vor allem
nach Polen, denn er hatte es dem erlauchten Konig der Polen ge-
widmet».

Diese Behauptung dhnelt der Rechtfertigungsrede Curiones vor
den Zensurbehorden in Basel: «es traf sich aber, dass mein Sohn
Orazio einiger hiduslicher Geschifte wegen nach Italien zog, und als
er mich fragte, ob er jene Dialoge mit sich nehmen diirfe, habe ich
es erlaubt. Da reiste er ab und gab sie in einer Stadt in Italien unter
rhitischer Oberhoheit heraus».2* Ahnlich hatte sich Vergerio auch
in seinem Denunzationsschreiben an Bonifacius Amerbach vom 7.
Mai 1556 gedussert.

Es handelte sich dabei um die fiir die Verbreitung reformatori-
scher Schriften in Italien bekannte Druckerei Landolfi in Poschiavo.
Es gehort zur Ironie dieser Angelegenheit, dass Vergerio, welcher
von einer «obskuren Druckerei» schrieb, die Griindung derselben in
Poschiavo gefordert hatte 2%

294 Ubersetzung nach KUTTER, Celio Secondo Curione, S. 203 f.
2% CANTIMORYI, Italienische Haeretiker, Kap. XVIII, S. 174-192. Vgl. KUTTER,
Celio Secondo Curione, S. 185-212.

158



4.7 Die «hiretischen» Exulanten aus Modena
in Chiavenna und Umgebung

Bemerkenswerte Erfolge hatte die reformatorische Bewegung in
Modena zu verzeichnen, der Stadt, die spiter, nachdem das Herzog-
tum Ferrara dem Kirchenstaat einverleibt worden war, das Zentrum
des verbleibenden Herrschaftsgebiet der Familie d'Este werden soll-
te. Hier hatten Camillo Renato und der Venezianer Bartolomeo
Fonzio, der auch durch das Gebiet der Drei Biinde gereist war, ge-
predigt.?® Hier und in spiteren Abschnitten sollen nur diejenigen
Personen genannt werden, bei welchen ein Zusammenhang mit dem
Gebiet der Drei Biinde festzustellen ist.

Modena zeichnete sich damals durch ein reiches Geistesleben
aus. In der bereits erwihnten «Accademia Grillenzoni» versammel-
ten sich Gelehrte und Literaten. Man unterhielt sich bei der Lektiire
der griechischen und lateinischen Klassiker und gelangte tiber Wer-
ke des Erasmus auch zur Lektiire von Schriften Luthers, Melanch-
thons, Bucers und — dem kritischen Geist der italienischen Humani-
sten entsprechend — zur kritischen Beurteilung der Heiligen Schrift
und der kirchlichen Dogmen.

Im Geschiftshaus eines Bruders des Arztes Giovanni Grillenzoni
versammelten sich Leute aus allen sozialen Schichten zum Gedan-
kenaustausch. Doch die «Accademia Grillenzoni» und der mit ihr
sympathisierende Kreis wurden Opfer der Repression. Mehrere un-
ter ihnen wihlten das Exil und zogen zuerst in die siidlichen Tiler
Graubiindens, wie der Literat Ludovico Castelvetro, der auf der
damals venezianischen Insel Kreta aufgewachsene Francesco Porto
und schliellich der gelehrte Filippo Valentini.

Spiter bildeten sich durch die Fastenpredigten des Franziskaners
Bartolomeo della Pergola und des bereits genannten Bartolomeo
Fonzio neue reformationsfreundliche Kreise. Im Hause des reichen
Giacomo Graziani setzte man sich mit der italienischen Ubersetzung

296 Vgl. zu Modena auch Kapitel 1.3.

159



der «Institutio» Calvins, den gedruckten Predigten Bernardino Ochi-
nos, aber auch den Schriften Luthers und anderer Reformatoren
auseinander.

Unter dem strengen Papst Pius V. (Ghislieri), wurde dieser Be-
wegung in den Jahren 1565 bis 1568 ein Ende gesetzt. Man hatte die
Moglichkeit, sich der Inquisition zu stellen und abzuschwéren. An-
dere mussten Gefingnisstrafen erdulden oder wurden zu den Galee-
ren verurteilt. Einige wenige wurden in Modena oder anderswo hin-
gerichtet. Andere Personen aus diesem Kreis wihlten das Exil und
zogen in das siidliche Gebiet der Drei Biinde.

Wie frither Filippo Valentini, Mitglied der Accademia Grillenzo-
ni, zogen auch Giovanni Bergomozzi und Pietro Giovanni Biancoli-
no nach Chiavenna und dessen Umgebung und machten sich bald
vor den Vertretern der reformierten Gemeinde wegen anabaptisti-
scher Tendenzen verdichtig.?’

Der Gelehrte Filippo Valentini war seinerzeit anscheinend aus
Modena nach Trient geflohen, wo unter dem damaligen Fiirstbi-
schof noch keine strenge Repression spiirbar war. Im Jahre 1548 er-
scheint er in Trient sogar als Podesta.?®® Wann Filippo Valentini Tri-
ent verlassen hat, ist unbekannt. Er diirfte aber identisch sein mit
dem im Brief des Churer Predigers Johannes Fabricius an Bullinger
vom 26. Oktober 1558 genannten gleichnamigen «Doktor beider
Rechte», der sich im Gefolge des franzdsischen Gesandten befand.
Gemaiiss der Aussage des Fabricius weilte Valentini seines Glaubens
wegen in Chur und war eine jener drei Personen, deren Ausliefe-
rung der Papst vom Herzog von Ferrara verlangt hatte. Nachrichten
aus Frankreich hat er fiir Fabricius aus einem italienischen Schreiben
(wohl ins Lateinische) tibersetzt. Der Brief Fabricius‘ vom 24. August
1562 scheint jedoch Valentini gegeniiber ein gewisses Misstrauen
anzudeuten.?”® Spiter tauchte Filippo Valentini in Chiavenna auf.

27  CAPONETTO, La Riforma protestante, S. 303-311.

2% Ebenda, S. 199.

29 BULLINGER/SCHIESS 11, Nr. 123 und 466. ROTOND, Esuli italiani, S. 776
und 779 f.

160



Dort propagierte er, immer nach dem Bericht des reformierten Pre-
digers, arianische und tduferische Ansichten. Nach einer Verwar-
nung zog er nach Piuro und hat sich dort verheiratet. Er starb wohl
um 1569.300

Giovanni Bergomozzi erwarb sich als Kaufmann ein betrichtli-
ches Vermdgen. Wahrscheinlich durch die Lektiire «evangelisti-
scher» Schriften (z.B. des «Tratto utilissimo del Beneficio di Gesu
Cristo crocifisso verso i cristiani») und durch seine Beziehungen zu
Bartholomeo Fonzio wurde er fiir die reformatorische Lehre ge-
wonnen. Von seinen Reisen, die ihn 6fters nach Venedig fiihrten,
brachte er reformatorische Schriften, etwa Bernardino Ochinos
und Francesco Negris, nach Modena. Er wurde eines der bedeu-
tendsten Mitglieder der von 1543 bis 1567 bestehenden «Commu-
nita dei fratelli».

In den Jahren 1568 bis 1570 fanden mehr als hundert Prozesse
gegen diese Gemeinschaft statt. Als Bergomozzi 1568 nach den
Drei Biinden floh, wurde sein Vermdégen konfisziert. In Chiavenna
dusserte Bergomozzi alsbald nonkonformistische Ideen, zum Bei-
spiel, dass die Wiedergeborenen nicht mehr siindigen kénnten. Er
wurde exkommuniziert, auf Betreiben des einflussreichen Alessan-
dro Trissino aus Vicenza jedoch wiederum in die kirchliche Ge-
meinschaft aufgenommen, ohne seine Ideen zu verleugnen. Er
starb im Jahre 1571.%!

Pietro Giovanni Biancolino war ein sehr vermdgender und zu-
gleich sehr gelehrter Kaufmann in Modena. Durch seine Reisen, vor
allem nach Venedig und nach Lyon, wurde er mit zahlreichen Re-
formationsanhingern bekannt. Als Mitglied der «Accademia Gril-
lenzoni» wurde er mehrfach von der Inquisition befragt, aber nach
einer «summarischen» Abschwoérung freigelassen. In den Jahren
1556 und 1557 war Biancolino Podesta von Piacenza. Doch durch
seine ostentativ zur Schau getragene Gleichgtiltigkeit gegeniiber dem

300 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, S. 225. ROTOND, Esuli italiani, S. 779.
301 A, ROTOND, in: DBI 9, 1967, S. 69 ff.

161



kirchlichen Leben wurde gegen ihn wiederum prozessiert. Er wurde
aber nochmals freigelassen, weil der Bischof von Modena sich fiir
ihn einsetzte. Auch Biancolino war Mitglied der «Communita dei
fratelli», wo offenbar nicht nur reformatorische, sondern bisweilen
auch radikalere Ansichten vertreten wurden. Biancolini musste nach
der gewaltsamen Auflosung der «Communita dei fratelli» fliehen
und zog wie Graziani und Bergomozzi ins siidliche Gebiet der Drei
Biinde. Wie bei Graziani verlieren sich danach seine Spuren.**”

4.8 Verschiarfung der dogmatischen

Auseinandersetzungen in den italienischen

Talschaften (1564-1571)

4.8.1 Antonio Mario Besozzi. Seine Vertreibung aus Ziirich
und deren Auswirkungen in den Drei Biinden

Der einer mailindischen Patrizierfamilie entstammende Antonio
Mario Besozzi wurde wohl zu Beginn des 16. Jahrhunderts geboren.
Uber seine ersten Lebensjahre weiss man lediglich, dass er einst in
den Dienst eines italienischen Grafen getreten war und wahrschein-
lich 1544 mit einem Sohn desselben in Ziirich war.

Antonio Mario Besozzi zog spiter nach Locarno und trat dort in
Verbindung mit den Haupten der evangelischen Gemeinde. Die ka-
tholischen Orte forderten jedoch im Dezember 1552 den Wegzug
einiger fiihrender Protestanten aus Locarno. Besozzi begab sich nach
Chiavenna, wo er 1553 Vergerios Vorwort der italienischen Uberset-
zung von Bullingers Schrift tiber das Abendmahl ins Lateinische
tibersetzte. In den folgenden Jahren waltete er als Vermittler zwi-
schen den immer mehr von den katholischen Orten bedringten Pro-
testanten in Locarno und Ziirich. Auch setzte er sich fiir ihre Interes-
sen ein, als sie nach Ziirich ilibersiedeln mussten.

32 A, ROTOND, in: DBI 10, 1968, S. 244 f.

162



Besozzi war ein typischer Vertreter jener teilweise auch nonkon-
formistischen Kreise, welche sich auf ihren Geschiiftsreisen auch fiir
die Belange der Reformation einsetzten. Auch seine Frau Chiara
Orelli iibersiedelte nach Chiavenna. Spitestens 1557 hat das Ehe-
paar in Ziirich Wohnsitz genommen.

Die Briefe einiger protestantischen Bilindner an Bullinger zeigen,
dass Besozzi mit manchen von ihnen bekannt oder sogar befreundet
war. Wihrend seines Aufenthaltes in Chiavenna unternahm er wei-
terhin Geschiftsreisen und waltete gelegentlich als Briefiibermittler
zwischen Chiavenna und Ziirich. Anderseits zeigten sich die Churer
Prediger zur Weiterleitung von Briefen Bullingers an Besozzi in
Chiavenna bereit.3

Besozzi stand auch in spdteren Jahren mit protestantischen
Biindnern, wie dem alten Prediger von Chiavenna, Agostino Mai-
nardo, oder mit Leuten aus der Familie von Salis, in Verbindung,
Ein in Ziirich studierender Sohn aus dieser Sippe wohnte bei ihm.®*
Doch am 15. Dezember 1564 liess Bullinger dem Churer Prediger
Johannes Fabricius die lakonische Nachricht zukommen, der ihm
bestens bekannte Besozzi sei von den Behorden verhort und ins Ge-
fangnis geworfen worden.’%®

Was war geschehen? Anldsslich der Herbstmesse von 1564 in
Zurzach hatte Besozzi einen anderen italienischen Exulanten, der
aus Strassburg gekommen war, getroffen und sich mit ihm auch
iiber religiose Fragen unterhalten. Einige Zuhorer glaubten gehort zu
haben, dass Besozzi Zweifel an der volligen Unfihigkeit des Men-
schen zur Erfiillung des gottlichen Gesetzes und der Notwendigkeit
eines Vermittlers zwischen Gott und Mensch gedussert habe. Ein
Genfer stellte ihn daraufhin in einem Gasthaus zur Rede, zeigte sich
von den Auskiinften unbefriedigt und denunzierte ihn in Ziirich,
Vom Rat wurde Besozzi bald freigelassen, jedoch aus Ziirich weg-
gewiesen. Es blieb ihm nur gestattet, geschiftehalber fiir kurze Zeit

303 BULLINGER/SCHIESS I, Nr. 232/1, 262, 270, 278.
304+ BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 92, 171, 183, 262.
305 Ebenda, Nr. 651.

163



in die Stadt zurtickzukehren.

Besozzi zog nach Basel, immatrikulierte sich an der Universitit,
ging aber alsbald wiederum geschiftehalber auf Reisen. Es blieb
bisher unbekannt, ob er in Basel oder anderswo gestorben ist und
wann dies der Fall war.3%

Antonio Mario Besozzi hatte 1562 Lelios Neffen Fausto Sozzini
nach Lyon die Nachricht vom Tode des Onkels iibersandt. Fausto
Sozzini begab sich anschliessend nach Ziirich, um von den Briefen
und Schriften Lelios das zu sammeln, was noch vorhanden war. Im
Sommer 1563 verliess Fausto Sozzini Ziirich und zog vorerst, unter
Benutzung eines Weges durch das Biindner Gebiet, nach Italien.3"

Damit wird offenbar, dass Besozzi mit Lelio Sozzini befreundet
war. Auch Camillo Sozzini, Lelios Bruder, hatte sich bei Besozzi auf-
gehalten. Nachtriglich liess sich noch etwas anderes feststellen, nam-
lich, dass 1554, wihrend Besozzis Aufenthalt in Chiavenna, auch der
aus England gefliichtete Bernardino Ochino fiir kurze Zeit dort ge-
wesen war. Zweifellos ist Besozzi von Ochino beeinflusst worden,
welcher Prediger der Locarneser Gemeinde in Ziirich gewesen und
1563 aus der Stadt vertrieben worden war.

4.8.2 Die Sozzinianhinger in Chiavenna und Umgebung

Niccolo Camogli (auch «Camulio» geschrieben) zédhlt zu den Perso-
nen, die nach den Ereignissen in Ziirich und Basel in Siidbiinden
eine Bleibe suchten. Im zweiten oder dritten Jahrzehnt des 16. Jahr-
hunderts als Spross einer reichen Patrizierfamilie in Genua geboren,
wurde er Geschiftsmann, und als solcher hielt er sich 6fters in den
Handels- und Finanzmetropolen Lyon und Antwerpen auf. Auch bei
ihm zeigte sich wie bei vielen emigrierten Italienern die Verbindung

306 CANTIMOR], Italienische Haeretiker, Kap. XXIV. S. 262-269, 463-466 (mit

Textbeilagen zum Ziircher Prozess). J. A. TEDESCHI, in: DBI 9, 1967, S. 672-
675.

307 MARCHETTI/ZUCCHINI, Aggiunte al epistolario di Fausto Sozzini, S. 35.

164



von Handelstitigkeit und religiosem Eifer. Fiir andere wohlhabende
Glaubensgenossen iibernahm Camogli allerhand Auftrige auf sei-
nen Geschiftsreisen, und gegeniiber Minderbemittelten zeigte er
sich hilfsbereit.

Im Jahre 1563 nahm Niccolé6 Camogli Wohnsitz in Basel. Hier
wohnten auch wohlhabende Freunde und Geschiftsleute wie Fran-
cesco Betti und Besozzi. Nun wurde offenbar, dass auch er der
Gruppe der religiosen Dissidenten in Basel angehorte, welche die
Hinrichtung Miguel Servets in Genf missbilligten und sich fiir die re-
ligiose Toleranz einsetzten. Als Bernardino Ochino, von Ziirich ver-
trieben, nach Basel kam, fand er zusammen mit seinen Kindern gast-
liche Aufnahme im Hause Camoglis. Dieser war es auch, der sich
fir Ochino beim Prediger von Piuro einsetzte, damit er dort eine
Bleibe finde. Aber der dortige Prediger Girolamo Turriani, obwohl
selber in manchen Belangen religioser Dissident, schreckte von die-
sem Beistand fiir Ochino zuriick.

Niccolo Camoglis Aufenthalt in Basel dauerte nicht lange. Er
wusste nicht, ob er in Antwerpen oder in Lyon Wohnsitz nehmen
sollte, entschied sich dann aber fiir die Ubersiedlung nach Piuro,
denn er hatte die Tochter eines reichen Handelsmannes aus diesem
Ort geheiratet. Man kennt weder den Namen seiner Frau noch den
Zeitpunkt der Heirat. In Piuro wurde er alsbald als Mitldufer jener
Kreise erkannt, welche die religiose Intoleranz bekdmpften und ra-
dikale Ansichten vertraten. 1571 wurde Camogli deshalb exkommu-
niziert, aber nach einem Jahr wegen seiner Wohltitigkeit Bediirftigen
gegeniiber wieder in die Gemeinschaft der Kirche aufgenommen.

An Niccold Camogli liessen Tobias Egli, des Johannes Fabricius
Nachfolger in Chur, und Heinrich Bullinger in Ziirich keinen guten
Faden. Man hatte nicht vergessen, was er fiir Bernardino Ochino ge-
tan hatte. Man warf man ihm sexuelle Verirrungen vor, ob zu Recht
oder zu Unrecht, ldsst sich nicht mehr feststellen.?® Ein Brief vom 30.

38 V. MARCHETT]I, in: DBI 17, 1974, S. 291-293. Vgl. BULLINGER/SCHIESS
III, Nr. 252 und 254.

165



Juli 1581 an Johann von Salis betreffend Schuldenerlass gegeniiber
einem Exulanten ist das letzte bisher bekannte Lebenszeichen.?”

Camoglis Nachkommen lebten in Piuro bis zum Bergsturz von
1618. Camogli war der Schwiegervater des Andreas von Salis und
der Grossvater von Niccold und Guberto von Salis. In den Berichten
iber den Bergsturz werden auch Opfer aus der reichen Sippe der
Camogli erwdhnt.?!°

4.8.3 Francesco Betti

Francesco Betti, 1521 in Rom geboren, entstammte einer reichen
Familie und trat in die Dienste des Gouverneurs von Mailand. Auch
er war Handels- und Finanzmann. Wahrscheinlich um 1550 wendete
er sich der Reformation zu; 1557 tiberquerte er die Alpen. Wihrend
Jacopo Aconcio nach England zog, nahm Francesco Betti nach ver-
schiedenen Ortswechseln Wohnsitz in Basel. Von ihm stammen ei-
nige Schriften, die zum Teil gegen den «Ketzerhammer» Girolamo
Muzio gerichtet sind.

Trotzdem machte sich Francesco Betti in den orthodoxen refor-
mierten Kreisen verdichtig, und seine Freundschaft mit Antonio
Mario Besozzi, Camillo Sozzini, Francesco Pucci, Mino Celsi und
anderen Nonkonformisten lidsst darauf schliessen, dass er zumindest
dem Gedankengut dieser religiosen Dissidenten nahestand. Immer-
hin konnte er bis zu seinem Tode im Jahre 1590 in Basel bleiben, er
hat dort auch einen Hausstand gegriindet, indem er die Witwe des
Exulanten Paolo Colli heiratete.®! Er stand in freundschaftlicher

309 GIANPAOLO ZUCCHINI, Di una lettera inedita di Niccolo Camogli (1581),
BSS Valdesi 137, 1975, S. 15-20, S. 19 f.: Text des Briefes (Original im Staatsar-
chiv Graubiinden).

310 SCARAMELLINI/KAHL/FALAPPI, La frana di Piuro, S. 22, 46, 102, 178, 193,
266.

311 CANTIMORY, Italienische Haeretiker, Kap. XXV, S. 274-277. Zu Paolo Colli
(1518-1572) aus Alessandria, der in Basel Ester, die Tochter des Arztes Guarne-

166



Verbindung mit religiésen Dissidenten, die schliesslich Aufenthalt in
den italienischen Talschaften der Drei Biinde nahmen.

4.8.4 Camillo Sozzini

Uber den Lebensweg dieses Bruders von Lelio Sozzini geben nur ge-
legentliche Berichte Bescheid, vor allem die lateinische Fassung ei-
ner Darstellung der Aktionen gegen die Héretiker in Chiavenna und
Umgebung durch den Prediger Scipione Lentolo.

Es scheint, dass Camillo Sozzini um 1560 zusammen mit zwei
Briidern in Siena von der Inquisition verhaftet wurde und eine Ge-
fangnisstrafe verbiisste.?? 1563 weilte er im Hause des Antonio Ma-
rio Besozzi in Ziirich. Die Ziircher Prediger warnten jedoch die Al-
testen der Kirche von Locarno in Ziirich vor einem Umgang mit
Camillo. Er stand bereits damals im Rufe der Hiresie ?'3

Am 27. Dezember 1563 bat Heinrich Bullinger Johannes Fabri-
cius in Chur, die Prediger in Stidblinden vor «Camillus» und «Da-
rius» zu warnen, und am 7. Januar 1564 leitete Bullinger ein Geriicht
nach Chur weiter, wonach die Beiden nach Konstanz gezogen sei-
en.’'* Bereits in den ersten Monaten des Jahres 1564 befanden sie
sich jedenfalls in Siidbiinden. Der gestrenge Prediger Scipione Len-
tolo verbot ihnen den Aufenthalt in Chiavenna, aber Camillo fand
durch den Prediger Girolamo Turriani fiir einige Jahre eine Bleibe
in Piuro.3'® 1570 und 1571 ist man, wie gegen andere Dissidenten,
auch gegen Camillo Sozzini vorgegangen, der sich anscheinend als
«Nikodemit» unterwarf. Ein letzter Hinweis auf ihn stammt vom No-

vember 1574316

rio Castiglione, geheiratet hatte, vgl. ZUCCHINI, Riforma e societa nei Grigio-
ni, S. 53, Anm. 121.

812 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, S. 226.

313 Ebenda, S. 295.

314 BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 566 und 572.

315 CANTIMORYI, Italienische Haeretiker, S. 295 (vgl. Anm. 313).

316 TEDESCHI, Notes towards a genealogy, S. 300 f.

167



Aus den im Staatsarchiv Graubiinden (Archiv Salis-Samedan)
aufgefundenen Briefen, von denen sehr viele an Camillo Sozzini in
Piuro gerichtet und nunmehr ediert sind, werden dessen vielfiltige
Beziehungen sichtbar, vor allem im Hinblick auf andere Dissidenten
in Chiavenna, Piuro und Umgebung. Die Briefe offenbaren, obwohl
sie sich teilweise auf Geschiftsangelegenheiten beziehen, die radika-
le Gesinnung Sozzinis in religiésen Fragen.

Beim Weggang aus Ziirich Ende 1563 tiberliessen Camillo und
Fausto Sozzini die Schriften Lelios den beiden in Basel wohnenden
Francesco Betti und Guarnerio Castiglione zur Verwahrung.?’” Als
jedoch Fausto wihrend langer Jahre in Italien verblieb, wurde Ca-
millo Sozzini ungeduldig und bestand darauf, dass Francesco Betti
ihm einzelne Schriften Lelios libergebe. Camillo wollte diese offen-
bar moglichst bald edieren und dadurch die antitrinitarischen Leh-
ren verbreiten.3!8

4.8.5 Dario Scala

Uber diesen Nonkonformisten weiss man sehr wenig. Gelegentlich er-
scheint er in den Quellen mit dem blossen Vormamen, und man hat
daher geglaubt, ihn als Dario Sozzini, also als Bruder Lelios und Camil-
los, identifizieren zu kénnen. Aber nach den neuesten Erkenntnissen
scheint sich die Ansicht durchzusetzen, dass mit diesem Vomamen Da-
rio Scala gemeint ist.

Dario Scala war nicht nur Gesinnungsgenosse der Briider Sozzi-
ni, sondern auch ihr Beauftragter in Geschiftsangelegenheiten. Des-
halb hielt er sich immer wieder — wie Betti, Besozzi und Camogli -
in Lyon auf. In dieser Handels- und Finanzmetropole weilten ge-
schiftehalber 6fters auch die Briider Sozzini und spiter ihr Neffe

317" Vgl. die Angaben in Anm. 311, zu Guarnerio Castiglione vgl. V. MAR-
CHETTI, in: DBI 21, 1979, S. 94 ff.

318 ZUCCHINI, Contributi agli studi sulla giovinezza di Fausto Sozzini, S. 37 ff.
MARCHETTI/ZUCCHINI, Aggiunte all'epistolario di Fausto Sozzini, Introdu-
zione, S. 36 f.

168



Fausto, der sich dort mit den Praktiken des Handels vertraut
machte. Zwischen Lyon und Biinden verkehrte Dario Scala im-
mer wieder als Geschiftsbeauftragter.3! Heinrich Bullinger bat am
27. September 1560 Johannes Fabricius in Chur um Auskunft iiber
den in Ziirich weilenden Italiener «Darius Scala», der dem Verneh-
men nach als Arianer und Verteidiger Servets im vorigen Jahr aus
Chiavenna vertrieben worden sei. Doch Fabricius musste am 30.
September antworten, dass man in Chur dariiber nichts wisse. Nur ein
«Servetaner», ein gewisser Ludovicus: (vielleicht Ludovico Fieri) habe
Chiavenna verlassen miissen und sei nach Italien gezogen.*”” Doch am
27. Dezember 1563 und am 7. Januar 1564 berichtete Bullinger (wie be-
reits erwihnt) nach Chur von «Camillus» und «Darius» als von gefihrli-
chen Hiretikern.

Auch hier ist es wahrscheinlich, dass der Begleiter Camillo
Sozzinis Dario Scala war, denn mit keinem Wort wird angedeutet,
dass es sich um zwei Briider handle.??!

4.8.6 Pietro Leoni und weitere Haretiker in Chiavenna und
Umgebung

Bereits vor Camillo Sozzini und seinen Gesinnungsgenossen hielten
sich in Chiavenna andere italienische Refugianten auf, welche in den
reformierten Gemeinden Streit verursachten. Die von ihnen vertre-
tenen Glaubensansichten lassen sich schwer beschreiben. Was man
davon weiss, stammt vor allem aus den Berichten der Gegner, etwa
den Briefen des Predigers Agostino Mainardo an Bullinger oder
dem umfangreichen Bericht des spiteren Predigers Scipione Lento-
lo.*?? Der gemeinsame Nenner ihrer Ansichten ist folgendermassen
beschrieben worden: «Die Wiedergeburt und die Erwihlung zum

319 ROTOND , Atteggiamenti della vita morale, S. 1000 f. und Anm. 31.

320 BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 276 und 277.

321 Ebenda, Nr. 566 und 572. Niheres iiber D. Scala bei: ROTOND , Atteggia-
menti della vita morale, S. 1002 ff.

322 «Responsio orthodoxa ..., auctore Scipione Lentulo Neapolitano ...», (1592).

169



ewigen Heil seien nicht der Wohltat des Todes Christi zu verdan-
ken, sondern lediglich und ausschliesslich der gottlichen Gnade. Nur
die Gnade Gottes sei es gewesen, welche das Opfer Christi als eine
hinreichende Siihne fiir unsere Siinden erklirt und es angenommen
habe ..».* Durch diese Entwertung der Erlosungstat Jesu Christi
wurde notwendigerweise dessen Gottheit verleugnet, und die Folge
musste die Leugnung des Dogmas der Dreieinigkeit, der Trinitit,
sein. Daneben machte sich bei einzelnen Dissidenten der tiuferische
Einfluss geltend, das heisst, die Verwerfung der Kindstaufe. Die Er-
wachsenentaufe, so glaubte man vielfach, bedeute die Wiedergeburt,
und der wiedergeborene Mensch sei fihig zu guten Werken und zur
Bekdmpfung der Siinde. Folgerichtig resultiere daraus die Betonung
der Nachfolge Christi und die Vernachlissigung, wenn nicht Ver-
leugnung der altchristlichen Dogmen.

Vom italienischen Exulanten Pietro Leoni in Chiavenna kennt
man weder die Herkunft, das Jahr seiner Flucht noch sein spiteres
Schicksal. Leoni weigerte sich, das von Mainardo verfasste Glaubens-
bekenntnis zu unterschreiben, da die Verpflichtung auf das Ritische
Bekenntnis von 1553 geniige. Er und mit ihm andere Dissidenten sei-
en nur willens, den Text der Heiligen Schrift als Glaubensgrundlage
und keine anderen Dogmen als das Apostolicum (das sogenannte
Apostolische Glaubensbekenntnis) anzuerkennen. In seinem Kampf
gegen Mainardo verfasste Leoni eine Schrift und liess sie, nach einem
Bericht Mainardos an Bullinger, in Mailand drucken.?*

Von der am 5. Juni 1561 in Chur versammelten Synode wurde
Leoni zusammen mit einigen anderen Gesinnungsverwandten ex-
kommuniziert.*” Er musste 1562 aus Chiavenna weichen, kehrte je-

323 CANTIMORY, Italienische Haeretiker, Kap. XXV, S. 270.

324 Ebenda, Kap. XXV, S. 272 f. und S. 466.

325 ROTOND , Camillo Renato, S. 202, 203 und Anm. 2: Auszug aus dem Bericht
Scipione Lentolos. Pietro Leoni hatte sich — gemiss diesem Bericht - geweigert,
sich zur Confessio Raetica zu verpflichten und auch einige altchristliche Dog-
men verworfen. Da man deshalb ein neugeborenes Kind Leonis in Chiavenna
nicht taufen wollte, erklirte sich ein Prediger aus der Umgebung dazu bereit.

170



doch bereits ein Jahr spiter wieder dorthin zuriick. Am 14. Juni 1563
berichtete Johannes Fabricius aus Chur nach Ziirich, «Petrus Leo»
sei wieder in Chiavenna und sei dort, gleich wie Francesco Stancaro
in Polen, der Anstifter von Wirren und Spaltungen. Die Ratsboten
der Drei Biinde wollten ihn hinrichten, doch dies sollte ihm mitge-
teilt werden, damit er fliichten kénne. Seitdem vernimmt man nichts
mehr von Leoni.3%

4.8.7 Ludovico Fieri

Ludovico Fieri stammte aus Bologna. Er wurde ebenso wie Pietro
Leoni exkommuniziert. Anladsslich der Synode von 1561 war er bei
seinen Aussagen unvorsichtig geworden und hatte erklirt, er aner-
kenne das vorgeschriebene Bekenntnis nur unter Ausschluss von
drei Glaubenssitzen: dass Jesus Christus der ewige Sohn Gottes,
dass Christus dem Vater wesensgleich und dass er Schopfer des
Himmels und der Erde sei.

Durch diese Reserven im Hinblick auf Christus entpuppte sich
Fieri als Antitrinitarier. Er machte aber geltend, eine Person, die ein
christliches Leben fiithre, konne dieses Dogmas wegen nicht ex-
kommuniziert werden. Fieri wurde zwar exkommuniziert, das heisst,
nicht zur Abendmabhlsfeier, aber in seinem Fall doch zur Predigt zu-
gelassen.®”

Ludovico Fieri begab sich bald darauf nach M#hren. Auf seiner
Wanderschaft scheint er nochmals nach Siidbiinden zuriickge-
kehrt zu sein, um dann wohl endgtiltig nach Osten zu ziehen.??

In Austerlitz in Mihren hatte der Venezianer Niccold Paruta ei-
ne Schwester Ludovico Fieris geheiratet. Dieser reiche Exulant ist,
wie erwihnt, dadurch bekannt geworden, dass er den aus Polen ver-

326 DALBERT, Die Reformation in den italienischen Talschaften, S. 119-123,
BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 519.

327 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, Kap. XXV, S. 272 f. und S. 466, Anm. 9.

38 CACCAMO, Eretici italiani, S. 47 und 58. FIRPO, Antitrinitari nell'Europa ori-
entale, § 9 und Anm. 27, S. 198 ., 207, 212.

171



triebenen Bernardino Ochino aufnahm und dass dieser in seinem
Hause starb. Aber auch anderen Italienern gewidhrte er Gastrecht,
zum Beispiel Marcantonio Varotta, der spiter nach Italien und zur
katholischen Kirche zuriickkehrte und durch seine Gestindnisse der
Inquisition viele Namen preisgab.3?

4.8.8 Francesco Vacca da Bagnacavallo (Romagna)

Dieser «war nach Chiavenna gekommen in Begleitung eines gewis-
sen Malers Giovanni; beide gaben an, um ihrer Religion willen aus
der Heimat vertrieben worden zu sein».* In Piuro hatte ihn Niccolo
Camogli gastlich aufgenommen. Nach Chiavenna zuriickgekehrt,
leugnete er die Gottheit Christi und galt daher in den Augen der re-
formierten Gemeinde als «Arianer». Im Mirz 1569 misslang sein
Versuch, eine Disputation durchzusetzen. Er zog daraufhin nach
Mihren.33!

Francesco Vacca war ebenfalls mit Niccolo Paruta bekannt, der
so manchen fliichtigen, vor allem «héretischen» Italienern Gastrecht
gewihrte. Am 25. November 1569 schrieb Francesco Vacca aus
Wien dem in Piuro wohnenden Camillo Sozzini. (Dieser hatte von
ihm bereits zwei Briefe erhalten, wobei Vincenzo Pestalozzi den er-
sten und dessen Bruder den zweiten iiberbracht hatten.) Vacca be-
richtete iiber einen Besuch Niccolo Parutas, sowie dass Ludovico
Fieri, dessen Schwager, wohlbehalten aus Siebenbiirgen zuriickge-
kehrt sei. Er, Vacca, wiirde eine Ubersiedlung Camillo Sozzinis nach
dem Osten begriissen, wage aber nicht zu glauben, dass dieser Piuro
verlassen wolle. Dieser Brief zeigt in trefflicher Weise die intensiven

329 Bei seinem Wegzug hatte Parutas Frau, Fieris Schwester, Varotta in grossziigiger

Weise mit Kleidern ausgestattet. Den Winter 1569/1570 verbrachte auch Ludo-
vico Fieri bei seinem Schwager. Im Jahre 1573 finden wir ihn in Alba Julia
(Weissenburg) in Siebenbiirgen, und eine Zeitlang verweilte er in der polni-
schen Universitits- und Residenzstadt Krakau.

330 CANTIMORYI, Italienische Haeretiker, Kap. XXVI, S. 204,

331 Ebenda, S. 292 und 294 f.

172



und weitrdumigen Beziehungen der «héretischen» Italiener unterein-
ander.%

In Chiavenna befanden sich nach dem Bericht Lentolos noch
weitere Fliichtlinge, welche mit der reformierten Gemeinde in Streit
gerieten. Ein Giovanni aus Modena behauptete etwa, dass die wahr-
haft Wiedergeborenen nicht siindigen konnten. Er wurde 1567 ex-
kommuniziert, doch auf Fiirsprache Alessandro Trissinos, des rei-
chen Exulanten aus Vicenza, wieder in die kirchliche Gemeinschaft
aufgenommen, obwohl er seine Ideen nicht verleugnete. Als er starb,
wurde er von Girolamo Turriani, dem Prediger in Piuro, ehrenvoll be-
stattet.333

4.8.9 Giovanni Battista Bovio

Er entstammte einer wohlhabenden Familie aus Bologna und war
nach seiner Flucht aus Italien in Lyon gewesen. In Chiavenna, wur-
de er, da seine Angehorigen in Bologna ihm keine Finanzmittel zu-
kommen liessen, von der reformierten Gemeinde unterstiitzt. Aber
bald erregten seine abweichenden Glaubensansichten Argernis.
Nach dem mehrfach erwihnten Bericht des Predigers Scipione Len-
tolo war er ein grosser Esser und Trinker, was ebenso Anstoss erregte.
Schliesslich zog er nach Piuro, wo er beim Prediger Girolamo Turri-
ani Riickhalt fand. Er stand auch in Verbindung mit religiosen Dis-
sidenten wie Francesco Betti und Giacomo Castelvetro, damals in
Basel, sowie mit Camillo Sozzini in Piuro. Im Jahre 1570 befand sich
auch Bovio in Basel, wie ein Brief Giacomo Castelvetros an Camillo
Sozzini vom 17. September 1570 zeigt.33

Dieser Bovio war wohl identisch mit dem «Chiliasten» Bovio,
der das Millenium, das Nahen des Reiches Gottes ankiindigte. Seine

332 FIRPO, Antitrinitari nell'Europa orientale, S. 198. MARCHETTI/ZUCCHINI,
Aggiunte all'epistolario di Fausto Sozzini, S. 146, Nr. 26 (Text des Briefes).

333 CANTIMOR], Italienische Haeretiker, Kap. XXVI, S. 292-297.

334 MARCHETTI/ZUCCHINI, Aggiunte all'epistolario di Fausto Sozzini, S. 152,
Nr. 30.

173



Wanderschaft fithrte ihn bis nach Krakau und Danzig, wo er jedoch
fir den Tauferkreis nicht tragbar war. Mit Hilfe des polnischen Hof-
arztes Niccold Buccella unterstiitzte Fausto Sozzini den verarmten
Bovio, obwohl dieser sich als undankbar erwies und dessen Ideen
verachtete,3%

4.9 Einige nonkonformistische Prediger in den
italienischen Talschaften der Drei Biinde

Die reformierte Kirche der Drei Biinde, deren Prediger sich zur An-
erkennung des Ritischen Bekenntnisses (Confessio Raetica) ver-
pflichten mussten, hatte sich mehrfach, insbesondere in den Jahren
unmittelbar vor und nach 1570, mit Predigern auseinanderzusetzen,
die dazu nicht bereit waren. Hier sollen nur jene in den italienischen
Talschaften genannt werden.

4.9.1 Bartolomeo Silvio

Die Uberlieferung iiber ihn ist sehr liickenhaft. Als seine Heimat
wird Cremona bezeichnet, die lombardische Stadt, in welcher sich
fir kurze Zeit eine reformierte Gemeinde gebildet hatte. Nach der
Repression waren viele Fliichtlinge entweder ins Gebiet der Drei
Biinde oder nach Genf gezogen. Wo und wie lange Silvio gepredigt
hat, ist nur teilweise bekannt. Er soll zuerst von 1555 bis 1559 in
Pontresina titig gewesen sein, wo sich bereits Pier Paolo Vergerio
aufgehalten hatte. Als zweite Gemeinde wird Casaccia angegeben
(1559-1560). Uber seine darauffolgende Titigkeit bis 1568 fehlten
bisher sichere Nachrichten.

Im Jahre 1568 wurde Silvio in Monte di Sondrio Nachfolger des
nach Chiavenna gezogenen Scipione Lentolo, und 1570 scheint er in

35  CACCAMO, Eretici italiani, S. 58, 94 f. und 98. FIRPO, Antitrinitari nell'Euro-
pa orientale, S. 8.

174



Traona titig gewesen zu sein. Um 1573 bis 1580 wirkte er in Teglio,
wo mehrere Leute aus Cremona wohnten. Zuletzt soll Silvio 1580
nach Sondrio berufen worden sein. Uber sein Schicksal nach 1583
fehlen Nachrichten.3%

Als die Biindner Ratsboten 1570 auf Betreiben der Prediger er-
kliarten, dass in den Drei Biinden auch kiinftig nur die katholische
oder die reformierte Konfession geduldet wiirde, iibersandte Barto-
lomeo Silvio am 26. September 1570 eine von ihm verfasste Schrift
nach Ziirich und bat Bullinger um sein Urteil.3¥ Dieser Versuch er-
wies sich als erfolglos. Obwohl Silvio auf die Nachricht von den be-
absichtigten Zensuren der bevorstehenden Synode Unterwerfung si-
gnalisierte, wie Tobias Egli, der Nachfolger des Fabricius in Chur,
am 24. April 1571 nach Ziirich berichtet,*® wurde er mit einigen
Glaubensgenossen vom Amte suspendiert.¥

Aus drei Briefen Silvios an Johann von Salis (Sondrio, Herbst
1572, Monte bei Sondrio, 14. Februar 1573 und Morbegno, 13. Fe-
bruar 1577) werden mannigfache personliche Beziehungen, vor al-
lem in Chiavenna, sichtbar, zum Beispiel mit dem aus Bergamo
stammenden Apotheker Francesco Bottagisio.*?

Den Kampf fiir die Glaubensfreiheit, den Bartolomeo Silvio in
der nach Ziirich gesandten Schrift fithrte, nahm man so ernst, dass
Bullinger Scipione Lentolo zu einer Erwiderung aufforderte. Dieser
entsprach der Bitte, doch die Schrift wurde erst gut zwanzig Jahre
spiter 1592 in Genf gedruckt. Lentolos Manuskript war jedoch be-
reits 1572 den fithrenden Ziircher Theologen zur Begutachtung zu-
geschickt worden.3*

336 TRUOG, Die Pfarrer II, S. 150.

337 BULLINGER/SCHIESS I1I, Nr. 220.

338 Ebenda, Nr. 247.

339 Bericht Eglis vom 20. Juni 1571, BULLINGER/SCHIESS III, Nr. 252.

30" Im letzten der erwihnten Schreiben bat Bartolomeo Silvio Johann von Salis,
sich dafiir einzusetzen, dass seine Frau zu ihm ziehen kénne. ZUCCHINI, Noti-

zie su Bartolomeo Silvio, S. 61-69 (mit den Texten der drei Briefe).
3 BULLINGER/SCHIESS III, Nr. 336.

175



4.9.2 Girolamo Turriani

Dieser stammte wie Bartolomeo Silvio aus Cremona. Er soll um
1555 in Bondo, dann von etwa 1561 bis 1597 in Piuro als Prediger
titig gewesen sein.*2 Uber die frithere, vor allem in Cremona ver-
brachte Zeit und iiber seinen Studiengang schweigen sich die bisher
bekannten Dokumente aus. Von ihm ist erst die Rede, als er bereits
Prediger in Piuro war. Turriani sympathisierte eindeutig mit den
Nonkonformisten.

Am 3. Dezember 1563 schrieb Niccolo Camogli an Michelange-
lo Florio sowie an Turriani und deutete an, der als Nachfolger
Agostino Mainardos ausersehene Girolamo Zanchi werde sich als to-
leranter erweisen.*® Zanchi hatte in seiner Gemeinde genug Pro-
bleme und konnte sich nicht um die Auseinandersetzungen in Piuro
kiimmern. Bernardino Ochino wagte Turriani — wie oben erwihnt -
allerdings nicht aufzunehmen 3

Ansonsten zeigte sich Girolamo Turriani allzugerne bereit, Non-
konformisten, die von Zanchis strengem Nachfolger Scipione Lento-
lo in Chiavenna nicht geduldet wurden, in Piuro aufzunehmen. Ca-
millo Sozzini, Filippo Valentini aus Modena und Giovanni Battista
Bovio fanden hier ein vorliufiges Refugium. Einzelne von ihnen
fanden sogar im Hause des Predigers gastfreundliche Aufnahme.*
So soll Turriani Camillo Sozzini fiir sechs Jahre in seinem Haus be-
herbergt haben. Es ist deshalb nicht verwunderlich, dass der Predi-
ger von Piuro zusammen mit einigen Gesinnungsgenossen 1567 an-
lisslich der Synode in Chur angeklagt wurde .3

Girolamo Turriani sah sich jedoch nicht nur wegen seiner Sym-
pathie fiir die Nonkonformisten schweren Vorwiirfen ausgesetzt,
sondern auch wegen seines Verhaltens wihrend der Pestepidemie,

342 TRUOG, Die Pfarrer I, S. 23.

343 ZUCCHINI, Riforma e societa nei Grigioni, S. 17 mit Anm. 21 und 22. CAN-
TIMOR]I, Italienische Haeretiker, S. 274.

34 BULLINGER/SCHIESS 111, Nr. 566 und 572.

35 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, S. 295 f.

346 ZUCCHINI, Riforma e societa nei Grigioni, S. 52, Anm. 116.

176



die 1564 in Piuro viele Opfer forderte. Ob ein Geistlicher (oder auch
ein Arzt) in Pestzeiten fliehen oder vielmehr bei seiner ihm anver-
trauten Gemeinde ausharren sollte, war damals eine vieldiskutierte
Frage. Da Turriani sich von der Ortschaft entfernt hatte, erhob der
Churer Prediger Johannes Fabricius gegen ihn schwere Vorwiirfe. Er
liess die Ausrede nicht gelten, die Flucht in Pestzeiten sei in Italien
iiblich. Fabricius meldete am 27. November 1564 nach Ziirich, er
habe eine Schrift <De peste» verfasst, die sich vor allem gegen Tur-
riani richtete.3¥

Girolamo Turriani gehorte auch zu den Nonkonformisten oder
deren Sympathisanten, die anlésslich der Synode vom Juni 1571 in
Chur fiir ein Jahr vom Amte suspendiert wurden.*® Doch an der
Synode vom 27. Februar 1572 wurde er wiederum zum Amte zuge-
lassen. Inzwischen war die Zeit fiir die Nonkonformisten im Gebiet
der Drei Biinde vorbei. Sie zogen, wie noch kurz aufgezeigt wird,
nach Polen, Mihren oder Siebenbiirgen. Turriani konnte hingegen
vielleicht — bis zu seinem Tode — in Piuro seines Amtes walten.3*

347 BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 634 und 643, vgl. Nr. 649. Zum Problem der
Flucht in St. Gallen und Ziirich wihrend der Pest von 1519/1520, kurz nachdem
Joachim Vadian von der Stadt St. Gallen zum Stadtarzt berufen worden war,
vgl. NAF, Vadian I S. 75: «In diesen ungliickseligen und sorgenvollen Mona-
ten war Vadian der Stadt fern, und wenn nicht sicher zu sagen ist, unter wel-
chen Umstinden er St. Gallen im Juli 1519 verliess, so steht jedenfalls fest, dass
er erst im Frithjahr 1520, als die Pest erloschen war, zuriickkehrte. Keine Amits-
pflicht verbot ihm, sich in der Not seiner Stadt abseits zu halten. Zwingli eilte,
als die Seuche im August Ziirich ergriff, aus seiner Badekur in Pfifers sofort
nach Hause. Er gehorchte seiner priesterlichen Pflicht ... Wie er in Ziirich, so
standen in St. Gallen die geistlichen Hirten bei ihrer bedringten Herde, aufge-
rufen, den Kranken und Sterbenden mit dem Trost der Kirche nahe zu sein,
ohne der Gefahr fiir Gesundheit und Leben zu achten. Kein geschriebenes
oder ungeschriebenes Gesetz forderte vom Arzt denselben Einsatz».

38 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, S. 281 ff. und 468 f. BULLINGER/

SCHIESS III, Nr. 254 und 260 (S. 261).

Dies bleibt allerdings eine ganz unsichere Vermutung. Es gab anscheinend

auch Gertichte, Turriani sei nach Italien zuriickgekehrt.

349

177



4.9.3 Michelangelo Florio

Er war ein Freund und Gesinnungsgenosse Girolamo Turrianis.
Uber seinen Lebensweg vor seiner Berufung nach Soglio hat er sel-
ber in einer Verteidigungsschrift berichtet, welche wertvolle autobio-
graphische Angaben enthilt. Die spitere Forschung musste aller-
dings feststellen, dass Florio nur das zu Papier gebracht hatte, was
seinem Ruf nicht abtriglich war. Bereits seine Herkunftsangabe als
«Florentinus» oder «Fiorentino» war ungenau. Er stammte wahr-
scheinlich aus Lucca. Manche Leute aus der Toscana bezeichneten
mit Vorliebe die beriihmte Stadt Florenz als ihre Heimat.

Die Unterstellung eines Gegners, er sei ein getaufter Jude, korri-
gierte er dahingehend, nicht er, sondern seine Eltern seien urspriing-
lich Juden gewesen und dann getauft worden. Florio war in jungen
Jahren in den Orden der Franziskaner-Konventualen eingetreten.
Als Stationen seines Wirkens bezeichnete er Faenza, Padua, Rom,
Venedig und Neapel. Um das Jahr 1541 begann seine Hinwendung
zur Reformation

Da er offenbar jahrelang als «Nikodemit» lebte, erweckten Flo-
rios Predigten Verdacht. 1548 wurde er in Rom eingekerkert, konnte
aber 1550 fliehen. Er gelangte nach Neapel, wo er sich bei Gesin-
nungsfreunden verbarg.

Daraufhin zog er ostwirts nach Apulien und gelangte auf einem
Schiff nach Venedig. Als weitere Stationen werden Mantua, Brescia,
Bergamo, Mailand, Pavia, Casale, Lyon, Paris und schliesslich Lon-
don genannt, wo er am 1. November 1550 anlangte.** Was man von
seiner Tdtigkeit bisher in Erfahrung bringen konnte, erweckt den
Eindruck eines zwar sehr gebildeten, aber tliberaus ehrgeizigen, ei-
genmichtigen und rachstichtigen Mannes.

30 GAUDENZIO GIOVANOLI, Erinnerungen an hervorragende Pfarrer in
Soglio, BM 1932, S. 51-54. Leider ist der Standort der «Apologia ...», der Ver-
teidigungsschrift Florios, nicht angegeben. Die Kantonsbibliothek Graubiinden
besitzt keine Werke Florios.

178



Im Raume der franzdsischen Kirche in London konnte Florio
eine kleine italienische Gemeinde um sich sammeln. Vielleicht hatte
dort auch Bernardino Ochino gepredigt.

Einflussreiche Gonner erwirkten fiir ihn eine konigliche Pension.
Infolge seines herrschsiichtigen Gebarens wurde er als Prediger ab-
gesetzt; er verlor auch seine Pension. Daraufhin zeigte er sich um die
Gunst von Leuten aus dem Hochadel bemiiht, vor allem um Lady
Jane Grey, einer Enkelin Kénig Heinrichs VIII.

Michelangelo Florio verfasste eine italienische Grammatik «Re-
gole di la lingua thoscana», die Manuskript blieb und erst 1954 in
einer italienischen Zeitschrift auszugsweise ediert wurde. Auch iiber-
setzte Florio einen englischen Katechismus ins Italienische: «Cate-
chismo, cioé forma breve per amaestrare i fanciulli ... Tradotta del
latino in lingua thoscana per M. Michelangelo Fiorentino».

Michelangelo Florio betrachtete die Thronanwirterin Lady Jane
Grey als seine Schiilerin. Um so grosser war die Enttiuschung, als
nach dem Tode Eduards VI. 1553 das dynastische Denken beim
Volke obsiegte. Nun bestieg Heinrichs VIII. élteste Tochter, die ka-
tholisch erzogene Maria, den Thron. Durch Aufstinde &dngstlich ge-
worden, liess die neue Koénigin Lady Jane Grey am 12. Februar 1554
hinrichten. Die grosse Tapferkeit und Glaubensstirke, welche die
siebzehnjihrige, hochgebildete Grey bei ihrer Hinrichtung an den
Tag legte, hinterliess einen nachhaltigen Eindruck.

Ebenfalls im Monat Februar 1554 wurden durch ein Dekret die
fremden Protestanten ausgewiesen; Michelangelo Florio begab sich
iiber Antwerpen nach Strassburg, wo er bis 1555 verblieb.*!' In
Strassburg verfasste Florio zur Erinnerung an seine berithmte Schii-
lerin Lady Jane Grey die «Historia de la vita e de la morte de I'illus-
triss. Signora Giovanna Graia ...», eine Schrift, die erst 1607 gedruckt
worden ist.

%1 Die Angabe bei TRUOG, Die Pfarrer II, S. 214, Florio sei zu dieser Zeit Predi-
ger in Antwerpen gewesen, kann kaum stimmen. Die Stadt Antwerpen war fiir
die meisten dieser Exulanten bloss Durchgangsstation.

179



Michelangelo Florio wurde 1555 nach Soglio als Prediger beru-
fen, wo er auch als Notar amtete.?? Bekannt wurde Florio ausserdem
durch seine italienische Ubersetzung des beriihmten Werkes Georg
Agricolas (1494-1555) iiber den Bergbau «De re metallica».?* Die ita-
lienische Ubersetzung dieses Werkes wurde keiner Geringeren als
der Konigin Elisabeth von England gewidmet. In der Widmung lob-
te Florio die Konigin, welche seit ihrer Jugend nicht nur das Griechi-
sche, Franzosische und Lateinische, sondern auch das Italienische er-
lernt habe, damit sie nicht von Dolmetschern abhingig sei und von
diesen betrogen werden konne. Am Schluss erfihrt die Konigin
durch die Angabe von Ort und Datum wohl zum ersten Male den
Namen einer Biindner Ortschaft: «Da Soy de la Rhetia, il di 12 Mar-
zo, ne l'anno M.D. LXIII.»35*

In Soglio hatte Florio bereits frither eine andere Schrift verfasst,
nimlich die eingangs erwihnte Verteidigungsschrift gegen die An-
griffe eines Franziskaners, die 1557 in Basel gedruckt wurde: «M.
Florio, Apologia, ne la quale de la vera e falsa chiesa ...». Girolamo
Turriani, der Prediger in Piuro, schrieb dazu ein Vorwort und als
Drucker (oder Setzer) bezeichnete sich «Stephano de Giorgio Catani
d'Agnedina» .3

In Soglio geriet Florio offenbar unter den Einfluss des mit ihm
befreundeten Girolamo Turriani, der wie Pietro Leoni und Ludovico
Fieri nicht an die Erlésung durch den Opfertod Christi und die Ab-
hingigkeit nur von der gottlichen Gnade glaubte. Anldsslich der
Synode vom Mai 1561 verteidigte er zusammen mit seinen Freunden
das Anliegen der Toleranz gegeniiber dem Zwang zu einem vorge-

352 FIRPO, La chiesa italiana di Londra, S. 312-323.

353 Bio-bibliographische Angaben tiber Georg Agricola von WILHELM PIEPER,
in: NDB 1, 1953, S. 98-100.

354 GIORGIO AGRICOLA, L'arte de' metalli. Tradotto in lingua toscana da
MICHELANGELO FLORIO, fiorentino. Prefazione di LUIGI FIRPO, Torino
1696 (Faksimildruck, mit ausfiihrlicher Einleitung, auch betr. Michelangelo Flo-
rio).

355 GAUD. GIOVANOLLI, Erinnerungen an hervorragende Prediger in Soglio, BM
1932, S. 52.

180



schriebenen Bekenntnis. Leoni wurde dann im Juni des gleichen
Jahres exkommuniziert, wihrend Turriani und Florio Abbitte tun
mussten. Michelangelo Florio ist wohl um 1566/1567 gestorben. Im
Jahre 1571 war er jedenfalls nicht mehr am Leben.?%

4.9.4 Girolamo Ferlito, ein weiterer Biindner Synodale in London

Obwohl die theologischen Ansichten dieses italienischen Glaubens-
fliichtlings nicht bekannt sind, soll er hier im Zusammenhang mit
Michelangelo Florio genannt werden. Er stammte aus Palermo in Si-
zilien und war zusammen mit anderen sizilianischen Fliichtlingen
nach Genf gezogen. Dort verheiratete er sich mit Laura Canale, die
einer Fliichtlingsfamilie aus dem Venezianischen angehorte. Nach
einigen Jahren wurde er in die Evangelischritische Synode aufge-
nommen. In der Synodalmatrikel findet er sich unter dem Namen
«Hieronymus Ferlicus, Siculus, minister ecclesiae Castaseniae». Zur
Zeit der Aufnahme in die Synode war er daher bereits Prediger in
Castasegna.37

Diese Pfarrei, heute unmittelbar an der Grenze zur italienischen
Provinz Sondrio gelegen, war vor der Reformation eine Filiale der
Pfarrkirche San Lorenzo in Soglio gewesen. Bei der Einfithrung der
Reformation in beiden Gemeinden strebten die Leute von Casta-
segna die Trennung von der Mutterkirche an, was zu verschiedenen
Auseinandersetzungen fiihrte %5

356 Aus der Fiille der Abhandlungen iiber die italienischen Exulanten in England

seien hier noch genannt: FRANCE A. YATES, John Florio. The life of an Itali-

an in Shakespeare's England, Cambridge 1934 (Kap. I, S. 1-26: «John Florio's

Father», bringt eine gute biographische Skizze {iber Michelangelo Florio, mit

Textausziigen aus dessen autobiographischen Angaben und Mitteilungen iiber

seine heute sehr seltenen Schriften.

357 TRUOG, Die Biindner Pridikanten, S. 7, Nr. 57.

#8 Zu den kirchlichen Verhiltnissen und zur Einfiihrung der Reformation in die-
sen beiden Gemeinden vgl. CAMENISCH, Geschichte der Reformation und
Gegenreformation, S. 81-86.

181



Um 1564 mag Ferlito seinen Dienst als Prediger der Pfarrei
Castasegna begonnen haben. Es ist deshalb wahrscheinlich, dass er
den alten Michelangelo Florio in Soglio noch personlich kennen ge-
lernt hatte, und vielleicht veranlasste diese Bekanntschaft die Uber-
siedlung Girolamo Ferlitos nach England im Jahre 1565. Der Auf-
enthalt in Castasegna war demnach von kurzer Dauer.

Inzwischen hatte sich die Lage in England wiederum grund-
legend geidndert. Die Geschichte dieses Landes vor 1558 entbehrt
nicht der Tragik, aber auch nicht der Ironie. Zur Ironie der Ge-
schichte gehort, dass Elisabeth, die Rivalin der Kénigin Maria, von
ihrem spiteren Todfeind, Ko6nig Philipp II. von Spanien, beschiitzt
und wahrscheinlich sogar gerettet worden ist.

Nach der Thronbesteigung Marias 1553, der streng katholischen
Tochter ihrer spanischen Mutter, verliessen die protestantischen Ita-
liener das Land und mit ihnen viele Englinder. Als Maria nach nur
fiinfjahrigen Regierungszeit 1558 starb, gelangte Elisabeth auf den
Thron. Obwohl die neue Kénigin protestantisch erzogen worden
war, erwies sie sich, verglichen mit anderen Herrschern ihrer Zeit, in
religiovsen Angelegenheiten als sehr duldsam. Die Anglikanische
Kirche wurde zwar die einzige zugelassene Kirche des Landes. Be-
kampft wurden aber nur die radikaleren Protestanten und die Ka-
tholiken. Die Repression ist im Vergleich zur blutigen Verfolgung
unter Maria als milde zu beurteilen.

Die neue Lage nutzten auch zahlreiche Italiener und zogen nach
England. Diese zweite Einwanderungswelle ist jedoch von der ersten
zur Zeit Konig Eduards VI. in mancher Hinsicht zu unterscheiden.
Unter den italienischen Einwanderern befanden sich nicht nur
Glaubensfliichtlinge oder religivse Nonkonformisten wie Jacopo
Aconcio, sondern auch Leute, die im neuen Land ein gutes Betiiti-
gungsfeld zu Geschiftszwecken suchten. Sodann sind jene zu nennen,
welche den herrschenden Klassen die Kenntnis des Italienischen ver-
mittelten. Bereits Michelangelo Florio hatte eine italienische Gramma-
tik verfasst, die jedoch nicht gedruckt wurde. Sein in England gebo-
rener Sohn Giovanni oder John Florio (1553/1554-1625) zog nach
seinem Studium in Tiibingen wiederum nach England. Dort wurde

182



er ein geschitzter Lehrer des Italienischen bei einflussreichen Perso-
nen, befreundete sich mit dem Philosophen Giordano Bruno wih-
rend dessen Englandaufenthalt und machte sich als Herausgeber
von englisch-italienischen Worterbiichern oder als Ubersetzer einen
Namen.3%

Wenige Jahre nach der 1558 erfolgten Thronbesteigung Elisa-
beths wurde die kleine italienische Kirche in London zu neuem Le-
ben erweckt. Als Prediger wurde 1565 Girolamo Ferlito berufen.
(Sein Aufenthalt in Castasegna hatte demnach nur etwa zwei Jahre
gedauert.) Wie zur Zeit Michelangelos Florios erregten jedoch auch
jetzt allerlei Streitereien die Gemiliter, teils in Auseinandersetzungen
mit Leuten aus fremden Lindern, teils wegen religioser Indifferenz
oder allzustarkem Streben nach materiellen Giitern. Die italienische
Gemeinde in London bekam diese Misshelligkeiten zu spiiren. Zu
alledem gesellten sich bei Girolamo Ferlito noch familidre Sorgen,
denn einer seiner Schwiiger misshandelte seine Frau.

Das Todesjahr Ferlitos lidsst sich nicht genau bestimmen. Im Jah-
re 1570 wurde bereits ein weiterer italienischer Prediger aus Kalab-
rien nach London berufen. Doch die Italiener, die in England blieben,
assimilierten sich mit der Zeit. Gegen Ende des 16. Jahrhunderts
versiegte der Strom der italienischen Glaubensfliichtlinge vollends.
So war auch der italienischen Kirche in London keine lange Le-
bensdauer beschieden.?

39 FRANCE A. YATES, John Florio, The life of an Italian in Shakespeare's Eng-
land, Cambridge 1934. Vgl. DBI 22, 1979, 1-4. Zu den Italienischlehrern bzw.
Verfassern italienischer Grammatiken siehe auch SERGIO ROSSI, Ricerche
sul’'Umanesimo e sul Rinascimento in Inghilterra, Milano 1969, 95-107.

360 FIRPO, La Chiesa Italiana di Londra, zu Ferlito: S. 334 f., 393, 397 f., 395. In
Genf hatte Ferlito Laura Canale aus dem Venezianischen geheiratet, die als
Witwe wiederum nach Genf zog, vgl. dazu S. 335 f. Zum Nachfolger Ferlitos in
London wurde Gian Battista Aureli (1540-1597) aus S. Sisto in Kalabrien beru-
fen, CAPONETTO, La Riforma protestante, S. 442.

183



4.10 Die letzten bedeutenden italienischen
Nonkonformisten in den italienischen Talschaften

Siidbiindens

Die Jahre unmittelbar vor und nach 1570 bezeichneten sowohl eine
Wende in der Geschichte der italienischen Exulanten im allgemei-
nen als auch der Hiretiker im besonderen. In Italien war dem ge-
missigten Papst Pius IV., Michele Ghislieri, ein ehemaliger Domini-
kaner und Grossinquisitor der Lombardei als Pius V. auf den
pépstlichen Thron gefolgt (1566-1572). Er zeichnete sich durch vor-
bildliche Frommigkeit aus, zugleich aber auch durch eine unver-
gleichliche Hirte gegeniiber Glaubensverdichtigen.3!

4.10.1 Mino Celsi

Zu denen, welche lange in der Heimat ausgeharrt hatten und nun
wussten, dass ihnen nur die Flucht iibrigblieb, gehorte auch der
1514 geborene, einer edlen Familie aus Siena entstammende Mino
Celsi. Dieser hochgebildete Mann hatte in seiner Vaterstadt und
nach derer Einverleibung in das Grossherzogtum Toskana in politi-
schen Behoérden und diplomatischen Missionen Karriere gemacht.
Vielleicht durch Gespriche in der Accademia degli Intronati in Sie-
na verdichtig geworden und vor allem durch den Glaubensprozess
gegen Aonio Paleario in Rom aufgeschreckt, entzog sich der nun-
mehr bereits 55jdhrige Celsi im Jahre 1569 der Gefahr durch die
Flucht.

861 Zur Zeit seines Pontifikats verloren zwei bedeutende Miinner, die bereits vorher
mehrmals von der Inquisition verhaftet worden waren, sich aber immer wieder
vor der Verurteilung hatten retten kénnen, das Leben: Pietro Carnesecchi, frii-
her pipstlicher Protonotar, wurde 1566 verurteilt. Der angesehene Humanist
Aonio Paleario, der in mehreren Stidten Italiens gelehrt hatte, wurde von Mai-
land an Rom ausgeliefert und 1570 nach langer Gefangenschaft ebenfalls hinge-
richtet.

184



Zunichst ist er durch einen Brief vom 10. Mai 1570 in Piuro
nachweisbar. Infolge des kurzen Aufenthaltes im Gebiet der Drei
Biinde kann das darauffolgende Itinerar nur summarisch geschildert
werden: 1571 Immatrikulation an der Universitit Basel, verbunden
mit einigen Vertffentlichungen bei Pietro Perna, anfangs 1573 in
Wien, gegen Ende 1573 in Frankfurt am Main, 1574 wiederum in
Basel, wo er wahrscheinlich kurz vor der Verdffentlichung seines
Hauptwerkes gestorben ist.

Dieses mit einer falschen Ortsangabe, aber sicher in Basel er-
schienene Werk «De haereticis coercendis quatenus progredi liceat
Celsi Senensis disputatio» enthielt einen entschiedenen Angriff ge-
gen jede Art von grausamer Glaubensverfolgung, war also nicht nur
gegen die katholische, sondern auch gegen die calvinistische Praxis
und vor allem gegen die Todesstrafe fiir abweichende Ansichten ge-
richtet. Dadurch ist Mino Celsi, der in Basel mit vielen gelehrten
Personen in Verbindung stand, den grossen Pionieren der religiosen
Toleranz zuzuzihlen.30?

4.10.2 Marcello Squarcialupi

Mit Mino Celsi wurde anlisslich eines Aufenthaltes in Basel auch
Marcello Squarcialupi bekannt. Uber diesen Exulanten schrieb der
Churer Prediger Tobias Egli am 18. Februar 1572, der gelehrte Arzt
Marcello Squarcialupi habe in Poschiavo einige lateinische Verse des
durch die Biindner Tiler gereisten Alessandro Citolini vorgefunden
und diese selber durch einige ironische Verse auf die «Rhaetica liber-
tas» erginzt.’® Bis heute ist die Kenntnis {iber den Exulanten Mar-
cello Squarcialupi noch in manchen Belangen vollig ungeniigend. Er
stammte aus der Kiistenstadt Piombino in der Toscana. Im Alter

32 P.G. BIETENHOLZ, in: DBI 23, 1979, S. 478-482. CANTIMORI, Italienische
Haeretiker, S. 280 ff. LUDWIG FIMPEL, Mino Celsis Traktat gegen die Ketzer-

totung. Ein Beitrag zum Toleranzproblem des 16. Jahrhunderts, Basel-Stuttgart
1967.

363 M. FIRPO, in: DBI 26, 1982, S. 39-46.

185



von 24 Jahren wurde er 1562 in Pisa zum Doktor der Medizin und
der Philosophie promoviert, sodass sein Geburtsdatum um das Jahr
1538 anzusetzen ist. Neben seiner zeitweiligen Titigkeit als Arzt hat
er sich vor allem literarisch betitigt.

Kurz nach der Veréffentlichung einer Pestschrift («Difesa contra
la peste») im Jahre 1565 hat Marcello Squarcialupi Italien verlassen.
Er weilte einmal in Poschiavo, dann auch in Piuro, vielleicht auch
zeitweise in Dorfern des Bergells. Ein Brief vom 15. Oktober 1571
aus Piuro an den Basler Professor Theodor Zwinger ist erhalten ge-
blieben.?* Wohl anlisslich dieses ersten Biindner Aufenthaltes hat er
die Tochter des in Bondo wirkenden, aus Neapel stammenden Pre-
digers Armenio Bugliotta (oder Guliotta) geheiratet.3%

Doch fiir Squarcialupi wurde Siidbiinden nicht zur zweiten
Heimat. Es begann ein unstetes Itinerar, das sich nur in den Haupt-
linien feststellen ldsst. Um 1573 befand er sich in Basel und schrieb
sich, wie so viele andere italienische Exulanten, in die Matrikel der
Universitit ein. In Basel lassen sich Kontakte mit den von der refor-
mierten Kirche der Hiresie verdichtigten Francesco Betti und Guar-
nerio Castiglione feststellen, die mit Nonkonformisten in Piuro in
Verbindung standen.

Vielleicht hat das Beispiel Mino Celsis, den er in Basel kennen-
lernte, Marcello Squarcialupi dazu verleitet, nach Wien zu ziehen.
Im Jahre 1574 befand sich der Arzt in Trebitsch in Mihren bei der
Gemeinschaft der B6hmischen oder Mihrischen Briider. Doch 1578
kehrte er nach Siidbiinden zuriick, nachdem er die Familie dorthin
vorausgeschickt hatte. Dieser Aufenthalt kann nur von kurzer Dauer
gewesen sein, denn bereits gegen Ende 1579 befand sich Squarcia-
lupi in Krakau, wo er sich mit dem koniglichen Leibarzt Simone Si-
moni aus Lucca, einem wieder zum Katholizismus zuriickgekehrten

304 ZUCCHINI, Per la ricostruzione dell'epistolario di Marcello Squarcialupi,

S. 328. Er wird erwihnt im Brief des Churer Prediger Tobias Egli an Bullinger,
18. Februar 1572, BULLINGER/SCHIESS III, Nr. 276.
365 TRUOG, Die Pfarrer I, S. 23.

186



Exulanten, literarisch auseinandersetzte, 3

Der Aufenthalt in Krakau dauerte nicht linger als ein Jahr. Dann
zog Squarcialupi nach Siebenbiirgen, wo er von 1579 bis 1585 lebte,
und zwar in Alba Julia (Weissenburg), der Residenz des Fiirsten von
Siebenbiirgen. Er hatte sich mittlerweile durch zahlreiche Veroffent-
lichungen, vor allem durch eine Schrift iiber Kometen, einen Na-
men gemacht.3’

Ende 1585 oder anfangs 1586 kehrte Marcello Squarcialupi wie-
derum nach dem Gebiet der Drei Biinde zuriick und zwar nach
Poschiavo, wo zwischen 1582 und 1587 als Prediger sein Schwieger-
vater Armenio Bugliotta amtete.

Squarcialupi liess mehrere Schriften bei Landolfi drucken, die
vor allem gegen den bereits genannten Arzt Simone Simoni gerich-
tet waren. Doch liess der Absatz zu wiinschen tibrig. In Briefen an
den Basler Professor Theodor Zwinger klagte er iiber die Vereinsa-
mung und bekundete seine Absicht nochmals nach Siebenbiirgen
zuriickkehren 368

Durch die Entdeckung von Briefen Squarcialupis an Johann von
Salis-Samedan im Staatsarchiv Graubiinden ist die Kenntnis iiber
diesen dritten Aufenthalt in Biindens Siidtilern um einige interessan-
te Details erweitert worden.

Im ersten erhaltenen Brief aus Poschiavo vom 29. Juni 1586
dankte Squarcialupi fiir die Griisse des Johannes von Salis, die
Antonio Pagano nach der Riickkehr aus Chur ausrichtete.3%

Im Juli 1587 berichtete Squarcialupi, dass seine Sohne die Schu-
le in Zuoz besuchten. Dort befand sich eine Art Lateinschule.?”” Der

366 CLAUDIO MADONIA, Marcello Squarcialupi tra Poschiavo e Alba Julia. No-
te biografiche, in: PASTORE, Riforma e societd, S. 89.

367 CACCAMO, Eretici italiani, Texte der Briefe Squarcialupis an Theodor Zwin-
ger im Anhang, S. 236 f., 240-247.

368 in: BORNATICO, L'arte tipografica nelle Tre Leghe, S. 55 f., wird allerdings

kein Druck Squarcialupis bei Landolfi festgestellt.

ZUCCHINI, Per la ricostruzione dell'epistolario di Marcello Squarcialupi,

S. 335, Brief Nr. 1 (sémtliche Originale im Staatsarchiv Graubiinden).

30 BONORAND, Die Entwicklung des reformierten Bildungswesen,

369

187



Brief vom 7. September 1587 scheint anzudeuten, dass Squarcialupi
wiederum nach Siebenbiirgen zuriickkehren wollte. Der Fiirst habe
ihn zurtickberufen. Doch am 24. August 1588 musste er mitteilen,
dass er sich unmdoglich von seinen Angehorigen trennen kénne. Am
29. September des gleichen Jahres war die Ubersiedlung nach Sie-
benbiirgen kein Thema mehr. Wiederum wird Antonio Pagano ge-
nannt, und zwar im Zusammenhang mit Biichern, die er vielleicht
nach Basel senden wollte. Der weitere Lebensweg Squarcialupis ist
bisher nicht bekannt.?”!

4.11 Das Ende des Nonkonformismus in den
italienischen Stidtdlern. Die Auswanderung der
Hiéretiker nach Polen, Mihren und Siebenbiirgen.
Ihre Bedeutung fiir die Kirchen- und Kulturgeschichte

Die Ratsboten der Drei Biinde erliessen anldsslich des Bundstages in
Chur vom 27. Mai bis 27. Juni 1570 auf Betreiben des gestrengen
Predigers Scipione Lentolo und der Prediger von Chur ein Dekret,
nach dem sich jedermann entweder fiir den Glauben der reformier-
ten oder der katholischen Kirche zu entscheiden habe. Tauferische,
arianische und andere Irrtlimer wiirden kiinftig nicht mehr geduldet.
Wer sich diesen Anordnungen nicht fiigte, musste strenge Strafen
wie beispielsweise Landesverweisung gewirtigen.*

S. 107, ZUCCHINI, Per la ricostruzione dell'epistolario di Marcello Squarcialu-
pi, S. 336, Brief Nr. 2 (Squarcialupi an Johann von Salis, Poschiavo, Juli 1587).
ZUCCHINI, Per la ricostruzione dell'epistolario di Marcello Squarcialupi,

S. 337 f., Brief Nr. 4 und S. 340, Brief Nr. 7. Weitere Dokumente betr. seine Be-
ziehungen zu den Mihrischen (bzw. B6hmischen) Briiddern von: AMEDEO
MOLNAR, Marcello Squarcialupi et I'Unité des Fréres Tcheques, BSS Valdesi
68, 1959, S. 3-20 (S. 13-20: Dokumente aus der Korrespondenz mit dieser reli-
giosen Gemeinschaft).

372 JECKLIN, Materialien zur Standes- und Landesgeschlchte Band I, Nr. 898/2.

371

188



An der Synode von 1571 wurden die Nonkonformisten exkom-
muniziert.?’3

Am 10. August 1571 verfasste der Ziircher Professor Josias Sim-
ler den Widmungsbrief zu einem gelehrten Werk, das sich mit den
Fragen der Christologie befasste und sich vor allem gegen die Non-
konformisten richtete: «Scripta veterum Latina, de una persona et
duabus naturis ... Jesu Christi ...» Der diesem Werk vorangestellte
Brief war den Biindner Behérden gewidmet und enthielt einen Auf
ruf, den Beschliissen des Bundstages von 1570 Nachachtung zu ver-
schaffen.?*

Manche Nonkonformisten, vor allem im Raume Chiavenna,
vermieden weitere Kédmpfe. Andere wanderten aus oder kehrten
vielmehr nicht mehr von ihren Auswanderungslindern zurtick. Wo-
hin waren sie gezogen?

Die bevorzugten Auswanderungslinder fiir die Haretiker waren
Polen, Mihren und Siebenbiirgen. Es wurden bereits einige Perso-
nen genannt, welche diese Gebiete aufsuchten, von denen einige
wiederum nach den italienischen Talschaften der Drei Biinde zu-
riickkehrten: Francesco Negri, Giovanni Battista Bovio, Marcello
Squarcialupi, «Dario Senese» (Dario Scala oder Dario Sozzini). Da-
neben zogen sicher noch viele andere nach Osten, von denen man
keine Kunde hat, ausserdem auch Handwerker, Kaufleute und Leu-
te aus anderen sozialen Schichten.®” Doch weshalb gerade diese
Linder? Polen, ein Land, das durch die Verbindung mit dem da-
mals grossrdumigen Litauen ein ausserordentlich grosses Gebiet um-
fasste, war im Innermn durch die unauthérlichen Auseinandersetzungen
des Konigs mit den Magnaten und sonstigen Adligen geschwicht.
Der Konig, Sigismund 1., der Altere, hatte in zweiter Ehe Bona Sfor-
za geheiratet, welche vielen Italienern den Aufenthalt in der kénigli-
chen Residenz Krakau ermdglichte. Sigismund II. August, regierte

373 Bereits 1570 wandte sich ein Bundstagsbeschluss gegen die religisen Dissiden-

ten.
374 FIRPO, Antitrinitari nell'Europa orientale, S. 1 ff.
375 Ebenda, S. 8 ff. Vgl. CACCAMO, Eretici italiani, passim.

189



von 1548 bis 1572. Obwohl er gegeniiber den Protestanten nicht
feindlich gesinnt war, konnte er sich aus mehreren Griinden eine re-
formationsfreundliche Politik nicht leisten. Immerhin bildeten sich zu
seiner Zeit lutherische und calvinistisch-reformierte Gemeinden, da-
neben auch Gemeinden der ausgewanderten Bohmischen Briider
und sogar «hiretischer» Gruppen, zunichst im Hauptzentrum Pin-
czow, unweit von Krakau. Im Jahre 1564 erwirkte der pépstliche
Nuntius ein Edikt, wodurch die nichtkatholischen Italiener das Land,
vor allem Krakau, verlassen mussten.37

Trotz dieser Massnahme konnten die Protestanten und auch die
protestantischen Nonkonformisten sich noch lange in Polen behaup-
ten, besonders in Krakau, der Residenz- und Universititsstadt, da-
neben aber auch wichtigen Handelsstadt, die viele italienische Ge-
schiftsleute anzog. Da erwies sich eine Scheidung von Katholiken
und Nichtkatholiken als sehr schwierig. Einige Nonkonformisten hat-
ten im Lande einflussreiche Gonner. Der aus dem Piemont stam-
mende Giorgio Biandrata, einer der fithrenden Antitrinitarier, war
1540-1544 Leibarzt der Konigin Bona Sforza gewesen.” Auch die
Antitrinitarier Prospero Provana und der Hofarzt Niccold Buccella
erwiesen sich als Beschiitzer der Nonkonformisten. Nach Berichten
des pépstlichen Nuntius in Krakau korrespondierte Buccella mit Ge-
sinnungsgenossen im Veltlin und im Raum Chiavenna.?”®

376 Dieser Eklat hatte auch die Vertreibung Bernardino Ochinos aus Polen zur Folge.

377 Uber Giorgio Biandrata vgl. in: DBI 10, 1968, 257-264.

978 Bio-bibliographische Angaben iiber den Exulanten Niccold Buccella aus Padua,
der in Polen durch Handel zu Reichtum gelangte, die italienischen Religions-
fliichtlinge beschiitzte und 1599 in Krakau starb, bei: D. CACCAMO, in: DBI
14, 1972, S. 750-753. Die Bedeutung der polnischen Residenz- und Universitits-
stadt Krakau als wichtiges Verkehrs- und Handelszentrum zeigt sich an der Tat-
sache, dass sich hier zahlreiche Deutsche und Italiener ansiedelten (und sich in
der zweiten Generation naturalisierten). Unter ihnen befanden sich auch Leute
aus Chiavenna und dem Bergell. GIOVANNI GIORGETTA, Chiavennaschi e
Bregagliotti a Cracovia, Clavenna XVI, 1977, S. 62-68 (mit zwei Dokumenten).
AM. ZENDRALLI, Grigioni in Polonia dal 16. al 18. secolo, QGI 25, 1956,

S. 191-193.

190



Wie bei Squarcialupi entbrannte auch zwischen dem Hofarzt
Niccold Buccella und dem aus Lucca stammenden édrztlichen Kon-
kurrenten Simone Simoni, der ohne sich kirchlich zu betitigen zum
Katholizismus zuriickgekehrt war, ein bitterer Streit. Diesen Schritt
zuriick zur katholischen Kirche hatte auch der venezianische Huma-
nist Giovanni Michele Bruto getan, nachdem er lange Zeit mit den
Protestanten, besonders auch den Nonkonformisten, gute Beziehun-
gen gepflegt hatte 3

Unter Fausto Sozzini, dem Neffen Lelios und Camillos, erreichte
die antitrinitarische Bewegung in Polen ihren Hohepunkt. Aber
durch die Uneinigkeit unter den Protestanten, die Titigkeit der Jesui-
ten und die erstarkende konigliche Macht wurde Polen, wihrend
Jahrzehnten das toleranteste Staatsgebiet, im Verlaufe des 17. Jahr-
hunderts ein katholisches Land.

Siebenbiirgen: Nachdem die Tiirken 1541 die ungarische Resi-
denzstadt Buda (heute Budapest) erobert hatten, zerfiel Ungarn in
drei Teile, in den habsburgischen und den tiirkischen Teil sowie in
das Fiirstentum Siebenbiirgen. Dieses konnte sich vor allem als eine
Art Vasallenstaat der Tiirken halten. Nach 1540 war Johann Sigis-
mund Szapolyai Fiirst von Siebenbiirgen geworden, und wihrend
seiner Herrschaft herrschte im Vielvolkerstaat faktisch Religionsfrei-
heit fiir Katholiken, Lutheraner, Reformierte und fiir die verschiede-
nen Richtungen unter den Antitrinitariern. In magyarischen Teilen
Siebenbiirgens und in Ostungarn besteht heute noch eine unitari-
sche Kirche, deren Urspriinge in der Tatigkeit der Antitrinitarier
wurzelt.

Die Markgrafschaft Mihren gehorte zum Habsburgerreich. Doch
die Adligen wussten die ihnen zugestandenen Vorrechte weidlich
auszunutzen. So wurde Mihren ein wichtiges Zufluchtsgebiet flir die
verschiedenen Taufergruppen.

Wenn man die Landeshauptstadt Briinn in stidlicher Richtung
verldsst, erreicht man unmittelbar vor der Gsterreichischen Grenze

379 Vgl. iiber ihn D. CACCAMO, in: DBI 14, 1972, S. 730-734 .

191



die Stadt Nikolsburg (tschechisch: Mikulov), iiberragt von dem
grossartigen Schloss. Die Herrschaft Nikolsburg war damals der
Hauptsitz des Hauses Liechtenstein. Dahin zogen viele Taufer aus
Tirol, besonders aus Siidtirol, aus Stiddeutschland und gelegentlich
auch aus schweizerischen Gebieten. Leonhard I. von Liechtenstein
hat sich ihnen sogar angeschlossen. Die bedeutendsten Tauferfiihrer
wirkten zeitweilig dort, z.B. Balthasar Hubmaier, Jakob Huter, Hans
Hut und andere. Trotz Verfolgungen durch kaiserliche Verfiigun-
gen, wobei zahlreiche Tdufer den Mirtyrertod erlitten, konnten sie
sich halten, denn sie waren wegen ihrer Arbeitsamkeit, ihres hand-
werklichen Konnens und ihres vorbildlichen Bildungswesens ge-
schitzt. Sie konnten sich auch dann noch behaupten, als die Herr-
schaft Nikolsburg 1575 an den streng katholisch gesinnten Adam
von Dietrichstein iiberging.

Die Tédufergemeinde in Nikolsburg und Umgebung hatte sich
wegen der Frage des Kriegsdienstes und der Giitergemeinschaft ge-
spalten. Die radikale Gruppe zog nordwirts nach Austerlitz. Das
Stidtchen Austerlitz (tschechisch: Slavkow) mit Umgebung unter-
stand der Herrschaft der Freiherren von Kaunitz. Hier siedelten sich
die verschiedenen Téufergruppen an. Zu ihnen gesellten sich auch
viele italienische Taufer, die «anabattisti». Die italienischen Anabap-
tisten zeigten sich jedoch fiir antitrinitarische Ideen anfillig. So ist es
nicht verwunderlich, dass auch entschiedene italienische Antitrinita-
rier in Austerlitz eine Bleibe suchten. Der bekannteste unter ihnen
war der bereits mehrfach genannte Niccold Paruta. Von hier aus

stand man auch in Verbindung mit Gesinnungsgenossen in den stid-
lichen Talschaften Graubiindens.3

380 Austerlitz und Nikolsburg sowie andere Gegenden und Ortschaften in Mihren
werden in Untersuchungen, Abhandlungen und Nachschlagewerken vor allem
gewiirdigt als Zufluchts- und Wirkungsstitten der Tédufer (Anabaptisten, spiter
Mennoniten genannt). Vgl. CHRISTOPH MOHL, Die Herren von Liechten-
stein und die Wiedertidufer in Mihren, Jahrbuch des Historischen Vereins fiir
das Fiirstentum Liechtenstein 77, 1977, bes. S. 123-169. Zur Wanderung Vor-

192



Nikolsburg wurde spiter bekannt, weil dort 1866 der Friede zwi-
schen Preussen und Oesterreich geschlossen wurde, wodurch
Oesterreich aus dem Reichsverband ausschied. Austerlitz ist durch
die berithmte «Drei Kaiser-Schlacht» im Dezember 1805, in welcher
die Franzosen iiber die vereinigten Heere der Russen und Oester-
reicher siegten, der Nachwelt in Erinnerung geblieben. Dass diese
beiden Stidte — nebst vielen kleineren Ortschaften Mihrens — im 16.
Jahrhundert leuchtende Stitten der religiosen Toleranz waren, er-
fahrt heute kaum ein Besucher dieser Gegenden.

Niccold Paruta aus Venedig war um 1560 in Genf gewesen. Man
weiss nicht, ob er iiber das Biindner Gebiet gezogen ist. Da jedoch
damals religiose Dissidenten in Genf nicht geduldet wurden, zog er
nach Mihren. Im Gegensatz etwa zu den «Hutterischen Briidern»
und ihrer Giitergemeinschaft war Paruta wohlhabend und besass
auch in der Umgebung von Austerlitz Giiter.3! Warum Paruta nach
etwa zehnjihrigem Aufenthalt aus Mihren wegzog, ist nicht bekannt.
Aus dem bereits erwihnten Brief Francesco Vaccas an Camillo
Sozzini in Piuro ist zu erfahren, dass er 1569 einmal in Wien weilte,
und dass er somit bei den religiosen Dissidenten in Chiavenna und
Umgebung wohlbekannt war.%?

Niccolo Paruta, bei dem so mancher religiése Dissident gastli-
che Aufnahme gefunden hatte, war offensichtlich sehr belesen und

arlberger Tdufer nach Mihren vgl. HILDEGUND GISMANN-FIEL, Das T#u-
fertum in Vorarlberg, Dornbirn 1982.
Zur Stadt und Herrschaft Nikolsburg: ML, Band III, S. 256 - 260. Zu den Be-
schiitzern der Téufer in der Stadt und Herrschaft Nikolsburg, Leonhard und
Johann IV. von Liechtenstein: ML, Band III, S. 650-652.
Zu Austerlitz: ML, Band I, S. 99 f. (hier sind auch die Beschiitzer der ersten
Taufergruppen und anderer Nonkonformisten, wie der Antitrinitarier, erwihnt:
Die Herren von Kaunitz, die vier Briider Johann, Wenzel, Peter und Ulrich).
Zum Emporkommen dieses Geschlechts vgl. GRETE KLINGENSTEIN, Der
Aufstieg des Hauses Kaunitz, Studien zur Herkunft und Bildung des Staatskanz-
lers Wenzel Anton, bes. S. 26 ff., Teil I, Die mihrischen Freiherren.

38l FIRPO, Antitrinitari nell'Europa orientale, S. 9 und 198.

32 Fbenda, S. 212 und Anm. 7.

193



sprachenkundig. In seinem Hause in Austerlitz hatte auch Niccolo
Buccella aus Padua verkehrt, der wihrend langer Zeit Hofarzt in
der polnischen Residenzstadt Krakau gewesen war. Von Paruta hat
sich mindestens eine theologische Schrift in lateinischer Sprache
erhalten.%3

Niccolo Buccella, der Beschiitzer mancher Antitrinitarier in Kra-
kau, stand auch in Verbindung mit einem 1578 dorthin ausgewan-
derten Kaufmann, nimlich Fabrizio Pestalozzi aus Chiavenna. In Po-
len war dieser ebenfalls Antitrinitarier geworden. Eine Zeitlang war
er sogar Anhinger des «Profetismus und Chiliasmus» von Giovanni
Battista Bovio, wobei man nicht weiss, ob sich die beiden bereits
von Chiavenna her kannten. Fabrizio Pestalozzi hatte Letizia Lippi,
eine Nichte Niccold Buccellas, geheiratet, die nach kurzer Zeit starb.
Im Jahre 1581 iibergab er Buccella die Hilfte des Vermogens seiner
verstorbenen Frau.38

Uber die Familie, welcher Fabrizio Pestalozzi entstammte, weiss
man nicht genau Bescheid. Da aber der Vorname Fabrizio in allen
Stammtafeln dieser Familie nur zweimal vorkommt, ist die Vermu-
tung berechtigt, dass er der Sohn eines Baptista Pestalozzi und der
Bruder eines vor 1601 verstorbenen Niccoldo war, der auch einen
Enkel namens Fabrizio hatte.3

Durch Fabrizio Pestalozzi wird offenbar, dass verschiedene Per-
sonen aus dieser Familie ihre Handelstétigkeit nach Osten ausdehn-
ten und sich in Wien und vor allem in der damals bedeutenden Re-
sidenz- Handels- und Universititsstadt Krakau niederliessen. Fabrizio
scheint im Jahre 1578 nach Krakau gelangt zu sein und hatte bereits
ein Jahr spiter das Biirgerrecht erlangt. Zuerst Mitglied der refor-

383 Ebenda, Abschnitt III: Niccolo Paruta e le sue «De uno vero de Jehova disputa-

tiones», S. 186-271, und: «Nicolai Parutae viri pientissimi, de uno vero Deo Je-

hova fragmenta disputationum», S. 329-360, MARCHETTI, Ricostruzione delle

tesi antitrinitarie di Niccolo Paruta, S. 211-268.

384+ CACCAMO, Eretici italiani, S. 58 und Anm. 72.

385 PESTALOZZI - KEYSER, Geschichte der Familie Pestalozzi, Anhang, Stamm-
tafel 3.

194



mierten Kirche, geriet er alsbald unter dem Einfluss der Antitrinita-
rier, vielleicht durch Niccold Buccella, den Onkel seiner Frau, des-
sen Kontakte mit Leuten aus den Biindner Siidtilern nachgewiesen
sind. Von der Debatte Fabrizios mit dem reformierten Prediger in
Krakau am 16. Oktober 1581, erfuhr alsbald auch der Prediger Sci-
pione Lentolo in Chiavenna. Ein Onkel veranlasste deshalb Fabrizio,
sich gegeniiber Lentolo zu rechtfertigen, was auch geschah. Sein
Standpunkt lisst sich aus dem Antwortschreiben Lentolos feststellen:
Er behauptete, das trinitarische Dogma (Gott: Vater, Sohn und Hei-
liger Geist) lasse sich nicht biblisch begriinden. Jesus Christus sei
darum wohl der Erstgeborene aller Kreaturen, aber nicht Gott dem
Vater wesensgleich, ebensowenig der Heilige Geist.

Eine Kopie von Lentolos Antwortschreiben vom 20. Dezember
1581 an Fabrizio Pestalozzi ist im Staatsarchiv Graubiinden vorhan-
den. Der Prediger von Chiavenna versucht darin, ihn anhand einer
Unmasse von Bibelzitaten eines Besseren zu belehren. Ob das ge-
lang, mag man bezweifeln. Als Fabrizio 1595 nach 17 Jahren wieder
heimkehrte, hatte er sich vor dem Prediger und den Altesten der
Kirche von Chiavenna zu rechtfertigen. Aber die Akten dartiber
scheinen nicht mehr vorhanden zu sein. Ebensowenig weiss man
liber die weiteren Schicksale dieses Antitrinitariers Bescheid.3

Niccold Buccella korrespondierte mit Personen «in Valtelina et
in Chiavenna», und in Krakau befand sich auch «un Moletta da
Valtolina ariano». Dies berichtete der pépstliche Nuntius am 23.
April 1583.3

Zur Hauptsache war jedoch seit 1571 in den italienischen Télern
der Drei Biinde die Zeit fiir die religiosen Dissidenten abgelaufen.
Als sie nach den italienischen Siidtilern kamen, erwartete sie dort
eine grosse Enttiuschung. Sie waren vor der Verfolgung der Inquisi-

386 VALERIO MARCHETTI, Una polemica di Scipione Lentulo con 'antitrini-
tario Fabrizio Pestalozzi (1581), mit ausfiihrlichen Quellenangaben, S. 292-301:
Text des Schreibens Lentolos in italienischer Sprache.

387 FIRPO, Antitrinitari nell’Europa orientale, S. 10 f., mit den Quellentexten Nr.
31-34.

195



tion geflohen und mussten feststellen, dass an ihren neuen Aufent-
haltsorten zwar keine Inquisition herrschte, dass sie aber auch hier
auf die Lange nicht geduldet wurden. Durch ihren Kampf um reli-
giose Duldung gehoren diese religiosen Dissidenten oder Nonkon-
formisten zu den Vorkdmpfern der religiésen Toleranz.

Die Zeit war dazu aber noch nicht reif. Die staatlichen Behtérden
duldeten in ihrem Hoheitsgebiet nur eine Kirche, und in Graubiin-
den mit der ausgesprochenen Gemeindeautonomie nur zwei Kir-
chen, die katholische und die reformierte. Die reformierte Kirche
konnte sich nur durch Geschlossenheit behaupten oder ihr Einfluss-
gebiet ausdehnen. Deshalb haben die religiosen Dissidenten mit ih-
ren Streitereien diesen Bestrebungen der reformierten Kirche aus-
serordentlich geschadet. Die reformierten Prediger und ihre Anhin-
ger verbrauchten zuviel Zeit und Kraft fiir diese Auseinandersetzun-
gen. Es ist nicht verwunderlich, dass manche Dissidenten, darunter
auch Exulanten, dieser Streitereien iiberdriissig wurden und zur ka-
tholischen Kirche zurtickkehrten.

In den Briefen der reformierten Prediger an Heinrich Bullinger
tauchen immer wieder Klagen tber die streitsiichtigen Italiener
auf.3 Man darf nicht vergessen, dass viele dieser dissidenten Italie-
ner «Intellektuelle» waren, dass sie eine humanistische Schulung hin-
ter sich hatten. Italien war ja das Ursprungsland des Humanismus,
und die «Intellektuellen» sahen sich selbstbewusst als Erneuerer der
antiken Literatur. Deshalb fiihlten sie sich gewissermassen als die
Lehrmeister des Abendlandes. Es fehlte nicht an Hochmut gegen-
iiber anderen Voélkern, die man bisweilen als Barbaren betrachtete.
Man bedenke, mit welcher Arroganz italienische Humanisten im 15.
Jahrhundert Kloster nordlich der Alpen nach Handschriften durch-
suchten und iiber die ungebildeten Ménche spotteten (z.B. Poggio
Bracciolini iiber das Kloster St. Gallen). Die italienischen Humanis-
ten des 15. Jahrhunderts, die sich als Pioniere der Kultur fiihlten,

38 Finige Beispiele aus Johannes Comanders Briefen bei: BONORAND, Vadian
und Graubiinden, S. 147 mit Anm. 5. Aber auch Comanders Nachfolger be-
klagten sich in dhnlichem richtigen Sinne.

196



waren nicht selten hochmiitig und rechthaberisch; mit unflitigen
Streitschriften bekédmpften sie sich z.B. auch in der Frage des
«richtigen» Lateins. '

Trotzdem diirfen die religidsen Streitereien nicht tiberbewertet
werden, denn es wurde auch Konstruktives geleistet. In Polen griin-
dete Fausto Sozzini (1539-1604), beeinflusst von den Schriften seines
Onkels Lelio, blithende kirchliche Gemeinschaften und in Rakow
befand sich eine beriihmte Bildungsstitte. Im 17. Jahrhundert setzte
aber je linger desto mehr die Verfolgung ein, die schliesslich mit
brutaler Vertreibung oder Vernichtung endete.

Das unbestreitbare Verdienst dieser Dissidenten ist ihr Kampf fiir
die religise Toleranz, auch wenn er zu ihrer Zeit erfolglos blieb. Uber
die meistens aus Italien stammenden Nonkonformisten handelt des-
halb heute eine beinahe unabsehbare Literatur, nicht nur in italieni-
scher, spanischer, franzosischer, englischer, hollindischer und deut-
scher, sondern auch in polnischer, magyarischer und rumdénischer
Sprache. In vielen dieser Werke finden sich auch die Namen derer,
die iiber kiirzere oder lingere Zeit in den italienischen Talschaften
der Drei Biinde geweilt haben, vor allem in den ehemaligen Biind-
ner Untertanenlanden, dem Gebiet der heutigen italienischen Pro-
vinz Sondrio.

197






	Die Nonkonformisten oder religiösen Dissidenten

