
Zeitschrift: Beiheft zum Bündner Monatsblatt

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: 9 (2000)

Artikel: Reformatorische Emigration aus Italien in die Drei Bünde : ihre
Auswirkungen auf die kirchlichen Verhältnisse. Ein Literaturbericht

Autor: Bonorand, Conradin

Kapitel: 4: Die Nonkonformisten oder religiösen Dissidenten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-821115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-821115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4

Die Nonkonformisten
oder religiösen Dissidenten

4.1 Die italienische Reformationsbewegung und die
Nonkonformisten

4.1.1 Ubersicht über die Ursprünge des Nonkonformismus

Bereits in frühchristlicher Zeit hatte man angefangen, gewisse «Symbole»,

d.h. Erkennungszeichen, Sinnbilder, für die christlichen
Gemeinden verbindlich zu erklären. In der Folge wurde das öffentlich
gesprochene Glaubensbekenntnis als «Symbolum» bezeichnet.

Aus den Anfangen entstand in den verschiedenen Teilen des

römischen Imperiums während Jahrhunderten eine überaus bunte
Fülle von Glaubensbekenntnissen, wobei besonders die
griechischorientalischen und die lateinisch-abendländischen Bekenntnisse sich

zum Teil verschiedenartig entwickelten. Dadurch wurde die spätere
Trennung in die griechisch-orthodoxe und die römisch-katholische
Kirche mit bestimmt. Von besonderer Bedeutung wurden in der

Folge die ökumenischen «Symbole», also die zu allgemeiner Geltung
und Anerkennung gelangenden Glaubensbekenntnisse, wie das Ni-

caeno-Konstantinopolitanum, das sogenannte Athanasianum und
das Apostolicum, auch apostolisches Glaubensbekenntnis genannt.

In der Kirchengeschichte gibt es zwei Zeitabschnitte, in denen
die Glaubensbekenntnisse im Mittelpunkt des religiösen und
theologischen Interesses standen, nämlich in der christlichen Antike und
im Zeitalter der Reformation und Gegenreformation. In beiden
Epochen war dem in bestimmte Worte und Sätze gefassten
Bekenntnis die Aufgabe zugedacht, die Gläubigen zu einigen und

129



gleichzeitig gegen Andersgläubige abzugrenzen. Dabei haben die

Reformationskirchen, gestützt von der staatlichen Obrigkeit, die
altchristlichen Glaubensbekenntnisse übernommen, obwohl sie die Heilige

Schrift als alleinige Glaubensgrundlage erklärt hatten.

Bei den Reformationskirchen erachtete man diese Anerkennung
der altchristlichen Bekenntnisse als Selbstverständlichkeit, teilweise

aber wohl auch als unausweichliche Notwendigkeit. Denn man hatte

Kenntnis von den überaus vielen, oft auch gehässigen Kämpfen bei
der Formulierung der Glaubensbekenntnisse anlässlich der verschiedenen

ökumenischen Konzilien in frühchristlicher Zeit. Es ist kein
Zufall, dass die reformatorischen Theologen jene, welche diese
Bekenntnisse ganz oder teilweise verwarfen und deshalb als Irrlehrer
bezeichnet wurden, mit den gleichen Namen bedachten, wie es in
der Antike geschehen war: Arianer, Nestorianer, Sabellianer, Pela-

gianer usw.250

Kurz nach dem Auftreten Martin Luthers machte sich Widerspruch

und Widerstand gegen die, wie man meinte, einengende
oder inkonsequente Verkündigung der christlichen Botschaft
bemerkbar. Bald entstanden die verschiedensten Strömungen der
Täuferbewegung. In der Polemik dagegen gebrauchte man wie in der
römisch-katholischen Kirche die Bezeichnung «Ketzer», abgeleitet
von den französischen «Katharern» oder die antike Bezeichnung
«Häretiker», die «Abgespalteten».

In der reformatorischen Polemik verwendet man noch weitere

Bezeichnungen: Schwärmer, Wiedertäufer (Anabaptisten, italienisch:

anabattisti), Sektierer. In der Wissenschaft gebraucht man heutzutage
vielfach andere, sachlichere Ausdrücke: «Der linke Flügel der Reforma-

250 Als z.B. Heinrich Bullinger imjahre 1539 eine vonJoachim Vadian verfasste

Schrift gegen den Spiritualisten Kaspar Schwenckfeld drucken Hess, widmete

er die Vorrede dem Bündner Staatsmann und Humanisten Johannes Travers.
Dabei verglich er bisweilen den Kampf der Reformationskirche gegen die

religiösen Nonkonformisten mit dem Kampf der Alten Kirche gegen ihre Widersacher,

BONORAND und HAFFTER, Die Dedikationsepisteln von und an
Vadian, Anhang Nr. 2 (S. 186-193).

130



tion», «Spiritualisten», «Stiefkinder der Reformation». Man redet
sodann von «reformatorischen Nebenströmungen» oder von den
Anhängern einer «radikalen Reformation».

Von der römisch-katholischen Kirche wurden sowohl die
Anhänger der Reformation als auch diejenigen von radikaleren Gruppen

unterschiedslos als Ketzer, im Lateinischen als «Haeretici» und
im Italienischen als «eretici» bezeichnet. Man verstand darunter
einfach «Irrgläubige». In der neueren italienischen Literatur wird das

Wort «eretici» vielfach gleichsam in Anführungszeichen gesetzt und
damit angedeutet, dass sie Irrgläubige nur aus der Sicht ihrer Gegner

waren. In dem grundlegenden, kurz vor dem Zweiten Weltkrieg
erschienenen Buch Cantimoris: «Eretici italiani del Cinquecento»251
wird die neue Wertung dieser Bezeichnung sichtbar: Eretici, Häretiker,

sind einfach jene, die weder mit den Lehren der
römischkatholischen noch einer Reformationskirche einig gingen. In der
vorliegenden Arbeit wird die Bezeichnung «Nonkonformisten» oder
«religiöse Dissidenten» verwendet.

Die bedeutendste Gruppe dieser Nebenströmungen der
Reformation bildeten die Täufer in ihren verschiedensten Ausprägungen.
«Täufer» nennt man sie heute, um den diskriminierenden Ausdruck
«Wiedertäufer» zu vermeiden. Da die Täufer nur die Erwachsenentaufe

als gültig anerkannten, verstanden sie sich nicht als «Wiedertäufer»

oder «Anabaptisten». Die erste Erwachsenentaufe erfolgte
1525 in der Nähe von Zürich.252 Indem sie die Bibel, insbesondere
das Neue Testament, als alleinige Richtschnur des Glaubens
anerkannten, stellten sich im Zusammenhang mit der Erwachsenentaufe

251 Vgl. das Vorwort zur deutschen Fassung: CANTIMORI, Italienische Haereti-
ker, S. VII f. Leider gibt es immer noch Historiker, die als «Haeretiker» («ereti-
co») wie zur Zeit der Gegenreformation jeden Nichtkatholiken bezeichnen. Diese

Einstellung macht sich auch in der Beurteilung der Bündner Herrschaft im
VelÜin bis 1620 bemerkbar.

252 Über Georg Blaurock aus Graubünden und Konrad Grebel aus Zürich, die Be¬

gründer der ersten Täufergemeinde in Zürich vgl. ML I, S. 227-234, und ML II,
S. 163-169.

131



auch andere Fragen, wie etwa jene des Gehorsams gegenüber der
staatlichen Obrigkeit. Die Dogmen verloren bei der Betonung der

Nachfolge Christi an Bedeutung. Besonders mit dem Problem der
Kinder- oder Erwachsenentaufe taten sich auch manche Reformatoren

schwer. Die althergebrachten Glaubensbekenntnisse und die
Kindertaufe wurden jedoch bald von allen Reformationskirchen als

bindende Richtlinien der Rechtgläubigkeit erklärt.
Ausser den verschiedenen Täufergruppen zählten die Spirituali-

sten, die «Schwärmer» und die Antitrinitarier zu den Nebenströmungen

der Reformation. Man kann diese Gruppen jedoch nicht

völlig getrennt voneinander betrachten, denn sie überschnitten sich

in ihren Gemeinsamkeiten und in ihren Gegensätzen.

4.1.2 Kurzer Uberblick über die Nonkonformisten in Italien

Der Nonkonformismus in Italien wurde in zweierlei Hinsicht vom
Norden her durch das Täufertum und durch die Schriften des

Erasmus von Rotterdam beeinflusst. Es ist kein Zufall, dass das

Täufertum, der sogenannte Anabapüsmus, sich besonders in Nordostitalien

ausbreitete. Denn im Norden dieses Gebietes befanden sich das

eigentliche «Kernland» des Täufertums, nämlich das Tirol, und die

von den Habsburgern faktisch abhängigen Fürstbistümer Trient und
Brixen.253

Zur Hauptsache hat sich der Nonkonformismus jedoch durch
die geschichtlichen und die politischen Gegebenheiten in Italien so

stark entfalten können.
Zunächst zu den politischen Faktoren: Es wurde bereits in der

Übersicht über die Reformationsbewegung in Italien darauf
hingewiesen, dass sich die Reformation in keinem italienischen Staat hat

253 Uber die nonkonformistischen Strömungen im Venezianischen, teils vom Südti-

rol und dem Trentino, teils auch von Graubünden mit seinen Untertanengebieten

aus beeinflusst, vgl. die Abhandlungen von: STELLA, Dall'anabattismo al

socinianesimo, und: DERS, Anabattismo e antitrinitarismo.

132



durchsetzen können. Damit stand keine staadiche Obrigkeit, welche
die Leute auf ein gemeinsames Glaubensbekenntnis verpflichtet hätte,

hinter den reformatorischen Strömungen, Es entstanden darum
auch keine evangelischen Gemeinden, abgesehen von wenigen und

kurzlebigen Ausnahmen. So blieb in Italien jedem Einzelnen die

Entscheidung nicht nur für oder gegen die Reformation, sondern
auch für oder gegen eine nonkonformistische Auffassung überlassen.

Neben diesen politischen Gegebenheiten waren auch historische
Faktoren von Bedeutung. Einige davon sollen hier in aller Kürze
genannt werden:

Die Häresie, die Abspaltung von der Kirche, hatte in Italien eine

gewisse Tradition. Es gab im Spätmittelalter sehr viele Ketzerbewegungen.

Man weiss von ihnen nicht sehr viel, weil ihre jeweiligen
Anhänger und ihre Schriften vernichtet worden sind. Noch bestanden

die Uberreste der Waldenser im Piémont und in Unteritalien.
Man sollte auch nicht vergessen, dass eine andere Armutsbewegung,
jene des Franz von Assisi, von schweren Krisen heimgesucht wurde.
So gab es im Franziskanerorden noch lange nach dem Tode des

Gründers immer wieder Gruppen, die in die Häresie, die Abspaltung

von der Kirche, abgedrängt wurden. So lebten zu Beginn der

Reformationsbewegung in Italien, besonders in Florenz, noch
Anhänger des Dominikaners Girolamo Savonarola.

Die verschiedenen humanistischen Strömungen haben die
Entstehung nonkonformistischer Anschauungen mitbestimmt. Im 15.

Jahrhundert war zum Beispiel bei einer Gruppe um Pomponio Leto
die Begeisterung für die Antike derart ausgeprägt, dass sich pagani-
sierende Tendenzen bemerkbar machten. In Florenz versuchte man
es mit einer Neubelebung der platonischen Philosophie. In Padua
lehrte der grosse Philosoph Pietro Pomponazzi, der infolge der Kriege

in Oberitalien nach Bologna zog und dort 1525 gestorben ist. Zu
seiner Lehre haben im 16. Jahrhundert bedeutende Professoren an
der Universität Padua Stellung genommen. Nicht wenige Nonkon-

133



formisten haben in Padua studiert.254

Nachhaltige Wirkung hatten auch die Schriften des grossen
Humanisten Lorenzo Valla (gest. 1457), der in Pavia, Neapel und
zuletzt in Rom gewirkt hatte. Historische und philologische Kritik führten

ihn zur Untersuchung der Echtheit von theologischen und
kirchenrechtlichen Dokumenten. In Neapel verfasste er eine Schrift,
in welcher er die sogenannte Schenkung Kaiser Konstantins an Papst
Sylvester I. als eine spätere Fälschung nachwies. Diese Schrift wurde
danach von Ulrich von Hutten herausgegeben und löste zu Beginn
der Reformationszeit ein starkes Echo aus.

Valla zweifelte auch an der Echtheit mancher apokrypher Schriften

und an der Identität des in Apostelgeschichte 17, 34 genannten
Atheners Dionysius Areopagita mit dem gleichnamigen Verfasser

neuplatonischer, mystischer Schriften. Er wagte es sogar, die für
unfehlbar gehaltene Vulgata durch Vergleich mit griechischen Texten
zu kritisieren und verfasste darüber eine Schrift «Collatio Novi Te-
stamenti».

Es ist darum nicht verwunderlich, dass Valla mit seiner Kritik
auch vor dem apostolischen Glaubensbekenntnis nicht Halt gemacht
und die apostolische Verfasserschaft dieses auch von allen
Reformationskirchen übernommenen Bekenntnisses geleugnet hat.

Desiderius Erasmus (gest. 1536) ist von Valla in verschiedener
Hinsicht beeinflusst worden. «Es ist merkwürdig, dass derselbe
italienische Humanist, der ihm in seiner Jugend auf dem Wege nach
der reinen Latinität und dem klassischen Altertum Wegweiser und
Vorbild gewesen war, Lorenzo Valla, durch einen Zufall auch sein
Führer und Kundschafter wurde auf dem Felde der kritischen
Theologie».255 Erasmus fand nämlich 1504 in einem Praemonstratenser-
kloster bei Löwen Vallas «Collatio Novi Testamenti» und gab dieses

Werk 1505 in Paris heraus unter dem Titel «Annotationes in Novum

254 STELLA, Dall'anabattismo al socinianesimo, S. 39 ff.
255 VADIAN, Brevis indicatura symbolorum, Einleitung, S. 23 f. Das Zitat ist ent¬

nommen aus: J. HUIZINGA, Erasmus. Deutsch von WERNER KAEGI, 4.

Aufl., Basel 1951, S. 66.

134



Testamentum». Später folgten immer wieder neue, verbesserte

Ausgaben dieser «Annotationes» und des griechischen Neuen
Testaments.

Durch Vallas Pionierarbeiten war nun der Weg frei sowohl für
die Kritik am biblischen Text wie auch an den später von Konzilien
formulierten und auch von den Reformationskirchen übernommenen

Dogmen. Die Nonkonformisten haben hier in der Reformationszeit

in mehrfacher Hinsicht weitergearbeitet.
Im 16. Jahrhundert hat vor allem der Spanier Miguel Servet

(1511-1553) aufgrund seiner bemerkenswerten Kenntnisse der
Kirchenväter und der Scholastik sowie aufgrund selbständiger Bibellektüre

gewisse Dogmen als nicht schriftgemäss erklärt. Bereits 1531

veröffentlichte er die Schrift «De Trinitatis erroribus ...» (über die
Irrtümer der Dreieinigkeit). Er lebte unter falschem Namen in Frankreich,

studierte Medizin und entdeckte den sogenannten kleinen
Blutkreislauf. 1553 veröffentlichte er sein Hauptwerk «Restitutio
Christianismi» (Die Wiederherstellung des Christentums). Durch
eine Denunziation wurde er von der Inquisition verhaftet, konnte aber
entfliehen. Auf der Durchreise im calvinistischen Genf wurde er
erkannt, erneut verhaftet, verurteilt und am 27. Oktober 1553 als Ketzer

verbrannt.
Diese Hinrichtung hat Calvin von Seiten des «linken Flügels der

Reformation» schärfste Kritik eingetragen. Es wird darüber zu
berichten sein, wie man sich auch in den Drei Bünden mit diesem
betrüblichen Fall beschäftigen musste.

Servets Schriften251' - sie beschränken sich keineswegs nur auf die
Kritik am Dogma der Dreieinigkeit und bezeugen die tiefe Gläubigkeit

des Verfassers - waren anscheinend bereits in den dreissiger
Jahren im Venezianischen bekannt und haben vielleicht auch das

Täufertum beeinflusst. Es ist auch merkwürdig, dass mancher, der

zum Kreis des Juan de Valdés, eines anderen Spaniers in Neapel

256 Gute Übersicht in: BAINTON, Michael Servet, 1511-1553. Über die Verbrei¬

tung der Schriften Servets in Italien vgl. CANTIMORI, Italienische Haeretiker,
Kap. VI (S. 31-44).

135



gehörte, antitrinitarische und andere häretische Ansichten verföchte.
Schliesslich fallt auf, wie viele von den führenden Häretikern oder
Nonkonformisten Arzte waren.

4.2 Die Nonkonformisten in den Drei Bünden

Weil die Reformation sich in keinem Teil Italiens durchsetzen

konnte, wurde Italien wie kein anderes Land zum fruchtbaren
Boden für Auffassungen, die sich weder mit den Lehren der
römischkatholischen noch der aus der reformatorischen Bewegung
entstandenen Kirchen vertrugen. Als alle evangelisch Gesinnten in
Italien rücksichtslos verfolgt wurden, fand ein grosser Teil der
Nonkonformisten zunächst ein Refugium in den südlichen,
italienischsprachigen Tälern der Drei Bünde.

Es kann sich hier nicht darum handeln, die Lehren dieser
nonkonformistischen Refugianten zu beschreiben. Darüber handelt eine
bereits ausserordentlich umfangreiche Literatur in Büchern und
Zeitschriften, wobei die Verfasser in manchen Belangen verschiedene
Ansichten vertreten. Ganz allgemein gilt noch immer die Aussage
im grundlegenden Buch Cantimoris über die Häretiker: «Unter den
Lehren der italienischen Häretiker des 16. Jahrhunderts finden wir -
die einen mit den anderen verkettet - antitrinitarische Ideen,
neuplatonische Vorstellungen, täuferische Lehren, rationalistische und
moralische Bestrebungen humanistischer Richtung».'257

Bei der Beschreibung der einzelnen Nonkonformisten oder
Häretiker in den Drei Bünden erfolgt hier die Einteilung nach dem
genannten Buch Cantimoris, wobei nur diejenigen Kapitel berücksichtigt

werden, in denen über das Wirken dieser Leute in den Drei
Bünden oder vom Einfluss der grossen Häretiker auf Personen in
diesem Gebiet berichtet wird. Manche Ergänzungen dazu sind
durch Abhandlungen, die nach 1950 erschienen sind, möglich ge-

257 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, S. 25 f.

136



worden. In der vorliegenden Arbeit wird jedoch vorzugsweise
versucht, diesen Personenkreis biographisch zu erfassen und seine

Beziehungen zu anderen Ländern sichtbar zu machen.
Die folgenden Ausführungen verstehen sich demnach als

Ergänzungen zu dem, was bereits über die Tätigkeit der Häretiker im
südlichen Gebiet der Drei Bünde veröffentlicht worden ist.258

4.2.1 Das Täufertum in Italien und seine erste Ausbreitung in den
Drei Bünden

Über die ersten Regungen des Täufertums in Südbünden fliessen

die Quellen sehr spärlich. Zudem sind die Nachrichten von Campell
und De Porta, also von Vertretern der reformierten Kirche, als

einseitig und unvollständig zu bewerten. Merkwürdigerweise finden sich

die ersten Spuren der anabaptistischen Tätigkeit nicht in den
italienischsprachigen Bündner Südtälern, sondern im Engadin. In Lavin
predigte Girolamo Milanese, in Ftan Francesco Calabrese, was zur
Folge hatte, dass der in Chur wirkende Engadiner Prediger Philipp
Gallicius wieder nach Lavin zog; Girolamo musste weichen. Die
Gemeinde von Ftan wollte ihren Prediger jedoch behalten, und so

fand 1544 in Susch eine Disputation mit Francesco Calabrese statt.

Das Beharren auf der Erwachsenentaufe ist bei diesen Leuten als das

wichtigste Merkmal ihrer Lehre zu betrachten.259

Im Gebiet der Drei Bünde weilte kurz vor der Jahrhundertmitte
auch ein gewisser Tiziano. Bezüglich der Identität dieser Persönlichkeit

vertraten die Forscher verschiedene Auffassungen. Doch nun
scheint zumindest festzustehen, dass der Vorname keineswegs auf
Lorenzo lautete.

258 DALBERT, Die Reformation in den italienischen Talschaften, S. 17 ff.: Über
die ersten italienischen «Haeretiker» im Engadin, S. 19 ff: Über Tiziano.

259 Vgl. Anm. 9, und: CANTIMORI, Italienische Haeretiker. Kap. VII (S. 45-51)

137



Hier liegt eine Verwechslung mit Lorenzo Tizzano vor. Der
Anabaptist Tiziano war venezianischer Untertan, Lorenzo Tizzano

hingegen stammte aus Neapel oder der Umgebung dieser Stadt. Er
gehörte offenbar zum Kreis um Juan de Valdés und folgte dessen

Anhängerin Isabella Bresegna bis nach Piacenza.
Über den Anabaptisten Tiziano erfahrt man am meisten aus den

Geständnissen des zur katholischen Kirche zurückgekehrten Don
Pietro Manelfi vor den Inquisitoren in Bologna und Rom im Jahre
1551 und aus dem Briefwechsel Bullingers mit den Bündnern. Demnach

scheint sich Tiziano 1549 in Chiavenna und Umgebung
aufgehalten zu haben. Er stand in freundschaftlicher Verbindung mit den
Nonkonformisten Camillo Renato, Francesco Negri und Pietro Bre-

sciani di Casalmaggiore.
Die Behörden haben den unruhigen Anabaptisten jedoch

alsbald ausgewiesen. Er kehrte nach Italien zurück. In Ferrara taufte er
den danach von der Täuferbewegung abgefallenen Pietro Manelfi,
der später die Namen seiner früheren Glaubensgenossen der Inquisition

preisgab. Wenn man Manelfis Angaben glauben kann, war
Tiziano 1550 beim sogenannten Täuferkonzil in Venedig zugegen.

Tiziano tauchte ein zweites Mal im Gebiet der Drei Bünde auf.

Diesmal hätten ihn die weltlichen Behörden in Chur beinahe zum
Tode verurteilt. Er wurde schliesslich aus der Stadt vertrieben. Mehrere

seiner Anhänger sollen ihm gefolgt sein. Über das weitere
Schicksal Tizianos hat man bisher nichts in Erfahrung bringen
können.260 Doch wer waren die Personen, mit denen er in Chiavenna, in
Ferrara, Venedig und vielleicht noch anderswo verkehrte?

260 GINZBURG, I constituti di don Pietro Manelfi, S. 16-24: Über die Persönlich¬

keit Manelfis und seine Kontakte mit Tiziano und anderen Anabaptisten im
Bündner Gebiet. S. 65 f.: Aus dem Text des Geständnisses Manelfis: Über die

Gesinnungsgenossen in Graubünden, Basel usw.

138



4.3 Giorgio Siculo und die «setta Giorgiana»

Durch die Forschungen der vergangenen Jahrzehnte ist ein italienischer

Häretiker bekannt geworden, der auch im südlichen Gebiet
der Drei Bünde und vereinzelt sogar in Genf Anhänger hatte. Nach
seiner Heimat Sizilien nannte man ihn Giorgio Siculo und seine

Anhängerschaft «la setta Giorgiana», die «georgianische Sekte».261

Den bisher erforschten Inquisitionsprozessen ist zu entnehmen,
dass sein wirklicher Name Giorgio Rioli lautete. Er war um 1516

oder 1517 im Hinterland von Catania geboren und um 1534

Benediktinermönch geworden. In der Tat lassen sich Spuren seines
Einflusses auch bei einzelnen Benediktinern nachweisen, darunter bei
Benedetto Fontanini, der als ein Mitautor des in Italien weitverbreiteten

«evangelistischen» Buches «Beneficio di Cristo» angesehen wird.
Giorgio Siculos Anhängerschaft muss beträchtlich gewesen sein,

denn nachdem er verhaftet und am 23. Mai 1551 in Ferrara erhängt
worden war, scheute die Inquisition keine Mühe, Siculos Schrifttum
zu vernichten. Dieses Ziel wurde auch weitgehend erreicht. Erhalten
ist ein einziger Text, wahrscheinlich deshalb, weil der Titel eine

antiprotestantische Einstellung zu verraten scheint: «Epistola de Giorgio
Siculo servo Adele di Jesu Christo alli cittadini di Riva di Trento con-
tro il mendatio di Francesco Spiera et falsa Dottrina de Protestanti»

(1550).
Anhand dieser in Bologna erschienenen «Epistola» sowie aus

den Inquisitionsprozessen lassen sich die Hauptgedanken des Giorgio

Siculo feststellen: Er war Visionär, glaubte von Gott unmittelbar
erleuchtet worden zu sein und eine Vision Christi gehabt zu haben.
Seine prophetischen Offenbarungen gedachte er den Konzilsräten in
Trient zu verkünden. Stattdessen wurde er verhaftet und erhängt.
Von seinen Anhängern wurde auch der Arzt Francesco Saveri nach
mehreren Prozessen 1568 hingerichtet. Andere Gesinnungsgenossen
retteten sich durch radikales Abschwören, stellten sich in späteren

261 CANTIMORI, Italienische Haereüker, Kap. VIII (S. 51-63).

139



Jahren der Inquisition und denunzierten weitere Anhänger Siculos.

Diese fanden sich sogar unter den Studenten des spanischen Kollegs
in Bologna, womit ein früherer Aufenthalt Siculos in dieser Universitätsstadt

feststeht.262

Aus den Geständnissen vor der Inquisition und aus der «Episto-
la» ergibt sich nicht nur eine fast totale Negation der katholischen

Doktrin, sondern auch der protestantischen Prädestinationslehre.

Deswegen wurde Siculo auch von den protestantischen Predigern in
den Drei Bünden bekämpft. Giulio da Milano (Deila Rovere)
berichtete offenbar darüber nach Genf.

Zu einer scharfen Stellungnahme fühlte sich der damals in den
Drei Bünden wirkende Prediger Pier Paolo Vergerio herausgefordert.

Er hatte bekanntlich eine Schrift herausgegeben, in welcher er

von der Verzweiflung des Francesco Spiera unmittelbar vor seinem
Tode in Padua berichtete, weil dieser vor Gericht aus Angst seinen

evangelischen Glauben verleugnet hatte und nachher glaubte, der

ewigen Verdammnis anheimzufallen. Diese Verzweiflung habe ihn,

Vergerio, endgültig dazu bewogen, mit der katholischen Kirche zu
brechen und ins Exil zu gehen. Dagegen wandte sich Giorgio Siculo.

Wie so viele andere Italiener glaubte er an den Schlaf nach dem
Tode bis zum Jüngsten Tag. Das unendliche göttliche Erbarmen
und die Wiedergeburt im Geiste lasse eine ewige Verdammnis nicht
zu. Deshalb sei die protestantische Prädestinationslehre verwerflich,
und Francesco Spiera sei zu Unrecht in Verzweiflung gestorben. Der
«Fall Spiera» wurde nun zur Zielscheibe der Kritik in der «Epistola»
des Giorgio Siculo.263

In einer ins Italienische übersetzten Schrift, die wahrscheinlich in
Poschiavo gedruckt wurde, wandte sich Vergerio in schärfster Form

262 ADRIANO PROSPER!, Un Gruppo italo-spagnolo: La setta di Giorgio Siculo

(secondo nuovi documenti), Critica storica XIX, 1982, S. 335-351. CLAUDIO
MADONLA, Un'appendice senese dei processi contre la «Setta Giorgiana», BSS

Valdesi 160, 1987, S. 19-31 (32-38: documenti).
263 Über Verbindungen des zeitweise in Graubünden weilenden Tiziano mit Gior¬

gio Siculo vgl. GINZBURG, I consütuti di don Pietro Manelfi, Einleitung, S. 23 f.

140



gegen Siculos Ansichten von der alles vergebenden Barmherzigkeit
Gottes. Noch entschiedener äusserte er sich am Schluss der Schrift
«A quegli venerabili padri dominicani che difendano il rosario», die
ebenfalls bei Landolfi in Poschiavo erschien. Möglicherweise war
Vergerio durch die Nachrichten von den vielen Abschwörungen vor
den Inquisitionsgerichten, besonders auch in seiner ehemaligen Diözese

Capodistria zu dieser äusserst harten Verurteilung verleitet
worden: Wer seinen Glauben verleugne, sei zweifellos zur ewigen
Verdammnis verurteilt. Die Gefahr des Abschwörens war besonders

gross zu einer Zeit, da sich viele Leute vom Konzil zu Trient eine
Wende im reformatorischen Sinne erhofften und deshalb in eine ni-
kodemistische Haltung flüchteten. Doch Vergerio wusste, dass die

evangelischen Hoffnungen auf eine Wende durch das Konzil auf
Illusionen beruhten.264

4.4 Camillo Renato und seine Anhänger

4.4.1 Camillo Renato

«Einen Sizilianer (Giorgio Siculo) sahen wir in Italien selbst die

Hauptlehre der italienischen Haeretiker vertreten und verbreiten
Einen anderen Sizilianer finden wir als geistiges Haupt selbst in

fremdem Land in einem doppelten Sinn: von ihm empfangen
Anregungen oder mit ihm treten von Anfang an in Beziehungen einige
der bedeutendsten unter den italienischen Auswanderern; um ihn
sammelt sich die Gruppe der Häretiker in der ersten Zufluchtsstätte
der italienischen Diaspora, noch nahe an der Heimat: in Graubünden.

In Graubünden lebt und wirkt der Lehrer Lelio Sozzinis, der
Freund Curiones und Francesco Negris: Camillo Renato, ein Sizilia-

264 Zur literarischen Polemik zwischen Vergerio und Giorgio Siculo vgl. SILVANO
CAVAZZA, Pier Paolo Vergerio nei Grigioni e in Valtellina (1549-1553): Atti-
vità éditoriale e polemica religiosa in: PASTORE, Riforma e società nei Grigioni,

S. 45-51.

141



ner, den man aller Wahrscheinlichkeit nach mit dem Minoriten Paolo

Ricci, der auch unter dem Namen Lisia Fileno bekannt ist,
identifizieren muss».

So beginnt das IX. Kapitel im Cantimoris Buch über die italienischen

Häretiker, das Camillo Renato gewidmet ist.'265 Da über seine

Glaubensansichten und seine Tätigkeit in den Drei Bünden eine
sehr umfangreiche Literatur existiert handelt, soll hier nur eine kurze

Zusammenfassung folgen.
Im November 1542 schrieb Renato seinen ersten Brief an

Bullinger. Er war demnach kurz vorher ins Gebiet der Drei Bünde
geflohen. Vielleicht hat er sich damals den neuen Namen Camillo
Renato (Renato: der Wiedergeborene) zugelegt. In Caspano, am
rechten Abhang des Veitlins, war er Hauslehrer in der Familie des

Raphael Paravicini. Dann lässt er sich in Traona in der Talebene
und 1546 in Chiavenna nachweisen. Einmal schrieb er an Bullinger
aus Vicosoprano, zusammen mit dem dortigen Prediger Bartolomeo
Maturo.266

In Chiavenna geriet er mit dem Prediger Agostino Mainardo in
Streit, da er von der anerkannten reformierten Lehre abwich.
Obwohl er 1551 seine Lehren widerrief und ein ihm vorgelegtes
Bekenntnis unterzeichnete, wurde er nicht in die evangelisch-rätische
Synode aufgenommen, wohl weil man ihm misstraute.

Danach begab sich Camillo Renato nach Bergamo, wurde dort
gefangen genommen, auf Bitte der Bündner aber wieder freigelassen.

Ob er eine Lehrstelle in Sondrio, um die er sich beworben hatte,

erhalten hat, ist nicht bekannt. Jedenfalls lebte er noch etwa

zwanzigjahre im Veltlin. Er hatte besonders unter den Familien Sa-

Iis und Paravicini einflussreiche Gönner.
Camillo Renatos Hauptgedanken wurden auch von zahlreichen

anderen italienischen Häretikern oder Nonkonformisten vertreten: In
den Fragen des Abendmahls ging er weit über die Lehre Zwingiis

265 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, Kap. IX. S. 64.
266 BULLINGER/SCHIESS I, Einleitung S. LXVIII ff.

142



hinaus: Er lehnte den Sakramentscharakter des Abendmahls ab, es

sei ein blosses Erinnerungsmahl. Dasselbe gelte in bezug auf die

Taufe. Nur die aufgrund des Glaubens empfangene Taufe, also die

Erwachsenentaufe, sei allenfalls zulässig. Entscheidend sei aber die

Wiedergeburt. Des weiteren findet sich bei Renato auch die Lehre

vom Schlaf der Seele nach dem Tode - man werde zu einem neuen
Leben erst nach dem jüngsten Gericht wieder auferstehen können -
sowie eine spiritualistische Auffassung des Glaubens.267

Im Verlaufe der vergangenen Jahrzehnte konnte die Forschung
neue Erkenntnisse über Camillo Renato zutage fördern. Einige weitere

Schriften wurden entdeckt, allerdings nicht alle. Manches ist
noch nicht gefunden worden oder noch wahrscheinlicher verschollen.

Von diesem Sizilianer, der dem Franziskanerorden beigetreten

war, weiss man jetzt vor allem aufgrund der Inquisitionsakte, dass er
in Padua studierte. Sodann hielt er sich in Venedig auf. Beim ersten
Prozess gegen ihn konnte er sich durch Abschwörung seiner Ansichten

retten.
Während zweier Jahre lehrte und predigte Camillo Renato in

Bologna. Mannigfache Beziehungen verbanden ihn mit Gelehrten
und Patriziern. Später entfaltete er in Modena sieben Monate lang
eine rege Propagandatätigkeit.

Die lange vertretene Ansicht, Camillo Renato sei zusammen mit
Celio Secondo Curione geflohen, lässt sich nicht erhärten. In einem
im November 1542 geschriebenen Brief findet sich die Erwähnung
von Renatos Bekanntschaft mit Curione, die aber vor seiner Flucht
nur zufällig gewesen sein kann. Während seines Aufenthaltes in
Traona hat Camillo Renato im September 1554 ein lateinisches
Gedicht gegen Calvin wegen der Verbrennung Michael Servets verfasst.268

267 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, Kap. IX (S. 64-80). Dazu DALBERT,
Die Reformation in den italienischen Talschaften, S. 21-85.

268 ROTOND, Camillo Renato, S. 117-131: Text des lateinischen Gedichts «Injo-
annem Calvinum de iniusto Michaelis Served incendio (1554)». Vgl. auch die

Monographie von WILLIAMS, Camillo Renato, in: TEDESCHI, Italian Re-
formaüon Studies, S. 160-180.

143



Er war wohl der erste Mann in den Drei Bünden, der zu dieser Affäre

Stellung nahm. Damit war er mit etlichen Gelehrten in Basel,

darunter auch Curione, geistesverwandt. Später trat indessen
zwischen Curione und Renato eine Entfremdung ein. Auch Vergerio
war anfänglich Camillo Renato wohlgesinnt. Er wurde zu dessen

Gegner, als seine nonkonformistischen Ideen bekannt wurden.
Camillo Renato, bereits seit langer Zeit kurzsichtig, ist später wohl ganz
erblindet. Er starb um 1575.

4.4.2 Die Anhänger Camillo Renatos

Wieviele Leute Camillo Renato in der Grafschaft Chiavenna und im
Veltlin für seine Ideen gewinnen konnte, ist nicht bekannt. Zweifellos

befanden sich darunter einzelne Personen aus der einflussreichen
Familie Paravicini in Caspano. Die bekannt gewordenen Anhänger
waren Pietro Bresciani, Francesco Negri und teilweise auch Francesco

Stancaro.
Pietro Bresciani war Arzt und stammte aus Casalmaggiore in der

heutigen Provinz Cremona, weshalb er gelegentlich einfach Pietro di
Casalmaggiore genannt wurde. Seine Hinwendung zur reformatorischen

Lehre erfolgte um 1540. Er las die wichtigsten Schriften der
verschiedenen Reformatoren, aber auch einiger italienischer Exulanten

wie Ochino, Giulio da Milano, Francesco Negri und Celio Se-

condo Curione. Die Schriften der Reformatoren hatten ihm zwei
Freunde und ärztliche Kollegen beschafft. Bresciani sammelte eine
kleine Gruppe Gleichgesinnter um sich, vor allem Arzte und Lehrer.
Er und sein Anhang wurden 1547 ein erstes Mal eingekerkert und
gefoltert. Pietro Bresciani blieb aber danach weiterhin missionarisch

tätig, ohne dass man seiner habhaft werden konnte. Schliesslich
gelang ihm die Flucht. Am 20. Dezember 1548 schrieb er aus

Chiavenna an die evangelisch gesinnte Herzogin Renata von Ferrara. In
Chiavenna geriet er unter den Einfluss radikaler Anschauungen. Er
stellte sich auf die Seite Camillo Renatos und Francesco Negris. Bitter

beklagte sich der Prediger Agostino Mainardo in seinem Brief
vom 7. August 1549 an Bullinger über Brescianis Angriffe und Ver-

144



unglimpfungen. Sehr wahrscheinlich empfing Bresciani die
Erwachsenentaufe, wie er Mainardo gegenüber erklärte, obwohl er das später

vor dem Inquisitionsgericht abstritt.

Da Bresciani es in einer Stadt, in der die reformierte und die
katholische Kirche das Sagen hatten, nicht aushielt, kehrte er Ende
1549 enttäuscht nach Italien zurück und wurde durch Abschwörung
freigesprochen. Bald nahm er Aufenthalt in Ferrara. Hier geriet er
unter den Einfluss des Giorgio Siculo, der jedoch bereits am 23. Mai
1551 hingerichtet wurde. Nach dessen Tod folgte er eine Zeitlang
einem Mönch namens Stefano, der sich als Messias ausgab. Um
1570 wurde Bresciani neuerdings der Irrlehre verdächtigt, kam aber

mit einer beträchtlichen Geldbusse davon. Es ist nicht bekannt, ob
Pietro Bresciani dann wiederum nach Norden zog und wann er
gestorben ist.269

Francesco Negri (ca. 1500-1563). Uber diesen Exulanten besteht
eine umfangreiche Literatur. Hier kann es sich daher nur darum
handeln, aufgrund neuer Forschungsergebnisse seinem Leben und
Werk einige Ergänzungen zu bieten.

Francesco Negri stammte aus Bassano (Provinz Vicenza), wo der
Fluss Brenta aus dem gebirgigen Norden kommend die Poebene
erreicht. Unter dem Namen Fra Simone wurde er Mönch im bekannten
Benediktinerkloster Santa Giustina zu Padua. Bereits 1524 munkelte
man über lutherische Neigungen Negris. Über seine Äusserungen
gibt sein Bruder, Girolamo Negri, in einem Brief vom 18. Februar
1524 aus Padua seinem Vater Bescheid: Francesco sei der Ansicht,
die Lehren Luthers seien auf der Heiligen Schrift begründet.270

Es zeigt sich hier, wie rasch Luthers Schriften in Italien und
besonders in den Klöstern Eingang fanden. Francesco Negri gehört
jedenfalls zu den ersten, die nach Norden zogen. Uber die Gründe

269 J. A. TEDESCHI, in: DBI 14, 1972, S. 176-179. DALBERT, Die Reformation in
den italienischen Talschaften, S. 77, 80. CHABOD, Per la storia religiosa,
S. 337, 341.

270 CAPONETTO, La Riforma protestante, S. 29 f. und 47 f. Betr. Beziehungen zu

Bullinger vgl. BULLINGER/5CHIESS I, Einleitung S. LVIII-LXIII.

145



seines Wegzuges ist bereits mancherlei behauptet worden, was wohl
ins Reich der Phantasie gehört. Er wandte sich nach Strassburg, wo
er anscheinend in den Jahren 1529 bis 1531 den Lektionen der
Reformatoren Martin Bucer und Wolfgang Fabricius Capito beiwohnte.

Dort hat er Cunegonda Regina Fessi geheiratet; er bestritt seinen
Lebensunterhalt als Weber.

Am 8. Juni 1531 schrieb Capito an Zwingli in Zürich und ersuchte

ihn um eine Anstellung Negris in Graubünden.'271 Aus dem Brief
des Churer Predigers Johannes Comander vom 8. August 1531 an
den St. Galler Reformator Joachim Vadian geht hervor, dass seinem
Schreiben auch ein Brief Negris beigegeben war und dass dieser sich

damals in Tirano aufhielt. Aus einem weiteren Schreiben Capitos

vom 10. Juli 1541 an Heinrich Bullinger erfahrt man, dass

Francesco Negri den Sohn seiner Frau adoptiert, und einem Freund in
Strassburg anvertraut hatte. Da dieser den Sohn nun zu seinem

Adoptivvater schicken wolle, möge Bullinger für die Reise bis

Chur besorgt sein.

Uber die Jahre zwischen 1531 und 1540 weiss man nicht genau
Bescheid. Negri soll die reformierte Gemeinde in Chiavenna
gegründet und dort gepredigt haben, eine Behauptung, die nicht über
alle Zweifel erhaben ist. Er ist gelegentlich wohl nach Strassburg

gezogen, um die Vermögensverhältnisse seiner Gattin zu regeln, die

ihn dazu bevollmächtigt hatte. Im Jahre 1538 befand sich Francesco

Negri jedenfalls in Chiavenna und eröffnete dort eine private Schule,

wo er in den klassischen Sprachen unterrichtete. Doch kurz darauf
starb seine Frau an einer Geburt. Wir wissen nicht, wer seine zweite

Frau war und welche Kinder der ersten und welche der zweiten Ehe

entstammten.
Als Agostino Mainardo Prediger in Chiavenna wurde, trat

Francesco Negri mit dessen grossem Gegner Camillo Renato in Verbindung.

Er war demnach, was früher bezweifelt wurde, für anabaptisti-
sche und anütrinitarische Lehren anfällig. Doch blieb er offenbar

271 ZWINGLI BW XI, Nr. 1220 und 1258.

146



immer gemässigt, sodass er von den Reformatoren in Chur, Zürich
und St. Gallen nicht bekämpft wurde. Am 7. April 1546 empfahl der
Churer Prediger Johannes Blasius Bullinger den Sohn des Francesco

Negri, der vom Vater nach Zürich gebracht wurde.
Am 22. September 1548 überbrachte Negri einen Brief Mainar-

dos an Bullinger in Zürich. Er stand offenbar zu dieser Zeit noch in
einem guten Verhältnis zu Mainardo.272 Aber bereits am 7. August
1549 berichtete Mainardo nach Zürich über Renatos Anhänger und
nannte dabei auch Negri. Doch sei dieser nicht derart in den

Irrtümern befangen wie Camillo Renato und die anderen. Nach den
Geständnissen des 1551 wieder zur katholischen Kirche zurückgekehrten
Anabaptisten Pietro Manelfi, war beim sogenannten Täuferkonzil in
Venedig vom Jahre 1550 auch Francesco Negri dabei, ausserdem Cu-

rione aus Basel und weitere Leute aus St. Gallen.273

Zu Negris linguistischer und literarischer Tätigkeit möge hier, da
davon in der Literatur vielfach die Rede ist, ein kurzer Hinweis
genügen. Er verfasste unter anderem Grammatiken und Bearbeitungen
klassischer Autoren. Auch übersetzte er verschiedene Schriften,
darunter solche Vergerios. Bekannt wurde Negri vor allem durch zwei
Werke: «La tragedia del Libero arbitrio», eine reformatorische
Schrift, fand in Italien eine ungeheure Verbreitung. Die Erzählung
von der Hinrichtung des Fanino Fanini aus Faenza und eines
Mitbürgers aus Bassano durch die Inquisition, bildete ein Vorbild für
protestantische Martyrologien. Seine Dichtung «Rhetia» ist ein Loblied

auf die Drei Bünde und zeigt seine mannigfachen Beziehungen
zu einflussreichen Personen.274

272 BULLINGER/SCHIESS I, Nr. 68 und 102.
273 ROTOND Camillo Renato, S. 229. GINZBURG, I constituti di don Pietro

Manelfi, S. 65.
274 Vgl. darüber BONORAND, Vadian und Graubünden, S. 150 ff., mit weiteren

Angaben über Negris Publikaüonen in Anm. 14, über Negris bedeutendste und
in Italien sehr verbreitete Schrift, die «Tragedia del libero arbitrio» s. CAPO-
NETTO, S. 29 f. und 48 ff. Zur Verbreitung seiner Schriften (und derjenigen
anderer Reformatoren) vgl. GRENDLER L'inquisizione Romana e l'editoria a

Venezia, S. 129 f. (und S. 153): ImJahre 1549 ging die Inquisition in Venedig

147



Es ist nicht bekannt, warum Francesco Negri 1555 Chiavenna
verliess und nach Tirano zog, um dann vier Jahre später nach dem
alten Wohn- und Wirkungsort zurückzukehren. Doch auch dort war
ihm nur mehr eine kurze Spanne Zeit beschieden. Um 1559 war
eine Bewilligung für Ansiedler im polnischen Pinczow, in der Nähe
Krakaus, erteilt worden. Viele radikale Italiener machten von dieser

Möglichkeit Gebrauch. So entstand dort eine italienische
Fremdengemeinde, die sich offenbar in verschiedene religiöse Richtungen
spaltete. Manche Einwanderer neigten zu antitrinitarischen Lehren.
Francesco Negris Sohn Giorgio wurde Prediger daselbst, und sein
Vater zog 1562 ebenfalls nach Pinczow, wo er in der kleinen
Gemeinde lehrte.

Es scheint, dass Francesco Negri bereits in Chiavenna den auf
der damals venezianischen Insel Korfu aufgewachsenen Francesco
Lismanini kennengelernt hatte, denn dieser ist höchstwahrscheinlich
auch durch das Gebiet der Drei Bünde und der Eidgenossenschaft

gezogen. Heinrich Bullinger berichtete nämlich am 3. November
1559 dem Churer Prediger Johannes Fabricius, Francesco Lismanini
(der Dir bekannt ist, «tibi cognitus») habe ihm über das Treiben des

unruhigen Francesco Stancaro geschrieben.'275

Einige Briefe aus Polen zeugen von der Freundschaft, die Negri
mit Lismanini verband. Einem Brief Negris an Giovanni Antonio de

Pero, einen der «Ältesten» der Kirche in Chiavenna und einflussreichen

Kaufmann, ist zu entnehmen, dass er sich trotz abweichenden

Auffassungen der reformierten Gemeinschaft verbunden fühlte.

Gegen Ende 1563 ist Negri in Polen gestorben. Ein Brief des viel
herumwandernden Francesco Lismanini vom 15. März 1564 aus

aufgrund einer Denunziation gegen einen gewissen Francesco Stella vor. Man
fand in seinem Haus 59 reformatorische Schriften, darunter solche von Luther,
Melanchthon, Bullinger und Joachim Vadian, und vor allem Schriften italienischer

Exulanten, darunter von Ochino, Curione, Vergerio, Vermigli, Giulio
Deila Rovere und auch von Francesco Negri. Den Transport dieser Schriften

besorgte vor allem der Basler Buchdrucker und Buchhändler Pietro Perna.
275 BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 205.

148



Königsberg macht deutlich, dass Negri beabsichtigte, nach Chiaven-

na zurückzukehren. Der Tod habe ihn aber daran gehindert. Er
habe, wie der Prediger Girolamo Zanchi am 7. Mai 1564 Bullinger
berichtet, seine Frau und zwei Kinder in grosser Armut zurückgelassen.
Die Tochter Maddalena heiratete 1571 den Sohn des aus Domodossola

zugewanderten Schuhmachers Giovanni Facio. Dessen Tochter
Susanna aus einer früheren Ehe ehelichte 1578 den nach dem Vater
benannten Sohn Francesco Negri.

Giorgio Negri, der nach Polen ausgewanderte Sohn, ist einmal
nach Chiavenna zurückgekehrt. Girolamo Zanchi schrieb am 7.

Oktober 1566 nach Zürich, der aus Polen zugereiste Giorgio Negri habe

erzählt, Bernardino Ochino (der bereits einige Jahre zuvor in Mähren

gestorben war), habe sich öffentlich als Anhänger Servets erklärt
und auch Francesco Lismanini sei nicht über jeden Verdacht erhaben.

Dieser Bericht erweckt den Eindruck, dass auch der Sohn

Giorgio wie sein Vater sich immer mehr als Angehöriger der
reformierten Kirche betrachtete. Im Bericht beklagt Giorgio Negri die
religiöse Verwirrung in Polen: Manche kehrten wieder zur katholischen

Kirche zurück, andere würden Anhänger furchtbarer Irrlehren
oder gar Atheisten. In der Tat hat das Fehlen einer für die Evangelischen

verbindlichen Konfession (da der König katholisch war) und
die allzugrosse Toleranz, zum Teil bedingt durch die grosse Macht
und Unabhängigkeit der polnischen Magnaten, immer neue religiöse
Spaltungen und das Erstarken und schliesslich den Sieg des Katholizismus

ermöglicht.276

Giorgio Negri ist wiederum nach Polen zurückgekehrt. Etwa ein
Jahrzehnt lang war er als Prediger tätig. Er soll von katholischen
Bauern getötet worden sein, nachdem er sie dem lokalen Magnaten
denunziert habe.277

276 Ebenda II, Nr. 603 WOTSCHKE, Der Briefwechsel der Schweizer mit den Po¬

len, S. 218 f., Nr. 317 (vgl. auch den Schluss der nachfolgenden Anm. 28).
277 BULLINGER/SCHIESS III, Nr. 1, GIORGETTA, Francesco Negri a Chiaven¬

na, S. 38-46 (Nachrichten über Angehörige und Bekannte Negris, vor allem
aufgrund von Notariatsakten). Weitere Nachrichten in: ZUCCHINI, Francesco

149



Francesco Stancaro (um 1501-1574) aus Mantua war ein weiterer
Italiener, der der reformierten Bündner Kirche zeitweise Schwierigkeiten

bereitete. Er war als guter Hebraist bekannt, weshalb seine

Gegner das Gerücht verbreiteten, er sei ein getaufter Jude. Um 1540

lehrte er in Padua. Nach dem um 1542 erfolgten Bruch mit Rom,

begann seine Wanderschaft, wobei auch seine längsten Aufenthalte

nur wenige Jahre dauerten.278 An vielen Orten verursachte er
Streitigkeiten ob der Frage des Mittleramtes Jesu Christi. Er weilte auch

in Augsburg, wo er wohl in den alten Sprachen unterrichtete. Nach
der Niederlage der Evangelischen im Schmalkaldischen Krieg muss-

ten jedoch Bernardino Ochino und Stancaro 1547 aus Augsburg
weichen und fanden zunächst Zuflucht in St. Gallen. Von hier nahm
Stancaro den Weg in die Drei Bünde. Johannes Comander bezeichnete

ihn in einem Schreiben vom Juni 1548 als einen, mit dem er
seit vierzehn Jahren bekannt sei, was die Vermutung nahelegt, dass

er schon kurz nach seiner Flucht aus Italien durch das Bündner
Gebiet gezogen war. In Chiavenna schlug sich Stancaro im Streit um
die Bedeutung der Sakramente auf die Seite Camillo Renatos,
obwohl er dessen Auffassungen keineswegs in jeder Hinsicht teilte.278

Aus einem Notariatsakt erfährt man, dass Francesco Stancaro

mit Maddalena del Loso (oder Losio) aus Piuro verheiratet war und
Francesco Negri seine Bücher zur Aufbewahrung anvertraute,280 bis

Negri a Chiavenna e in Pologna, und: ZUCCHINI, II breve soggiorno polacco
di Francesco Negri, S. 92-95 (mit der Wiedergabe des Textes eines Briefes

Negris an Giovanni Antonio de Pero in Chiavenna vom 20. April 1563. Original

im Staatsarchiv Graubünden, D Il/a 5). Zum Aufenthalt Francesco Negris
und seines Sohnes Giorgio vgl. WOTSCHKE, Der Briefwechsel der Schweizer

mit den Polen, S. 97, Nr. 175 mit Anm. 2 (über die italienische Fremdengemeinde

in Pinczow bei Krakau, deren Prediger Giorgio Negri war). Einige Polen

berichteten in Briefen an die Zürcher Theologen auch über Francesco Negri
und seinen Sohn Giorgio: S. 129, Nr. 228, S. 177, Nr. 276, S. 218 f., Nr. 317.

278 Vgl. BONORAND, Vadian und Graubünden, S. 160 f., mit weiteren Literatur-
und Quellenangaben in Anm. 39 und 40.

279 ROTOND Camillo Renato, S. 160 f. Anm. 1 und Dokument 12.
280 GIORGETTA, Francesco Negri a Chiavenna, S. 42 f.

150



er wiederum zurückkehre. Stancaro ist jedoch nie wieder zurückgekehrt.

Wegen des Streites mit Camillo Renato war Stancaro mit dem

Prediger Agostino Mainardo im Juni 1548 nach Zürich gezogen, um
die Beurteilung der dortigen Theologen einzuholen. Nach der Rückkehr

nach Chiavenna berichtete Stancaro, Bullinger habe Camillo
Renato als schlimmen Häretiker bezeichnet, was Renato veranlasst

habe, in einem Schreiben vom 21. September 1548 Bullinger um
eine Begründung dieser Beleidigung zu bitten.281 Agosüno Mainardo
berichtete am 22. September 1548 nach Zürich, dass Stancaro von
Chiavenna weggezogen sei. Am 10. Dezember erfolgte die Mitteilung,

er erteile an verschiedenen Orten des Veitlins Hebräischunterricht.282

Die weiteren Stationen Francesco Stancaros können hier nicht
aufgezählt werden. Aus Polen erfuhren die Prediger von Chur und
Chiavenna, dass er in den reformierten Gemeinden Streit und
Verwirrung verursache.283 Doch gegen Ende seines Lebens soll sich

der streitbare Mann mit den reformierten Kreisen Polens ausgesöhnt

haben.
Girolamo Zanchi, Mainardos Nachfolger als Prediger in

Chiavenna, hatte wie sein Vorgänger mit radikalen Vertretern unter den
italienischen Exulanten seine liebe Not. Am 19. August 1565 meldete

er, ein gewisser Antonius Sutor aus Padua sei von der Abend-
mahlsgemeinschaft ausgeschlossen, das heisst, exkommuniziert worden.

Denn er habe verkündet, Christus sei nicht wahrer Gott,
ebensowenig der Heilige Geist. Damit hatte er sich als Antitrinitarier

281 BULLINGER/SCHIESS I, Nr. 101. ROTOND Camillo Renato, S. 160 ff.,
Brief Nr. 12.

282 Zu den Auseinandersetzungen mit Stancaro vgl. BULLINGER/SCHIESS I,
Nr. 97/1 und 2, Nr. 100, 101, 102, 194.

283 BULLINGER/ SCHIESS II, Nr. 205, 246, 303, 313, 519. Dazu: LUKAS
VISCHER, Ein Brief Heinrich Bullingers, Zwingliana IX, 1949-1953, S. 377 ff.

(Bullinger an Friedrich von Salis, 30. Mai 1560, Mscr. im Staatsarchiv
Graubünden).

151



erklärt. Doch bereits am 23. Oktober konnte Zanchi berichten, Sutor
habe seinen Irrtum erkannt und es bestehe die Möglichkeit, ihn
wiederum in die kirchliche Gemeinschaft aufzunehmen. Später
vernimmt man nichts mehr über diesen Exulanten aus Padua.284

Zum Schluss dieser Ausführungen über Camillo Renato und
seine Anhänger soll auf die öfters gestellte Frage hingewiesen werden,

ob Lelio Sozzini, einer der Begründer des sogenannten «Soci-

nianismus», einer Form des Antitrinitarismus, (Feugnung des Dogmas

von der Dreieinigkeit Gottes) von Camillo Renato beeinflusst
worden sei. Nach einem Bericht Johannes Comanders vom 13. März
1552 war Lelio Sozzini von den Behörden ausgewiesen worden, und

Vergerio teilte mit, dass Sozzini ihn bei seiner Reise durch das Velt-
lin begleitet habe. Giulio Deila Rovere, der Prediger in Poschiavo,
machte im Schreiben an Bullinger vom 4. November 1555 auf die

engen Kontakte Camillo Renatos mit Lelio Sozzini aufmerksam.

Dennoch dürfte Lelio Sozzini - wie später sein Neffe Fausto Sozzini

- zur Hauptsache wohl unbeeinflusst von Camillo Renato Antitrini-
tarier geworden sein.28-5

Lelios Vater, Mariano Sozzini, stammte aus Siena und war
Professor der Jurisprudenz in Padua und später in Bologna. Er starb

1556, kurz nachdem seine Vaterstadt Siena nach schweren Kämpfen
die Unabhängigkeit eingebüsst und dem Grossherzogtum Toscana
einverleibt worden war. Von seinen zahlreichen Kindern haben

einige Söhne einen ähnlichen Weg beschritten wie ihr Bruder Lelio.281'

284 DALBERT, Die Reformation in den italienischen Talschaften, S. 127, mit Bele¬

gen.
285 ROTONDO, Camillo Renato, Nr. 50, 51, S. 245 und Nr. 73, S. 289 ff., sowie

Nota critica, S. 75 und 325-329.
286 TEDESCHI, Notes towards a genealogie of the Sozzini family, in: Ders., Italian

Reformation studies in honor of Laelius Socinus, Firenze 1965, S. 292 ff., 300 ff.,
303 ff., 307 ff.

Allessandro Sozzini (1508-1541) hatte ebenfalls in Sienajurisprudenz studiert,
bekleidete in seiner Vaterstadt Siena einflussreiche Amter und wurde später wie
sein Vater Lehrer des Zivilrechts in Padua. Seine weitere Laufbahn ist nur
teilweise bekannt. Celso Sozzini (1517-1570) war ebenfalls Jurist und wurde Profes-

152



Aus Venezianisch-Dalmatien stammte sodann ein weiterer
Anhänger Camillo Renatos, Girolamo Allegretti, der wiederum in die

Heimat zurückkehrte.'287

4.5 Lelio Sozzini und der Beginn des Sozianismus

4.5.1 Lelio Sozzini. Seine Beziehungen zu Camillo Renato und
seine Wanderschaft

Der 1525 in Siena geborenen Lelio Sozzini ist seit seinem fünften

Jahr in Padua, wo der Vater Professor der Rechtswissenschaft
geworden war, aufgewachsen und hat deshalb auch dort studiert.
Offenbar behagte ihm das Rechtsstudium nicht, denn er wandte in
frühen Jahren sein Interesse religiösen Fragen und dem Bibelstudium

zu. Im Jahre 1547 befand er sich in Venedig. Wohl um diese

Zeit erfolgte seine Hinwendung zum Protestantismus. Bis zu seinem
frühen Tode folgte dann eine etwa 15-jährige Wanderschaft. In den
italienischen Talschaften der Drei Bünde machte er die Bekanntschaft

mit Camillo Renato. Wie dieser meinte auch er, die Reformation

sei auf halbem Wege stehen geblieben.

sor derjurisprudenz in Siena, später in Bologna und anscheinend eine Zeitlang
auch an einer deutschen Universität. Wahrscheinlich machte er sich zusammen
mit seinen Brüdern häresieverdächtig. Camillo Sozzini soll Lelios Zwillingsbruder

gewesen sein. Er wurde zusammen mit den Brüdern Dario und Celso

wegen Verdachts auf Häresie von der Inquisiüon verhaftet und ins Gefängnis
geworfen. Weil Camillo sich später auch in Piuro aufhielt, wird er im Zusammenhang

mit der häretischen Bewegung in Chiavenna und Umgebung erwähnt
werden. Dario Sozzini. Über ihn lässt sich deshalb nicht viel sagen, weil der im
Zusammenhang mit der erwähnten häretischen Bewegung im südlichen Teil
der Drei Bünde genannte «Dario Senese» wahrscheinlich nicht Dario Sozzini,
sondern Dario Scala war. Cornelio Sozzini. Von ihm ist bekannt, dass er lange
Zeit in Venedig weilte und ebenfalls der Häresie verdächtigt wurde.
Fausto Sozzini (1539-1604), Alessandros Sohn, hat die Lehren seines Onkels Lelio

weiterentwickelt und wurde zum eigentlichen Begründer des «Socianismus.»
287 ROTONDO, Camillo Renato, S. 232 ff., Dokument Nr. 43.

153



Während seiner Wanderschaft verlieren sich zeitweise seine Spuren.

Er soll England, Polen, die Niederlande und Teile Deutschlands

aufgesucht haben, immer als Reisender, als Suchender. Von Camillo
Renato war er zur Vorsicht gemahnt worden. Wie dieser äusserte er

seine Gedanken vor allem, indem er Fragen stellte und seine

Gesprächs- oder Briefpartner zur Beantwortung derselben herausforderte.

Im Jahre 1551 war er in Krakau, wo vielleicht durch ihn der von
der damals venezianischen Insel Korfu stammende Hofprediger
Francesco Lismanini zum Protestantismus bekehrt wurde.

Bereits 1547/1548 war Sozzini ein erstes Mal in Basel gewesen
und hatte sich an der Universität immatrikuliert. Aus den erhaltenen
Briefen ersieht man, dass er mit einem grossen Teil der bedeutendsten

reformatorischen Predigern und Professoren sowie mit anderen
Gelehrten bekannt, mitunter auch befreundet war. In Genf verkehrte

er mitJohannes Calvin, in Zürich mit Heinrich Bullinger, mit dem

Prediger und Professor Johannes Wolf sowie mit dem berühmten He-
bräisten Konrad Pellikan, in Wittenberg mit Philipp Melanchthon, in
Basel mit dem grossen Juristen Bonifacius Amerbach, der mit Lelios
Vater gelegentlich korrespondierte. Lelio Sozzini stand auch in
Verbindung mit dem Hebräisten und Kosmographen Sebastian Münster,

zweifellos auch mit Celio Secondo Curione und vielen anderen,
in den Drei Bünden mit den Predigern Johannes Fabricius in Chur,
Pier Paolo Vergerio in Vicosoprano, Agostino Mainardo in Chia-

venna und in Italien mit Matteo Gribaldi Mofa in Padua.
Aus Amerbachs, Bullingers und Vadians Briefwechsel lassen sich

Sozzinis Wanderungen und Aufenhaltsorte zum Teil feststellen: Vom
Oktober 1548 bis Juni 1550 wohnte er - mit einem Unterbruch von
einigen im Sommer 1549 in Basel verbrachten Wochen - in Zürich.
Von dort aus hat er auch Genf aufgesucht. Im Frühsommer reiste
Sozzini nach St. Gallen, wo er von Joachim Vadian und den dort
weilenden italienischen Kaufleuten freundlich empfangen wurde. Vadian
war auf sein Ersuchen hin für einen Begleiter nach Nürnberg bemüht.

154



Den darauffolgenden Winter verbrachte Sozzini in Wittenberg.288
Es folgte, wohl nach einem Besuch in Polen, die Wanderung

nach Süden. ImJuni 1552 besuchte Vergerio, der sich zum Visitator
berufen fühlte, in Begleitung Lelio Sozzinis die evangelischen
Gemeinden im Veldin. Letzterer zog dann heimlich nach Bologna, um
seinen Vater aufzusuchen. Nach Vergerios Bericht hat er sich auch
nach dem heimatlichen Siena begeben, um womöglich vom
Vermögen zu retten, was zu retten war. Den Herbst 1553 scheint er bei
Gribaldi in Padua verbracht zu haben. Auf der Rückkehr nach Norden

besuchte er wohl Camillo Renato in Chivenna, um sich dann
nach Zürich, Basel und Genf zu begeben.

Wie man sieht, hat sich Lelio Sozzini nicht wie Camillo Renato

mit den Vertretern der reformierten Kirche entzweit. Er blieb seiner
Taktik der vorsichtigen Fragen und Zweifel treu. Von Calvin erwartete

er z.B. eine Antwort auf die Frage nach der Auferstehung des Fleisches.

Anderen gegenüber stellte er bohrende Fragen über Taufe und
Abendmahl.

Im Herbst 1553 hat ein Ereignis die Exulanten in zwei Lager
gespalten. In Genf war der Spanier Miguel Servet, der bereits genannte
Antitrinitarier zum Ketzer erklärt und verbrannt worden. Wie gross
der Anteil Lelio Sozzinis an den Schriften war, in denen Calvins
Intoleranz aufs heftigste kritisiert wurde, ist umstritten. Vergerio
informierte Bullinger bereits vor Servets Verurteilung, dass man in
Graubünden viel von der Sache rede und schreibe. Zu den Kritikern
Calvins gehöre auch Gribaldi (der auf seinen Reisen von Padua
nach Farges bei Genf durch die Drei Bünde zog).288 Camillo Renato
hat, wie erwähnt, vom VelÜin aus ein lateinisches Gedicht gegen

288 Belege für Lelio Sozzinis Beziehungen zu Zürcher und Basler Gelehrten in:

AMERBACHJENNY VII, Nr. 3119, 3168, 3251, 3917, 3953. Briefe von und an
Lelio Sozzini sowie dessen erhaltene Schriften in: ROTOND, Lelio Sozzini.

Beziehungen zu Vadian: BONORAND, Vadian und Graubünden, S. 161 f.
288 BULLINGER/5CHIESS I, Nr. 226, 229/2 und 229/4. CANTIMORI, Italienische

Haeretiker, Kap. XV, S. 147.

155



Calvin verfasst und Hess es handschriftlich verbreiten.290 Anlässlich

seines Aufenthaltes in Genf nach seiner Italienreise äusserte sich

Sozzini gegenüber dem Prediger der italienischen Gemeinde in
Genf, Celso Martinengo, der auch im Veltlin gewesen war, kritisch

zu Calvins Intoleranz. Er tadelte Calvin aber auch aus dogmatischen
Gründen, weil Servet mit seiner Kritik am Trinitätsdogma recht
gehabt habe.291

Inzwischen wurde Sozzini auch von reformierten Predigern
verdächtigt. Bullinger sah sich im Juli 1555 dem Prediger Giulio Deila
Torre gegenüber veranlasst, Sozzini gegen den Verdacht arianischer,
servetischer, antitrinitarischer, anabaptistischer und christologischer
Häresien in Schutz zu nehmen. Doch Giulio Deila Torre Hess sich

nicht überzeugen. Er schrieb am 4. November 1555 aus Poschiavo

nach Zürich und warnte Bullinger wegen Sozzinis enger Verbindung
mit CamiUo Renato und anderen Anabaptisten. Auch Sozzini könne
«flexibel» sein und seine wahre Auffassung verbergen.

Die Briefe aus den Jahren 1557, 1558 und 1559 zeigen, dass Le-
lio Sozzini noch mit Johannes Fabricius und Friedrich von Salis in
Verbindung stand. Letzterer war im Spätsommer geschäftehalber in
Wien gewesen und berichtete, dass «Laelius» von Wien aus dem

König Maximilian II. nach der Steiermark gefolgt sei.

Am 15. Mai 1562 Hess Bullinger Johannes Fabricius ohne

irgendwelche Erklärung die Nachricht zugehen, Sozzini sei am Tage
vorher gestorben. Es scheint, dass zwischen Sozzini und Bullinger
zuletzt doch eine Entfremdung eingetreten war. Am 20. April 1565

berichtete Bullinger nach Chur, dass die Kinder Bernardino Ochinos
in Polen gestorben seien. Bullinger wünschte, Ochino wäre noch vor
der Veröffentkchung der «Dreissig Dialoge» gestorben, die wohl
durch die Beeinflussung Sozzius, Castellinos «und anderen
Monstren» verfasst worden seien.292 Nach Lelio Sozzinis Tod begab sich

sein Neffe Fausto Sozzini nach Zürich und übernahm den literari-

290 Vgl. oben Anm. 268.
291 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, Kap. XVII, S. 169 ff.
292 BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 690.

156



sehen Nachlass, meist unveröffentlicht und teils auf blossen Zetteln

geschrieben. Doch Fausto erhielt daraus entscheidende Anregungen.

4.6 Celio Secondo Curione und seine in Poschiavo

gedruckte «nonkonformistische» Schrift

Celio Secondo Curione (1503-1569) aus dem Piémont war Professor

der Rhetorik in Basel, obwohl er eher dem «linken Flügel der
Reformation» zuzuzählen ist. Auch Curione verurteilte die im Herbst
1553 erfolgte Verbrennung Miguel Servets. Auf ihn fiel - wohl zu
Unrecht - der Verdacht, anticalvinistische Schriften, die anonym in
Basel erschienen, mitverfasst zu haben.293

1554, ein Jahr nach Servets Hinrichtung, erschien eine Schrift

von Curione, die sich zwar nicht gegen Calvin richtete, aber im
Grundsatz Calvins Prädestinationslehre (die Lehre von der göttlichen

Vorbestimmung des Menschen zum ewigen Heil oder Unheil)
verneinte. Diese Schrift «De amplitudine beati regni Dei, dialogi sive

libri duo» (von der Weite des seligen Gottesreiches wandte sich

gegen die Auffassung, dass die Erwählung der zum Unheil Verdammten

grösser sei als der zum Heil Auserkorenen. Das Reich Gottes
einschränken, heisse gleichsam die Barmherzigkeit Gottes einschränken.

Da sich unter Curiones Schülern auch polnische Studenten
befanden, widmete er diese Schrift dem polnischen König Sigismund
August. Drucker und Druckort waren jedoch nicht angegeben.

Diese Schrift verdient aus zwei Gründen Erwähnung. Erstens:
Die Erörterungen im Oktavbändchen sind in Dialogform gehalten.
Die Gesprächspartner waren Curione selbst und Mainardo, womit
der alte Prediger in Chiavenna gemeint sein kann. Die beiden kannten

sich von Pavia her, wo Curione 1536 bis 1539 gelehrt hatte und
Mainardo Vorsteher des Augustiner-Eremitenklosters gewesen war.
Zweitens: Das Büchlein fand nicht die Billigung Heinrich Bullingers,

293 A. BIONDI, in: DBI 31, 1985, S. 443-449.

157



aber er hat nichts gegen Curione unternommen. Es war Pier Paolo

Vergerio, dem es vorbehalten war, seinen italienischen Landsmann

zu denunzieren. Er war inzwischen Rat des Herzogs Christoph von
Württemberg geworden. Diesem seinem Herzog schrieb Vergerio
im Jahre 1562: « Es gibt ein Städtlein in Graubünden mit dem
Namen Poschiavo, wo eine recht dürftige und obscure Druckerei
betrieben wird. Dieser Druckerei wegen hat Curione seinen Sohn Ora-
zio auf einer fast achttägigen Reise durch das schwierigste Alpengebirge

dorthin geschickt, damit er auf Curiones Kosten das Buch dort
in Druck gebe. Er hat es dann veröffentlicht und hat es mit nicht
geringen Kosten nach Basel zum Vater zurückgebracht, der es dann
auf die Frankfurter Messe und auch anderswohin schickte, vor allem
nach Polen, denn er hatte es dem erlauchten König der Polen
gewidmet».

Diese Behauptung ähnelt der Rechtfertigungsrede Curiones vor
den Zensurbehörden in Basel: «es traf sich aber, dass mein Sohn
Orazio einiger häuslicher Geschäfte wegen nach Italien zog, und als

er mich fragte, ob er jene Dialoge mit sich nehmen dürfe, habe ich
es erlaubt. Da reiste er ab und gab sie in einer Stadt in Italien unter
rhäüscher Oberhoheit heraus».294 Ähnlich hatte sich Vergerio auch

in seinem Denunzationsschreiben an Bonifacius Amerbach vom 7.

Mai 1556 geäussert.
Es handelte sich dabei um die für die Verbreitung reformatorischer

Schriften in Italien bekannte Druckerei Landolfi in Poschiavo.
Es gehört zur Ironie dieser Angelegenheit, dass Vergerio, welcher
von einer «obskuren Druckerei» schrieb, die Gründung derselben in
Poschiavo gefordert hatte.295

294 Übersetzung nach KUTTER, Celio Secondo Curione, S. 203 f.
295 CANTIMOR], Italienische Haeretiker, Kap. XVIII, S. 174-192. Vgl. KUTTER,

Celio Secondo Curione, S. 185-212.

158



4.7 Die «häretischen» Exulanten aus Modena
in Chiavenna und Umgebung

Bemerkenswerte Erfolge hatte die reformatorische Bewegung in
Modena zu verzeichnen, der Stadt, die später, nachdem das Herzogtum

Ferrara dem Kirchenstaat einverleibt worden war, das Zentrum
des verbleibenden Herrschaftsgebiet der Familie d'Esté werden sollte.

Hier hatten Camillo Renato und der Venezianer Bartolomeo
Fonzio, der auch durch das Gebiet der Drei Bünde gereist war,
gepredigt.296 Hier und in späteren Abschnitten sollen nur diejenigen
Personen genannt werden, bei welchen ein Zusammenhang mit dem
Gebiet der Drei Bünde festzustellen ist.

Modena zeichnete sich damals durch ein reiches Geistesleben

aus. In der bereits erwähnten «Accademia Grillenzoni» versammelten

sich Gelehrte und Literaten. Man unterhielt sich bei der Lektüre
der griechischen und lateinischen Klassiker und gelangte über Werke

des Erasmus auch zur Lektüre von Schriften Luthers, Melanch-
thons, Bucers und - dem kritischen Geist der italienischen Humanisten

entsprechend - zur kritischen Beurteilung der Heiligen Schrift
und der kirchlichen Dogmen.

Im Geschäftshaus eines Bruders des Arztes Giovanni Grillenzoni
versammelten sich Leute aus allen sozialen Schichten zum
Gedankenaustausch. Doch die «Accademia Grillenzoni» und der mit ihr
sympathisierende Kreis wurden Opfer der Repression. Mehrere unter

ihnen wählten das Exil und zogen zuerst in die südlichen Täler
Graubündens, wie der Literat Ludovico Castelvetro, der auf der
damals venezianischen Insel Kreta aufgewachsene Francesco Porto
und schließlich der gelehrte Filippo Valentini.

Später bildeten sich durch die Fastenpredigten des Franziskaners
Bartolomeo della Pergola und des bereits genannten Bartolomeo
Fonzio neue reformationsfreundliche Kreise. Im Hause des reichen
Giacomo Graziani setzte man sich mit der italienischen Ubersetzung

296 Vgl. zu Modena auch Kapitel 1.3.

159



der «Institutio» Calvins, den gedruckten Predigten Bernardino Ochi-

nos, aber auch den Schriften Luthers und anderer Reformatoren
auseinander.

Unter dem strengen Papst Pius V. (Ghislieri), wurde dieser

Bewegung in den Jahren 1565 bis 1568 ein Ende gesetzt. Man hatte die

Möglichkeit, sich der Inquisition zu stellen und abzuschwören.
Andere mussten Gefängnisstrafen erdulden oder wurden zu den Galeeren

verurteilt. Einige wenige wurden in Modena oder anderswo

hingerichtet. Andere Personen aus diesem Kreis wählten das Exil und

zogen in das südliche Gebiet der Drei Bünde.
Wie früher Filippo Valentini, Mitglied der Accademia Grillenzo-

ni, zogen auch Giovanni Bergomozzi und Pietro Giovanni Biancoli-

no nach Chiavenna und dessen Umgebung und machten sich bald

vor den Vertretern der reformierten Gemeinde wegen anabapüsü-
scher Tendenzen verdächtig.297

Der Gelehrte Filippo Valentini war seinerzeit anscheinend aus
Modena nach Trient geflohen, wo unter dem damaligen Fürstbischof

noch keine strenge Repression spürbar war. Im Jahre 1548

erscheint er in Trient sogar als Podestà.298 Wann Filippo Valentini Trient

verlassen hat, ist unbekannt. Er dürfte aber identisch sein mit
dem im Brief des Churer Predigers Johannes Fabricius an Bullinger
vom 26. Oktober 1558 genannten gleichnamigen «Doktor beider
Rechte», der sich im Gefolge des französischen Gesandten befand.
Gemäss der Aussage des Fabricius weilte Valentini seines Glaubens

wegen in Chur und war eine jener drei Personen, deren Auslieferung

der Papst vom Herzog von Ferrara verlangt hatte. Nachrichten
aus Frankreich hat er für Fabricius aus einem italienischen Schreiben

(wohl ins Lateinische) übersetzt. Der Brief Fabricius' vom 24. August
1562 scheint jedoch Valentini gegenüber ein gewisses Misstrauen
anzudeuten.299 Später tauchte Filippo Valentini in Chiavenna auf.

297 CAPONETTO, La Riforma protestante, S. 303-311.
298 Ebenda, S. 199.
299 BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 123 und 466. ROTOND, Esuli italiani, S. 776

und 779 f.

160



Dort propagierte er, immer nach dem Bericht des reformierten
Predigers, arianische und täuferische Ansichten. Nach einer Verwarnung

zog er nach Piuro und hat sich dort verheiratet. Er starb wohl

um 1569.300

Giovanni Bergomozzi erwarb sich als Kaufmann ein beträchtliches

Vermögen. Wahrscheinlich durch die Lektüre «evangelistischer»

Schriften (z.B. des «Tratto utilissimo del Beneficio di Gesü
Cristo crocifisso verso i cristiani») und durch seine Beziehungen zu
Bartholomeo Fonzio wurde er für die reformatorische Lehre
gewonnen. Von seinen Reisen, die ihn öfters nach Venedig führten,
brachte er reformatorische Schriften, etwa Bernardino Ochinos
und Francesco Negris, nach Modena. Er wurde eines der
bedeutendsten Mitglieder der von 1543 bis 1567 bestehenden «Commu-
nità dei ffatelli».

In den Jahren 1568 bis 1570 fanden mehr als hundert Prozesse

gegen diese Gemeinschaft statt. Als Bergomozzi 1568 nach den
Drei Bünden floh, wurde sein Vermögen konfisziert. In Chiavenna
äusserte Bergomozzi alsbald nonkonformistische Ideen, zum
Beispiel, dass die Wiedergeborenen nicht mehr sündigen könnten. Er
wurde exkommuniziert, auf Betreiben des einflussreichen Alessan-
dro Trissino aus Vicenza jedoch wiederum in die kirchliche
Gemeinschaft aufgenommen, ohne seine Ideen zu verleugnen. Er
starb imjahre 1571.301

Pietro Giovanni Biancolino war ein sehr vermögender und
zugleich sehr gelehrter Kaufmann in Modena. Durch seine Reisen, vor
allem nach Venedig und nach Lyon, wurde er mit zahlreichen
Reformationsanhängern bekannt. Als Mitglied der «Accademia Gril-
lenzoni» wurde er mehrfach von der Inquisition befragt, aber nach
einer «summarischen» Abschwörung freigelassen. In den Jahren
1556 und 1557 war Biancolino Podestà von Piacenza. Doch durch
seine ostentativ zur Schau getragene Gleichgültigkeit gegenüber dem

300 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, S. 225. ROTOND, Esuli italiani, S. 779.
301 A. ROTOND, in: DBI 9, 19G7, S. 69 ff.

161



kirchlichen Leben wurde gegen ihn wiederum prozessiert. Er wurde
aber nochmals freigelassen, weil der Bischof von Modena sich für
ihn einsetzte. Auch Biancolino war Mitglied der «Communità dei

fratelli», wo offenbar nicht nur reformatorische, sondern bisweilen
auch radikalere Ansichten vertreten wurden. Biancolini musste nach
der gewaltsamen Auflösung der «Communità dei fratelli» fliehen
und zog wie Graziani und Bergomozzi ins südliche Gebiet der Drei
Bünde. Wie bei Graziani verlieren sich danach seine Spuren.302

4.8 Verschärfung der dogmatischen
Auseinandersetzungen in den italienischen
Talschaften (1564-1571)

4.8.1 Antonio Mario Besozzi. Seine Vertreibung aus Zürich
und deren Auswirkungen in den Drei Bünden

Der einer mailändischen Patrizierfamilie entstammende Antonio
Mario Besozzi wurde wohl zu Beginn des 16. Jahrhunderts geboren.
Uber seine ersten Lebensjahre weiss man lediglich, dass er einst in
den Dienst eines italienischen Grafen getreten war und wahrscheinlich

1544 mit einem Sohn desselben in Zürich war.
Antonio Mario Besozzi zog später nach Locarno und trat dort in

Verbindung mit den Häupten der evangelischen Gemeinde. Die
katholischen Orte forderten jedoch im Dezember 1552 den Wegzug
einiger führender Protestanten aus Locarno. Besozzi begab sich nach

Chiavenna, wo er 1553 Vergerios Vorwort der italienischen Ubersetzung

von Bullingers Schrift über das Abendmahl ins Lateinische
übersetzte. In den folgenden Jahren waltete er als Vermittler
zwischen den immer mehr von den katholischen Orten bedrängten
Protestanten in Locarno und Zürich. Auch setzte er sich für ihre Interessen

ein, als sie nach Zürich übersiedeln mussten.

302 A. ROTOND, in: DBI 10, 1968, S. 244 f.

162



Besozzi war ein typischer Vertreter jener teilweise auch
nonkonformistischen Kreise, welche sich auf ihren Geschäftsreisen auch für
die Belange der Reformation einsetzten. Auch seine Frau Chiara
Orelli übersiedelte nach Chiavenna. Spätestens 1557 hat das

Ehepaar in Zürich Wohnsitz genommen.
Die Briefe einiger protestantischen Bündner an Bullinger zeigen,

dass Besozzi mit manchen von ihnen bekannt oder sogar befreundet
war. Während seines Aufenthaltes in Chiavenna unternahm er
weiterhin Geschäftsreisen und waltete gelegentlich als Briefübermittler
zwischen Chiavenna und Zürich. Anderseits zeigten sich die Churer

Prediger zur Weiterleitung von Briefen Bullingers an Besozzi in
Chiavenna bereit.303

Besozzi stand auch in späteren Jahren mit protestantischen
Bündnern, wie dem alten Prediger von Chiavenna, Agostino Mai-
nardo, oder mit Leuten aus der Familie von Salis, in Verbindung.
Ein in Zürich studierender Sohn aus dieser Sippe wohnte bei ihm.304

Doch am 15. Dezember 1564 liess Bullinger dem Churer Prediger
Johannes Fabricius die lakonische Nachricht zukommen, der ihm
bestens bekannte Besozzi sei von den Behörden verhört und ins
Gefängnis geworfen worden.305

Was war geschehen? Anlässlich der Herbstmesse von 1564 in
Zurzach hatte Besozzi einen anderen italienischen Exulanten, der
aus Strassburg gekommen war, getroffen und sich mit ihm auch
über religiöse Fragen unterhalten. Einige Zuhörer glaubten gehört zu
haben, dass Besozzi Zweifel an der völligen Unfähigkeit des
Menschen zur Erfüllung des göttlichen Gesetzes und der Notwendigkeit
eines Vermittlers zwischen Gott und Mensch geäussert habe. Ein
Genfer stellte ihn daraufhin in einem Gasthaus zur Rede, zeigte sich

von den Auskünften unbefriedigt und denunzierte ihn in Zürich.
Vom Rat wurde Besozzi bald freigelassen, jedoch aus Zürich
weggewiesen. Es blieb ihm nur gestattet, geschäftehalber für kurze Zeit

303 BULLINGER/SCHIESS I, Nr. 232/1, 262, 270, 278.
304 BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 92, 171, 183, 262.
305 Ebenda, Nr. 651.

163



in die Stadt zurückzukehren.
Besozzi zog nach Basel, immatrikulierte sich an der Universität,

ging aber alsbald wiederum geschäftehalber auf Reisen. Es blieb
bisher unbekannt, ob er in Basel oder anderswo gestorben ist und

wann dies der Fall war.306

Antonio Mario Besozzi hatte 1562 Lelios Neffen Fausto Sozzini
nach Lyon die Nachricht vom Tode des Onkels übersandt. Fausto

Sozzini begab sich anschliessend nach Zürich, um von den Briefen
und Schriften Lelios das zu sammeln, was noch vorhanden war. Im
Sommer 1563 verliess Fausto Sozzini Zürich und zog vorerst, unter
Benutzung eines Weges durch das Bündner Gebiet, nach Italien.307

Damit wird offenbar, dass Besozzi mit Lelio Sozzini befreundet

war. Auch Camillo Sozzini, Lelios Bruder, hatte sich bei Besozzi

aufgehalten. Nachträglich liess sich noch etwas anderes feststellen, nämlich,

dass 1554, während Besozzis Aufenthalt in Chiavenna, auch der

aus England geflüchtete Bernardino Ochino für kurze Zeit dort
gewesen war. Zweifellos ist Besozzi von Ochino beeinflusst worden,
welcher Prediger der Locarneser Gemeinde in Zürich gewesen und
1563 aus der Stadt vertrieben worden war.

4.8.2 Die Sozzinianhänger in Chiavenna und Umgebung

Niccolô Camogli (auch «Camulio» geschrieben) zählt zu den Personen,

die nach den Ereignissen in Zürich und Basel in Südbünden
eine Bleibe suchten. Im zweiten oder dritten Jahrzehnt des 16.

Jahrhunderts als Spross einer reichen Patrizierfamilie in Genua geboren,
wurde er Geschäftsmann, und als solcher hielt er sich öfters in den
Handels- und Finanzmetropolen Lyon und Antwerpen auf. Auch bei
ihm zeigte sich wie bei vielen emigrierten Italienern die Verbindung

306 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, Kap. XXIV. S. 262-269, 463-466 (mit
Textbeilagen zum Zürcher Prozess). J. A. TEDESCHI, in: DBI 9, 1967, S. 672-

675.
307 MARCHE 1 ' 11/ZUCCHINI, Aggiunte al epistolario di Fausto Sozzini, S. 35.

164



von Handelstätigkeit und religiösem Eifer. Für andere wohlhabende

Glaubensgenossen übernahm Camogli allerhand Aufträge auf
seinen Geschäftsreisen, und gegenüber Minderbemittelten zeigte er
sich hilfsbereit.

Im Jahre 1563 nahm Niccolô Camogli Wohnsitz in Basel. Hier
wohnten auch wohlhabende Freunde und Geschäftsleute wie
Francesco Betti und Besozzi. Nun wurde offenbar, dass auch er der

Gruppe der religiösen Dissidenten in Basel angehörte, welche die

Hinrichtung Miguel Servets in Genf missbilligten und sich für die
religiöse Toleranz einsetzten. Als Bernardino Ochino, von Zürich
vertrieben, nach Basel kam, fand er zusammen mit seinen Kindern
gastliche Aufnahme im Hause Camoglis. Dieser war es auch, der sich

für Ochino beim Prediger von Piuro einsetzte, damit er dort eine

Bleibe finde. Aber der dortige Prediger Girolamo Turriani, obwohl
selber in manchen Belangen religiöser Dissident, schreckte von
diesem Beistand für Ochino zurück.

Niccolô Camoglis Aufenthalt in Basel dauerte nicht lange. Er
wusste nicht, ob er in Antwerpen oder in Fyon Wohnsitz nehmen
sollte, entschied sich dann aber für die Übersiedlung nach Piuro,
denn er hatte die Tochter eines reichen Handelsmannes aus diesem

Ort geheiratet. Man kennt weder den Namen seiner Frau noch den

Zeitpunkt der Heirat. In Piuro wurde er alsbald als Mitläufer jener
Kreise erkannt, welche die religiöse Intoleranz bekämpften und
radikale Ansichten vertraten. 1571 wurde Camogli deshalb exkommuniziert,

aber nach einemjahr wegen seiner Wohltätigkeit Bedürftigen
gegenüber wieder in die Gemeinschaft der Kirche aufgenommen.

An Niccolô Camogli Hessen Tobias Egli, des Johannes Fabricius

Nachfolger in Chur, und Heinrich Bullinger in Zürich keinen guten
Faden. Man hatte nicht vergessen, was er für Bernardino Ochino
getan hatte. Man warf man ihm sexuelle Verirrungen vor, ob zu Recht
oder zu Unrecht, lässt sich nicht mehr feststellen.308 Ein Brief vom 30.

308 V. MARCHETTI, in: DBI 17, 1974, S. 291-293. Vgl. BULLINGER/SCHIESS
III, Nr. 252 und 254.

165



Juli 1581 an Johann von Salis betreffend Schuldenerlass gegenüber
einem Exulanten ist das letzte bisher bekannte Lebenszeichen.309

Camoglis Nachkommen lebten in Piuro bis zum Bergsturz von
1618. Camogli war der Schwiegervater des Andreas von Salis und
der Grossvater von Niccolô und Guberto von Salis. In den Berichten
über den Bergsturz werden auch Opfer aus der reichen Sippe der

Camogli erwähnt.310

4.8.3 Francesco Betti

Francesco Betti, 1521 in Rom geboren, entstammte einer reichen
Familie und trat in die Dienste des Gouverneurs von Mailand. Auch
er war Handels- und Finanzmann. Wahrscheinlich um 1550 wendete

er sich der Reformation zu; 1557 überquerte er die Alpen. Während

Jacopo Aconcio nach England zog, nahm Francesco Betti nach
verschiedenen Ortswechseln Wohnsitz in Basel. Von ihm stammen
einige Schriften, die zum Teil gegen den «Ketzerhammer» Girolamo
Muzio gerichtet sind.

Trotzdem machte sich Francesco Betti in den orthodoxen
reformierten Kreisen verdächtig, und seine Freundschaft mit Antonio
Mario Besozzi, Camillo Sozzini, Francesco Pucci, Mino Celsi und
anderen Nonkonformisten lässt darauf schliessen, dass er zumindest
dem Gedankengut dieser religiösen Dissidenten nahestand. Immerhin

konnte er bis zu seinem Tode im Jahre 1590 in Basel bleiben, er
hat dort auch einen Hausstand gegründet, indem er die Witwe des

Exulanten Paolo Colli heiratete.311 Er stand in freundschaftlicher

309 GIANPAOLO ZUCCHINI, Di una lettera inedita di Niccolô Camogli (1581),
BSS Valdesi 137, 1975, S. 15-20, S. 19 f.: Text des Briefes (Original im Staatsarchiv

Graubünden).
310 SCAR AMF.T .1 .INI/K AHI ,/FAI.APPI, La frana di Piuro, S. 22, 46, 102, 178, 193,

266.
311 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, Kap. XXV, S. 274-277. Zu Paolo Colli

(1518-1572) aus Alessandria, der in Basel Ester, die Tochter des Arztes Guarne-

166



Verbindung mit religiösen Dissidenten, die schliesslich Aufenthalt in
den italienischen Talschaften der Drei Bünde nahmen.

4.8.4 Camillo Sozzini

Über den Lebensweg dieses Bruders von Lelio Sozzini geben nur
gelegentliche Berichte Bescheid, vor allem die lateinische Fassung
einer Darstellung der Aktionen gegen die Häretiker in Chiavenna und

Umgebung durch den Prediger Scipione Lentolo.
Es scheint, dass Camillo Sozzini um 1560 zusammen mit zwei

Brüdern in Siena von der Inquisition verhaftet wurde und eine

Gefängnisstrafe verbüsste.312 1563 weilte er im Hause des Antonio Mario

Besozzi in Zürich. Die Zürcher Prediger warnten jedoch die
Ältesten der Kirche von Locarno in Zürich vor einem Umgang mit
Camillo. Er stand bereits damals im Rufe der Häresie.313

Am 27. Dezember 1563 bat Heinrich Bullinger Johannes Fabri-
cius in Chur, die Prediger in Südbünden vor «Camillus» und
«Darius» zu warnen, und am 7. Januar 1564 leitete Bullinger ein Gerücht
nach Chur weiter, wonach die Beiden nach Konstanz gezogen
seien.314 Bereits in den ersten Monaten des Jahres 1564 befanden sie

sich jedenfalls in Südbünden. Der gestrenge Prediger Scipione Lentolo

verbot ihnen den Aufenthalt in Chiavenna, aber Camillo fand
durch den Prediger Girolamo Turriani für einige Jahre eine Bleibe
in Piuro.315 1570 und 1571 ist man, wie gegen andere Dissidenten,
auch gegen Camillo Sozzini vorgegangen, der sich anscheinend als

«Nikodemit» unterwarf. Ein letzter Hinweis auf ihn stammt vom
November 1574.316

rio Castiglione, geheiratet hatte, vgl. ZUCCHINI, Riforma e società nei Grigio-
ni, S. 53, Anm. 121.

312 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, S. 226.
313 Ebenda, S. 295.
314 BULLINGER/5CHIESS II, Nr. 566 und 572.
313 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, S. 295 (vgl. Anm. 313).
31(1 TEDESCHI, Notes towards a genealogy, S. 300 f.

167



Aus den im Staatsarchiv Graubünden (Archiv Salis-Samedan)

aufgefundenen Briefen, von denen sehr viele an Camillo Sozzini in
Piuro gerichtet und nunmehr ediert sind, werden dessen vielfaltige
Beziehungen sichtbar, vor allem im Hinblick auf andere Dissidenten

in Chiavenna, Piuro und Umgebung. Die Briefe offenbaren, obwohl
sie sich teilweise auf Geschäftsangelegenheiten beziehen, die radikale

Gesinnung Sozzinis in religiösen Fragen.
Beim Weggang aus Zürich Ende 1563 überliessen Camillo und

Fausto Sozzini die Schriften Lelios den beiden in Basel wohnenden
Francesco Betti und Guamerio Castiglione zur Verwahrung.317 Als

jedoch Fausto während langer Jahre in Italien verblieb, wurde
Camillo Sozzini ungeduldig und bestand darauf, dass Francesco Betti
ihm einzelne Schriften Lelios übergebe. Camillo wollte diese offenbar

möglichst bald edieren und dadurch die antitrinitarischen Lehren

verbreiten.310

4.8.5 Dario Scala

Über diesen Nonkonformisten weiss man sehr wenig. Gelegentlich
erscheint er in den Quellen mit dem blossen Vornamen, und man hat
daher geglaubt, ihn als Dario Sozzini, also als Bruder Lelios und Camil-

los, identifizieren zu können. Aber nach den neuesten Erkenntnissen
scheint sich die Ansicht durchzusetzen, dass mit diesem Vornamen Dario

Scala gemeint ist.

Dario Scala war nicht nur Gesinnungsgenosse der Brüder Sozzini,

sondern auch ihr Beauftragter in Geschäftsangelegenheiten. Deshalb

hielt er sich immer wieder - wie Betti, Besozzi und Camogli -
in Lyon auf. In dieser Handels- und Finanzmetropole weilten
geschäftehalber öfters auch die Brüder Sozzini und später ihr Neffe

317 Vgl. die Angaben in Anm. 311, zu Guarnerio Castiglione vgl. V. MAR-
CHETTI, in: DBI 21, 1979, S. 94 ff.

318 ZUCCHINI, Contributi agli studi sulla giovinezza di Fausto Sozzini, S. 37 ff.

MARCHE 1 ' 11/ZUCCHINI, Aggiunte all'epistolario di Fausto Sozzini, Introdu-
zione, S. 36 f.

168



Fausto, der sich dort mit den Praktiken des Handels vertraut
machte. Zwischen Lyon und Bünden verkehrte Dario Scala
immer wieder als Geschäftsbeauftragter.311' Heinrich Bullinger bat am
27. September 1560 Johannes Fabricius in Chur um Auskunft über
den in Zürich weilenden Italiener «Darius Scala», der dem Vernehmen

nach als Arianer und Verteidiger Servets im vorigen Jahr aus

Chiavenna vertrieben worden sei. Doch Fabricius musste am 30.

September antworten, dass man in Chur darüber nichts wisse. Nur ein

«Servetaner», ein gewisser Ludovicus (vielleicht Ludovico Fieri) habe

Chiavenna verlassen müssen und sei nach Italien gezogen.320 Doch am
27. Dezember 1563 und am 7. Januar 1564 berichtete Bullinger (wie
bereits erwähnt) nach Chur von «Camillus» und «Darius» als von gefährlichen

Häretikern.
Auch hier ist es wahrscheinlich, dass der Begleiter Camillo

Sozzinis Dario Scala war, denn mit keinem Wort wird angedeutet,
dass es sich um zwei Brüder handle.321

4.8.6 Pietro Leoni und weitere Häretiker in Chiavenna und
Umgebung

Bereits vor Camillo Sozzini und seinen Gesinnungsgenossen hielten
sich in Chiavenna andere italienische Refugianten auf, welche in den
reformierten Gemeinden Streit verursachten. Die von ihnen vertretenen

Glaubensansichten lassen sich schwer beschreiben. Was man
davon weiss, stammt vor allem aus den Berichten der Gegner, etwa
den Briefen des Predigers Agostino Mainardo an Bullinger oder
dem umfangreichen Bericht des späteren Predigers Scipione Lento-
lo.322 Der gemeinsame Nenner ihrer Ansichten ist folgendermassen
beschrieben worden: «Die Wiedergeburt und die Erwählung zum

319 ROTOND Atteggiamenti della vita morale, S. 1000 f. und Anm. 31.
320 BULLINGER/5CHIESS II, Nr. 276 und 277.
321 Ebenda, Nr. 566 und 572. Näheres über D. Scala bei: ROTOND Atteggia-

menü della vita morale, S. 1002 ff.
322 «Responsio orthodoxa auctore Scipione Lentulo Neapolitano ...», (1592).

169



ewigen Heil seien nicht der Wohltat des Todes Christi zu verdanken,

sondern lediglich und ausschliesslich der göttlichen Gnade. Nur
die Gnade Gottes sei es gewesen, welche das Opfer Christi als eine
hinreichende Sühne für unsere Sünden erklärt und es angenommen
habe ,..».323 Durch diese Entwertung der Erlösungstat Jesu Christi
wurde notwendigerweise dessen Gottheit verleugnet, und die Folge
musste die Leugnung des Dogmas der Dreieinigkeit, der Trinität,
sein. Daneben machte sich bei einzelnen Dissidenten der täuferische
Einfluss geltend, das heisst, die Verwerfung der Kindstaufe. Die
Erwachsenentaufe, so glaubte man vielfach, bedeute die Wiedergeburt,
und der wiedergeborene Mensch sei fähig zu guten Werken und zur

Bekämpfung der Sünde. Folgerichtig resultiere daraus die Betonung
der Nachfolge Christi und die Vernachlässigung, wenn nicht
Verleugnung der altchristlichen Dogmen.

Vom italienischen Exulanten Pietro Leoni in Chiavenna kennt

man weder die Herkunft, das Jahr seiner Flucht noch sein späteres
Schicksal. Leoni weigerte sich, das von Mainardo verfasste
Glaubensbekenntnis zu unterschreiben, da die Verpflichtung auf das Rätische

Bekenntnis von 1553 genüge. Er und mit ihm andere Dissidenten seien

nur willens, den Text der Heiligen Schrift als Glaubensgrundlage
und keine anderen Dogmen als das Apostolicum (das sogenannte
Apostolische Glaubensbekenntnis) anzuerkennen. In seinem Kampf
gegen Mainardo verfasste Leoni eine Schrift und liess sie, nach einem
Bericht Mainardos an Bullinger, in Mailand drucken.324

Von der am 5. Juni 1561 in Chur versammelten Synode wurde
Leoni zusammen mit einigen anderen Gesinnungsverwandten
exkommuniziert.325 Er musste 1562 aus Chiavenna weichen, kehrte je-

323 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, Kap. XXV, S. 270.
324 Ebenda, Kap. XXV, S. 272 f. und S. 466.
325 ROTOND Camillo Renato, S. 202, 203 und Anm. 2: Auszug aus dem Bericht

Scipione Lentolos. Pietro Leoni hatte sich - gemäss diesem Bericht - geweigert,
sich zur Confessio Raetica zu verpflichten und auch einige altchrisüiche Dogmen

verworfen. Da man deshalb ein neugeborenes Kind Leonis in Chiavenna
nicht taufen wollte, erklärte sich ein Prediger aus der Umgebung dazu bereit.

170



doch bereits einJahr später wieder dorthin zurück. Am 14. Juni 1563

berichtete Johannes Fabricius aus Chur nach Zürich, «Petrus Leo»

sei wieder in Chiavenna und sei dort, gleich wie Francesco Stancaro

in Polen, der Anstifter von Wirren und Spaltungen. Die Ratsboten
der Drei Bünde wollten ihn hinrichten, doch dies sollte ihm mitgeteilt

werden, damit er flüchten könne. Seitdem vernimmt man nichts
mehr von Leoni.326

4.8.7 Ludovico Fieri

Ludovico Fieri stammte aus Bologna. Er wurde ebenso wie Pietro
Leoni exkommuniziert. Anlässlich der Synode von 1561 war er bei
seinen Aussagen unvorsichtig geworden und hatte erklärt, er
anerkenne das vorgeschriebene Bekenntnis nur unter Ausschluss von
drei Glaubenssätzen: dass Jesus Christus der ewige Sohn Gottes,
dass Christus dem Vater wesensgleich und dass er Schöpfer des

Himmels und der Erde sei.

Durch diese Reserven im Hinblick auf Christus entpuppte sich
Fieri als Antitrinitarier. Er machte aber geltend, eine Person, die ein
christliches Leben führe, könne dieses Dogmas wegen nicht
exkommuniziert werden. Fieri wurde zwar exkommuniziert, das heisst,
nicht zur Abendmahlsfeier, aber in seinem Fall doch zur Predigt
zugelassen.327

Ludovico Fieri begab sich bald darauf nach Mähren. Auf seiner
Wanderschaft scheint er nochmals nach Südbünden zurückgekehrt

zu sein, um dann wohl endgültig nach Osten zu ziehen.328

In Austerlitz in Mähren hatte der Venezianer Niccolô Paruta
eine Schwester Ludovico Fieris geheiratet. Dieser reiche Exulant ist,
wie erwähnt, dadurch bekannt geworden, dass er den aus Polen ver-

326 DALBERT, Die Reformation in den italienischen Talschaften, S. 119-123,

BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 519.
327 CAN 11MORI, Italienische Haeretiker, Kap. XXV, S. 272 f. und S. 466, Anm. 9.
328 CACCAMO, Eretici italiani, S. 47 und 58. FIRPO, Antitrinitari nell'Europa Ori¬

entale, S. 9 und Anm. 27, S. 198 f., 207, 212.
»

171



triebenen Bernardino Ochino aufnahm und dass dieser in seinem
Hause starb. Aber auch anderen Italienern gewährte er Gastrecht,

zum Beispiel Marcantonio Varotta, der später nach Italien und zur
katholischen Kirche zurückkehrte und durch seine Geständnisse der

Inquisition viele Namen preisgab.329

4.8.8 Francesco Vacca da Bagnacavallo (Romagna)

Dieser «war nach Chiavenna gekommen in Begleitung eines gewissen

Malers Giovanni; beide gaben an, um ihrer Religion willen aus

der Heimat vertrieben worden zu sein».330 In Piuro hatte ihn Niccolô

Camogli gastlich aufgenommen. Nach Chiavenna zurückgekehrt,
leugnete er die Gottheit Christi und galt daher in den Augen der
reformierten Gemeinde als «Arianer». Im März 1569 misslang sein

Versuch, eine Disputation durchzusetzen. Er zog daraufhin nach
Mähren.331

Francesco Vacca war ebenfalls mit Niccolô Paruta bekannt, der

so manchen flüchtigen, vor allem «häretischen» Italienern Gastrecht

gewährte. Am 25. November 1569 schrieb Francesco Vacca aus

Wien dem in Piuro wohnenden Camillo Sozzini. (Dieser hatte von
ihm bereits zwei Briefe erhalten, wobei Vincenzo Pestalozzi den
ersten und dessen Bruder den zweiten überbracht hatten.) Vacca
berichtete über einen Besuch Niccolô Parutas, sowie dass Ludovico
Fieri, dessen Schwager, wohlbehalten aus Siebenbürgen zurückgekehrt

sei. Er, Vacca, würde eine Ubersiedlung Camillo Sozzinis nach
dem Osten begrüssen, wage aber nicht zu glauben, dass dieser Piuro
verlassen wolle. Dieser Brief zeigt in trefflicher Weise die intensiven

329 Bei seinem Wegzug hatte Parutas Frau, Fieris Schwester, Varotta in grosszügiger
Weise mit Kleidern ausgestattet. Den Winter 1569/1570 verbrachte auch Ludovico

Fieri bei seinem Schwager. ImJahre 1573 finden wir ihn in Alba julia
(Weissenburg) in Siebenbürgen, und eine Zeitlang verweilte er in der
polnischen Universitäts- und Residenzstadt Krakau.

330 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, Kap. XXVI, S. 294.
331 Ebenda, S. 292 und 294 f.

172



und weiträumigen Beziehungen der «häretischen» Italiener untereinander.332

In Chiavenna befanden sich nach dem Bericht Lentolos noch
weitere Flüchtlinge, welche mit der reformierten Gemeinde in Streit

gerieten. Ein Giovanni aus Modena behauptete etwa, dass die wahrhaft

Wiedergeborenen nicht sündigen könnten. Er wurde 1567

exkommuniziert, doch auf Fürsprache Alessandro Trissinos, des
reichen Exulanten aus Vicenza, wieder in die kirchliche Gemeinschaft

aufgenommen, obwohl er seine Ideen nicht verleugnete. Als er starb,
wurde er von Girolamo Turriani, dem Prediger in Piuro, ehrenvoll
bestattet.333

4.8.9 Giovanni Batüsta Bovio

Er entstammte einer wohlhabenden Familie aus Bologna und war
nach seiner Flucht aus Italien in Lyon gewesen. In Chiavenna, wurde

er, da seine Angehörigen in Bologna ihm keine Finanzmittel
zukommen Hessen, von der reformierten Gemeinde unterstützt. Aber
bald erregten seine abweichenden Glaubensansichten Ärgernis.
Nach dem mehrfach erwähnten Bericht des Predigers Scipione Len-
tolo war er ein grosser Esser und Trinker, was ebenso Anstoss erregte.
Schliesslich zog er nach Piuro, wo er beim Prediger Girolamo Turriani

Rückhalt fand. Er stand auch in Verbindung mit religiösen
Dissidenten wie Francesco Betü und Giacomo Castelvetro, damals in
Basel, sowie mit Camillo Sozzini in Piuro. Im Jahre 1570 befand sich

auch Bovio in Basel, wie ein Brief Giacomo Castelvetros an Camillo
Sozzini vom 17. September 1570 zeigt.334

Dieser Bovio war wohl identisch mit dem «Chiliasten» Bovio,
der das Millenium, das Nahen des Reiches Gottes ankündigte. Seine

332 FIRPO, Antitrinitari nell'Europa orientale, S. 198. MARCHETTI/ZUCCHINI,
Aggiunte all'epistolario di Fausto Sozzini, S. 146, Nr. 26 (Text des Briefes).

333 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, Kap. XXVI, S. 292-297.
334 MARCHETTI/ZUCCHINI, Aggiunte all'epistolario di Fausto Sozzini, S. 152,

Nr. 30.

173



Wanderschaft führte ihn bis nach Krakau und Danzig, wo er jedoch
für den Täuferkreis nicht tragbar war. Mit Hilfe des polnischen
Hofarztes Niccolö Buccella unterstützte Fausto Sozzini den verarmten
Bovio, obwohl dieser sich als undankbar erwies und dessen Ideen
verachtete.335

4.9 Einige nonkonformistische Prediger in den
italienischen Talschaften der Drei Bünde

Die reformierte Kirche der Drei Bünde, deren Prediger sich zur
Anerkennung des Rätischen Bekenntnisses (Confessio Raetica)
verpflichten mussten, hatte sich mehrfach, insbesondere in den Jahren
unmittelbar vor und nach 1570, mit Predigern auseinanderzusetzen,
die dazu nicht bereit waren. Hier sollen nur jene in den italienischen
Talschaften genannt werden.

4.9.1 Bartolomeo Silvio

Die Uberlieferung über ihn ist sehr lückenhaft. Als seine Heimat
wird Cremona bezeichnet, die lombardische Stadt, in welcher sich
für kurze Zeit eine reformierte Gemeinde gebildet hatte. Nach der

Repression waren viele Flüchtlinge entweder ins Gebiet der Drei
Bünde oder nach Genf gezogen. Wo und wie lange Silvio gepredigt
hat, ist nur teilweise bekannt. Er soll zuerst von 1555 bis 1559 in
Pontresina tätig gewesen sein, wo sich bereits Pier Paolo Vergerio
aufgehalten hatte. Als zweite Gemeinde wird Casaccia angegeben

(1559-1560). Über seine darauffolgende Tätigkeit bis 1568 fehlten
bisher sichere Nachrichten.

Im Jahre 1568 wurde Silvio in Monte di Sondrio Nachfolger des

nach Chiavenna gezogenen Scipione Lentolo, und 1570 scheint er in

335 CACCAMO, Eretici italiani, S. 58, 94 f. und 98. FIRPO, Antitrinitari nell'Euro-

pa Orientale, S. 8.

174



Traona tätig gewesen zu sein. Um 1573 bis 1580 wirkte er in Teglio,
wo mehrere Leute aus Cremona wohnten. Zuletzt soll Silvio 1580

nach Sondrio berufen worden sein. Uber sein Schicksal nach 1583

fehlen Nachrichten.336

Als die Bündner Ratsboten 1570 auf Betreiben der Prediger
erklärten, dass in den Drei Bünden auch künftig nur die katholische
oder die reformierte Konfession geduldet würde, übersandte Barto-
lomeo Silvio am 26. September 1570 eine von ihm verfasste Schrift
nach Zürich und bat Bullinger um sein Urteil.337 Dieser Versuch
erwies sich als erfolglos. Obwohl Silvio auf die Nachricht von den
beabsichtigten Zensuren der bevorstehenden Synode Unterwerfung
signalisierte, wie Tobias Egli, der Nachfolger des Fabricius in Chur,
am 24. April 1571 nach Zürich berichtet,338 wurde er mit einigen
Glaubensgenossen vom Amte suspendiert.339

Aus drei Briefen Silvios an Johann von Salis (Sondrio, Herbst
1572, Monte bei Sondrio, 14. Februar 1573 und Morbegno, 13.

Februar 1577) werden mannigfache persönliche Beziehungen, vor
allem in Chiavenna, sichtbar, zum Beispiel mit dem aus Bergamo
stammenden Apotheker Francesco Bottagisio.340

Den Kampf für die Glaubensfreiheit, den Bartolomeo Silvio in
der nach Zürich gesandten Schrift führte, nahm man so ernst, dass

Bullinger Scipione Lentolo zu einer Erwiderung aufforderte. Dieser

entsprach der Bitte, doch die Schrift wurde erst gut zwanzig Jahre
später 1592 in Genf gedruckt. Lentolos Manuskript war jedoch
bereits 1572 den führenden Zürcher Theologen zur Begutachtung
zugeschickt worden.341

336 TRUOG, Die Pfarrer II, S. 150.
337 BULLINGER/SCHIESS III, Nr. 220.
338 Ebenda, Nr. 247.
339 Bericht Eglis vom 20. Juni 1571, BULLINGER/SCHIESS III, Nr. 252.
340 Im letzten der erwähnten Schreiben bat Bartolomeo Silvio Johann von Salis,

sich dafür einzusetzen, dass seine Frau zu ihm ziehen könne. ZUCCHINI, Noti-
zie su Bartolomeo Silvio, S. 61-69 (mit den Texten der drei Briefe).

341 BULLINGER/SCHIESS III, Nr. 336.

175



4.9.2 Girolamo Turriani

Dieser stammte wie Bartolomeo Silvio aus Cremona. Er soll um
1555 in Bondo, dann von etwa 1561 bis 1597 in Piuro als Prediger

tätig gewesen sein.342 Uber die frühere, vor allem in Cremona
verbrachte Zeit und über seinen Studiengang schweigen sich die bisher
bekannten Dokumente aus. Von ihm ist erst die Rede, als er bereits

Prediger in Piuro war. Turriani sympathisierte eindeutig mit den

Nonkonformisten.
Am 3. Dezember 1563 schrieb Niccolô Camogli an Michelangelo
Florio sowie an Turriani und deutete an, der als Nachfolger

Agostino Mainardos ausersehene Girolamo Zanchi werde sich als

toleranter erweisen.343 Zanchi hatte in seiner Gemeinde genug
Probleme und konnte sich nicht um die Auseinandersetzungen in Piuro
kümmern. Bernardino Ochino wagte Turriani - wie oben erwähnt -
allerdings nicht aufzunehmen.344

Ansonsten zeigte sich Girolamo Turriani allzugerne bereit,
Nonkonformisten, die von Zanchis strengem Nachfolger Scipione Lento-
lo in Chiavenna nicht geduldet wurden, in Piuro aufzunehmen. Ca-

millo Sozzini, Filippo Valentini aus Modena und Giovanni Batüsta

Bovio fanden hier ein vorläufiges Refugium. Einzelne von ihnen
fanden sogar im Hause des Predigers gastfreundliche Aufnahme.345

So soll Turriani Camillo Sozzini für sechs Jahre in seinem Haus

beherbergt haben. Es ist deshalb nicht verwunderlich, dass der Prediger

von Piuro zusammen mit einigen Gesinnungsgenossen 1567

anlässlich der Synode in Chur angeklagt wurde.34"

Girolamo Turriani sah sich jedoch nicht nur wegen seiner
Sympathie für die Nonkonformisten schweren Vorwürfen ausgesetzt,
sondern auch wegen seines Verhaltens während der Pestepidemie,

342 TRUOG, Die Pfarrer I, S. 23.
343 ZUCCHINI, Riforma e società nei Grigioni, S. 17 mit Anm. 21 und 22. CAN-

TIMORI, Italienische Haeretiker, S. 274.
344 BULLINGER/5CHIESS III, Nr. 566 und 572.
345 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, S. 295 f.
34" ZUCCHINI, Riforma e società nei Grigioni, S. 52, Anm. 116.

176



die 1564 in Piuro viele Opfer forderte. Ob ein GeisÜicher (oder auch

ein Arzt) in Pestzeiten fliehen oder vielmehr bei seiner ihm
anvertrauten Gemeinde ausharren sollte, war damals eine vieldiskutierte

Frage. Da Turriani sich von der Ortschaft entfernt hatte, erhob der
Churer PredigerJohannes Fabricius gegen ihn schwere Vorwürfe. Er
liess die Ausrede nicht gelten, die Flucht in Pestzeiten sei in Italien
üblich. Fabricius meldete am 27. November 1564 nach Zürich, er
habe eine Schrift «De peste» verfasst, die sich vor allem gegen
Turriani richtete.347

Girolamo Turriani gehörte auch zu den Nonkonformisten oder
deren Sympathisanten, die anlässlich der Synode vom Juni 1571 in
Chur für ein Jahr vom Amte suspendiert wurden.340 Doch an der

Synode vom 27. Februar 1572 wurde er wiederum zum Amte
zugelassen. Inzwischen war die Zeit für die Nonkonformisten im Gebiet
der Drei Bünde vorbei. Sie zogen, wie noch kurz aufgezeigt wird,
nach Polen, Mähren oder Siebenbürgen. Turriani konnte hingegen
vielleicht - bis zu seinem Tode - in Piuro seines Amtes walten.349

347 BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 634 und 643, vgl. Nr. 649. Zum Problem der
Flucht in St. Gallen und Zürich während der Pest von 1519/1520, kurz nachdem

Joachim Vadian von der Stadt St. Gallen zum Stadtarzt berufen worden war,
vgl. NÄF, Vadian II. S. 75: «In diesen unglückseligen und sorgenvollen Monaten

war Vadian der Stadt fern, und wenn nicht sicher zu sagen ist, unter
welchen Umständen er St. Gallen imjuli 1519 verliess, so steht jedenfalls fest, dass

er erst im Frühjahr 1520, als die Pest erloschen war, zurückkehrte. Keine
Amtspflicht verbot ihm, sich in der Not seiner Stadt abseits zu halten. Zwingli eilte,
als die Seuche im August Zürich ergriff, aus seiner Badekur in Pfäfers sofort
nach Hause. Er gehorchte seiner priesterlichen Pflicht Wie er in Zürich, so

standen in St. Gallen die geistlichen Hirten bei ihrer bedrängten Herde, aufgerufen,

den Kranken und Sterbenden mit dem Trost der Kirche nahe zu sein,
ohne der Gefahr für Gesundheit und Leben zu achten. Kein geschriebenes
oder ungeschriebenes Gesetz forderte vom Arzt denselben Einsatz».

348 CANTIMORI, Italienische Haeretiker, S. 281 ff. und 468 f. BULLINGER/
SCHIESS III, Nr. 254 und 260 (S. 261).

349 Dies bleibt allerdings eine ganz unsichere Vermutung. Es gab anscheinend
auch Gerüchte, Turriani sei nach Italien zurückgekehrt.

177



4.9.3 Michelangelo Florio

Er war ein Freund und Gesinnungsgenosse Girolamo Turrianis.
Über seinen Lebensweg vor seiner Berufung nach Soglio hat er
selber in einer Verteidigungsschrift berichtet, welche wertvolle
autobiographische Angaben enthält. Die spätere Forschung musste
allerdings feststellen, dass Florio nur das zu Papier gebracht hatte, was

seinem Ruf nicht abträglich war. Bereits seine Herkunftsangabe als

«Florentinus» oder «Fiorentino» war ungenau. Er stammte
wahrscheinlich aus Lucca. Manche Leute aus der Toscana bezeichneten

mit Vorliebe die berühmte Stadt Florenz als ihre Heimat.
Die Unterstellung eines Gegners, er sei ein getaufter Jude,

korrigierte er dahingehend, nicht er, sondern seine Eltern seien ursprünglich

Juden gewesen und dann getauft worden. Florio war in jungen
Jahren in den Orden der Franziskaner-Konventualen eingetreten.
Als Stationen seines Wirkens bezeichnete er Faenza, Padua, Rom,
Venedig und Neapel. Um das Jahr 1541 begann seine Hinwendung
zur Reformation

Da er offenbar jahrelang als «Nikodemit» lebte, erweckten Flo-

rios Predigten Verdacht. 1548 wurde er in Rom eingekerkert, konnte
aber 1550 fliehen. Er gelangte nach Neapel, wo er sich bei
Gesinnungsfreunden verbarg.

Daraufhin zog er ostwärts nach Apulien und gelangte auf einem
Schiff nach Venedig. Als weitere Stationen werden Mantua, Brescia,

Bergamo, Mailand, Pavia, Casale, Lyon, Paris und schliesslich London

genannt, wo er am 1. November 1550 anlangte.350 Was man von
seiner Tätigkeit bisher in Erfahrung bringen konnte, erweckt den
Eindruck eines zwar sehr gebildeten, aber überaus ehrgeizigen,
eigenmächtigen und rachsüchtigen Mannes.

350 GAUDENZIO GIOVANOLI, Erinnerungen an hervorragende Pfarrer in
Soglio, BM 1932, S. 51-54. Leider ist der Standort der «Apologia ...», der

Verteidigungsschrift Florios, nicht angegeben. Die Kantonsbibliothek Graubünden
besitzt keine Werke Florios.

178



Im Räume der französischen Kirche in London konnte Florio
eine kleine italienische Gemeinde um sich sammeln. Vielleicht hatte

dort auch Bernardino Ochino gepredigt.
Einflussreiche Gönner erwirkten für ihn eine königliche Pension.

Infolge seines herrschsüchtigen Gebarens wurde er als Prediger
abgesetzt; er verlor auch seine Pension. Daraufhin zeigte er sich um die
Gunst von Leuten aus dem Hochadel bemüht, vor allem um Lady
Jane Grey, einer Enkelin König Heinrichs VIII.

Michelangelo Florio verfasste eine italienische Grammatik «Regole

di la lingua thoscana», die Manuskript blieb und erst 1954 in
einer italienischen Zeitschrift auszugsweise ediert wurde. Auch
übersetzte Florio einen englischen Katechismus ins Italienische: «Cate-

chismo, cioè forma breve per amaestrare i fanciulli Tradotta del
latino in lingua thoscana per M. Michelangelo Fiorentino».

Michelangelo Florio betrachtete die Thronanwärterin Lady Jane

Grey als seine Schülerin. Um so grösser war die Enttäuschung, als

nach dem Tode Eduards VI. 1553 das dynastische Denken beim
Volke obsiegte. Nun bestieg Heinrichs VIII. älteste Tochter, die
katholisch erzogene Maria, den Thron. Durch Aufstände ängstlich
geworden, liess die neue Königin Lady Jane Grey am 12. Februar 1554

hinrichten. Die grosse Tapferkeit und Glaubensstärke, welche die

siebzehnjährige, hochgebildete Grey bei ihrer Hinrichtung an den

Tag legte, hinterliess einen nachhaltigen Eindruck.
Ebenfalls im Monat Februar 1554 wurden durch ein Dekret die

fremden Protestanten ausgewiesen; Michelangelo Florio begab sich
über Antwerpen nach Strassburg, wo er bis 1555 verblieb.351 In
Strassburg verfasste Florio zur Erinnerung an seine berühmte Schülerin

Lady Jane Grey die «Historia de la vita e de la morte de l'illus-
triss. Signora Giovanna Graia ...», eine Schrift, die erst 1607 gedruckt
worden ist.

351 Die Angabe bei TRUOG, Die Pfarrer II, S. 214, Florio sei zu dieser Zeit Predi¬

ger in Antwerpen gewesen, kann kaum stimmen. Die Stadt Antwerpen war für
die meisten dieser Exulanten bloss Durchgangsstation.

179



Michelangelo Florio wurde 1555 nach Soglio als Prediger berufen,

wo er auch als Notar amtete.352 Bekannt wurde Florio ausserdem

durch seine italienische Ubersetzung des berühmten Werkes Georg
Agricolas (1494-1555) über den Bergbau «De re metallica».353 Die
italienische Übersetzung dieses Werkes wurde keiner Geringeren als

der Königin Elisabeth von England gewidmet. In der Widmung lobte

Florio die Königin, welche seit ihrerJugend nicht nur das Griechische,

Französische und Lateinische, sondern auch das Italienische
erlernt habe, damit sie nicht von Dolmetschern abhängig sei und von
diesen betrogen werden könne. Am Schluss erfährt die Königin
durch die Angabe von Ort und Datum wohl zum ersten Male den
Namen einer Bündner Ortschaft: «Da Soy de la Rhetia, il di 12 Mar-

zo, ne l'anno M.D. LXIII.»354

In Soglio hatte Florio bereits früher eine andere Schrift verfasst,
nämlich die eingangs erwähnte Verteidigungsschrift gegen die

Angriffe eines Franziskaners, die 1557 in Basel gedruckt wurde: «M.

Florio, Apologia, ne la quale de la vera e falsa chiesa ...». Girolamo
Turriani, der Prediger in Piuro, schrieb dazu ein Vorwort und als

Drucker (oder Setzer) bezeichnete sich «Stephano de Giorgio Catani

d'Agnedina».355
In Soglio geriet Florio offenbar unter den Einfluss des mit ihm

befreundeten Girolamo Turriani, der wie Pietro Leoni und Ludovico
Fieri nicht an die Erlösung durch den Opfertod Christi und die

Abhängigkeit nur von der götüichen Gnade glaubte. Anlässlich der

Synode vom Mai 1561 verteidigte er zusammen mit seinen Freunden
das Anliegen der Toleranz gegenüber dem Zwang zu einem vorge-

352 FIRPO, La chiesa italiana di Londra, S. 312-323.
353 Bio-bibliographische Angaben über Georg Agricola von WILHELM PIEPER,

in: NDB 1, 1953, S. 98-100.
354 GIORGIO AGRICOLA, L'arte de' metalli. Tradotto in lingua toscana da

MICHELANGELO FLORIO, fiorentino. Prefazione di LUIGI FIRPO, Torino
1696 (Faksimildruck, mit ausführlicher Einleitung, auch betr. Michelangelo
Florio).

355 GAUD. GIOVANOLI, Erinnerungen an hervorragende Prediger in Soglio, BM
1932, S. 52.

180



schriebenen Bekenntnis. Leoni wurde dann im Juni des gleichen
Jahres exkommuniziert, während Turriani und Florio Abbitte tun
mussten. Michelangelo Florio ist wohl um 1566/1567 gestorben. Im
Jahre 1571 war er jedenfalls nicht mehr am Leben.356

4.9.4 Girolamo Ferlito, ein weiterer Bündner Synodale in London

Obwohl die theologischen Ansichten dieses italienischen Glaubensflüchtlings

nicht bekannt sind, soll er hier im Zusammenhang mit
Michelangelo Florio genannt werden. Er stammte aus Palermo in
Sizilien und war zusammen mit anderen sizilianischen Flüchtlingen
nach Genf gezogen. Dort verheiratete er sich mit Laura Canale, die
einer Flüchtlingsfamilie aus dem Venezianischen angehörte. Nach

einigen Jahren wurde er in die Evangelisch-rätische Synode
aufgenommen. In der Synodalmatrikel findet er sich unter dem Namen

«Hieronymus Ferlicus, Siculus, minister ecclesiae Castaseniae». Zur
Zeit der Aufnahme in die Synode war er daher bereits Prediger in
Castasegna.357

Diese Pfarrei, heute unmittelbar an der Grenze zur italienischen
Provinz Sondrio gelegen, war vor der Reformation eine Filiale der
Pfarrkirche San Lorenzo in Soglio gewesen. Bei der Einführung der
Reformation in beiden Gemeinden strebten die Leute von Castasegna

die Trennung von der Mutterkirche an, was zu verschiedenen

Auseinandersetzungen führte.358

356 Aus der Fülle der Abhandlungen über die italienischen Exulanten in England
seien hier noch genannt: FRANCE A. YATES, John Florio. The life of an Italian

in Shakespeare's England, Cambridge 1934 (Kap. I, S. 1-26: «John Florio's
Father», bringt eine gute biographische Skizze über Michelangelo Florio, mit
Textauszügen aus dessen autobiographischen Angaben und Mitteilungen über
seine heute sehr seltenen Schriften.

357 XRUOG, Die Bündner Prädikanten, S. 7, Nr. 57.
358 Zu den kirchlichen Verhältnissen und zur Einführung der Reformation in die¬

sen beiden Gemeinden vgl. CAMENISCH, Geschichte der Reformation und
Gegenreformation, S. 81-86.

181



Um 1564 mag Ferlito seinen Dienst als Prediger der Pfarrei

Castasegna begonnen haben. Es ist deshalb wahrscheinlich, dass er
den alten Michelangelo Florio in Soglio noch persönlich kennen
gelernt hatte, und vielleicht veranlasste diese Bekanntschaft die

Übersiedlung Girolamo Ferlitos nach England im Jahre 1565. Der
Aufenthalt in Castasegna war demnach von kurzer Dauer.

Inzwischen hatte sich die Lage in England wiederum
grundlegend geändert. Die Geschichte dieses Landes vor 1558 entbehrt
nicht der Tragik, aber auch nicht der Ironie. Zur Ironie der
Geschichte gehört, dass Elisabeth, die Rivalin der Königin Maria, von
ihrem späteren Todfeind, König Philipp II. von Spanien, beschützt
und wahrscheinlich sogar gerettet worden ist.

Nach der Thronbesteigung Maiias 1553, der streng katholischen
Tochter ihrer spanischen Mutter, verliessen die protestantischen
Italiener das Land und mit ihnen viele Engländer. Als Maria nach nur
fünfjährigen Regierungszeit 1558 starb, gelangte Elisabeth auf den
Thron. Obwohl die neue Königin protestantisch erzogen worden

war, erwies sie sich, verglichen mit anderen Herrschern ihrer Zeit, in
religiösen Angelegenheiten als sehr duldsam. Die Anglikanische
Kirche wurde zwar die einzige zugelassene Kirche des Landes.

Bekämpft wurden aber nur die radikaleren Protestanten und die
Katholiken. Die Repression ist im Vergleich zur blutigen Verfolgung
unter Maria als milde zu beurteilen.

Die neue Lage nutzten auch zahlreiche Italiener und zogen nach

England. Diese zweite Einwanderungswelle ist jedoch von der ersten

zur Zeit König Eduards VI. in mancher Hinsicht zu unterscheiden.
Unter den italienischen Einwanderern befanden sich nicht nur
Glaubensflüchtlinge oder religiöse Nonkonformisten wie Jacopo
Aconcio, sondern auch Leute, die im neuen Land ein gutes
Betätigungsfeld zu Geschäftszwecken suchten. Sodann sind jene zu nennen,
welche den herrschenden Klassen die Kenntnis des Italienischen
vermittelten. Bereits Michelangelo Florio hatte eine italienische Grammatik

verfasst, die jedoch nicht gedruckt wurde. Sein in England geborener

Sohn Giovanni oder John Florio (1553/1554-1625) zog nach
seinem Studium in Tübingen wiederum nach England. Dort wurde

182



er ein geschätzter Lehrer des Italienischen bei einflussreichen Personen,

befreundete sich mit dem Philosophen Giordano Bruno während

dessen Englandaufenthalt und machte sich als Herausgeber

von englisch-italienischen Wörterbüchern oder als Ubersetzer einen
Namen.359

Wenige Jahre nach der 1558 erfolgten Thronbesteigung
Elisabeths wurde die kleine italienische Kirche in London zu neuem
Leben erweckt. Als Prediger wurde 1565 Girolamo Ferlito berufen.

(Sein Aufenthalt in Castasegna hatte demnach nur etwa zwei Jahre
gedauert.) Wie zur Zeit Michelangelos Florios erregten jedoch auch

jetzt allerlei Streitereien die Gemüter, teils in Auseinandersetzungen
mit Leuten aus fremden Ländern, teils wegen religiöser Indifferenz
oder allzustarkem Streben nach materiellen Gütern. Die italienische
Gemeinde in London bekam diese Misshelligkeiten zu spüren. Zu
alledem gesellten sich bei Girolamo Ferlito noch familiäre Sorgen,
denn einer seiner Schwäger misshandelte seine Frau.

Das Todesjahr Ferlitos lässt sich nicht genau bestimmen. Im Jahre

1570 wurde bereits ein weiterer italienischer Prediger aus Kalab-
rien nach London berufen. Doch die Italiener, die in England blieben,
assimilierten sich mit der Zeit. Gegen Ende des 16. Jahrhunderts
versiegte der Strom der italienischen Glaubensflüchtlinge vollends.
So war auch der italienischen Kirche in London keine lange
Lebensdauer beschieden.3WI

359 FRANCE A. YATES, John Florio, The life of an Italian in Shakespeare's Eng¬

land, Cambridge 1934. Vgl. DBI 22, 1979, 1-4. Zu den Italienischlehrern bzw.

Verfassern italienischer Grammatiken siehe auch SERGIO ROSSI, Ricerche
sull'Umanesimo e sul Rinascimento in Inghilterra, Milano 1969, 95-107.

360 FIRPO, La Chiesa Italiana di Londra, zu Ferlito: S. 334 f., 393, 397 f., 395. In
Genf hatte Ferlito Laura Canale aus dem Venezianischen geheiratet, die als

Witwe wiederum nach Genf zog, vgl. dazu S. 335 f. Zum Nachfolger Ferlitos in
London wurde Gian Battista Aureli (1540-1597) aus S. Sisto in Kalabrien berufen,

CAPONETTO, La Riforma protestante, S. 442.

183



4.10 Die letzten bedeutenden italienischen
Nonkonformisten in den italienischen Talschaften
Südbündens

Die Jahre unmittelbar vor und nach 1570 bezeichneten sowohl eine
Wende in der Geschichte der italienischen Exulanten im allgemeinen

als auch der Häretiker im besonderen. In Italien war dem

gemässigten Papst Pius IV., Michele Ghislieri, ein ehemaliger Dominikaner

und Grossinquisitor der Lombardei als Pius V. auf den

päpstlichen Thron gefolgt (1566-1572). Er zeichnete sich durch
vorbildliche Frömmigkeit aus, zugleich aber auch durch eine
unvergleichliche Härte gegenüber Glaubensverdächtigen.301

4.10.1 Mino Celsi

Zu denen, welche lange in der Heimat ausgeharrt hatten und nun
wussten, dass ihnen nur die Flucht übrigblieb, gehörte auch der
1514 geborene, einer edlen Familie aus Siena entstammende Mino
Celsi. Dieser hochgebildete Mann hatte in seiner Vaterstadt und
nach derer Einverleibung in das Grossherzogtum Toskana in
politischen Behörden und diplomatischen Missionen Karriere gemacht.
Vielleicht durch Gespräche in der Accademia degli Intronati in Siena

verdächtig geworden und vor allem durch den Glaubensprozess

gegen Aonio Paleario in Rom aufgeschreckt, entzog sich der
nunmehr bereits 55jährige Celsi im Jahre 1569 der Gefahr durch die
Flucht.

361 Zur Zeit seines Pontifikats verloren zwei bedeutende Männer, die bereits vorher
mehrmals von der Inquisition verhaftet worden waren, sich aber immer wieder

vor der Verurteilung hatten retten können, das Leben: Pietro Carnesecchi,
früher päpstlicher Protonotar, wurde 1566 verurteilt. Der angesehene Humanist
Aonio Paleario, der in mehreren Städten Italiens gelehrt hatte, wurde von Mailand

an Rom ausgeliefert und 1570 nach langer Gefangenschaft ebenfalls
hingerichtet.

184



Zunächst ist er durch einen Brief vom 10. Mai 1570 in Piuro
nachweisbar. Infolge des kurzen Aufenthaltes im Gebiet der Drei
Bünde kann das darauffolgende lünerar nur summarisch geschildert
werden: 1571 Immatrikulation an der Universität Basel, verbunden
mit einigen Veröffentlichungen bei Pietro Pema, anfangs 1573 in
Wien, gegen Ende 1573 in Frankfurt am Main, 1574 wiederum in
Basel, wo er wahrscheinlich kurz vor der Veröffentlichung seines

Hauptwerkes gestorben ist.

Dieses mit einer falschen Ortsangabe, aber sicher in Basel
erschienene Werk «De haereticis coercendis quatenus progredi liceat
Celsi Senensis disputatio» enthielt einen entschiedenen Angriff
gegen jede Art von grausamer Glaubensverfolgung, war also nicht nur
gegen die katholische, sondern auch gegen die calvinisüsche Praxis

und vor allem gegen die Todesstrafe für abweichende Ansichten
gerichtet. Dadurch ist Mino Celsi, der in Basel mit vielen gelehrten
Personen in Verbindung stand, den grossen Pionieren der religiösen
Toleranz zuzuzählen.302

4.10.2 Marcello Squarcialupi

Mit Mino Celsi wurde anlässlich eines Aufenthaltes in Basel auch
Marcello Squarcialupi bekannt. Über diesen Exulanten schrieb der
Churer Prediger Tobias Egli am 18. Februar 1572, der gelehrte Arzt
Marcello Squarcialupi habe in Poschiavo einige lateinische Verse des

durch die Bündner Täler gereisten Alessandro Citolini vorgefunden
und diese selber durch einige ironische Verse auf die «Rhaetica liber-
tas» ergänzt.303 Bis heute ist die Kenntnis über den Exulanten Marcello

Squarcialupi noch in manchen Belangen völlig ungenügend. Er
stammte aus der Küstenstadt Piombino in der Toscana. Im Alter

362 P.G. BIETENHOLZ, in: DBI 23, 1979, S. 478-482. CANTIMORI, Italienische

Haeretiker, S. 280 ff. LUDWIG FIMPEL, Mino Celsis Traktat gegen die Ketzertötung.

Ein Beitrag zum Toleranzproblem des 16. Jahrhunderts, Basel-Stuttgart
1967.

303 M. FIRPO, in: DBI 26, 1982, S. 39-46.

185



von 24 Jahren wurde er 1562 in Pisa zum Doktor der Medizin und
der Philosophie promoviert, sodass sein Geburtsdatum um das Jahr
1538 anzusetzen ist. Neben seiner zeitweiligen Tätigkeit als Arzt hat

er sich vor allem literarisch betätigt.
Kurz nach der Veröffentlichung einer Pestschrift («Difesa contra

la peste») im Jahre 1565 hat Marcello Squarcialupi Italien verlassen.

Er weilte einmal in Poschiavo, dann auch in Piuro, vielleicht auch

zeitweise in Dörfern des Bergells. Ein Brief vom 15. Oktober 1571

aus Piuro an den Basler Professor Theodor Zwinger ist erhalten
geblieben.364 Wohl anlässlich dieses ersten Bündner Aufenthaltes hat er
die Tochter des in Bondo wirkenden, aus Neapel stammenden
Predigers Armenio Bugliotta (oder Guliotta) geheiratet.365

Doch für Squarcialupi wurde Südbünden nicht zur zweiten
Heimat. Es begann ein unstetes Itinerar, das sich nur in den Hauptlinien

feststellen lässt. Um 1573 befand er sich in Basel und schrieb
sich, wie so viele andere italienische Exulanten, in die Matrikel der
Universität ein. In Basel lassen sich Kontakte mit den von der
reformierten Kirche der Häresie verdächtigten Francesco Betti und Guar-
nerio Casüglione feststellen, die mit Nonkonformisten in Piuro in
Verbindung standen.

Vielleicht hat das Beispiel Mino Celsis, den er in Basel kennenlernte,

Marcello Squarcialupi dazu verleitet, nach Wien zu ziehen.
Im Jahre 1574 befand sich der Arzt in Trebitsch in Mähren bei der
Gemeinschaft der Böhmischen oder Mährischen Brüder. Doch 1578

kehrte er nach Südbünden zurück, nachdem er die Familie dorthin
vorausgeschickt hatte. Dieser Aufenthalt kann nur von kurzer Dauer

gewesen sein, denn bereits gegen Ende 1579 befand sich Squarcialupi

in Krakau, wo er sich mit dem königlichen Leibarzt Simone Si-

moni aus Lucca, einem wieder zum Katholizismus zurückgekehrten

31,4 ZUCCHINI, Per la ricostruzione dell'epistolario di Marcello Squarcialupi,
S. 328. Er wird erwähnt im Brief des Churer Prediger Tobias Egli an Bullinger,
18. Februar 1572, BULLINGER/5CHIESS III, Nr. 276.

365 TRUOG, Die Pfarrer I, S. 23.

186



Exulanten, literarisch auseinandersetzte.366

Der Aufenthalt in Krakau dauerte nicht länger als ein Jahr. Dann

zog Squarcialupi nach Siebenbürgen, wo er von 1579 bis 1585 lebte,
und zwar in AlbaJulia (Weissenburg), der Residenz des Fürsten von
Siebenbürgen. Er hatte sich mittlerweile durch zahlreiche
Veröffentlichungen, vor allem durch eine Schrift über Kometen, einen
Namen gemacht.367

Ende 1585 oder anfangs 1586 kehrte Marcello Squarcialupi
wiederum nach dem Gebiet der Drei Bünde zurück und zwar nach

Poschiavo, wo zwischen 1582 und 1587 als Prediger sein Schwiegervater

Armenio Bugliotta amtete.

Squarcialupi liess mehrere Schriften bei Landolfi drucken, die

vor allem gegen den bereits genannten Arzt Simone Simoni gerichtet

waren. Doch liess der Absatz zu wünschen übrig. In Briefen an
den Basler Professor Theodor Zwinger klagte er über die Vereinsamung

und bekundete seine Absicht nochmals nach Siebenbürgen
zurückkehren.368

Durch die Entdeckung von Briefen Squarcialupis an Johann von
Salis-Samedan im Staatsarchiv Graubünden ist die Kenntnis über
diesen dritten Aufenthalt in Bündens Südtälern um einige interessante

Details erweitert worden.
Im ersten erhaltenen Brief aus Poschiavo vom 29. Juni 1586

dankte Squarcialupi für die Grüsse des Johannes von Salis, die
Antonio Pagano nach der Rückkehr aus Chur ausrichtete.36"

Im Juli 1587 berichtete Squarcialupi, dass seine Söhne die Schule

in Zuoz besuchten. Dort befand sich eine Art Lateinschule.370 Der

366 CLAUDIO MADONIA, Marcello Squarcialupi tra Poschiavo e Albajulia. No¬

te biografiche, in: PASTORE, Riforma e società, S. 89.
367 CACCAMO, Eretici italiani, Texte der Briefe Squarcialupis an Theodor Zwin¬

ger im Anhang, S. 236 f., 240-247.
368 in: BORNATICO, L'arte tipografica nelle Tre Leghe, S. 55 f., wird allerdings

kein Druck Squarcialupis bei Landolfi festgestellt.
369 ZUCCHINI, Per la ricostruzione dellepistolario di Marcello Squarcialupi,

S. 335, Brief Nr. 1 (sämtliche Originale im Staatsarchiv Graubünden).
370 BONORAND, Die Entwicklung des reformierten Bildungswesen,

187



Brief vom 7. September 1587 scheint anzudeuten, dass Squarcialupi
wiederum nach Siebenbürgen zurückkehren wollte. Der Fürst habe

ihn zurückberufen. Doch am 24. August 1588 musste er mitteilen,
dass er sich unmöglich von seinen Angehörigen trennen könne. Am
29. September des gleichen Jahres war die Ubersiedlung nach

Siebenbürgen kein Thema mehr. Wiederum wird Antonio Pagano
genannt, und zwar im Zusammenhang mit Büchern, die er vielleicht
nach Basel senden wollte. Der weitere Lebensweg Squarcialupis ist
bisher nicht bekannt.371

4.11 Das Ende des Nonkonformismus in den
italienischen Südtälern. Die Auswanderung der
Häretiker nach Polen, Mähren und Siebenbürgen.
Ihre Bedeutung für die Kirchen- und Kulturgeschichte

Die Ratsboten der Drei Bünde erliessen anlässlich des Bundstages in
Chur vom 27. Mai bis 27. Juni 1570 auf Betreiben des gestrengen
Predigers Scipione Lentolo und der Prediger von Chur ein Dekret,
nach dem sich jedermann entweder für den Glauben der reformierten

oder der katholischen Kirche zu entscheiden habe. Täuferische,
arianische und andere Irrtümer würden künftig nicht mehr geduldet.
Wer sich diesen Anordnungen nicht fügte, musste strenge Strafen

wie beispielsweise Landesverweisung gewärtigen.372

S. 107, ZUCCHINI, Per la ricostruzione deU'epistolario di Marcello Squarcialupi,
S. 336, Brief Nr. 2 (Squarcialupi an Johann von Salis, Poschiavo, Juli 1587).

371 ZUCCHINI, Per la ricostruzione deU'epistolario di Marcello Squarcialupi,
S. 337 f., Brief Nr. 4 und S. 340, Brief Nr. 7. Weitere Dokumente betr. seine

Beziehungen zu den Mährischen (bzw. Böhmischen) Brüdern von: AMEDEO
MOLNAR, Marcello Squarcialupi et l'Unité des Frères Tchèques, BSS Valdesi
68, 1959, S. 3-20 (S. 13-20: Dokumente aus der Korrespondenz mit dieser

religiösen Gemeinschaft).
372 JECKLIN, Materialien zur Standes- und Landesgeschichte, Band I, Nr. 898/2.

188



An der Synode von 1571 wurden die Nonkonformisten
exkommuniziert.373

Am 10. August 1571 verfasste der Zürcher Professor Josias Sim-

ler den Widmungsbrief zu einem gelehrten Werk, das sich mit den

Fragen der Christologie befasste und sich vor allem gegen die
Nonkonformisten richtete: «Scripta veterum Latina, de una persona et

duabus naturis Jesu Christi ...» Der diesem Werk vorangestellte
Brief war den Bündner Behörden gewidmet und enthielt einen Aufruf,

den Beschlüssen des Bundstages von 1570 Nachachtung zu
verschaffen.374

Manche Nonkonformisten, vor allem im Räume Chiavenna,
vermieden weitere Kämpfe. Andere wanderten aus oder kehrten
vielmehr nicht mehr von ihren Auswanderungsländern zurück. Wohin

waren sie gezogen?
Die bevorzugten Auswanderungsländer für die Häretiker waren

Polen, Mähren und Siebenbürgen. Es wurden bereits einige Personen

genannt, welche diese Gebiete aufsuchten, von denen einige
wiederum nach den italienischen Talschaften der Drei Bünde
zurückkehrten: Francesco Negri, Giovanni Battista Bovio, Marcello
Squarcialupi, «Dario Senese» (Dario Scala oder Dario Sozzini).
Daneben zogen sicher noch viele andere nach Osten, von denen man
keine Kunde hat, ausserdem auch Handwerker, Kaufleute und Leute

aus anderen sozialen Schichten.375 Doch weshalb gerade diese

Länder? Polen, ein Land, das durch die Verbindung mit dem
damals grossräumigen Litauen ein ausserordentlich grosses Gebiet um-
fasste, war im Innern durch die unaufhörlichen Auseinandersetzungen
des Königs mit den Magnaten und sonstigen Adligen geschwächt.
Der König, Sigismund I., der Ältere, hatte in zweiter Ehe Bona Sforza

geheiratet, welche vielen Italienern den Aufenthalt in der königlichen

Residenz Krakau ermöglichte. Sigismund II. August, regierte

373 Bereits 1570 wandte sich ein Bundstagsbeschluss gegen die religiösen Dissiden¬

ten.
374 FlRpo, Antitrinitari nell'Europa orientale, S. 1 ff.
375 Ebenda, S. 8 ff. Vgl. CACCAMO, Eretici italiani, passim.

189



von 1548 bis 1572. Obwohl er gegenüber den Protestanten nicht
feindlich gesinnt war, konnte er sich aus mehreren Gründen eine
reformationsfreundliche Politik nicht leisten. Immerhin bildeten sich zu
seiner Zeit lutherische und calvinistisch-reformierte Gemeinden,
daneben auch Gemeinden der ausgewanderten Böhmischen Brüder
und sogar «häretischer» Gruppen, zunächst im Hauptzentrum Pin-

czow, unweit von Krakau. Im Jahre 1564 erwirkte der päpstliche
Nuntius ein Edikt, wodurch die nichtkatholischen Italiener das Land,
vor allem Krakau, verlassen mussten.376

Trotz dieser Massnahme konnten die Protestanten und auch die

protestantischen Nonkonformisten sich noch lange in Polen behaupten,

besonders in Krakau, der Residenz- und Universitätsstadt,
daneben aber auch wichtigen Handelsstadt, die viele italienische
Geschäftsleute anzog. Da erwies sich eine Scheidung von Katholiken
und Nichtkatholiken als sehr schwierig. Einige Nonkonformisten hatten

im Lande einflussreiche Gönner. Der aus dem Piémont
stammende Giorgio Biandrata, einer der führenden Antitrinitarier, war
1540-1544 Leibarzt der Königin Bona Sforza gewesen.377 Auch die

Antitrinitarier Prospero Provana und der Hofarzt Niccolô Buccella
erwiesen sich als Beschützer der Nonkonformisten. Nach Berichten
des päpstlichen Nuntius in Krakau korrespondierte Buccella mit
Gesinnungsgenossen im Veltlin und im Raum Chiavenna.378

37(' Dieser Eklat hatte auch die Vertreibung Bernardino Ochinos aus Polen zur Folge.
377 Über Giorgio Biandrata vgl. in: DBI 10, 1968, 257-264.
378 Bio-bibliographische Angaben über den Exulanten Niccolô Buccella aus Padua,

der in Polen durch Handel zu Reichtum gelangte, die italienischen
Religionsflüchtlinge beschützte und 1599 in Krakau starb, bei: D. CACCAMO, in: DBI
14, 1972, S. 750-753. Die Bedeutung der polnischen Residenz- und Universitätsstadt

Krakau als wichtiges Verkehrs- und Handelszentrum zeigt sich an der
Tatsache, dass sich hier zahlreiche Deutsche und Italiener ansiedelten (und sich in
der zweiten Generation naturalisierten). Unter ihnen befanden sich auch Leute

aus Chiavenna und dem Bergell. GIOVANNI GIORGETTA, Chiavennaschi e

Bregagliotti a Cracovia, Clavenna XVI, 1977, S. 62-68 (mit zwei Dokumenten).
A.M. ZENDRAI ,1.1, Grigioni in Polonia dal 16. al 18. secolo, QGI 25, 1956,

S. 191-193.

190



Wie bei Squarcialupi entbrannte auch zwischen dem Hofarzt
Niccolô Buccella und dem aus Lucca stammenden ärztlichen
Konkurrenten Simone Simoni, der ohne sich kirchlich zu betätigen zum
Katholizismus zurückgekehrt war, ein bitterer Streit. Diesen Schritt
zurück zur katholischen Kirche hatte auch der venezianische Humanist

Giovanni Michele Bruto getan, nachdem er lange Zeit mit den

Protestanten, besonders auch den Nonkonformisten, gute Beziehungen

gepflegt hatte.379

Unter Fausto Sozzini, dem Neffen Lelios und Camillos, erreichte
die anütrinitarische Bewegung in Polen ihren Höhepunkt. Aber
durch die Uneinigkeit unter den Protestanten, die Tätigkeit der Jesuiten

und die erstarkende königliche Macht wurde Polen, während

Jahrzehnten das toleranteste Staatsgebiet, im Verlaufe des 17.

Jahrhunderts ein katholisches Land.
Siebenbürgen: Nachdem die Türken 1541 die ungarische

Residenzstadt Buda (heute Budapest) erobert hatten, zerfiel Ungarn in
drei Teile, in den habsburgischen und den türkischen Teil sowie in
das Fürstentum Siebenbürgen. Dieses konnte sich vor allem als eine

Art Vasallenstaat der Türken halten. Nach 1540 war Johann
Sigismund Szapolyai Fürst von Siebenbürgen geworden, und während
seiner Herrschaft herrschte im Vielvölkerstaat faktisch Religionsfreiheit

für Katholiken, Lutheraner, Reformierte und für die verschiedenen

Richtungen unter den Antitrinitariern. In magyarischen Teilen
Siebenbürgens und in Ostungam besteht heute noch eine unitarische

Kirche, deren Ursprünge in der Tätigkeit der Antitrinitarier
wurzelt.

Die Markgrafschaft Mähren gehörte zum Habsburgerreich. Doch
die Adligen wussten die ihnen zugestandenen Vorrechte weidlich
auszunutzen. So wurde Mähren ein wichtiges Zufluchtsgebiet für die
verschiedenen Täufergruppen.

Wenn man die Landeshauptstadt Brünn in südlicher Richtung
verlässt, erreicht man unmittelbar vor der österreichischen Grenze

379 Vgl. über ihn D. CACCAMO, in: DBI 14, 1972, S. 730-734

191



die Stadt Nikolsburg (tschechisch: Mikulov), überragt von dem

grossartigen Schloss. Die Herrschaft Nikolsburg war damals der

Hauptsitz des Hauses Liechtenstein. Dahin zogen viele Täufer aus

Tirol, besonders aus Südtirol, aus Süddeutschland und gelegentlich
auch aus schweizerischen Gebieten. Leonhard I. von Liechtenstein
hat sich ihnen sogar angeschlossen. Die bedeutendsten Täuferführer
wirkten zeitweilig dort, z.B. Balthasar Hubmaier, Jakob Huter, Hans
Hut und andere. Trotz Verfolgungen durch kaiserliche Verfügungen,

wobei zahlreiche Täufer den Märtyrertod erlitten, konnten sie

sich halten, denn sie waren wegen ihrer Arbeitsamkeit, ihres
handwerklichen Könnens und ihres vorbildlichen Bildungswesens
geschätzt. Sie konnten sich auch dann noch behaupten, als die
Herrschaft Nikolsburg 1575 an den streng katholisch gesinnten Adam
von Dietrichstein überging.

Die Täufergemeinde in Nikolsburg und Umgebung hatte sich

wegen der Frage des Kriegsdienstes und der Gütergemeinschaft
gespalten. Die radikale Gruppe zog nordwärts nach Austerlitz. Das

Städtchen Austerlitz (tschechisch: Slavkow) mit Umgebung unterstand

der Herrschaft der Freiherren von Kaunitz. Hier siedelten sich

die verschiedenen Täufergruppen an. Zu ihnen gesellten sich auch
viele italienische Täufer, die «anabattisti». Die italienischen Anabaptisten

zeigten sich jedoch für antitrinitarische Ideen anfällig. So ist es

nicht verwunderlich, dass auch entschiedene italienische Antitrinita-
rier in Austerlitz eine Bleibe suchten. Der bekannteste unter ihnen

war der bereits mehrfach genannte Niccolö Paruta. Von hier aus
stand man auch in Verbindung mit Gesinnungsgenossen in den
südlichen Talschaften Graubündens.380

380 Austerlitz und Nikolsburg sowie andere Gegenden und Ortschaften in Mähren
werden in Untersuchungen, Abhandlungen und Nachschlagewerken vor allem

gewürdigt als Zufluchts- und Wirkungsstätten der Täufer (Anabaptisten, später
Mennoniten genannt). Vgl. CHRISTOPH MÖHL, Die Herren von Liechtenstein

und die Wiedertäufer in Mähren,Jahrbuch des Historischen Vereins für
das Fürstentum Liechtenstein 77, 1977, bes. S. 123-169. Zur Wanderung Vor-

192



Nikolsburg wurde später bekannt, weil dort 1866 der Friede
zwischen Preussen und Oesterreich geschlossen wurde, wodurch
Oesterreich aus dem Reichsverband ausschied. Austerlitz ist durch
die berühmte «Drei Kaiser-Schlacht» im Dezember 1805, in welcher
die Franzosen über die vereinigten Heere der Russen und Oesterreicher

siegten, der Nachwelt in Erinnerung geblieben. Dass diese

beiden Städte - nebst vielen kleineren Ortschaften Mährens - im 16.

Jahrhundert leuchtende Stätten der religiösen Toleranz waren,
erfährt heute kaum ein Besucher dieser Gegenden.

Niccolö Paruta aus Venedig war um 1560 in Genf gewesen. Man
weiss nicht, ob er über das Bündner Gebiet gezogen ist. Da jedoch
damals religiöse Dissidenten in Genf nicht geduldet wurden, zog er
nach Mähren. Im Gegensatz etwa zu den «Hutterischen Brüdern»
und ihrer Gütergemeinschaft war Paruta wohlhabend und besass

auch in der Umgebung von Austerlitz Güter.381 Warum Paruta nach
etwa zehnjährigem Aufenthalt aus Mähren wegzog, ist nicht bekannt.
Aus dem bereits erwähnten Brief Francesco Vaccas an Camillo
Sozzini in Piuro ist zu erfahren, dass er 1569 einmal in Wien weilte,
und dass er somit bei den religiösen Dissidenten in Chiavenna und
Umgebung wohlbekannt war.382

Niccolö Paruta, bei dem so mancher religiöse Dissident gastliche

Aufnahme gefunden hatte, war offensichtlich sehr belesen und

arlberger Täufer nach Mähren vgl. HILDEGUND GISMANN-FIEL, Das Täu-
fertum in Vorarlberg, Dornbirn 1982.

Zur Stadt und Herrschaft Nikolsburg: ML, Band III, S. 256 - 260. Zu den
Beschützern der Täufer in der Stadt und Herrschaft Nikolsburg, Leonhard und
Johann IV. von Liechtenstein: ML, Band III, S. 650-652.

Zu Austerlitz: ML, Band I, S. 99 f. (hier sind auch die Beschützer der ersten

Täufergruppen und anderer Nonkonformisten, wie der Antitrinitarier, erwähnt:
Die Herren von Kaunitz, die vier BrüderJohann, Wenzel, Peter und Ulrich).
Zum Emporkommen dieses Geschlechts vgl. GRETE KLINGENSTEIN, Der
Aufstieg des Hauses Kaunitz, Studien zur Herkunft und Bildung des Staatskanzlers

Wenzel Anton, bes. S. 26 ff., Teil I, Die mährischen Freiherren.
381 FIRPO, Anütrinitari nell'Europa orientale, S. 9 und 198.
382 Ebenda, S. 212 und Anm. 7.

193



sprachenkundig. In seinem Hause in Austerlitz hatte auch Niccolô
Buccella aus Padua verkehrt, der während langer Zeit Hofarzt in
der polnischen Residenzstadt Krakau gewesen war. Von Paruta hat
sich mindestens eine theologische Schrift in lateinischer Sprache
erhalten.383

Niccolô Buccella, der Beschützer mancher Antitrinitarier in Krakau,

stand auch in Verbindung mit einem 1578 dorthin ausgewanderten

Kaufmann, nämlich Fabrizio Pestalozzi aus Chiavenna. In Polen

war dieser ebenfalls Antitrinitarier geworden. Eine Zeitlang war
er sogar Anhänger des «Profeüsmus und Chiliasmus» von Giovanni
Battista Bovio, wobei man nicht weiss, ob sich die beiden bereits

von Chiavenna her kannten. Fabrizio Pestalozzi hatte Letizia Lippi,
eine Nichte Niccolô Buccellas, geheiratet, die nach kurzer Zeit starb.

Imjahre 1581 übergab er Buccella die Hälfte des Vermögens seiner
verstorbenen Frau.384

Uber die Familie, welcher Fabrizio Pestalozzi entstammte, weiss

man nicht genau Bescheid. Da aber der Vorname Fabrizio in allen
Stammtafeln dieser Familie nur zweimal vorkommt, ist die Vermutung

berechtigt, dass er der Sohn eines Baptista Pestalozzi und der
Bruder eines vor 1601 verstorbenen Niccolô war, der auch einen
Enkel namens Fabrizio hatte.38-5

Durch Fabrizio Pestalozzi wird offenbar, dass verschiedene
Personen aus dieser Familie ihre Handelstätigkeit nach Osten ausdehnten

und sich in Wien und vor allem in der damals bedeutenden
Residenz- Handels- und Universitätsstadt Krakau niederliessen. Fabrizio
scheint imjahre 1578 nach Krakau gelangt zu sein und hatte bereits
ein Jahr später das Bürgerrecht erlangt. Zuerst Mitglied der refor-

383 Ebenda, Abschnitt III: Niccolô Paruta e le sue «De uno vero dejehova disputa-
tiones», S. 186-271, und: «Nicolai Parutae viri pientissimi, de uno vero Deoje-
hova fragmenta disputationum», S. 329-360, MARCHETTI, Ricostruzione delle
tesi antitrinitarie di Niccolô Paruta, S. 211-268.

384 CACCAMO, Eretici italiani, S. 58 und Anm. 72.
385 PESTALOZZI - KEYSER, Geschichte der Familie Pestalozzi, Anhang, Stamm¬

tafel 3.

194



mierten Kirche, geriet er alsbald unter dem Einfluss der Antitrinita-
rier, vielleicht durch Niccolô Buccella, den Onkel seiner Frau, dessen

Kontakte mit Leuten aus den Bündner Südtälern nachgewiesen
sind. Von der Debatte Fabrizios mit dem reformierten Prediger in
Krakau am 16. Oktober 1581, erfuhr alsbald auch der Prediger Sci-

pione Lentolo in Chiavenna. Ein Onkel veranlasste deshalb Fabrizio,
sich gegenüber Lentolo zu rechtfertigen, was auch geschah. Sein

Standpunkt lässt sich aus dem Antwortschreiben Lentolos feststellen:

Er behauptete, das trinitarische Dogma (Gott: Vater, Sohn und Hei-

liger Geist) lasse sich nicht biblisch begründen. Jesus Christus sei

darum wohl der Erstgeborene aller Kreaturen, aber nicht Gott dem
Vater wesensgleich, ebensowenig der Heilige Geist.

Eine Kopie von Lentolos Antwortschreiben vom 20. Dezember
1581 an Fabrizio Pestalozzi ist im Staatsarchiv Graubünden vorhanden.

Der Prediger von Chiavenna versucht darin, ihn anhand einer
Unmasse von Bibelzitaten eines Besseren zu belehren. Ob das

gelang, mag man bezweifeln. Als Fabrizio 1595 nach 17 Jahren wieder
heimkehrte, hatte er sich vor dem Prediger und den Altesten der
Kirche von Chiavenna zu rechtfertigen. Aber die Akten darüber
scheinen nicht mehr vorhanden zu sein. Ebensowenig weiss man
über die weiteren Schicksale dieses Antitrinitariers Bescheid.3*'

Niccolô Buccella korrespondierte mit Personen «in Valtelina et
in Chiavenna», und in Kaakau befand sich auch «un Moletta da
Valtolina ariano». Dies berichtete der päpstliche Nuntius am 23.

April 1583.387

Zur Hauptsache war jedoch seit 1571 in den italienischen Tälern
der Drei Bünde die Zeit für die religiösen Dissidenten abgelaufen.
Als sie nach den italienischen Südtälern kamen, erwartete sie dort
eine grosse Enttäuschung. Sie waren vor der Verfolgung der Inquisi-

386 VALERIO MARCHE I'll, Una polemica di Scipione Lentulo con l'antitrini-
tario Fabrizio Pestalozzi (1581), mit ausführlichen Quellenangaben, S. 292-301:

Text des Schreibens Lentolos in italienischer Sprache.
387 puypo, Antitrinitari nell'Europa orientale, S. 10 f., mit den Quellentexten Nr.

31-34.

195



tion geflohen und mussten feststellen, dass an ihren neuen
Aufenthaltsorten zwar keine Inquisition herrschte, dass sie aber auch hier
auf die Länge nicht geduldet wurden. Durch ihren Kampf um
religiöse Duldung gehören diese religiösen Dissidenten oder Nonkon-
formisten zu den Vorkämpfern der religiösen Toleranz.

Die Zeit war dazu aber noch nicht reif. Die staatlichen Behörden
duldeten in ihrem Hoheitsgebiet nur eine Kirche, und in Graubünden

mit der ausgesprochenen Gemeindeautonomie nur zwei
Kirchen, die katholische und die reformierte. Die reformierte Kirche
konnte sich nur durch Geschlossenheit behaupten oder ihr Einflussgebiet

ausdehnen. Deshalb haben die religiösen Dissidenten mit
ihren Streitereien diesen Bestrebungen der reformierten Kirche
ausserordentlich geschadet. Die reformierten Prediger und ihre Anhänger

verbrauchten zuviel Zeit und Kraft für diese Auseinandersetzungen.

Es ist nicht verwunderlich, dass manche Dissidenten, darunter
auch Exulanten, dieser Streitereien überdrüssig wurden und zur
katholischen Kirche zurückkehrten.

In den Briefen der reformierten Prediger an Heinrich Bullinger
tauchen immer wieder Klagen über die streitsüchtigen Italiener
auf.388 Man darf nicht vergessen, dass viele dieser dissidenten Italiener

«Intellektuelle» waren, dass sie eine humanistische Schulung hinter

sich hatten. Italien war ja das Ursprungsland des Humanismus,
und die «Intellektuellen» sahen sich selbstbewusst als Erneuerer der
antiken Literatur. Deshalb fühlten sie sich gewissermassen als die
Lehrmeister des Abendlandes. Es fehlte nicht an Hochmut gegenüber

anderen Völkern, die man bisweilen als Barbaren betrachtete.
Man bedenke, mit welcher Arroganz italienische Humanisten im 15.

Jahrhundert Klöster nördlich der Alpen nach Handschriften
durchsuchten und über die ungebildeten Mönche spotteten (z.B. Poggio
Bracciolini über das Kloster St. Gallen). Die italienischen Humanisten

des 15. Jahrhunderts, die sich als Pioniere der Kultur fühlten,

388 Einige Beispiele ausJohannes Comanders Briefen bei: BONORAND, Vadian
und Graubünden, S. 147 mit Anm. 5. Aber auch Comanders Nachfolger
beklagten sich in ähnlichem richtigen Sinne.

196



waren nicht selten hochmütig und rechthaberisch; mit unflätigen
Streitschriften bekämpften sie sich z.B. auch in der Frage des

«richtigen» Lateins.
Trotzdem dürfen die religiösen Streitereien nicht überbewertet

werden, denn es wurde auch Konstruktives geleistet. In Polen gründete

Fausto Sozzini (1539-1604), beeinflusst von den Schriften seines

Onkels Lelio, blühende kirchliche Gemeinschaften und in Rakow
befand sich eine berühmte Bildungsstätte. Im 17. Jahrhundert setzte

aber je länger desto mehr die Verfolgung ein, die schliesslich mit
brutaler Vertreibimg oder Vernichtung endete.

Das unbestreitbare Verdienst dieser Dissidenten ist ihr Kampf für
die religiöse Toleranz, auch wenn er zu ihrer Zeit erfolglos blieb. Uber
die meistens aus Italien stammenden Nonkonformisten handelt
deshalb heute eine beinahe unabsehbare Literatur, nicht nur in italienischer,

spanischer, französischer, englischer, holländischer und
deutscher, sondern auch in polnischer, magyarischer und rumänischer
Sprache. In vielen dieser Werke finden sich auch die Namen derer,
die über kürzere oder längere Zeit in den italienischen Talschaften
der Drei Bünde geweilt haben, vor allem in den ehemaligen Bündner

Untertanenlanden, dem Gebiet der heutigen italienischen
Provinz Sondrio.

197




	Die Nonkonformisten oder religiösen Dissidenten

