
Zeitschrift: Beiheft zum Bündner Monatsblatt

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: 9 (2000)

Artikel: Reformatorische Emigration aus Italien in die Drei Bünde : ihre
Auswirkungen auf die kirchlichen Verhältnisse. Ein Literaturbericht

Autor: Bonorand, Conradin

Kapitel: 2: Die bekanntesten Prediger und Laien unter den italienischen
Exulanten in den Bündner Südtälern

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-821115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-821115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2

Die bekanntesten Prediger und Laien
unter den italienischen Exulanten in den
Bündner Südtälern

Die folgenden Ausführungen beschränken sich vor allem auf die

Auswertung der in den vergangenen fünfJahrzehnten veröffentlichten

Quellen und Forschungsbeiträge. In bezug auf die Kenntnis der
italienischen Exulanten, besonders auch der Prediger, verfügt man
noch immer über ungenügende und teilweise auch widersprüchliche
oder falsche Angaben. Immerhin konnte das Wissen über viele in
die Bündner Südtäler eingewanderte italienische Protestanten inzwischen

beträchtlich erweitert, manche Fragen geklärt und Fehler
korrigiert werden. Über diverse Prediger weiss man jedoch noch immer
nicht mehr als den Namen und ihre Herkunft. Die folgenden Angaben

bilden deshalb nur eine kleine Auswahl. Prediger und Laien
werden nicht in alphabetischer Reihenfolge, sondern nach den
Ortschaften, in denen sie am längsten gelebt und gewirkt haben,
behandelt.

2.1 Chiavenna und Umgebung

Chiavenna bildet einen wichtigen Verkehrsmittelpunkt und
Ausgangsort zu drei Pässen Splügen, Septimer und Maloja. Der lateinische

Name Clavenna, wahrscheinlich vorlateinischen Ursprungs,
wurde als «clavis», Schlüssel zu den Passstrassen, gedeutet. In keiner
Ortschaft der Bündner Untertanengebiete konnte die Reformation
so grossen Erfolg aufweisen wie in Chiavenna. In dieser Gemeinde

waren namhafte Prediger tätig.

39



2.1.1 Agostino Mainardo38

Uber diesen Geistlichen informieren vor allem seine Briefe an Heinrich

Bullinger in Zürich, verschiedene Abhandlungen und die
Ausgabe der Briefe und Werke Camillo Renatos.

Agostino Mainardo wurde im Jahr 1482 im Städtchen Caraglio
in der Nähe von Saluzzo in Nordwestitalien (Piémont) geboren.
Bereits in frühen Jahren trat er in den Orden der Augustiner-Eremiten
ein, den Orden, dem Luther angehört hatte. Wahrscheinlich von
Anfang an befand er sich in einem Augustiner-Eremitenkloster in
Pavia, wo er auch seinen Studien oblag und 1513 in Theologie
doktorierte. Von verschiedenen Reisen abgesehen, blieb Pavia bis zur
Flucht sein Wohnort, wo er auch das Bürgerrecht erwarb. An der
Universität lehrte Celio Secondo Curione, der spätere Basler Professor.

Der Buchhändler Calvi verbreitete als einer der ersten reformatorische

Schriften. Als Bürger hatte Mainardo das Recht, in der Stadt
Güter zu erwerben.

Alsbald bekleidete er wichtige Stellungen in seinem Orden. Der

spätere Augustiner-General Girolamo Seripando soll sein Schüler

gewesen sein. 1517 wurde Mainardo mit der Reform des Klosters

Sant'Agostino in Pavia (mit dem Grabmal des Heiligen Augustin in
dessen Kirche) betraut. 1518/1519 leitete er vorübergehend die
lombardische Provinz, 1519 wurde er Regens in Rom, 1521 in Siena,
1523 in Florenz.

38 BULLINGER/SCHIESS I, Einleitung S. LXIV-LXVIII und die Texte der Brie¬

fe. DALBERT, Die Reformation in den italienischen Talschaften, S. 21-85.

ROTONDÔ, Camillo Renato, passim.
Dazu kommt die Auswertung der Forschungen über Mainardos Werdegang vor
seiner Flucht aus Italien: AUGUSTO ARMANDO HUGON, Agostino
Mainardo. Contributo alla Storia della Riforma in Italia, Torre Pellice (1943).
HUBERTJEDIN, Girolamo Seripando. Sein Leben und Denken im Geisteskampf

des 16. Jahrhunderts, Band I, Würzburg 1937, S. 263. Beide genannten
Werke verwerten umfangreiches, zum Teil sehr schwer zugängliches
Quellenmaterial. A. A. Hugon weisst nachdrücklich darauf hin, dass die italienische
Namensform auf Mainardo lautete, und nicht, wie vielfach geschehen, auf Mai-

nardi).

40



Auf dem Generalkapitel von Verona 1538 erhielt Mainardo
Vollmachten in Pavia. Seit 1533 war er Prior von Santa Mastiola,
einem weiteren Augustiner-Eremitenkloster in Pavia. Aber bereits seit
1532 machte sich der geschätzte Prediger zuerst in Asti, 1538 in Rom
und 1541 in Mailand verdächtig. Zunächst gelang es ihm, sich zu

rechtfertigen. In Mailand sah sich der spanische Statthalter indessen

veranlasst, gegen ihn wie gegen andere Glaubensverdächtige
einzuschreiten. Als Girolamo Seripando 1542 aus Spanien zurückkehrte,
hatte sich Mainardo bereits der Verhaftung durch die Flucht entzogen.

(In Rom hatten seine Predigten bei Ignatius von Loyola, dem
Gründer des Jesuitenordens, Anstoss erregt).

Agostino Mainardo war offenbar auch in Venedig und an anderen

Orten tätig, wobei seine reformationsfreundlichen Ansichten
immer offenkundiger wurden. Gegen Ende 1541 (und nicht 1539,

wie mehrfach in der Literatur angegeben) sah er keinen anderen

Ausweg mehr als die Flucht nach Tirano und daraufhin nach Chia-

venna. Als er dorthin gelangte, war er beinahe sechzigJahre alt. Wie
bei Bernardino Ochino setzte Mainardos Wirken für die Reformation

erst in einem, angesichts der viel kürzeren Lebenserwartung als

heute, hohen Alter ein, als die volle Schaffenskraft bereits nachzulassen

begann. Vielleicht erklärt sich dadurch die in Briefen anderer
Personen an Bullinger gelegentlich anzutreffende Klage über seinen

mangelnden Einsatz oder über seine oft unnötige Rechthaberei.
Ob Agostino Mainardo in Chiavenna bereits eine evangelische

Gemeinde vorfand, die Francesco Negri gegründet haben soll, und
wie gross diese war, ist kaum feststellbar. Zunächst wurde er im
Hause des Herkules von Salis als Lehrer aufgenommen, dann erst

begann seine Wirksamkeit als Prediger. Diese wurde schwer behindert

durch die andauernden Streitigkeiten mit religiösen Dissidenten.
Im Juli 1548 begab sich der nun 66 jährige nach Chur, nach Zürich
und nach Basel, um seine Haltung gegenüber den Dissidenten wie
Camillo Renato und anderen zu rechtfertigen, aber auch, um in Basel

seinen alten Bekannten aus der Paveser Zeit, Celio Secondo Cu-

rione, zu treffen.

41



Erst in seinen beiden letzten Lebensjahren kehrten ruhigere
Zustände in Chiavenna ein. Am 31. Juli 1563 starb er im hohen Alter.
Er hat vier gedruckte Werke verfasst, von denen sich das erste gegen
die Dissidenten, die drei anderen jedoch vorwiegend gegen katholische

Lehrmeinungen richtet.39

2.1.2 Girolamo Zanchi

Es scheint, dass kurz vor Mainardos Ableben ein Simone Florillo,
ein anderer Exulant, in Chiavenna als Prediger - oder zumindest als

Katechet - tätig war. Auf Betreiben Heinrich Bullingers wurde
jedoch Girolamo Zanchi zum Nachfolger Mainardos gewählt.40

Zanchi war 1516 in Alzano bei Bergamo geboren worden. Mit
15 Jahren trat er in die Kongregation der Lateran-Kanoniker von
Brescia ein und begab sich zusammen mit Celso Massimiliano
Martinengo von Brescia41 nach Lucca, wo im Kloster von San Frediano,
welches der gleichen Kongregation angehörte, Pietro Martire Ver-

migli der Schule eine Blütezeit ermöglichte. Dort wurde Zanchi auch

für die reformatorischen Ansichten gewonnen. Nach der Flucht

Vermiglis und später Martinengos fühlte auch er sich nicht mehr
sicher. Er flüchtete 1551 in das Gebiet der Drei Bünde und einige
Monate später nach Genf. Vermigli wollte den gelehrten Zanchi zu
einer Ubersiedlung nach England überreden, doch er bevorzugte
die Übernahme einer Professur an der damals berühmten theologischen

Schule in Strassburg. Auf der Reise dorthin traf Girolamo Zanchi

in Basel seinen alten Bekannten Celio Secondo Curione, dessen Tochter
Violanta er heiratete.42

39 A.A. HUGON, Agostino Mainardo, S. 92-104.
40 Über Florillo vgl. weiter unten, Kapitel 2.1.3.
41 Vgl. Kapitel 2.7.4.
42 Curione berichtete am 26. Oktober 1553 dem in Padua studierenden Basilius

Amerbach, dass sein Schwiegersohn mit seiner (Curiones) Tochter nach Strassburg

gezogen sei, AMERBACH/JENNY IX/1, Nr. 3688.

42



Hatte Zanchi bereits anlässlich seines ersten Aufenthaltes in
Chiavenna manche bedeutenden FlüchÜinge kennen gelernt, so boten

sich ihm dazu in Basel und in Strassburg weitere Gelegenheiten.
Unter seinen neuen Bekannten befanden sich nicht wenige, welche
den religiösen Nonkonformisten zuzuzählen sind oder ihnen
nahestanden, wie auch sein Schwiegervater Curione.

Diese Bekanntschaften erklären vielleicht seine, gemessen an
seinem Vorgänger Mainardo und seinem Nachfolger Scipione Len-
tolo in Chiavenna, den Nonkonformisten gegenüber geübte Nachsicht.

Für Zanchis Toleranz zeugten auch sein Zusammentreffen und
sein Briefwechsel mit einem Kardinal, da er noch immer auf einen
Ausgleich der Konfessionen hoffte.

Doch gerade Zanchi musste erfahren, wie beinahe unüberwindlich

die konfessionellen Schranken inzwischen geworden waren.
Wegen der Angriffe des Kollegen Johannes Marbach, eines fanatischen

Lutheraners, verliess er 1563 Strassburg, und Bullingers Ein-
fluss veranlasste die Wahl dieses inzwischen bekannt gewordenen
Professors nach Chiavenna, wo er der Gemeinde von 1563 bis 1567

diente. Hier machten ihm nicht so sehr die religiösen Nonkonformisten,

welche aus verschiedenen Gründen die Confessio Raetica von
1553 nicht anerkennen wollten, Schwierigkeiten, sondern sein
Amtsbruder Simone Florillo, wobei Zanchi keineswegs als Unschuldiger
zu betrachten ist. Florillo fühlte sich übergangen, wie zahlreiche Briefe

an Bullinger berichten.43

Nach dem Tode seiner ersten Gemahlin heiratete Girolamo
Zanchi 1561, also vor seiner Übersiedlung nach Chiavenna, Livia
Lumaga von Piuro.44

Girolamo Zanchi hätte die Gelegenheit gehabt, Chiavenna zu
verlassen. Von Genf aus versuchte man, ihn im Jahre 1564 als

Prediger für die unruhige evangelische Gemeinde in Lyon zu gewinnen.
Zanchi begründete jedoch am 1. Juni 1564 gegenüber Théodore de

43 BULLINGER/SCHIESS II, Einleitung S. LXXII-LXXIV.
44 ZUCCHINI, Riforma e società nei Grigioni, S. 12, Anm. 6.

43



Bèze in Genf seine Absage mit der in Chiavenna wütenden Pest,

weshalb er die Gemeinde nicht verlassen könne.45

Ausgerechnet diese Pestepidemie wurde der Grund weiterer
Streitigkeiten. Zanchi verlor angesichts der zunehmenden Gefahr
doch den Mut, und er verliess eine ZeiÜang seine Herde. Johannes
Fabricius in Chur hat dieses Verhalten verurteilt, und Simone Floril-
lo hat es dazu benutzt, um die Gemeinde gegen seinen Amtsbruder
aufzuhetzen. Er machte Zanchi gegenüber den Vorwurf, dass er den
Nonkonformisten gegenüber viel zu nachlässig und vielleicht selber

von der Pest der Häresie angesteckt worden sei. In der Tat war die
durch seine Heirat mit ihm verwandte Familie Lumaga im nahegelegenen

Piuro mit manchen dort vorhandenen Dissidenten befreundet,

was Verdacht erwecken konnte. Zanchis späteres Wirken zeigt
jedoch, dass dieser Verdacht unbegründet war. Er wurde von der
Gemeinde entlassen, und auch die Synode konnte schliesslich daran
nichts mehr ändern.40

Zu dieser Angelegenheit wurden nun im Staatsarchiv Graubünden

neue Dokumente gefunden und teilweise veröffenüicht. Sie

stammen alle aus den Jahren 1566 und 1567 und enthalten die

Anklagen der Gemeinde gegen Zanchi sowie den Briefwechsel
zwischen ihm und der Gemeinde. Andere Dokumente beinhalten unter
anderem Ermahnungen zum Frieden durch die Kirche von Genf,
den Prediger in Pontresina, Pietro Parisotto, einen bergamaskischen
Landsmann Zanchis, und Giovanni Antonio Cortese, Prediger in
Sils/Segl.47

45 Am 22. April hatte Bèze an Bullinger geschrieben, dass die Gemeinde in Lyon
den Pfarrdienst Zanchis gewünscht hätte. Zum Wunsche der reformierten
Gemeinde in Lyon, Zanchi zu wählen: BÈZE, Correspondance V, Nr. 319 und
328.

40 Über die Enüassung in Chiavenna vgl. auch DALBERT, Die Reformation in
den italienischen Talschaften. S. 124-129, mit Angabe der Briefe an Bullinger.

47 ZUCCHINI, Riforma e società nei Grigioni, S. 61-104: Appendice: Documenti
1-16.

44



Kurfürst Friedrich III. von Pfalz berief 1568 Zanchi als Professor

nach Heidelberg. Doch wegen der kurzfristigen Dominanz lutherischer

Strömungen nach dem Tode dieses Kurfürsten zog es Girola-

mo Zanchi vor, dem Ruf des toleranteren Pfalzgrafen Johann Kasimir

von der Pfalz-Lautern nach Neustadt zu folgen, nachdem er des

Alters wegen andere Berufungen abgelehnt hatte. Er hat wohl noch
einmal Chiavenna besucht. Beinahe erblindet, starb er 1590 während

eines Besuches in Heidelberg.48
Von allen veröffentlichten Dokumenten zu dieser Auseinandersetzung

der Gemeinde Chiavenna mit Zanchi enthält das Schreiben

vom Mai 1567 an die in Chur tagende Synode die aufschlussreichsten

Nachrichten.49 Einige Vertreter der evangelischen Gemeinden
wollten mit ihrer eigenen Unterschrift beteuern, dass bei ihnen Friede

herrsche. Dadurch erfährt man die Namen von Personen, die

nicht identifiziert werden können und von Leuten, von denen man
nicht wusste, dass sie sich in Chiavenna aufhielten. Einige in diesem
Dokument enthaltene Namen seien deshalb hier noch erwähnt:

Paolo Colli war beauftragt worden, den Brief an die Synode in
Chur zu überbringen. Dieser Paolo Colli (1518-1572) entstammte
einer vornehmen Familie aus Alessandria. Er hat sich offenbar auf
seiner Flucht in Chiavenna aufgehalten. Er zog weiter nach Zürich
und Basel, wo er, wie so manch anderer italienischer Exulant, sich 1571

an der Universität immatrikulierte, aber bereits im folgenden Jahr starb.

Er hatte die Tochter Ester des ebenfalls nach Basel geflüchteten Cremo-

neser Arztes Guarnerio Castiglione geheiratet, die sich in zweiter Ehe

mit dem vornehmen Exulanten Francesco Betti vermählte.5"
Giovanni Fazio aus dem Piémont hatte 1558 das Bürgerrecht der

Drei Bünde erhalten und soll sich 1571 mit Maddalena, einer Tochter

des bedeutenden Lehrers Francesco Negri vermählt haben.51

48 Ebenda, S. 9, Aura. 1.

49 Ebenda, S. 98-101 (Dokument Nr. 14).
50 Ebenda, S. 53, Anm. 121.
51 Ebenda, S. 46, Anm. 102.

45



Giovanni Antonio Cella ist nicht weiter bekannt, hingegen
Giovanni Francesco Bottagisio (oder Bottaghisio) aus Bergamo, Apotheker

in Chiavenna.
Giovanni di Cambio stammte aus Modena und Giovanni Filip-

pini war ein Buchhändler aus Brescia.

Giandonato Luaselli war ebenfalls aus Bergamo geflüchtet. Lo-
dovico Rasoio war Priester in Modena gewesen. Von den übrigen
Personen, welche unterschrieben, verdienen Alessandro Trissino aus

Vicenza, der noch in anderem Zusammenhang Erwähnung findet,
und Giovanni Antonio Terzo genannt zu werden.52

2.1.3 Simone Florillo (od. Fiorillo) aus Caserta in Unteritalien

Florillo war es, der den Streit mit Girolamo Zanchi entfacht hatte.
Falsch ist die immer wieder verwendete Namensform Simon Florio.
Dadurch besteht die Gefahr einer Verwechslung mit dem Prediger
von Soglio, Michelangelo Florio, der im Abschnitt über die Nonkon-
formisten erwähnt wird. Auch Zanchis Nachfolger Scipione Lentolo
aus dem Neapolitanischen bezeugte, dass Florillo sein Landsmann
sei. Es ist daher möglich, dass er mit jenem «Simone Cirillo» zu
identifizieren ist, der in verschiedenen Geständnissen vor der Inquisition

in Venedig als ein Häretiker in Neapel beschrieben wird.53

In Genf weilte Florillo seit 1553, und dort wurde er 1556 Katechet

an der italienischen Kirche. Spätestens seit 1560 war er in
Chiavenna, da er am 21. August von dort aus an den Arzt Guglielmo
Grataroli in Basel schrieb. 1572 wurde er als Einwohner in Genf

aufgenommen. Über seine spätere Tätigkeit weiss man nichts Genaues.54

52 Ebenda, S. 82, Anm. 35 (Giovanni di Cambio) und 36 (Giovanni Battista Filip-
pini), S. 99, Anm. 4 (Giovanni Francesco Bottagisi oder Bottagisio) und 6

(Giandonato Luaselli), S. 75 f., Anm. 16 (Ludovico Rasoio).
53 DALBERT, Die Reformation in den italienischen Talschaften, S. 126-128 (mit

«Florio» ist Florillo gemeint).
54 ZUCCHINI, Riforma e società nei Grigioni, S. 10 (in Anm. 3).

46



2.1.4 Scipione Lentolo

Dieser ist durch verschiedene lateinische Schriften und durch die
vielen in lateinischer Sprache geschriebenen Briefe als «Scipio Len-
tulus» bekannt geworden. Da er in seinen italienischen Schriften

hingegen die Namensform Lentolo gebrauchte, soll diese auch hier
Verwendung finden.

Uber Scipione Lentolo gibt eine ausgiebige Forschungsliteratur
Auskunft, sodass hier nur eine kurze Zusammenfassung daraus

mitgeteilt wird. Er wurde 1525 oder 1526 in Neapel geboren, trat dem
Minoritenorden bei und wurde 1545 zum Geistlichen ordiniert. Als
solcher seit 1549 Italien durchwandernd, kam er auch an den Hof der
reformiert gesinnten Herzogin Renata von Ferrara. Von der Inquisition

verdächtigt, erlitt er in Neapel und Rom 1557/1558 Gefängnishaft,

konnte aber entfliehen und gelangte 1559 nach Genf, wo er als

Gast im Hause des Grafen Celso Massimiliano Martinengo weilte
und eine weitverbreitete italienische Grammatik verfasste.

Seit 1560 wirkte Scipione Lentolo als Prediger bei den Wal-
densern und verfasste später eine - erst 1906 edierte - Geschichte
ihrer Verfolgung.

Im Jahre 1566 begab sich Lentolo wiederum nach Genf, wo er
sich bereit zeigte, den Dienst in einer italienischsprachigen Gemeinde

Südbündens zu übernehmen. Calvins Mitarbeiter und späterer
Nachfolger Theodor de Bèze schrieb am 12. März 1567 einen Brief
an Heinrich Bullinger und empfahl den zu den Bündnern Reisenden
als einen durch viele Prüfungen gereiften Glaubensbruder, der aus

Savoyen vertrieben worden sei.55 Lentolo war verheiratet. Während
seines Dienstes in den Waldensertälem war Paolo, sein erster Sohn,

geboren worden.56

Lentolo versah zuerst die evangelische Gemeinde in Sondrio
Monte, um dann nach kurzer Zeit als Zanchis Nachfolger nach
Chiavenna berufen zu werden. Dieser Wegzug war offenbar von

55 Ebenda, S. 10 ff., Anm. 3, mit umfassenden Quellen- und Literaturangaben.
56 BÈZE, Correspondance, VIII, Nr. 544.

47



Misstönen begleitet. Im Staatsarchiv Graubünden wurde eine Schrift
der Gemeinde von Monte über den nach nur vier Monaten Dienst

wegziehenden Lentolo gefunden, die einer schweren Anklage
gleichkommt. Ihm wurde Nachlässigkeit im Dienst, Eigenmächtigkeit,
Überheblichkeit, Verachtung der einfachen Leute und manch anderes

zum Vorwurf gemacht.57

In Chiavenna hatte Lentolo sich zunächst, wie vor ihm Zanchi,
mit dem zweiten Prediger Simone Florillo auseinaderzusetzen.58

Gegenüber den religiösen Nonkonformisten, welche sich nicht

zur Anerkennung der reformierten Bekenntnisse (Confessio Raetica,
Confessio Helvetica posterior) bereit zeigten, übte er weniger Nachsicht

als sein Vorgänger Zanchi. Nachdem der Bundstag Ende Mai
1570 beschlossen hatte, im Gebiet der Drei Bünde nur die reformierte

und die katholische Kirche zu dulden und damit die reformierten
Bekenntnisse der Synode als verbindlich zu erklären, schwand für
die Nonkonformisten die Möglichkeit eines weiteren Verbleibens in
Chiavenna und Umgebung.

Lentolo verfasste gegen die religiösen Dissidenten eine Schrift.

Da dies zu einer Zeit geschah, als seine Gegner durch behördliche
und kirchliche Beschlüsse bereits zum Schweigen gebracht worden

waren, wurde diese erst 1592 in Genf gedruckt: «Responsio ortho-
doxa pro edicto illustrissimorum Dominorum Trium Foederum
Rhaeüae adversus haereticos et alios ecclesiae perurbatores promul-
gata ...». Aus dem Vorwort an den christlichen Leser vom 7.

November 1569 («Chrisüano Lectori») erfährt man einige sonst
unbekannte Namen von Dissidenten in Chiavenna und Umgebung.
Genannt werden ein «Salomon», Schmied in Piuro, ein «Henricus»,
ein «Alexius Tridentinus» (Trient), und ein Joannes Muünensis»

(Modena). Femer werden einige bekanntere Personen genannt:

57 JEAN-FRANÇOIS GILMONT, Aux origines de l'historiographie Vaudoise du
XVle siècle: Jean Crespin, Etienne Noël et Scipione Lentolo, in: BALMAS, 1

Valdesi e l'Europa, S. 172. Baimas weist ausdrücklich darauf hin, dass die
italienische Namensform Lentolo die richtige sei und nicht Lentulo.

58 ZUCCHINI, Riforma e società, S. 105 ff.: Appendice 17.

48



Ludovico Fieri aus Bologna sei erst kürzlich wiederum aus Mähren

gekommen, Francesco Vacca da Bagnacavallo sei ebenfalls nach

seinem Wegzug wieder in der Gegend, und es würden auch Schriften

des Erzketzers Giorgio Siculo verbreitet.59 Veranlasst war Lento-
los «Responsio orthodoxa» durch die Auseinandersetzung mit dem

Prediger Bartolomeo Silvio über das Recht zur Gewalt, zum
Gebrauch des Schwertes und damit über die religiöse Toleranz.60 Mit
einem religiösen Dissidenten musste er sich noch 1581 auseinandersetzen,

mit einem Bürger aus Chiavenna, Fabrizio Pestalozzi, der des

Handels wegen nach Krakau gezogen war.6' Die oben erwähnten

Anklagen der evangelischen Gemeinde von Monte di Sondrio gegen
Scipione Lentolo machen im Lichte seiner späteren Tätigkeit in
Chiavenna einen merkwürdigen Eindruck. Denn Lentolo hat sich in
seiner Gemeinde in Chiavenna durchaus bewährt, und er genoss

grosses Ansehen. Im Jahre 1596 gewährte der Bündner Bundstag
Lentolo für seine Verdienste eine jährliche Pension von sechs
Gulden. Trotz gesundheitlicher Gebrechen diente er seiner Gemeinde
bis zum Lebensende. Sein letzter erhaltener Brief datiert vom 7.

Januar 1599.

Auch Lentolos Korrespondenz zeugt von seinem Ansehen.
Denn von ihm sind Briefe erhalten an Tobias Egli in Chur, an
Johannes Calvin, Theodor Beza (Théodor de Bèze), an Heinrich
Bullinger, an den Professor Johann Jakob Grynaeus, an die Zürcher Theologen

und Lehrer Rudolph Gwalther, Josias Simler, Johann Wilhelm
Stucki und an andere. Namhafte italienische Exulanten in den
italienischen Südtälern oder auf der Durchreise waren mit ihm bekannt.

59 Zu Lentolos Tätigkeit in Chiavenna und seinen Briefen an Bullinger vgl.
DALBERT, Die Reformation in den italienischen Talschaften, S. 129-132. Hier
gilt es zu wiederholen, dass es sich um Simone Florillo und nicht «Simon Flo-

rio» handelte. BULLINGER/SCHIESS III, Einleitung S. XXVI-XXXI.
60 Diese religiösen Dissidenten finden im Kapitel 6 Erwähnung.
61 VALERIO MARCHETTI, Una polemica di Scipione Lentulo con l'antitrinita-

rio Fabrizio Pestalozzi (1581), «II pensiero politico» V, 1972, S. 284-301 (mit vielen

Quellen- und Literaturangaben). Text des Briefes Lentolos vom 20. Dezember

1581 (nach einer Kopie im Staatsarchiv Graubünden): S. 292-301.

49



Ein Teil von Lentolos Schriften blieb ungedruckt. Sehr wahrscheinlich

durch seinen Sohn Paolo gelangte der schriftliche Nachlass nach

Bern, wo er in der Burgerbibliothek aufbewahrt wird.62

Dieser um 1561 geborene Sohn des Scipione Lentolo und der
Maria Guisani gebrauchte immer die lateinische Namensform und
ist als Paulus Lentulus bekannt geworden. Wahrscheinlich nach
Privatunterricht beim Vater oder dem Besuch einer Schule in Chia-

venna begab er sich nach Chur, wo eine Lateinschule bestand. Von
1575 bis 1578 studierte er in Zürich und 1579 in Genf, von 1581 an

einige Jahre in Basel, 1591 in Leipzig. Im Dezember 1591 wurde er

zum Dr. med. promoviert. Als «Pädagoge» zweier Engländer bereiste

Paulus Lentulus mehrere Länder. Während einiger Jahre war er
Leibarzt der Königin Elisabeth von England, 1593 wurde er als

Stadtarzt nach Bern berufen, wo er sich zweimal vermählte und 1613

starb. Seine Nachkommen machten sich zum Teil in hohen zivilen
und militärischen Stellungen einen Namen.63

62 GIAMPAOLO ZUCCHINI, Scipione Lentolo pastore a Chiavenna. Notizie dal

suo inedito epistolario, in: PASTORE, Riforma e Società nei Grigioni, S. 109-

127. Bio-Bibliographische Angaben zu Lentolo:
S. 109ff., Anm. 1. Nachtrag zum Briefwechsel: JOHN A. TEDESCHI. An addition

to the correspondence of Theodore Beza: Scipione Lentulos lettera ad un

signore di Geneva (1561), «II pensiero politico». I, 1968, S. 439-448 (Einleitung
und Wiedergabe des lateinischen Textes). ENEA BALMAS. Un inedito di

Scipione Lentulo, BSS Valdesi, 152, 1983, S. 31-56. Text: «Discorso della prosperity

e adversità fatto da Scipione Lentulo Napolitano.» Text je eines Briefes an
Tobias Egli in Chur und Rudolph Gwalther in Zürich: CAMENISCH, Carlo
Borromeo und die Gegenreformation im VelÜin, S. 241 und 350 f., Beilagen 4

und 9.
63 BUSINO, Italiani all'Università di Basilea, S. 516 (mit weiteren Angaben über

Paulus Lentulus. Nach Busino soll dieser auch in Padua studiert haben).

50



2.1.5 Exkurs: Broccardo Borrone und sein Urteil über einige
Prediger

Bevor über Ottaviano Mei, den letzten bedeutenden Prediger in
Chiavenna, berichtet wird, scheint ein Exkurs angebracht über eine
höchst merkwürdige Person: Broccardo Borrone und seine Urteile
über die Drei Bünde. Mit ihm hat sich die historische Forschung
wiederholt beschäftigt. Aufgrund der neuesten Ergebnisse steht über
seine Wanderungen und seine Tätigkeit kurz zusammengefasst
folgendes fest:

Broccardo Borrone wurde wohl um die Mitte des 16.

Jahrhunderts in Busseto bei Parma geboren, studierte in Padua und
wurde zum Geistlichen ausgebildet. Er bekleidete einen guten Posten

im Dienste eines Bischofs. Doch 1587 wurde Borrone wegen
Sodomie oder Mord und wegen Besitzes häretischer Bücher
eingesperrt. Da er seinen religiösen Ansichten feierlich abschwor, wurde
er freigelassen. Aber weil die übrigen Anklagen nicht restlos geklärt
werden konnten, wurde er für zwei Jahre aus dem venezianischen
Gebiet verbannt. Für etliche Jahre verlieren sich Borrones Spuren.
Im Jahre 1594 schrieb er sich in die Matrikel der Universität Basel

ein. Doch bereits 1595 befand er sich in Chiavenna als Kanzler des

Kommissars der gleichnamigen Grafschaft. Von Anfang an machte

er sich Feinde. Die eingesessenen Leute machten ihm zum Vorwurf,
dass er in die Dienste der regierenden Bündner getreten sei. Die
Bündner hingegen konnten nicht verwinden, dass dieses Amt von
einem Landesfremden bekleidet wurde.

Broccardo Borrone wurde 1596 von den Bündner Behörden unter
Anklage gestellt. Von den Anklagepunkten seien nur zwei erwähnt:
Borrone sei unter falschem Namen Prediger in Traona gewesen, und zu

gleicher Zeit sei er in geheimen Kontakten mit der Inquisition gestanden.

Da er sich gut verteidigen konnte, wurde er in Freiheit gesetzt,
jedoch, um Wirren in Chiavenna zu vermeiden, bald darauf des Landes

verwiesen.
Borrone war seitdem vom Gedanken beherrscht, sich für das

erlittene Unrecht zu rächen. Er zog nach Mailand, daraufhin nach

51



Rom, wo er 1601 einen Plan entwarf, wie das Gebiet der Drei Bünde
besetzt und wie vor allem die reformierten Prediger in den Bündner

Untertanengebieten bekehrt oder vernichtet werden könnten.
Von Rom begab sich Borrone zum Herzog von Savoyen, dem

Erzfeind Genfs. Bald darauf erscheint er in Deutschland, in den

Niederlanden, in England. Zuletzt Hess er sich als Söldner anwerben.

Um 1611 entwarf er eine neue Beschreibung der Drei Bünde: «Ri-

tratto della Rezia ...». Die Behauptung, er sei damals hingerichtet
worden, kann wohl nicht stimmen, da einige Schriften von ihm noch

später erschienen sind. Die Umstände seines Todes sind nicht
bekannt/'4

Die 1601 verfasste «Informatione dello Stato e del Governo delli
Signori Grisoni» ist in der Abschrift des venezianischen Gesandten
Padavino erhalten und zuerst von De Porta veröffentlicht worden. In
unserem Zusammenhang interessieren nur die Beschreibungen der 17

Prediger. Aus ihnen spricht der Hass gegen die Protestanten. Doch
sind, abgesehen davon, dass vor allem das Negative an diesen

Predigern hervorgehoben wurde, diesen Beschreibungen interessante
Einzelheiten zu ihrer Biographie und Tätigkeit zu entnehmen/'5

2.1.6 Ottaviano Mei

Uber weitere Prediger in Chiavenna vor Ottaviano Mei vermitteln
die bisher bekannten Dokumente nur spärliche Nachrichten. Es

scheint, dass neben dem Hauptprediger, wie zur Zeit des Girolamo
Zanchi, bisweilen noch ein zweiter Prediger amtete, vor allem als

64 Bio-Bibliographische Angaben von G. BUSINO, in: DBI 13, 1971, S. 97-102.

Text des «Ritratto della Rezia» ediert von G. BUSINO mit einer biographischen
Einleitung, in: BSS Valtellinese 16, 1962, S. 25-60.

65 DE PORTA, Historia Reformationis II, S. 184-187. Deutsche Zusammenfassung
dieser Beschreibungen von EMIL CAMENISCH, Broccardo Borroni. Ein des

Bündner Asylrechts unwürdiger Flüchtling aus Oberitalien, BM 1954, S. 166-

170. Borrone (nicht Borroni) stammte aus Busseto bei Parma (nicht aus Berze-

to). Vgl. auch GIUSSANI, II forte di Fuentes, S. 137 ff. und 260-364.

52



Katechet, dem die religiöse Unterweisung oblag. Es werden - nur
die lateinischen Namensformen sind bekannt - ein Franciscus Pisa-

nus und ein Lucas Marre, seit 1571 Synodale, genannt.06
Im Jahre 1597 wurde dann Ottaviano Mei, vorher Prediger in

Teglio, nach Chiavenna berufen. Er gehört neben Scipione Ca-

landrini zu den wenigen Personen aus Lucca, die in Gemeinden der
Bündner Untertanengebiete als Prediger gewirkt haben. Wie zahlreiche

andere Geschlechter waren auch Mitglieder der Familie Mei
nach Genf geflüchtet. Viele zogen nach Genf oder Lyon in der
falschen Hoffnung, später wieder nach der Heimatstadt Lucca zurückkehren

zu können.
Ottaviano Mei war ein Sohn des «gierigen» (ghiotto)

Seidenhändlers Vincenzo Mei, der 1555 infolge eines Konkurses nach Genf
geflohen war und dort 1570 starb. Seine Mutter war Feiice Bemardi-
ni, eine Tochter des angesehenen Bürgers von Lucca, Martino
Bernardini. Dieser behielt seinen Enkel bei sich, als seine Tochter 1555

zusammen mit ihrem Gemahl nach Genf floh.67

Ottavianos Bruder Orazio war ebenfalls nach Genf gekommen.
Eine Schwester Ottavianos, Maria, heiratete in zweiter Ehe Carlo
Diodati aus Lucca (1541 bis 1625). Dieser Ehe entspross Jean Diodati

(1576 bis 1649), der berühmte Übersetzer der Bibel ins Italienische.

Carlo Diodaü, Seidenhändler und Finanzmann, hatte sich 1567

vor der Verhaftung nach Genf retten können.68

Ottaviano Mei war am 22. August 1560 zusammen mit seinem
Vater ins Genfer Bürgerrecht aufgenommen worden. Trotz seiner

Bildung, seiner reichen und einflussreichen Verwandtschaft trat er
als Prediger in Teglio in den Bündner Kirchendienst ein. Die Akten
der Genfer «Compagnie des pasteurs» bemerken am 25. März 1580

66 TRUOG, Die Pfarrer II, S. 264.
67 BERENGO, Nobili e mercanti, S. 48 und 49, Anm. 1, S. 442 f. Über andere

Mitglieder dieser Familie ebenda, S. 37 und 115.
68 Vgl. über diesen bedeutenden Finanzmann, Seidenhändler und dezidierten

Protestanten M. TURCHETO, in: DBI 40, 1991, S. 171-174. Dazu auch RCP V,
S. 62 mit Anm. 75 und S. 64 f. mit Anm. 82.

53



lakonisch, dass Ottaviano Mei als Prediger nach Graubünden gezogen

sein.69 Die Bündner Kirchenbehörden hatten sich offenbar mit
Nachdruck um die Gewinnung dieses Mannes bemüht. Als sie die
Kirche im Juli 1616 um die Überlassung des Kaspar Alexius
nachsuchten, erinnerten sie daran, dass die Genfer Vorjahren auch in die

Übersiedlung des ehrenwerten, nun alten Ottaviano Mei nach Rätien

eingewilligt hätten.70

Da Mei 1589 anlässlich der Visitation des Bischofs Ninguarda als

30-40 jährig geschildert wurde, muss er um 1550 geboren worden
sein.71 Ottaviano Mei versah zunächst von 1580-1597 seinen Dienst
in Teglio, wo er sich auch um eine gute Ausbildung der Jugend
bemüht zeigte. Niccolô Rusca, der Erzpriester von Sondrio, veröffentlichte

gegen ihn eine Schrift.72

Nach Lentolos Tod wurde der geschätzte und gebildete Prediger
nach Chiavenna berufen, wo er bis zu seinem Tod (1619) verblieb.
Im oben erwähnten Bericht des Broccardo Borrone wird Ottaviano
Mei als ledig und von vornehmer Abstammung bezeichnet, der
über gute Kenntnisse in der lateinischen, hebräischen und griechischen

Sprache verfüge. Er sei wohl für Bekehrungsversuche nicht zu
haben, auch nicht durch Bestechungen oder grosszügige Versprechen.

Da Mei aber gerne fische, könnte man ihn vielleicht an den
Comersee locken, ihn dort abfangen und nach Como entführen.73

Da Ottaviano Mei ledig geblieben war und somit keine familiären

Verpflichtungen hatte, verfügte er offenbar über ein gewisses

Vermögen. Am 1. August 1618 liess er sein Testament aufsetzen.

Ihm sind wertvolle personelle Nachrichten zu entnehmen, darunter
über einige bisher unbekannte Prediger.74

69 RCP V, S. 165.
70 BASERGA, II movimento per la Riforma in Valtellina, S. 111.
71 NINGUARDA, La Valtellina negli Atti délia visita pastorale, S. 100.
72 TRUOG, Die Pfarrer II, S. 269. PARAVICINI, La pieve di Sondrio, S. 261.
73 CAMENISCH, Broccardo Borroni (wie Anm. 64), S. 166.
74 GIORGETTA, Un codicillo di Ottaviano Mei, S. 24-28. So gedachte Mei in

seinem Testament einer Margherita Battilano, Gemahlin des Bolognesers Anni-

54



Ottaviano Mei erlebte noch den Bergsturz des benachbarten
Piuro von 1618. Ein Jahr später ist er gestorben. Ihm blieb somit
die tragische Erfahrung des Verhängnisses, das 1620 den Bündner
Protestanten im Veltlin und wenig später in der Grafschaft Chia-

venna beschieden war, erspart.

2.1.7 Nicolaus Mediolanensis

In Broccardo Borrones Bericht aus demjahre 1601 wird ein weiterer

Prediger genannt, von dem man sonst anscheinend nichts weiss:

Nicolaus oder Niccolô stammte, wie der Name besagt, aus Mailand.
Wie bei vielen anderen Exulanten wird auch hier leider lediglich der

Herkunftsort, aber nicht der Familienname angegeben.
Nicolaus Mediolanensis war gemäss Borrones Bericht Franziska-

ner-Observant gewesen. Die «Observanten» befolgen im Gegensatz
zu den «Konventualen» eine strengere Ordensregel. Vor drei Jahren,
also um 1598, habe er die Mönchskutte abgelegt und sei nach Chiaven-

na geflüchtet, wo er predige und dieJugend im Katechismus unterrichte.

Er habe eine arme Frau geheiratet, deren Sitten ihm nicht gefielen.
Die Frau und mehrere Kinder vermöge er kaum zu ernähren.

Borrone berichtete weiter, er habe anlässlich seines Aufenthaltes
in dieser Gegend oft mit ihm gesprochen. Nicolaus Mediolanensis, etwa

bale Nanini, der Prediger in Mese bei Chiavenna war. Ferner testierte er zugunsten

einer Caterina Capovano, Tochter des verstorbenen Predigers von Piuro,
Michele und der Maria Martinengo, Nichte (oder Enkelin?) des früheren Predigers

in Stampa, Lorenzo Martinengo, und zudem Enkelin (»abiediga») seines

Vorgängers in Chiavenna, Scipione Lentolo. Bei TRUOG, Die Pfarrer II, S. 265

f. fehlt bei Mese ein Prediger namens Annibale Nanini, und bei dem als

verstorben erwähnten Prediger von Piuro dürfte es sich wohl um Michele Mortelli-
to aus Capua handeln, der 1583 Synodale geworden war und 1593-1596 in
Morbegno, 1596/97 in Dubino und 1597-1607 in Piuro geamtet hatte, TRUOG,
Die Pfarrer II, S. 266 (Morbegno, Nr. 8). Als Zeugen werden u.a. genannt:
Johannes de Castromuro (von Castelmur) aus Sils/Segl im Engadin, Prediger in
Prata (fehlt bei TRUOG) und Cyprianus, ein Sohn des verstorbenen Francesco

Negri.

55



40jährig und nicht ungelehrt, habe ihm gegenüber geklagt, dass die

Gemeinde ihm Ottaviano Mei vorgezogen habe. Es wiederholte sich

hier demnach, wenn man Borrone glauben kann, die gleiche
Unstimmigkeit wie zwischen Girolamo Zanchi und Simone Florillo.
Während Borrone in bezug auf Mei riet, diesen durch List abzufangen

und gewaltsam wegzuführen, könnte Nicolaus Mediolanensis
durch Versprechungen zur Rückkehr zur katholischen Kirche verleitet

werden. Das waren die beiden anzuwendenden Mittel, die Borrone
immer wieder empfahl, um die Prediger unschädlich zu machen.75

2.1.8 Guido Zonca, Prediger in Mese bei Chiavenna

Im Briefwechsel der Bündner mit Heinrich Bullinger wird zwischen
1554 und 1568 ein «ffater Italus» oder «Guidus ffater», gelegentlich
auch einfach Guido erwähnt.71'

Dieser Mann zog öfters nach Zürich und überbrachte Heinrich
Bullinger Briefe des Churer Predigers Johannes Fabricius oder der
Prediger in Chiavenna. In den beiden Briefen des Predigers in
Chiavenna, Scipione Lentolo, wird er als «Guidus, verbi minister»
bezeichnet.

Damit ist die Annahme berechtigt, dass es sich bei dieser Person

um den Prediger Guido Zonca (oder Zoncha) aus Verona handelt.
Im Jahre 1558 wurde er als «Guido Veronensis» in die Bündner
Synode aufgenommen.77

Durch neugefundene Akten steht jetzt fest, dass Guido Zonca
bereits vor der Ordination in den Bündner Südtälem weilte. Denn ein

75 DE PORTA, Historia Reformaüonis II/l, S. 184 f. CAMENISCH, Broccardo
Borroni (wie Anm. 64), S. 166.

76 BULLINGER/5CHIESS I, Nr. 260, II, Nr. 7, 8, 307, 444, III, Nr. 127 und 137.

Vgl. dazu MEYER, Die evangelische Gemeinde von Locarno I, S. 293, Anm.
70.

77 TRUOG, Die Bündner Prädikanten, S. 7, Nr. 35. Bei TRUOG, Die Pfarrer I,
S. 27, findet sich die Angabe, dass Zonca 1558/59 Prediger in Casaccia war und
1572-1579 in Mese bei Chiavenna.

56



Guido Zonca besorgte 1552 bei der Druckerei Landolfi in Poschiavo

den Druck einiger Predigten Pier Paolo Vergerios.78 In der Klageschrift
der Gemeinde von Chiavenna wegen des Verhaltens des Predigers Gi-

rolamo Zanchi in der Zeit zwischen 1566 und 1567 wurde geltend
gemacht, Zanchi habe in seinem Hass gegen Simone Fiorillo, der als

Mitarbeiter in Mese ausersehen war, durchgesetzt, dass «messer Guido»
allein dort dienen sollte. In einem weiteren Schriftstück vom Mai 1567

wird tatsächlich «messer Guido Zoncha ministro in Mese» genannt.80
Im Testament des Exulanten Andrea Pizzarda aus Pallanza,

ausgestellt am 19. Mai 1573, wurden einige angesehene Leute, Einheimische

und Exulanten beigezogen, darunter auch «d. Guidus fq. d.

Alexandri Zonche civis veronensis Minister sacrosanti Evangelii in
loce Mexe comitatus Clavennae ...».81

2.2 Bedeutende Laien in Chiavenna und Umgebung
2.2.1 Isabella Bresegna (um 1510-1567)

Wahrscheinlich in Spanien geboren, ist diese Edeldame im spanischen

Neapel aufgewachsen, heiratete 1527 den spanischen
Truppenführer Garcia Manrique und wurde dadurch Schwägerin von
zwei Kardinälen, von denen einer Grossinquisitor in Spanien werden
sollte.

Durch die Freundschaft mit der schönen und gebildeten
Edeldame Giulia Gonzaga kam Isabella Bresegna82 in Berührung mit
dem Kreis um Juan de Valdés; sie war offenbar seitdem für reformatorisches

Gedankengut zugänglich. Im Jahre 1548 folgte sie ihrem

78 BORNATICO, L'arte tipografica, S. 41 und 48.
70 ZUCCHINI, Riforma e società nei Grigioni, Dokument Nr. 1, S. 63-68 (bes. S.

64).
80 Ebenda, Dokument Nr. 2, S. 67-82 (bes. S. 67).
81 PASTORE, Nella Valtellina del tardo Cinquecento, S. 189-193: Dokument Nr.l.

Zoncas Name befindet sich ganz am Schluss des Dokuments.
82 Hier wird die italienische Schreibweise des Familiennamens verwendet.

57



Gatten nach Piacenza, wo dieser Gouverneur geworden war. Von
Neapel her kannte sie einige Männer aus dem Valdés-Kreis, die

radikale, antitrinitansche Auffassungen vertraten, darunter die Brüder
Bruno, Girolamo und Matteo Busale, desgleichen Lorenzo Tizzano

(der nicht mit dem im Veltlin weilenden Tiziano verwechselt werden

darf) und Giovanni Laureto, der eine Zeitlang in Piacenza weilte.

Einige dieser Leute machten sich später im Venezianischen
häresieverdächtig und gaben in den Inquisitionsprozessen manche Namen
ihrer früheren Gesinnungsgenossen preis.83

Durch die Freundschaft mit der Gattin Ferrante Gonzagas, des

spanischen Gouverneurs in Mailand, verschaffte Isabella Bresegna
einem Sohn eine hohe Stellung, und zwei Töchter konnten Söhne

aus angesehenen Familien heiraten. Doch Gonzaga fiel beim spanischen

König in Ungnade, und damit begann auch der Stern der
Isabella Bresegna zu sinken. Sie hatte sich ausserdem durch ihre Kontakte

mit Leuten aus dem Valdés-Kreis und durch ihren Aufenthalt
bei der reformierten Herzogin Renata von Ferrara im Jahre 1553

verdächtig gemacht. Sie floh aus Italien, und blieb auch später
standhaft, als ihr Gatte und einzelne ihrer Kinder sie zur Rückkehr
nach Italien bewegen wollten.

Der erste Ort ihres Exils war das lutherische Tübingen, wo sie mit
Pier Paolo Vergerio in Verbindung stand. Nach kurzer Zeit jedoch
siedelte sie nach Zürich über. Im Jahre 1559 begab sie sich nach Chiaven-

na. Mit ihrer Gesundheit stand es jedoch nicht zum Besten, und ihr
Vermögen schrumpfte offenbar immer mehr zusammen. Zu alledem
wurden ihre Beziehungen mit den Vertretern der reformierten Kirche
immer frostiger.84

83 Über Girolamo Busale, der 1549/50 in Piacenza als Sekretär der Isabella Bre¬

segna weilte, sowie über seine Brüder und die anderen Leute, die radikalen
religiösen Ansichten zuneigten, vgl. die biobibliographischen Angaben von A.J.
SCHUTE, in: DBI 15, 1972, S. 457-478.

84 Bio-bibliographische Angaben über Isabella Bresegna bei C. JUTINI, in: DBI
14, 1972, S. 189-190. Vgl. auch BAINTON, Donne della Riforma, S. 271-286. S.

58



In den Briefen des Friedrich von Salis, um 1559 Bündner
Kommissar in Chiavenna, und des Churer Predigers Johannes Fabricius

an Bullinger ist mehrfach von ihr die Rede. Im Jahre 1561 unternahm

Vergerio, der im Dienste des lutherischen Herzogs von
Württemberg stand, wiederum eine Reise nach der Eidgenossenschaft
und besuchte dabei auch Isabella Bresegna in Chiavenna. Dies

erregte höchstes Missfallen in Chur und in Zürich. In einem Brief vom
Dezember 1561 an Bullinger machte Johannes Fabricius Andeutungen

über unerfreuliche Ereignisse im Zusammenhang mit Vergerios
Besuch. Verdächtigte man die Bresegna lutherischer Neigungen
oder stand sie mit Nonkonformisten in Verbindung? Der aus Zürich
weggewiesene Bernardino Ochino hatte ihr eine Schrift über das

Abendmahl gewidmet.
Uber die letzten Jahre dieser Exulantin fliessen die Nachrichten

äusserst spärlich. Am 17. Februar 1567 begnügte sich Girolamo
Zanchi, damals Prediger in Chiavenna, mit der lapidaren Meldung
an Bullinger, Isabella sei am 8. Februar gestorben.85

Im Zusammenhang mit Isabella Bresegna scheint eine Erwähnung

der wohl berühmtesten italienischen Exulantin angebracht,
nämlich der Olimpia Morato (1526-1555). Diese gehörte zu den
gelehrtesten Frauen des damaligen Italien.

Pellegrino Morato, der Vater, war ein hochangesehener Humanist

und Lehrer in Vicenza und später in Ferrara und der reformierten

Lehre zugetan. Am Hofe der Herzogin Renata von Ferrara und
an der Universität genoss Olimpia Morato wegen ihrer vollkommenen

Beherrschung der lateinischen und griechischen Sprache grossen
Respekt. Nach ihrer Verheiratung mit dem deutschen Arzt Andreas
Grundler, dem Tode des Vaters und infolge der immer spürbarer
werdenden Repression zog sie mit ihrem Gemahl nach Schwaz im
Tirol und von dort schliesslich nach Schweinfurt. Diese fränkische
Stadt wurde jedoch durch den Krieg des Markgrafen Albrecht Alki-

279: Wiedergabe der Widmung von Curione, S. 283: eine Widmung von
Ochino.

85 BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 184, 207, 211, 396, 399, 401, III, Nr. 10.

59



biades von Brandenburg-Kulmbach ein Raub der Flammen. Das

junge Paar verliess, nur das nackte Leben rettend, die Stadt und
fand eine Bleibe in Heidelberg. Aber hier wütete die Pest, der auch

Olimpia erlag.
Celio Secondo Curione, Professor in Basel, hat die erhaltenen

Werke und Briefe, von denen manche verloren sind, gesammelt und
ediert und der Isabella Bresegna in Chiavenna gewidmet. Doch
auch die Beziehungen Curiones zu Isabella fanden anscheinend ein
Ende. Curione hatte sich mit Pier Paolo Vergerio verfeindet. Die
zweite Ausgabe der Briefe und Werke der Olimpia Morato widmete
er einer anderen, weit berühmteren Frau: der Königin Elisabeth von
England.86

2.2.2 Ludovico Castelvetro

Dieser aus der italienischen Literaturgeschichte bekannte Exulant
war 1505 als Sohn eines wohlhabenden Kaufmanns in Modena
geboren worden. Nach Studien an verschiedenen oberitalienischen
Universitäten und in Siena machte er sich alsbald durch seine
literarische Tätigkeit einen Namen. In seiner Vaterstadt Modena wurde er
als Mitglied der von Giovanni Grillenzoni ins Leben gerufenen «acca-
demia modenese» zusammen mit dem damals ebenfalls in Modena
weilenden Graecisten Francesco Porto der Irrlehre verdächtigt. Mehrmals

vor ein Inquisitionstribunal zitiert, sah sich Ludovico Castelvetro

zusammen mit seinem Bruder Giovanni Maria immer wieder zu neuen
Wohnsitzwechseln gezwungen. Im Jahre 1561 floh er schliesslich aus
Italien und gelangte nach Chiavenna. Dort befand sich sein alter
Freund Francesco Porto, der 1558 aus Italien geflohen war. Dieser
erste Aufenthalt in Chiavenna dauerte jedoch nur sechs Monate.

86 RAINER KÖSSLING, GERTRUD WEISS-STÄHLIN, Olympia Fulvia Morata,
Briefe. Deutsche Übersetzung aus dem Lateinischen, Italienischen und Griechischen.

Mit einer Einleitung und Wiedergabe des Widmungsschreibens, Leipzig
1991. BAINTON, Donne della Riforma, S. 307-324. «Olympia Fulvia Morata»
ist die latinisierte Namensform.

60



Von seinem Asyl aus liess er keine Möglichkeit ungenutzt, um sich

zu rehabilitieren und nach der Heimat zurückkehren zu können.
Doch es war anscheinend alles umsonst.

Das Itinerarum Castelvetros lässt sich in grossen Zügen
rekonstruieren. Wohl durch seinen Freund Francesco Porto veranlasst, zog
er nach Genf und daraufhin nach Lyon, wo die reichen italienischen
Kaufleute ihren reformierten Glaubensgenossen, besonders den
Intellektuellen unter ihnen, grosszügige Unterstützung zuteil werden lies-

sen. Nach Ausbruch der Religonskriege in Frankreich übersiedelte er

zunächst nach Genf und daraufhin ein zweites Mal nach Chiavenna,
wo er sich mit dem einflussreichen Rudolf von Salis anfreundete
und eine humanistische Privatschule eröffnete.87

Ludovico Castelvetro fühlte sich jedoch zu Höherem berufen als

in diesem Bündner Städtchen zu verweilen. Er zog nach Wien, wo
er mit Kaiser Maximilian II. in Verbindung trat. Wegen der Pest

kehrte er nochmals nach Chiavenna zurück. Einige Freunde wollten
ihn zur Übersiedlung nach Basel veranlassen; es sollte aber nicht dazu

kommen. Von einer schweren Krankheit erholte er sich nicht
mehr; er starb in Chiavenna am 21. Februar 1571.88

Noch an seinem Todestag diktierte Ludovico Castelvetro die

endgültige Fassung seines Testaments. Als Zeugen walteten neben

einigen Personen aus Chiavenna auch verschiedene Flüchtlinge, die

später noch genannt werden sollen. Aus diesem Testament erfahrt
man ausserdem, dass er im Hause des Marco Zobia aus Bergamo
und nicht wie vielfach angenommen, im Hause der Familie von Sa-

Iis, gestorben ist. Ein Gedenkstein erinnert noch heute an ihn als

einen der namhaftesten italienischen Exulanten in Chiavenna.88

87 Über Herkules von Salis (gest. 1578) und seinen Sohn Rudolf (gest. 1C00) s.

BUNDI, Frühe Beziehungen, S. 257, Nr. 2 und S. 258, Nr. 5.
88 Bio-bibliograhische Angaben von V. MARCHE I ' II-G. PATRIZI, in DBI 22,

1979, S. 8-21.
89 GIORGETTA, Le ultime volontà di L.C., S. 52-60 und GIORGETTA, II mo-

numento funebre a.L.C., S. 35-37.

61



Erwähnenswert ist ein Neffe des Literaten, nämlich Giacomo
Castelvetro. Zusammen mit seinem Bruder Lelio floh er zu seinem
berühmten Onkel nach Genf und daraufhin nach Lyon. Später
begab er sich auf die Nachricht des zu Tode erkrankten Onkels nach

Chiavenna, ohne ihn noch lebend anzutreffen.
Nach Studien in Basel zog Giacomo Castelvetro nach England,

wo er sich als Lehrer für Italienisch betätigte. Den Sohn eines Adligen

begleitete er im Sommer 1575 nach Padua. Der Weg führte
über Strassburg, Basel und dann über einen Bündner Pass nach

Chiavenna, Bergamo und Brescia, bis sie im Dezember Padua
erreichten. Nach einer erzwungenen Abschwörung und einer weiteren
Flucht setzte eine neue Wanderschaft ein, die ihn nach Basel führte
und später wiederum nach England. In Basel heiratete er die Witwe
des Thomas Erastus aus Baden in der Schweiz, der wegen seines
Eintretens für Toleranz und gegen die Allmacht seiner Kirche stark

angefeindet worden war. Die Schrift des Thomas Erastus liess

Giacomo Castelvetro in London drucken, wobei Poschiavo als falscher
Druckort angegeben wurde. Weitere Aufenthalte führten ihn nach
Schweden und Dänemark. Später entschloss er sich zur Rückkehr
nach Italien. Nach dem Tod seines Bruders Lelio auf dem Scheiterhaufen

in Mantua im Jahre 1609 und nach einer vorübergehenden
Verhaftung, begab er sich wieder ins Exil. Der erste Zufluchtsort
dabei war Chiavenna. Wiederum zog er nach England und betätigte
sich als Italienischlehrer. Giacomo Castelvetro starb wahrscheinlich
1616 in London.1)0

90 Bio-bibliographische Angaben über Giacomo, Giovanni Maria und Lelio
Castelvetro von A. BIONDI, in: DBI 22, 1979, S. 1-8. Dazu: GIUSEPPE

MIGLIORATO, Vicende ed influssi culturali di Giacomo Castelvetro (1546-

1616) in Danimarca, «Critica storica» XIX, 1982, S. 243-296.

62



2.2.3 Alessandro Trissino

Zu den Zeugen der kurz vor seinem Tod diktierten letztwilligen
testamentarischen Verfügung Ludovico Castelvetros gehörte auch
Alessandro Trissino (um 1523-1609). Mit ihm ist in Chiavenna ein

herausragender Vertreter der reformatorischen Bewegung in Vicen-
za bezeugt. Er war ein natürlicher Sohn des Giovanni Trissino, Neffe
des Humanisten Gian Giorgio und Vetter des Giulio Trissino und
hatte einige führende Humanisten als Lehrer. Von diesen sei hier

nur einer genannt: der von 1532-1539 in Vicenza wirkende Pellegri-
no Fulvio Morato, der Vater der erwähnten Olimpia Morato.

Alessandro Trissino studierte in Padua Rechtswissenschaft und
stand seit 1558 im Dienst seiner Vaterstadt Venedig. Durch seine
Kontakte mit den humanistischen und reformffeundlichen Kreisen
in Vicenza wie auch durch seine Aufenthalte in Padua und Venedig
wandelte er sich immer mehr vom humanistischen Gelehrten zu
einem Anhänger der Genfer Reformation. Zu diesem Wandel hatte
auch die enge Freundschaft mit dem reichen Seidenhändler Niccolô
Pellizzari beigetragen, der von Vicenza und später von Chiavenna

aus, zusammen mit einigen Brüdern mit Genf und Lyon in Verbindung

stand und oft persönlich diese Stadt wie auch andere Handelsund

Finanzzentren aufsuchte. Niccolô Pellizzari und seine Brüder
vermittelten Bücher- und Briefsendungen von Lyon und Genf nach
den oberitalienischen Städten, vor allem nach Vicenza oder in
umgekehrter Richtung.

Im Jahre 1562 konfiszierten die untersuchenden Behörden Briefe,

die von Leuten aus Vicenza, darunter auch von Alessandro Trissino,

für Glaubensgenossen in Genf und Lyon bestimmt waren.
Dadurch entstand der langwierige Pellizzari-Handel, von dem im
Briefwechsel der Bündner mit Heinrich Bullinger mehrfach die Rede
ist.91

91 Text (im Staatsarchiv Graubünden) veröffentlicht von ZUCCHINI, Riforma e

società nei Grigioni, Dokument Nr. 14, S. 98-101. Dieser Text ist deshalb wertvoll,

weil in ihm manche sonst unbekannten italienischen Exulanten genannt

63



Alessandro Trissino erweckte dadurch den Verdacht der
Inquisitionsbehörden. Nachdem er gefangen und später auch gefoltert
worden war, gelang ihm die Flucht. Er gelangte nach Chiavenna.
Von hier aus zeigte sich Trissino durch geheime Büchersendungen
und Briefe um die Verbreitung der reformatorischen Ideen in der
Heimatstadt Vicenza bemüht. Das Ansehen, das er in Chiavenna

genoss, belegt die Tatsache, dass er mehrfach als Zeuge bei
testamentarischen Verfügungen herbeigezogen wurde. Zudem war er mit
der Familie von Salis, dem Prediger Girolamo Zanchi, dem Grafen
Ulisse Marünengo und anderen einflussreichen Leuten befreundet.
Er war um den Ausgleich zwischen den verschiedenen Gruppen unter

den Reformierten in Chiavenna bemüht. So unterschrieb er im
März 1567 zusammen mit anderen Leuten zuhanden der Synode in
Chur eine Erklärung, dass zwischen den einheimischen und den

zugewanderten Reformierten Eintracht herrsche.92

Auch Alessandro Trissino musste zur Erkenntnis gelangen, dass

für die reformatorische Bewegung in Italien keine Hoffnung bestand.

Im Jahre 1570 verfasste er ein «Raggionamento délia nécessita di

rifugiarsi a vivere nella Chiesa visibile di Gesù Cristo, lasciando il

papesimo». In dieser Schrift, die durch Abschriften weite Verbreitung

fand, sah er für die Glaubensbrüder in Italien keine andere

Möglichkeit mehr als die Flucht.93

Wenige Jahre später verliess Alessandro Trissino Chiavenna.
Nach einer unsicheren Uberlieferung soll er 1609 in Polen gestorben
sein.94

werden. Zum Pellizzari-Handel vgl. BULLINGER/SCHIESS II, Nr. 496, 507,

509, 512, 519 usw. (Briefe aus demjahre 1563).
92 GIORGETTA, Le ultime volontà di L.C., S. 58.
93 GIORGETTA, Andrea Pizzarda di Pallanza, S. 67, Anm. 1. CAPONETTO, La

Riforma protestante, S. 237-241. OLIVIERI, Riforma ed eresia a Vicenza, bes.

S. 315 f., 359-367, 376 f., 379-401, 404 ff., 408 f., 442-427, 434-437, 439 ff.
94 PASTORE, Nella Valtellina, S. 87-91.

64



2.2.4 Andrea Pizzarda di Pallanza

Unter dem Namen Andrea Pallanza gelangten aus Chiavenna
geheime Briefe nach Vicenza oder nach anderen Orten im Venezianischen,

um die Evangelischen angesichts der zunehmenden Verfolgung

zur Flucht zu bewegen. Man hat vermutet, dass dieser Name

von Alessandro Trissino als Deckname verwendet wurde. Dieser
Ansicht wurde entgegengehalten, dass der Name Andrea Pallanza

keine Erfindung, sondern dass dieser höchst wahrscheinlich mit
Andrea Pizzarda di Pallanza zu identifizieren sei. Doch auch diese
Annahme vermag nicht recht zu überzeugen, da sich von diesem
Exulanten kaum Beziehungen zu Vicenza und Umgebung nachweisen
lassen.

Andrea Pizzarda stammte aus Pallanza am Lago Maggiore, aus
dem Gebiet des damaligen spanischen Herzogtums Mailand. Er
verdient hier erwähnt zu werden wegen der zwei Testamente, wovon
das erste 1573, das zweite 1579, aufgesetzt wurde.95 Aus ihnen erfährt
man manche interessante Namen von Zeugen oder von Personen,
die mit Andrea Pizzarda befreundet waren. Es waren Leute aus
verschiedenen Berufen, sowohl Einheimische als auch zugewanderte
Exulanten.

Wichtiger sind indessen Andrea Pizzardas Ausführungen über
die Familienverhältnisse. Er bezeugt, er sei durch gewisse Prediger
für die Sache der Reformation gewonnen worden. Im Jahre 1555 war
er von Pallanza nach Chiavenna geflohen, aber seine Gattin Zaccarina
Barbavara und seine Töchter blieben in der Heimat. Während elfJahren

versuchte er, die Familie zur Übersiedlung zu veranlassen. Die
Bündner Behörden erklärten sogar, die Gatün könne dem katholischen

Glauben treu bleiben. Es war alles umsonst. So zeigt sich hier
wie wohl in vielen anderen Fällen das bittere Schicksal der Tren-

95 Text des ersten Testaments: Ebenda, S. 189-193. GIORGETTA, Andrea Piz¬

zarda, S. 67-71. Text des zweiten Testaments: Ebenda, S. 72-75. Pizzarda war
Kaufmann und wurde 1568 zum Diakon der Kirche in Chiavenna gewählt,
ZUCCHINI, Riforma e società nei Grigioni, S. 38, Anm. 79.

65



nung von der Familie, welche manchen Religionsflüchtlingen
beschieden war.

Andrea Pizzarda hatte sich von seiner ersten Gattin scheiden
lassen mit der merkwürdigen Erklärung, er sei ihr noch immer in Liebe

zugetan und habe die zweite Frau, Maria Maddalena Morati,
keineswegs aus Liebe geheiratet. Die vom Vater ererbten Güter in der

Heimat vermachte er darum den Töchtern aus erster Ehe. Die Kinder

aus zweiter Ehe bedachte er mit den im Exil erworbenen
Gütern. Daneben erhielten einige andere Leute Zuwendungen, ausserdem

waren gewisse Summen der Furche und den Predigern in
Chiavenna sowie den in Genf Studierenden zugedacht.96

2.2.5 Marco Zobia

Dieser Kaufmann stammte aus Brescia.97 Er lebte seit 1563 als Exulant

in Chiavenna und ist wegen seiner Freundschaft mit Ludovico
Castelvetro und seines tragischen Schicksals erwähnenswert. In
Chiavenna bewohnte er ein Haus der Söhne des Battista Pestalozzi.

Im Jahre seiner Flucht hatte er Caterina Bazardi geheiratet. Mehrmals

wurde Zobia als Zeuge bei testamentarischen Verfügungen
herangezogen. Im Mai 1567 unterschrieb er zusammen mit anderen

Exulanten, wie Giovanni Francesco Bottagisi (oder Bottagisio) aus

Bergamo, Apotheker in Chiavenna, Giandonato Luaselli, ebenfalls

aus Bergamo, Alessandro Trissino und verschiedenen weiteren
Personen jene Erklärung zuhanden der Synode, dass sie den Streit mit
dem Prediger Girolamo Zanchi nicht billigten und dass zwischen

den einheimischen und den zugewanderten Reformierten kein Streit
bestehe.98

96 ZUCCHINI, Riforma e società nei Grigioni, Dokument Nr. 14, S. 98-101.
97 Vgl. zu Zobia ZUCCHINI, Riforma e società, S. 43, Anm. 90; S. 44, Anm. 91;

S. 103, Anm. 16.
98 GIORGETTA, Le ultime volontà dl L. C., S. 55ff.

66



Der Literat Ludovico Castelvetro war anlässlich seines dritten
und letzten Aufenthaltes in Chiavenna bei Marco und Caterina Zo-
bia eingemietet. Er überliess ihnen testamentarisch seine wenigen
Kleidungsstücke und vertraute ihnen die ihm noch verbleibenden
Bücher zuhanden seines Bruders an. Dieser Bruder Gian oder Gio-

van Maria sollte auch für die Kosten der Pension aulkommen.
Castelvetro starb in Zobias Haus im Februar 1571."

EinJahr nach Castelvetros Tod begab sich der Kaufmann Marco
Zobia nach Bergamo, ob nur zu Geschäftszwecken oder auch zur
geheimen Verbreitung religiösen Schrifttums, ist unbekannt. Er
geriet jedenfalls in Gefangenschaft. Alle Versuche der Bündner
Behörden zu seinen Gunsten blieben erfolglos. Aus Venedig erhielt der
Podestà von Bergamo Befehl, gemäss dem Urteil der Inquisition Zobia

heimlich zu töten und ihn in der Nacht zu begraben. Marco Zobia

war bis zuletzt standhaft geblieben. Francesco und Costantino
Zobia, die 1579 nach Genf geflohen waren, gehörten wohl der
gleichen Familie an.

2.2.6 Giulio Sadoleto

Wo bei Andrea Pizzarda die schwere Not der religiösen Emigration
durch die Trennung von den Angehörigen sichtbar wird, zeigt sich
bei Giulio Sadoleto und seiner Familie das viele Emigranten
beschäftigende Problem des Verlusts ihres Vermögens in der Heimat,
besonders des unbeweglichen Vermögens. Manche unter ihnen,
darunter auch der bereits genannte Giacomo Castelvetro, wagten
eine Rückkehr in die Heimat, um wenigstens einen Teil der ihnen
zustehenden ererbten Güter zu erhalten.

Giulio Sadoleto gehörte zu den Leitern der evangelischen
Gemeinschaft in Modena. Infolge der Repression musste auch er
fliehen und gelangte zunächst nach Chiavenna. Er ist doit seit 1571

nachweisbar. Ein Dokument zeigt ihn in Geschäftsverbindung mit

CAPONETTO, La Riforma protestante, S. 221.

67



dem reichen Kaufmann und religiösen Nonkonformisten Niccolô
Camogli (oder Camulio) aus Genua, der seit 1563 in Piuro wohnte.
Doch im Jahre 1589, anlässlich der Visitation des Bischofs Feliciano

Ninguarda, wohnte er mit seiner Frau Giulia, neun Kindern und
einer Magd in Morbegno. Warum er von Chiavenna nach dem für
die Protestanten gefahrlichen Morbegno in der Nähe der mailändischen
Grenze übergesiedelt war, ist nicht ersichtlich. Möglicherweise dachte

dieser Kaufmann an günstigere Geschäftsmöglichkeiten. Im Jahre 1598

wird Giulio Sadoleto als verstorben bezeichnet. Sein Sohn Giacomo
begab sich damals in die Heimat, um einen Teil des väterlichen
Vermögens zu erwerben. Er schwor seinem evangelischen Glauben ab,
und ein Verwandter musste ihm einen Teil des Erbgutes abtreten.
Obwohl die Inquisitionsbehörden ihm untersagt hatten, sich aus

Modena zu entfernen, kehrte Giacomo Sadoleto alsbald wiederum
nach Morbegno zurück. Zwei nach Morbegno ausgesandte Männer
konnten bei der Rückkehr berichten, dass Giacomo Sadoleto
wiederum den reformierten Gottesdienst besuche, dass er zusammen
mit der Mutter und den Brüdern ein Spezereigeschäft innehabe,
ausserdem Geld leihe und dass er somit als wohlhabend gelte. Eine
Schwester war mit einem Moscone (oder Mosconi, wahrscheinlich
Giovann Battista) aus der Diözese Adria verheiratet. Damit ging er
seiner Güter in der Heimat wieder verlustig. In Genf lebten um 1622

ein Giulio Sadoleto aus Traona und 1632 ein Camillo Sadoleto.100

loo PASTORE, Nella Valtellina del tardo Cinquecento, S. 94 und Anm. 22; S. 114

ff. (mit den Quellenangaben). NINGUARDA, La Valtellina negli Atti délia visita

pastorale, S. 44 f. Ob die Familie mit dem bekannten Kardinal Giacomo
Sadoleto, der auch aus Modena stammte, verwandt war, konnte die Forschung
bisher nicht mit Sicherheit feststellen.

68



2.3 Morbegno und Umgebung

Morbegno, Dubino und Traona, Ortschaften im unteren Veldin und
somit unweit der damaligen spanisch-mailändischen Grenze gelegen,
waren für die Reformierten und besonders für die dort wirkenden
Prediger gefahrliche Aussenposten. Nicht zufällig werden aus

Morbegno verschiedene Missetaten gegen Prediger bezeugt. In Morbegno

befand sich ein Dominikanerkloster, dessen Insassen sich durch

gegenreformatorische Propaganda auszeichneten.101

2.3.1 Francesco Cellario

Dieser wurde um 1520 in Lacchiarella in der Provinz Mailand geboren.

Er ist höchstwahrscheinlich identisch mit dem in Briefen des
Bischofs von Como an Carlo Borromeo erwähnten Francesco Chiarella.
Francesco Cellario war in den Orden der Franziskaner-Observanten

eingetreten, wurde zum Priester geweiht und hielt sich später im Kloster

von Pavia auf. Im Jahre 1557 war er der Inquisition verdächtig
geworden. Man verhörte ihn, liess ihn aber wieder frei. Bei einem
zweiten Verhör wurden seine reformationsfreundlichen Ansichten
offensichüich. Francesco entzog sich der Gefahr durch die Flucht ins
Bündner Gebiet. Bereits 1558 wurde er in die Bündner Synode
aufgenommen und amtete während zehn Jahren in Morbegno. Bisher
konnte kein evangelischer Prediger vor ihm auf diesem exponierten
Posten nachgewiesen werden. In Morbegno verheiratete er sich, wobei

die Frau nur mit ihrem Vornamen Antonia bekannt ist.
Verschiedenen Gerüchten zufolge soll Francesco Cellario geheime Reisen

nach Oberitalien unternommen haben. Jedenfalls liess man
nichts unversucht, seiner habhaft zu werden. Bei der Rückkehr von
der Synode zu Zuoz im Jahre 1568 wurde er, als er sich für kurze
Zeit von den mitreisenden Amtsbrüdern entfernt hatte, in der Nähe

101 Zur gegenreformatorischen Tätigkeit der Dominikaner von Morbegno vgl.
PASTORE, Nella Valtellina del tardo Cinquecento, S. 143-149.

69



des Comersees, jedoch auf Bündner Gebiet, abgefangen und nach

Como, Mailand und schliesslich nach Rom geführt. Von diesem Fall
handeln verschiedene Briefe des Churer Predigers Tobias Egli an
Heinrich Bullinger sowie Bundstagsprotokolle. Der Fall Cellario
erregte weit über die Landesgrenzen hinaus Aufsehen.

Eine Delegation nach Mailand erwies sich als völlig erfolglos.
Die Ratsboten der Drei Bünde, darunter anscheinend auch
Reformierte, fürchteten sich vor dem Risiko eines Waffenganges mit den

spanischen Streitkräften im Herzogtum Mailand. In Rom herrschte

mit Papst Pius V. der frühere Inquisitor von Como, Michele Ghislie-

ri, dessen Tätigkeit in Morbegno von den Bündnern unterbunden
worden war. Unter seiner Herrschaft waren reformationsverdächtige
Personen besonders streng verfolgt worden.

Francesco Cellario wurde verurteilt, im Mai 1569 auf der Brücke

vor dem Castell Sant'Angelo gehängt und dann verbrannt. Gerüchte,

Cellario habe seinem reformatorischen Glauben zuletzt
abgeschworen, gelangten nach Graubünden. Doch dies ist nicht
nachprüfbar. Berichte über Abschwörungen von «Abtrünnigen» vor dem
Tode waren keine Seltenheit und lagen im Interesse der antireforma-
torischen Propaganda. Protestantische Zuschauer, wahrscheinlich
Kaufleute, berichten hingegen von Cellarios Standfestigkeit bis zum
Tode.

Die Bündner wagten nicht wie zunächst angedroht, zur Strafe für
dieses unstatthafte Vorgehen gegen Cellario einige Klöster, vor
allem das mitschuldige Dominikanerkloster in Morbegno, aufzuheben.
Schliesslich wurden die Klöster von Morbegno und Dona dazu
verurteilt, der Witwe, oder wie sich Volpe, der Bischof von Como,
gegenüber Borromeo ausdrückte, der «Konkubine» und den Kindern
Cellarios für 15Jahre eine bestimmte Summe auszurichten.102

102 TRUOG, Die Pfarrer II, S. 266. VOLPE, Nunzius in der Schweiz. Ausführliche

biobibliographische Angaben von V. MARCHETTI, in: DBI 23, 1979, S. 430-

433. In einem vom 9. Juli 1569 datierten Schreiben an Bullinger empfahl der
Churer Prediger Tobias Egli einen über Chiavenna zugereisten Mailänder
Franziskaner namens «Johannes Bapüsta de Cribellis», welcher behauptete, ein

70



2.3.2 Lorenzo da Soncino

Im Jahre 1572 wurde Lorenzo (Gaio) da Soncino in die Bündner

Synode aufgenommen. Uber seine Jugend ist nichts bekannt. Nach
dem vorliegenden Stand des Wissens begann er als erster Prediger
in Mello zu amten. Wegen abweichender Lehrmeinungen soll er
durch die Synode zweimal im Amte eingestellt worden sein. Aber
die Unterbrechungen im Amt waren wohl von kurzer Dauer. Er
blieb in Mello bis 1578, war von 1578 bis 1585 Pfarrer in Stampa
und von 1585 bis 1588 wiederum in Mello.

Kurz nach seinem Amtsantritt wurde ein Mordanschlag auf ihn
verübt. Es ist möglich, dass er gelegenüich aushilfsweise auch in
Morbegno predigte, denn am 18. Februar 1572 berichtete Tobias

Egli nach Zürich, kürzlich hätten zwei von den Mönchen angeheuerte

Männer von ausserhalb der Kirche durch ein Fenster nahe bei
der Kanzel auf den Prediger Scipione Calandrini schiessen wollen,
der aber durch einen älteren Kollegen rechtzeitig gewarnt worden
sei. Dieser sei beim Verlassen der Kirche von den beiden Männern
erdolcht worden. Ein darauffolgender Mordversuch auf Calandrini
sei wiederum vereitelt worden.

Am 25. Februar des gleichen Jahres sah sich jedoch Tobias Egli
zu einer Berichtigung veranlasst. Der Bericht entspreche zwar den

Tatsachen, aber der Prediger sei nicht Calandrini, sondern Lorenzo da
Soncino gewesen. Sehr wahrscheinlich hat sich dieses Ereignis in
Morbegno und nicht in Mello zugetragen.

Die Rückkehr von Lorenzo da Soncino nach Mello wurde ihm
zum Verhängnis. Im Jahre 1588 wurde er überfallen, gefangen und
weggeführt. Er soll von der Inquisition hingerichtet worden sein.

Doch weiss man nichts Sicheres darüber.
Dem Visitationsbericht Feliciano Ninguardas von 1589 ist zu

entnehmen, dass Lorenzo da Soncino wie Francesco Cellario ein
Franziskaner-Observant gewesen war. Er sei im vergangenen Jahr

Verwandter Cellarios zu sein. BULLINGER/SCHIESS III, Nr. 164 (vielleicht
aus der Mailänder Familie Crivelli).

71



(1588) in Mello gefangen genommen und nach Rom weggeführt
worden. Seine «sogenannte Gemahlin» und seine Tochter seien
wiederum zum katholischen Glauben zurückgekehrt.103

Zum.Schluss dieses Abschnitts folgen die Namen einiger weiterer

Prediger, von denen nur weniges bekannt ist.

2.3.3 Antonio de Macerata

Über diesen Prediger wird im Bericht des Bischofs Ninguarda von
1589 als Ärgernis vermerkt, er predige in Dubino in der der katholischen

Gemeinde gehörenden Kirche, Katholiken und Protestanten
würden auf dem gleichen Friedhof bestattet. Gemäss diesem Bericht

war er damals etwa 60 Jahre alt.104 Nach den bisher vorliegenden
Angaben amtete er von 1581 bis 1587 in Castasegna und versah von
1582 bis 1585 auch die kleine Gemeinde Pontiglia. In Dubino war er

von 1589 bis 1596. Er soll dort im gleichenJahr gestorben sein.105

2.3.4 Michele Mortellito aus Capua in Süditalien

Dieser war 1593 ordiniert worden, um sogleich die Pfarrei in Mor-
begno zu übernehmen. 1596/1597 wirkte er in Dubino und 1597 bis
1607 in Piuro. Den Nachkommen des verstorbenen Predigers Michele

liess Ottaviano Mei aus Chiavenna testamentarisch eine Summe
Geld zukommen.106

103 NINGUARDA, La Valtellina negli Atti délia visita pastorale, S. 29. Vgl. zu die¬

sem Fall BOTT, Hans Ardüsers Chronik, S. 106 und Kommentar dazu S. 446 f.
104 NINGUARDA, La Valtellina negli Atti délia visita pastorale, S. 23.
105 XRUOG, Die Pfarrer II, S. 264. In Castasegna: «Joh. Ant. Marchianus».
106 XRUOG, Die Pfarrer II, S. 266. Vgl. oben die Angaben zu Ottaviano Mei.

72



2.3.5 Giovanni Battista Calandrini

Er war ein Sohn des Predigers Scipione Calandrini in Sondrio. In
einem Verzeichnis der Züricher Schule ist er im Jahre 1590 als

Studierender aus Sondrio eingetragen. Wahrscheinlich blieb er während

längerer Zeit in Zürich. Erst 1602 wurde er als «Johannes Baptista Ca-

landrinus nobilis Rhetus» an der Universität Heidelberg, wo bereits

sein Vater studiert hatte, immatrikuliert. Im folgenden Jahr erfolgte
die Aufnahme in die Bündner Synode. Er übernahm den Kirchendienst

in der evangelischen Gemeinde von Dubino, wo er bis 1620,

das heisst bis zum Veltliner Mord, amtete.107

2.4 Teglio

Zwischen Tirano und Sondrio liegt die ansehnliche Ortschaft Teglio,
aber nicht in der Talsohle, sondern auf einer Terrasse auf der rechten

Talseite. Teglio war Sitz eines Bündner Podestà. Hier hatte sich
eine recht grosse evangelische Gemeinde gebildet.

2.4.1 Paolo Gaddi

Als erster Prediger in Teglio wird Paolo Gaddi genannt. Angesichts
der Quellenlage ist nicht festzustellen, ob er die dortige Gemeinde

107 BONORAND, Bündner Studierende, S. 108 und 143. TRUOG, Die Bündner
Prädikanten, S. 4. TRUOG, Die Pfarrer II, S. 264. Über weitere Prediger in
Morbegno und Umgebung weiss man sehr wenig. Gerhardus Tortus z.B.

stammte aus Fossano im Piémont und war Benediktinermönch gewesen. Nin-
guarda vergass in seinem Visitationsbericht von 1589 (S. 45) nicht, zu vermerken,

dass er auf Kosten der gesamten Gemeinde, d.h. aus dem Kirchenvermögen

der katholischen Gemeinschaft von Morbegno, unterhalten werde. Tortus
soll 1584-1588 in Dubino und 1588-1593 in Morbegno geamtet haben, TRUOG,
Die Pfarrer II, S. 264.

73



auch begründete.108 Paolo Gaddi stammte aus Cremona, der mai-
ländischen Stadt an der Grenze zum venezianischen Gebiet, wo sich,
wie bereits erwähnt, für kurze Zeit eine evangelische Gemeinde
gebildet hatte. Es liegt auf der Hand, dass aus dieser Stadt besonders
viele Exulanten nach Genf und teilweise auch ins Veltlin auswanderten.

Paolo Gaddi scheint dieser Cremoneser Gemeinde als Prediger
gedient zu haben, als die Verfolgung zwischen 1550 und 1555 den

Höhepunkt erreichte. Im Jahre 1553 befand sich Gaddi in Zürich,
nachdem er mehrere Städte in Oberitalien besucht und auch am
Hofe der Herzogin Renata von Ferrara geweilt hatte. Aus einem am
23. Juli 1553 aus Zürich an Johannes Calvin geschriebenen Brief
geht hervor, dass er sich zwei Jahre in Genf aufgehalten hatte. Seine

Flucht ist deshalb wohl ins Jahr 1551 zu setzen.

Im Oktober 1553 befand sich Paolo Gaddi in Chiavenna und
dankte am 28. Oktober Heinrich Bullinger für einen Brief, mit dem
dieser die noch in Cremona ausharrenden Evangelischen ermahnt
und getröstet hatte. Am 29. November 1554 schrieb er aus Teglio an
Calvin. Er hat sich demnach spätestens in diesem Jahr nach dem
Veltlin begeben. Der Inhalt dieses Schreibens bezog sich, wie Calvins

Antwort vom 5. März 1555 zeigt, auf die Frage, wie ein reicher
Exulant sich gegenüber kirchlichen Stellen und einflussreichen
Freunden in der Heimat verhalten solle, um wenigstens einen Grossteil

der Zinsen aus dem in Italien zurückgelassenen Vermögen zu
erhalten.

Im Jahre 1570 verkaufte der Prediger Paolo Gaddi seine Bibliothek

dem Grafen Ulisse Martinengo da Barco, der sich zur selben
Zeit in Piuro aulhielt. Dies geschah jedoch unter dem Vorbehalt des

Rechts auf lebenslänglich eigene Benutzung der Bücher.109

108 Nach TRUOG, Die Pfarrer II, S. 269 amtete er von 1555 bis um 1572, was je¬

doch ungenau zu sein scheint. Uber die kirchlichen Verhältnisse in Teglio vgl.
CAMENISCH, Reformation und Gegenreformation, S. 38 ff. Hier wird auch
über einen Anschlag von einem Dominikanermönch im Jahre 1556 berichtet,
jedoch ohne Quellenbelege.

109 PASTORE, Nella Valtellina del tardo Cinquecento, S. 128.

74



Der Prediger Paolo Gaddi wird noch von 1572 bis 1575 als

Testamentsvollstrecker und Vermögensverwalter Alessandro Roncadel-
los (s. unten) genannt. Nach 1575 versiegen die Nachrichten über
Gaddi. Er wird wohl kurze Zeit danach gestorben sein.110

2.4.2 Andere Exulanten aus Cremona in Teglio

Gleichzeitig oder einige Jahre nach Gaddi hatten weitere Personen

aus Cremona Teglio als Zufluchtsstätte gewählt, vor allem Angehörige

gehobener Familien. Zu ihnen zählten die Brüder Alfonso und
Alessandro Roncadello. Letzterer stand in Verbindung mit Landsleuten

in Genf und in der Heimat. Alfonso Roncadello zog wiederum

nach Cremona. Man weiss nicht, ob er dort dauernd Aufenthalt
nahm. Den Sohn Filiberto überliess er jedoch der Obhut des Onkels
Alessandro Roncadello in Teglio. Alfonso besorgte in der Heimat
auch die Geschäfte des geflohenen Bruders. Dieser diktierte 1563 sein

Testament, wobei er seinen Neffen Filiberto zum Erben einsetzte.
Daneben liess er auch den armen reformierten Bauern in Teglio und

Umgebung, den Armen der Kirche von Teglio und einigen Verwandten

in Genf Summen zukommen. Zu Testamentsvollstreckern und
Vermögensverwaltern bestimmte er angesehene Leute aus dem Velt-
lin, darunter auch den Prediger Paolo Gaddi. Alessandro Roncadello

lebte noch 1566, er wird aber wenig später gestorben sein.111

Die Glaubensflüchdinge aus Cremona, die nach dem Veltlin
und in weit grösserer Zahl nach Genf zogen, sucht man umsonst in
den Akten der Mailänder Behörden. Ebensowenig findet man weite-

110 Vgl. über Gaddi und Roncadello PASTORE, Nella Valtellina, S. 97-103. Hier
auch Auszüge aus den Briefen von und anJohannes Calvin. Vgl. auch

BULLINGER/SCHIESS I, Nr. 231, 274.
111 Nach DE PORTA, Historia reformaüonis II/l, S. 23, ist er in Genf gestorben,

nachdem er auch zugunsten der projektierten Schule in Sondrio eine besümmte
Geldsumme testiert hatte. In RCP V, S. 334, Anm. 4 wird zum Jahre 15C7

vermerkt, dass er eine Summe Geldes zugunsten der italienischen Kirche tesüert
hatte (»mort en Italie»).

75



re Flüchtlinge aus anderen Städten des Mailändischen. Damit ist

erwiesen, dass die erhaltenen oder bisher zugänglichen Inquisitionsakten

über Namen und Zahl der Angeklagten und der Emigranten
nicht genügend Informationen bieten können.112

Ausser verschiedenen angesehenen Personen höheren Standes

haben sich auch Familien aus anderen sozialen Schichten der
Reformation angeschlossen. Ein von Kardinal Carlo Borromeo nach

Teglio gesandter Mönch äussert in einem Brief vom 12. Juli 1571 seine

Besorgnis über die Erfolge der Reformation in dieser Ortschaft.113

Verschiedene Leute aus den führenden Familien Teglios hatten

an Universitäten studiert, darunter der Arzt Niccolö Guicciardi, der
Rektor der Universität Padua gewesen sein soll.114

Im Visitationsbericht Feliciano Ninguardas vom Jahre 1589 werden

von den 265 Familien nur 39 als «lutherisch» bezeichnet. Na-
mendich genannt werden nur die Leute aus den Patrizierfamilien De

Prati, Besta, Guicciardi, Cattaneo und Gatti. Alle anderen seien
«Plebeier». Ausser dem Namen des aus Lucca stammenden Predigers

Ottaviano Mei (s. das Kapitel über die Prediger in Chiavenna)
fehlt jede Angabe über einen Exulanten oder deren Nachkommen.
Waren sie alle weggezogen oder war der Bischof ungenügend
informiert worden? Man weiss es nicht.115

Einige Jahre soll der später umstrittene Prediger Bartolomeo
Silvio, ebenfalls aus Cremona, in Teglio geamtet haben. Ihm folgte
Ottaviano Mei aus Lucca, der später während mehr als 20 Jahren in
Chiavenna tätig war. Der letzte Prediger in Teglio war kein Exulant
mehr, sondernJohann Peter Danz aus dem Engadin.116

112 CHABOD, Lo Stato e la vita religiosa a Milano, S. 371 f., Anm. 4. Ausser Paolo

Gaddi sucht man in den Prozessakten von Cremona umsonst nach Leuten, die
als Bündner Synodale verzeichnet sind, wie Leonardo Bodetto, Girolamo Tur-
riani oder Bartolomeo Silvio.

113 PASTORE, Nella Valtellina del tardo Cinquecento, S. 97 und Anm. 28.
114 Ebenda, S. 89 und 101.
115 NINGUARDA, La Valtellina negli Atti délia visita pastorale, S. 100.
116 TRUOG, Die Pfarrer II, S. 269.

76



2.5 Sondrio

2.5.1 Giovanni Antonio Gaza (oder Delia Gaza)

Infolge der lückenhaften Uberlieferung blieben die Verzeichnisse
der reformierten Prediger in den italienischen Gemeinden bisher

unvollständig. Es sind deshalb immer wieder Ergänzungen möglich.
Im Jahre 1568 war Johannes Antonius Gaza Mediolanensis in die
Bündner Synode aufgenommen worden. Aus dem Briefwechsel mit
Bullinger erfahrt man, dass ein Antonius Gaza aus Mailand im Jahre
1567 als Prediger in Sondrio amtete. Doch dieser Dienst kann nur
von kurzer Dauer gewesen sein."7

Giovanni Antonio Gaza war 1563 nach Genf geflüchtet, bevor er
sich ins VelÜin begab. Am 31. März 1567 ist er noch in Genf
bezeugt. Er ist deshalb wohl erst nachher nach Sondrio gezogen.
Jedenfalls gehörte er damals, als die italienische Kirche in Genf im
Streit wegen Girolamo Zanchi vermitteln wollte, als «seniore», als

Altester, zu den Unterzeichnern des nach Chiavenna gesandten
Briefes."8

Giovanni Antonio Gaza blieb offenbar nicht lange im Veltlin.
Am 31. März 1572 wurde er wieder als Einwohner von Genf
aufgenommen.119 Er soll zuerst der italienischen und nachher der französischen

Kirche gedient haben.

117 BULLINGER/SCHIESS III, Nr. 15 (Brief Bullingers an Tobias Egli in Chur
vom 18. Mai 1567).

118 ZUCCHINI, Riforma e società nei Grigioni, S. 53, Anm. 118 und S. 88 ff., Do¬

kument 7.
119 GEISENDORF, Le livre des habitants II, S. 36.

77



2.5.2 Scipione Calandrini

Dieser Religionsflüchtling gehört neben Ottaviano Mei zu den ganz
wenigen Personen aus Lucca, die sich in den Bündner Südtälern
und nicht in Genf dauernd niederliessen.120

Scipione Calandrini ist um 1540 als illegitimer Sohn geboren
worden. In seiner Jugendzeit unterrichtete in Lucca der Humanist
Aonio Paleario. Scipione studierte wahrscheinlich bei einem Schüler
Palearios. Nachdem er zum evangelischen Glauben übergetreten war,
floh Calandrini zuerst nach Graubünden und offenbar wenig später
nach Genf, wo er imjahre 1559 als Bürger nachgewiesen ist.

In Genf, wo er anscheinend im Dienste der italienischen Kirche
und der Akademie tätig war, hat sich Calandrini offenbar kurz nach

seiner Ankunft verheiratet. Jedenfalls wird eine Tochter Barbara
genannt, die sich 1577 dort mit einem Mailänder Seidenhändler verehelichte.

Nach Aufenthalten in Lyon und in Heidelberg, wo er eine Zeitlang

studierte und auch lehrte, wurde Scipione Calandrini 1569 in
die Evangelisch-Rätische Synode aufgenommen.121

Er wurde zuerst nach Morbegno berufen, nachdem Francesco
Cellario nach Italien verschleppt worden war und Ulisse Martinengo
nur für kurze Zeit geamtet hatte.122

Im Juli 1594 versuchten drei Männer, Calandrini an der Grenze

zum Herzogtum Mailand zu überfallen und zu verschleppen. Der
Anschlag misslang, zeitigte jedoch unheilvolle Folgen. Der Hauptschuldige

wurde gefangengenommen und 1608 hingerichtet. Er denunzierte
dabei den Erzpriester Niccolö Rusca als Hauptanstifter. Obwohl dieser

leugnete und freigesprochen wurde, wollten viele Protestanten
nicht an seine Unschuld glauben. Imjahre 1618 wurde Rusca von fa-

120 Zu O. Mei vgl. Kap. 2.1.6.
121 TRUOG, Die Bündner Prädikanten, S. 8, Nr. 93.
122 Der Churer Tobias Egli berichtete am 18. Februar 1572 von einem verbrecheri¬

schen Anschlag auf ihn. BULLINGEB/SCHIESS III, Nr. 276 und 277. Zum
Mordanschlag oder Entführungsanschlag an der bündner-mailändischen Grenze

(1570): PASTORE, Nella Valtellina del tardo Cinquecento, S. 111.

78



natisierten Predigern aufgegriffen, nach Thusis verschleppt und dort zu
Tode gefoltert. Mit dieser Hinrichtung hat man seitdem immer wieder

den Veltliner Protestantenmord zu rechtfertigen versucht.
Als Scipione Calandrini überfallen wurde, befand er sich bereits

seit langem, wahrscheinlich seit 1576, in Sondrio, dem Hauptort des

Veltlins. Er war hier auch literarisch tätig, wobei einzelne seiner
Publikationen nur noch bruchstückhaft erhalten sind.123 Auch gehörte
er zu den Hauptförderern einer Landesschule zu Sondrio, die
bekanntlich auf Druck aus Mailand verhindert wurde.124 Er nahm an
mehreren Disputationen zwischen Katholiken und Protestanten teil.

Gegenüber den Katholiken legte er, im Vergleich zu anderen

Zeitgenossen, eine gewisse Mässigung an den Tag; für Nonkonformisten
dagegen hatte er kein Verständnis. Nach katholischen Quellen heiratete

Calandrini in zweiter Ehe die Witwe Camilla Marlianici.
Bekannt sind aus dieser Verbindung zwei Söhne, Gian Battista und
Giuseppe.125

Broccardo Borrone, der in seiner um 1601 verfassten Schrift

gegen die Drei Bünde über die protestantischen Prediger in den
italienischen Talschaften berichtete, schrieb auch über Scipione
Calandrini. Dieser sei ein schädlicher Mensch (für den Katholizismus),
er habe verschiedene Bücher aus dem Französischen und Lateinischen

übersetzt und lasse diese in Italien verbreiten. Calandrini sei

ungefähr 50 Jahre alt, habe eine adelsstolze Frau und sei ohne Kinder

(was offensichtlich falsch war). Durch Versprechungen auf hohe
Ehrenstellen könnte der bei den Häretikern (Protestanten) angesehene

Prediger vielleicht doch zur Rückkehr nach Italien und zur

123 Eine Übersetzung ins Italienische von Vergils Hirtengedichten, RUDOLF
JENNY, Handschriften aus Privatbesitz im Staatsarchiv Graubünden, Chur
1974, S. 120 (B 28). Eine Schrift wurde 1572 in Poschiavo gedruckt: «Trattato

dell'origine delle heresie», BORNATICO, L'arte tipografica, S. 55.
124 Briefe Calandrinis betr. die Schulpläne für Sondrio bei: CAMENISCH, Carlo

Borromeo, S. 252 ff., Beilagen Nr. 10, 15, 16 und 19.
125 NINGUARDA, La Valtellina negli Atti délia visita pastorale, S. 73. Vgl. auch

PARAVICINI, La pieve die Sondrio, S. 261, Anm. 56.

79



Konversion bewogen werden.126 Scipione Calandrini starb wenige Jahre

nach derJahrhundertwende.127

2.5.3 Ulisse Martinengo

Dieser gehört zu den bedeutendsten italienischen Exulanten in den
südlichen Talschaften der Drei Bünde. Er hat öfters den Wohnsitz

gewechselt und scheint nur für kurze Zeit als Prediger gewirkt zu
haben. Aber er tat dies als Nachfolger des entführten Francesco Cel-

lario, und ihm wurde beinahe ein ähnliches Schicksal zuteil wie
seinem Vorgänger. Obwohl er öfters in Chiavenna wohnte, besass er in
Sondrio ansehnliche Güter.

Ulisse Martinengo entstammte einer vornehmen Familie aus

Brescia, einer Linie der Grafen von Barco. Am bekanntesten unter
den Exulanten aus dieser Familie ist der Graf Celso Massimiliano

Martinengo, der nach kurzer Tätigkeit als Prediger in Tirano nach
Genf zog. In der Literatur und in Briefeditionen wurden und werden
die beiden sehr oft als Brüder bezeichnet, was wegen des
Altersunterschieds unmöglich ist. Ulisse Martinengos Vater hiess Alessandro
und seine Mutter Laura Gavardi, während als Vater von Celso Mar-

tingengo Cesare angegeben wird.128

Zu den Eigenheiten des Vaters von Ulisse gehörte es, seinen
Söhnen Vornamen nach den Helden Homers zu geben. In der
italienischen Form hiessen sie demnach Ulisse (Odysseus), Aiace

(Aiax), Nestore, Achille. Zu Beginn des Jahres 1563 erfuhr man in
Mailand von der Flucht einer ganzen Gruppe aus dieser Familie.
Dazu gehörten ausser Ulisse seine verwitwete Mutter und seine
Schwester Ortensia. Vor seiner Flucht hatte Ulisse Martinengo den

126 CAMENISCH, Broccardo Borroni, (wie Anm. 64), S. 169.
127 Zur Familie Calandrini in Lucca: BERENGO, Nobili e mercanti, S. 111 ff. Bio-

Bibliographische Angaben über Scipione Calandrini (mit kurzen Analysen
seiner Schriften) von M. LUZZATI, in: DBI 16 (1973), S. 458-463.

128 PASTORE, Nella Valtellina del tardo Cinquecento, S. 105-109. Über Celso
Massimiliano Martinengo vgl. unten 2.7.4.

80



unbeweglichen Besitz in Brescia und Umgebung zum Teil verkauft.
Dadurch war er auch in der Wahlheimat sehr wohlhabend.129

Warum Ulisse Martinengo in den rätischen Gebieten mehrmals
den Wohnsitz wechselte, ist nicht bekannt. Uberall bezeugte er
durch seine Tätigkeit grossen Eifer für die Anliegen der Reformation.

Er unterstützte durch Vermittlung von Geschäftsleuten oft auch

bedürftige Glaubensgenossen.
Anhand des Briefwechsels der Bündner mit Heinrich Bullinger

in Zürich, vor allem der Prediger in Chur und Chiavenna sowie

einiger Briefe Martinengos, lässt sich sein Itinerar bis 1575 wenigstens
in grossen Zügen feststellen: Anfangs Dezember 1563 scheint er
bereits in Chiavenna geweilt zu haben. In den folgenden Monaten liess

er dem Churer Prediger Johannes Fabricius und Bullinger Neuigkeiten

aus Italien und vom Konzil zu Trient zukommen. Am 20. März
1564 erhielt Bullinger aus Chur die Nachricht, Martinengo habe sich

wegen der Pest nach Morbegno begeben. Für kurze Zeit zog er auch
nach Genf, um dann wiederum nach Chiavenna zurückzukehren.

Nach einem Brief vom 23. Oktober 1565 weilte Martinengo zu
dieser Zeit im Veldin. Doch zog es ihn wiederum nach Chiavenna
zurück, wo er gemäss einem Schreiben des dortigen Predigers vom
10. Juli 1567 schwer krank war.

Am 31. Oktober 1568 berichtete der Prediger von Chiavenna
nach Zürich, Martinengo habe Chiavenna verlassen und übernehme
auf Wunsch der Evangelischen in Morbegno die Stelle eines Predigers

anstelle des entführten Francesco Cellario. Doch bereits am 18.

April 1569 schrieb Tobias Egli, der neue Churer Prediger, nach
Zürich, Martinengo sei wieder nach Chiavenna zurückgekehrt. Der
Zustand der evangelischen Gemeinde von Morbegno sei beklagenswert.

Der Bündner Podestà von Morbegno sei katholisch. Die
Annahme, Martinengo habe Cellario seit ungefähr 1558 vertreten, ist

129 Die in der Heimat zurückgebliebenen katholischen Brüder wurden teils Kleri¬
ker oder traten in die Kr iegsdienste Venedigs, PASTORE, Nella Valtellina, S.

107. ff.

81



somit nicht haltbar.130

Imjahre 1573 zog Ulisse Martinengo nochmals nach Genf. Doch

zu Beginn des Jahres 1575 weilte er wiederum in Chiavenna.
Neben dem Briefwechsel mit Bullinger konnten die Forschungsarbeiten

der vergangenen Jahrzehnte mit weiteren Nachrichten zum
Leben des Ulisse Martinengo aufwarten. Vor allem neu ausgewertete
Notariatsakten im Archivio di Stato in Sondrio und viele, zumeist
noch nicht edierte Briefe an den Erzbischof von Mailand, Kardinal
Carlo Borromeo, sind aufschlussreich. So erfahrt man, dass

Martinengo 1570 in Piuro Wohnsitz hatte und 1584 sich nach Sondrio
begab, wo er ein prächtiges Haus, den «Palazzo», erbauen liess. Doch
im letzten Lebensabschnitt scheint er wiederum Chiavenna als

Wohnsitz auserkoren zu haben. Von den beiden Testamenten wurde

das erste im Juni 1606 in Sondrio, das zweite im Frühherbst 1609

in Chiavenna aufgesetzt. Einen namhaften Teil seines Vermögens
vermachte er seiner Gattin Giulitta (Giuditta) Balbani, einer Tochter
des aus Lucca nach Genf geflüchtetenJuristen Niccolô Balbani.131

Mit seinem Eifer für die Verbreitung und Stärkung der
reformatorischen Sache in Südbünden machte er sich bei vielen Katholiken

130 So ZUCCHINI, Riforma e società nei Grigioni, S. 34 f., Anm. 67. Völlig uner¬
klärlich ist die Annahme, Martinengo sei 1580 Pfarrer in Antwerpen gewesen,
TRUOG, Ergänzungen, S. 146. Am 10. Juli. 1567 berichtet Tobias Egli nach

Zürich, Martinengo sei in Chiavenna schwer erkrankt. Dieser schrieb dann am
6. Oktober gleichen Jahres an Bullinger. Am 31. Oktober 1568 meldete Scipio-
ne Lentolo aus Chiavenna, der Graf Ulisse sei als Nachfolger des geraubten
Francesco Cellario zum Prediger in Morbegno gewählt worden. Doch bereits
1569 kehrte der Graf wiederum nach Chiavenna zurück,

BULLINGER/SCHIESS III, Nr. 20, 37, 127, 133, 156.
131 Anhand weiterer Briefe an Bullinger und neu aufgefundener Notariatsakten las¬

sen sich verschiedene Aufenthalte Martinengos feststellen. Imjahre 1564 floh er

wegen der Pest mit der Mutter nach Morbegno, zog aber noch im gleichen Jahr
zu einem kurzen Studienaufenthalt nach Genf, um wiederum nach Chiavenna
zurückzukehren. 1570 und noch mehrmals später hatte er für kurze Zeit Wohnsitz

in Piuro. Nach 1570 nahm er immer öfters Wohnsitz in Sondrio.
PASTORE, Nella Valtellina del tardo Cinquecento, S. 109. GIORGETTA,
Documenti inediti, S. 47 ff.

82



und Mönchen verhasst. Von Sondrio aus besuchte er die Evangelischen

in anderen Gemeinden und unterstützte sie mit Rat und Tat,
d.h. auch mit Geldzuwendungen, vor allem zugunsten studierender
einheimischer Protestanten, damit sie sich zu Predigern ausbilden
lassen konnten. Ein Barnabitenmönch klagte im Jahre 1585 gegenüber

Borromeo über einen Besuch Martinengos in Poschiavo.
Anscheinend von diesem Mönch aufgehetzt, zog eine Anzahl Personen

aus Poschiavo nach Chiavenna, um Martinengo zu töten. Er war
jedoch unauffindbar.132

Bereits 1584 hatte sich Ulisse Marünengo vor einem weiteren

Anschlag retten können. Es war bekannt, dass er gelegentlich von
Sondrio aus den alten Wohnsitz Chiavenna aufsuchte. Die Reise

dorthin führte nahe am spanischen Hoheitsgebiet vorbei. Dort bei

Morbegno sollte er, wie 1568 sein Amtsvorgänger Francesco Cella-

rio, abgefangen und nach Mailand verschleppt werden. Domenico
Stoppani, ein aus dem Inquisitionskerker entwichener und ins
Bündner Gebiet geflohener Kleriker, war zu diesem Unterfangen
bereit, offenbar in der Hoffnung, Carlo Borromeo werde ihn dafür vor
der Inquisition schützen und ihm die Rückkehr ins Mailändische
ermöglichen. Marünengo wurde wahrscheinlich gewarnt. Er war
geflohen, anscheinend hatte er sich nach Lyon begeben.133 Seine rastlose

Tätigkeit zugunsten der Evangelischen verursachte bisweilen

Anklagen gegen ihn. Doch er konnte offenbar immer wieder, etwa

gegenüber dem Bündner Bundstag, die Haltlosigkeit der Vorwürfe
nachweisen.134

Johannes Guler bezeugt Ulisse seine Hochachtung wegen seiner

Hingabe für die Sache der Reformation in den italienischen
Talschaften. Nach Gulers Zeugnis starb er im Jahre 1609, 72 jährig. Er

132 PASTORE, Nella Valtellina del tardo Cinquecento, S. 110 f. GIORGETTA,
Documenti inediti, S. 45-51.

133 PASTORE, Nella Valtellina del tardo Cinquecento, S. 110 f.
134 Staatsarchiv Graubünden, Landesakten der Drei Bünde. Regestenfolge 843-

1584, hg. von RUDOLFJENNY, Chur 1974, Nr. 2369 (26. Juni).

83



ist demnach um 1537 geboren worden.135

Auch Ortensia Martinengo hat zusammen mit der Mutter und
dem Bruder das Exil gewählt. Das war um 1561 geschehen. Im
gleichen Jahr verheiratete sie sich mit Abundius, einem Sohn des

Herkules von Salis, dem grossen Förderer der Reformation in Chiaven-

na und Umgebung. Der 1566 geborene Sohn wurde nach dem
Grossvater Herkules genannt. Doch Ortensias Gatte fiel bald in
österreichischen Diensten im Kampf gegen die Türken, und die

Witwe heiratete in zweiter Ehe Prospero Paravicini.136

2.6 Umgebung von Sondrio

2.6.1 Sondrio-Monte

Es ist auffallend, dass die Reformation in einigen Ortschaften oberhalb

Sondrios grossen Erfolg hatte. Möglicherweise war es Pier Paolo

Vergerio, der - wie in anderen Ortschaften des Veitlins und Bergells

- auch in Sondrio-Monte als erster die reformatorische Lehre
verkündet hatte. Scipione Lentolo und Bartolomeo Silvio sind ebenfalls

dort nachweisbar. Erwähnung verdient sodann Gabriele Averario
(Averrario) aus Gardone in Val Trompia (Prov. Brescia). Er soll
einmal Propst des Augustiner-Eremitenklosters S. Maiolo in Pavia

gewesen sein.137

Averario hat vielleicht zusammen mit der Gruppe von
Handwerkern, die 1570 nach Tirano zogen, Gardone verlassen. Denn er
wurde 1572 als Bündner Synodale ordiniert und diente der
Gemeinde Sondrio-Monte von 1572 bis 1576. Im Gegensatz zu vielen
italienischen Refugianten, die radikalen Ansichten huldigten, erwies

135 GULER VON WEINECK, Raetia, S. 32. Vgl. GIORGETTA, Document! inedi-

ti, S. 45, Anm. 1. Über den Palazzo Martinengo in Sondrio und die späteren
Handänderungen; ebenda, S. 52 und Anm. 42.

136 GIORGETTA, Documenti inediti, S. 46 und 48 f.
137 PARAVICINI, La pieve di Sondrio, S. 170, Anm. 8.

84



sich Averario als entschiedener Anhänger der Ordnung und Lehre
der reformierten Kirche Bündens.138

Nach ihm dienten der Gemeinde ein nur dem lateinischen
Namen nach bekannter Italiener, darauf ein Engadiner und zuletzt ein
Veltliner Pfarrer. Dieser wurde 1620 ermordet.139

2.6.2 Val Malenco

Merkwürdigerweise entstand in der von Sondrio nach Norden gegen
den Murettopass sich hinziehenden Val Malenco mit den vielen
zerstreuten Siedlungen und dem Hauptort Chiesa eine evangelische

Gruppe. Die ersten bisher bekannten Prediger waren einheimische

Personen, um die sich eine evangelische Gemeinde gebildet hatte.

Im Jahre 1603 wurde Marco Antonio Alba aus dem Nordwesten
Italiens (S. Salvatore, Monferrato) ordiniert. Er wirkte zuerst in Piuro
als Pfarrhelfer, dann von 1606 bis 1608 in Mello und übernahm
anschliessend den sicher nicht leichten Dienst in der gebirgigen Val
Malenco. Hier ereilte ihn 1620 sein Schicksal: er kam beim Veltliner
Mord ums Leben.140

2.7 Poschiavo - Tirano

Das Puschlav mit den beiden Grossgemeinden Poschiavo und Bru-
sio war nicht Bündner Untertanengebiet, sondern ein Teil des
Gotteshausbundes. Kirchlich gehörten die beiden Gemeinden wie die
Bündner Untertanengebiete zum Bistum Como. Somit bestanden

von Como aus gewisse Einflussmöglichkeiten, etwa durch die
Entsendung von Mönchen. So hatten die evangelischen Prediger nicht

138 BUNDI, Frühe Beziehungen, S. 152. PASTORE, Nella Valtellina del tardo

Cinquecento, S. 118.
139 TRUOG, Die Pfarrer II, S. 268.
140 TRUOG, Die Pfarrer II, S. 165 und 267.

85



so leichtes Spiel wie im Bergell. Die beiden Puschlaver Gemeinden
blieben konfessionell gespalten.

Über die Anfange der Reformation im Puschlav ist nichts Sicheres

bekannt. Sehr wahrscheinlich war die evangelische Bewegung
schon recht früh auch südlich des Beminapasses aküv geworden. Im
Jahre 1549 wählte Pier Paolo Vergerio auf seiner Flucht den Weg
über Poschiavo. Ihm wird ein wichtiger Beitrag zur Gründung der
Druckerei Landolfi zugeschrieben. Doch zuvor hatte bereits ein aus

dem Gefängnis entflohener ehemaliger Augustiner in Poschiavo mit
dem Dienst der reformierten Verkündigung begonnen.141

2.7.1 Giulio Deila Rovere (Giulio da Milano)

Am 23. April 1543 schrieb der über die Vorgänge in Italien
wohlunterrichtete Ulmer Prediger Martin Frecht an Vadian in St. Gallen,
ein «gewisser» Julius sei kürzlich durch das Eintreten des Volkes und
der Adligen aus dem Kerker in Venedig befreit worden. Dieser
Mann hiess Giulio Deila Rovere, nach seiner Heimatstadt auch Giulio

da Milano genannt. Um 1504 geboren, trat er zwischen 1520 und
1522 in den Orden der Augustiner-Eremiten ein, wo er sich statt des

Taufhamens Giuseppe den Namen Giulio zulegte, den er auch nach

seiner Bekehrung beibehielt. Nach Studien in Padua machte er im
Augustiner-Kloster Bologna die Bekanntschaft mit dem späteren
Literaten Ortensio Lando und mit dem erasmianisch beeinflussten
Kreis. In Pavia begann die Freundschaft mit einem anderen Augustiner,

dem späteren Prediger in Chiavenna, Agostino Mainardo.
Anlässlich seiner Fastenpredigten in verschiedenen oberitalienischen
Städten machte er sich je länger desto mehr bei den Inquisitionsbehörden

verdächtig, besonders in Venedig, wo er 1541 eingekerkert
wurde.142

141 CAMENISCH, Reformation und Gegenreformation, S. 46 ff.
142 GAETA, Nunziature di Venezia, Vol. secondo, S. 261 f. und 351 f. (Briefe des

Nunzius aus Venedig vom 13. August 1540 und 1. Mai 1541).

86



Trotz des Eintretens einflussreicher Kreise zu seinen Gunsten
konnte sich Giulio Deila Rovere im Februar 1543 nur durch die

Flucht retten. Ob er sogleich nach den Drei Bünden flüchtete, ist
unsicher. Er ist zuerst in Vicosoprano nachweisbar, zog aber bereits
1547 nach Poschiavo, wo er bis 1578 als Prediger diente. Daneben

war er während etlicher Jahre auch in Tirano tätig, wo er im Jahre
1581 starb.

Zur Zeit der Wirksamkeit von Giulio Deila Rovere in Poschiavo
wurde dort die für die Verbreitung des evangelischen Schrifttums in
Italien überaus wichtige Druckerei des Dolfin Landolfi gegründet.
Bei Landolfi wurde auch sein wichtigstes Werk gedruckt: «Esortatio-

ne al martirio». Zuerst erschien es 1549. Der Erscheinungsort ist
unsicher, weil das Buch mit der falschen Druckangabe Trento versehen
ist. Im Jahre 1552 wurde es dann erneut zusammen mit anderen
Schriften in Poschiavo gedruckt. Der Inhalt bezog sich auf ein
Problem, dass die Evangelischen in katholischen Gebieten stark
beunruhigte: War angesichts der Verfolgung eine «nikodemitische»
Haltung erlaubt oder sollte man möglichst schnell fliehen? Deila Rovere
wollte die Gläubigen zum Ausharren ermutigen.143 Doch die

Hoffnungen auf einen Sieg der Reformierten erwiesen sich alsbald als

trügerisch. Etwa 15 Jahre später konnte der nach Chiavenna
geflüchtete Alessandro Trissino in einem Schreiben den Evangelischen

in Italien nur noch die Flucht anraten.
In den ersten Jahren von Deila Roveres Wirken in Poschiavo

glaubte man hingegen, für die Sache der Reformation noch hoffen

zu dürfen. Giulio Deila Rovere war auch bei der Verbreitung
evangelischen Schrifttums im Venezianischen behilflich. Wie Agostino
Mainardo, sein ehemaliger Freund in Pavia und nunmehr Prediger
in Chiavenna, war er ein dezidierter Anhänger der Rätischen
Konfession und damit gleichzeitig ein unerbittlicher Gegner der Nonkon-
formisten. So verdächtigte er auch Lelio Sozzini und andere Exulan-

143 UGO-ROZZO, L'esortazione al martirio di Giulio da Milano, in: PASTORE,
Riforma e società nei Grigioni, S. 63-88.

87



ten. In Poschiavo war dem rastlosen Prediger trotzdem nur ein halber

Erfolg beschieden. Die Gemeinde blieb konfessionell gespalten.

144

Gegen Ende seines Lebens hat Giulio Deila Rovere noch erleben

müssen, dass nach dem Abschluss des Konzils von Trient (1563)
die Gegenreformation immer stärker auch im Puschlav wirksam
wurde. Die Beziehungen zwischen Protestanten und Katholiken
wurden zusehends frostiger. Wenige Jahre nach seinem Tode wurde
sein Sohn Teodoro entführt. Die näheren Umstände sind unbekannt.

2.7.2 Armenio Bugliotta

Die Nachfolger des Giulio Deila Rovere oder da Milano waren
zunächst ausnahmslos italienische Exulanten. Erwähnung von ihnen
verdient Armenio Bugliotta (oder Guliota) aus Neapel, der 1568 als

Bündner Synodale ordiniert wurde. Er versah zuerst den Dienst in
Bondo (etwa 1569 bis 1579), dann in Mese und Pontiglia in der
Umgebung von Chiavenna. 1582 bis 1587 war er sodann Prediger von
Poschiavo. Seine zwei letzten Lebensjahre verbrachte er in Grossotto

in der Umgebung von Tirano, wo er 1589 gestorben sein soll.145

Bugliotta hat sich in einer dieser Gemeinden verheiratet, denn der
Arzt und religiöse Nonkonformist Marcello Squarcialupi hat später
eine Tochter dieses Predigers zur Frau genommen.146

144 Bio-bibliographische Angaben über Deila Rovere von UGO ROZZO, in: DBI
37, 1989, S. 353-356.

145 TRUOG, Die Bündner Prädikanten, S. 8, Nr. 72: «Arminius Gugliotta Neapoli-
tanus». TRUOG, Die Pfarrer I, S. 23.

146 ZUCCHINI, Riforma e società, S. 94. Anm. 1.

88



2.7.3 Cesare Gaffori

Dieser Prediger ist höchstwahrscheinlich identisch mit «Caesar Chaf-
fonius Placentinus», der 1588 in die Synode aufgenommen wurde.147

Gaffori stammte aus Piacenza. Im übrigen stimmen die verschiedenen

Angaben über sein Wirken nicht genau überein. Wenn «Chaf-
fonius» und «Gaffori» die gleiche Person bezeichnen, begann seine

Tätigkeit als Bündner Prediger erst 1588.148 Er wirkte von 1588 bis

1591 in Traona, von 1591 bis 1593 in Brusio und von 1593 bis 1601

in Poschiavo. In diesem Jahr soll er dort gestorben sein. Nach dem
Bericht des Erzpriesters von Sondrio, Giovanni Antonio Paravicini,

war er Kapuziner-Guardian gewesen, hatte um das Jahr 1571 im
Mailänder Dom noch die Fastenpredigten gehalten, aber schon wenig

später, als Nachfolger des Giulio da Milano, den Dienst an der

evangelischen Gemeinde in Poschiavo übernommen.149 Giulio da
Milano ist jedoch um 1581 gestorben, und vor Gaffori wirkten in
Poschiavo noch einige andere Prediger.

Cesare Gaffori war offenbar sehr gelehrt. Anlässlich der Disputationen

mit den Katholiken gegen Ende des Jahrhunderts in Tirano
hat er sich als Wortführer der evangelischen Prediger ausgezeichnet.
Die Akten der «Disputatio Tiranensis 1595» wurden 1602 in Basel

veröffentlicht.
Nach dem Bericht des Bischofs Feliciano Ninguarda vom Jahre

1589 amtete damals in Traona als «häretischer» Prediger der
frühere Augustiner-Eremit Fra Antonio, der nachher Cesare Piacenti-

no genannt wurde. Er habe dort eine «sogenannte» Gemahlin
geheiratet. Ninguarda konnte den Familiennamen nicht angeben und
vermutete als Herkunftsorte Bergamo oder Cremona. Es handelte
sich jedoch um Cesare Gaffori aus Piacenza.150

147 TRUOG, Die Bündner Prädikanten, S. 11, Nr. 159.
148 TRUOG, Die Pfarrer II, S. 270.
149 PARAVICINI, La pieve di Sondrio, S. 261, Anm. 58. NINGUARDA, Atti della

visita pastorale, S. 27.
150 NINGUARDA, Atti della visita pastorale, S. 27 (zu Traona) und S. 120 (zu

Poschiavo).

89



Gaffons Gelehrsamkeit bestätigt auch Broccardo Borrone in
seinem Bericht von 1601. Er habe Druckschriften gegen den Kardinal
Bellarmin veröffentlicht, sei ungefähr 45 Jahre alt und sehr geschwätzig.

Durch grosse Versprechen könnte er vielleicht zur Rückkehr
nach Italien bewogen werden. Falls die Angabe über den im selben

Jahr erfolgten Tod zutrifft, ist Cesare Gaffori sehr jung gestorben.151

Ungefähr um 1604 studierten in Zürich ein «Paulus Gafforus»

und ein «Caspar Gafforus Volturenus», zweifellos Söhne des Predigers

von Poschiavo. Paulus Gafforus ist noch 1606 in Zürich
nachweisbar.152

Der Familienname Gaffori ist heute erloschen. Reformierte
Nachkommen des Predigers Cesare Gaffori lebten noch im 17. Jahrhundert
in Poschiavo, so um 1648 eine Maria Gaffora und 1684 ein Paolo

Antonio Gaffori.153

2.7.4 Celso (Massimiliano) Martinengo

Über seinen Aufenthalt in Tirano, in Vicosoprano, in Chur und in
Zürich weiss man durch die Briefe an Bullinger ziemlich genau
Bescheid.

Hier scheinen jedoch einige Ergänzungen vor und nach seinem

Aufenthalt in Südbünden angebracht. Es wird allgemein angenommen,
dass Massimiliano der Taulhahme und Celso der angenommene
Ordensname war. Es steht auch fest, dass er der Linie der Grafen

Martinengo (gelegentlich in der Literatur auch Martinenghi genannt) da Bar-

co aus Brescia entstammte.
Don Celso Martinengo befand sich zuerst in einem Kloster in

Bergamo, wo er mit Girolamo Zanchi, dem späteren Prediger in
Chiavenna, Freundschaft schloss. Die beiden Freunde wurden in Rom

151 CAMENISCH, Broccardo Borroni, (wie Anra. 64), S. 169.
152 BONORAND, Bündner Studierende, S. 14 f.
153 HUBER, Bündner Namenbuch III/II, S. 648. Hier auch der Erklärungsversuch

über die Herkunft des Namens.

90



Lateran-Kanoniker, und als solche gelangten sie 1541 nach Lucca,
wo der gelehrte Pietro Martiro Vermigli als Prior und Lehrer zu San

Frediano sie mit den Schriften der Kirchenväter wie auch der
Reformatoren vertraut machte. Martinengo wurde der Griechisch-
Unterricht anvertraut.

Als Vermigli 1542 Lucca und Italien verlassen hatte, harrte Don
Celso Martinengo weiterhin in Lucca als Prior aus. Doch im März
1551 hielt auch er es für geraten, seine bisherige Wirkungsstätte zu
verlassen und nach Mailand zu ziehen. Dort verursachten seine

Predigten jedoch bald Verdacht bei Girolamo Muzio, aus Capodistria
gebürtig, der sich gerne in der Rolle des unermüdlichen Ketzerbe-

kämpfers sah, wie seine Polemiken gegen seinen Landsmann Pier
Paolo Vergerio und andere Exulanten zeigen. Damit blieb
Martinengo nur die Möglichkeit der schleunigen Flucht. Anfangs Juli 1551

meldete Vergerio nach Zürich die Ankunft Celso Martinengos.154
Zu Celso Martinengos kurzem Aufenthalt in den Drei Bünden

mögen hier einige Hinweise genügen. In Chur und in Zürich
bemühte er sich umsonst, die Aufhebung eines Artikels der Drei Bünde

gegen das Wirken von Predigern und Lehrern im Veltlin zu
erwirken. Trotzdem versuchte er, in Tirano an den Sonntagen zu
predigen. Doch im Herbst zog er nach Vicosoprano zu Vergerio
und war diesem beim Predigen behilflich. In Chur erregte er den
Verdacht anabaptistischer Anschauungen. Wie so viele andere
italienische Exulanten gedachte auch Celso Martinengo nach England
zu ziehen, als der protestantisch erzogene König Eduard VI. dort
regierte. Doch wurde er in Basel zur Ubersiedlung nach Genf
veranlasst.155

Kurz nach seiner Ankunft in Genf, im März 1552, wurde Celso

Martinengo zum Prediger der evangelischen Gemeinde gewählt.

154 BERENGO, Nobili e mercanti, S. 428-432. GROSHEINTZ, L'Eglise italienne à

Genève, S. 46-48. FIRPO, Il processo inquisitoriale. CHABOD. Lo stato e la vita

religiosa a Milano, S. 252 und 354, 356 und 444. Dokument Nr. 70.
155 BULLINGER/SCHIESS I, Einleitung, S. LXXXIV f., Vgl. Briefe Nr. 153, 157,

160, 162, 167/1, 3; 172, 173/2, 179, 181, 182/1 und 2.

91



Zum Hilfsprediger und Katecheten wurde Simon Florillo, der später
in Chiavenna in derselben Funktion tätig war, bestimmt. Martinengo
heiratete im Februar 1556 eine englische Witwe, die sich vor der

Glaubensverfolgung durch die Königin Maria geflüchtet hatte. Bereits

im Sommer 1557 erkrankte er. Kurze Zeit danach ist er gestorben.151'

2.7.5 Prediger von Brusio

Uber die in Brusio wirkenden evangelischen Prediger ist ausser dem,

was in den bisherigen Darstellungen zu lesen ist, wenig bekannt. Wie
Poschiavo gehörte auch diese Gemeinde kirchlich zum Bistum Como.
Trotzdem scheint bis etwa 1600 ein leidlich friedliches Verhältnis
zwischen den Konfessionen geherrscht zu haben. In beiden Gemeinden
wurden die Hauptkirche und der Friedhof gemeinsam benutzt.

Gelegentlich übernahm der Prediger von Poschiavo auch den
Pfarrdienst in Brusio. Als Bischof Ninguarda 1589 auch die beiden
Gemeinden Brusio und Poschiavo visitierte, amtete in Brusio Antonio

Andreoscha aus Samedan.157 Beim Veltlinermord von 1620

drangen die Mörder von Tirano aus auch nach Brusio vor und
ermordeten eine Anzahl Protestanten.158

2.7.6 Weitere Laien und Prediger in Tirano

Celso Martinengo mag als einer der Gründer der evangelischen
Gemeinde in Tirano angesehen werden. Nach ihm waren mehrere
italienische Exulanten tätig.159

156 GROSHEINTZ, L'Eglise italienne à Genève, S. 48 ff. und 61-67.
157 NINGUARDA, La Valtellina negli Atti délia visita pastorale, S. 118.
158 Zu den kirchlichen Verhältnissen zur Zeit der Reformation und Gegenreforma¬

tion im Puschla vgl. CAMENISCH, Geschichte der Reformation und
Gegenreformation, S. 46-59 und 158-166. Zu Andreoscha s. BONORAND, Bündner
Studierende, S. 110.

158 TRUOG, Die Pfarrer II, S. 269.

92



Nach Tirano flüchteten sich im Jahre 1570 viele Leute aus Gar-
done (Val Trompia, Prov. Brescia). Es waren hauptsächlich
Handwerker, bekannt als Hersteller von Büchsen. Doch die Behörden,
vor allem der damalige Bündner Podestà in Tirano, verfügt ihre

Wegweisung. Dennoch scheinen verschiedene Personen in Tirano
und später auch in anderen Ortschaften verblieben zu sein. Andere
Leute aus Gardone folgten ihnen in den folgenden Jahren ins Exil.
Im Jahre 1589 wohnten aus dieser Ortschaft etwa 15 Familien in
Sondrio.160

Sebasüano Segni

Bischof Ninguardas Visitationsberichte von 1589 halten zu Tirano
fest, dass der amtierende Prediger, der «Häretiker» Sebasüano Segni,
aus Florenz stamme. Dem Vernehmen nach sei er früher ein Fran-
ziskaner-Konventuale gewesen. Segni war 1583 als Bündner Synodale

ordiniert worden. Ob er bereits 1581, nach dem Tod von Giulio
da Milano, die Pfarrei in Tirano übernommen hat, lässt sich nicht
nachweisen. In Tirano wirkte er bis 1593.161

Sebasüano Segni scheint der letzte italienische Exulant unter den

Predigern von Tirano gewesen zu sein. Wer nach seinem Weggang
das Amt eines Predigers versah, ist nicht mit Sicherheit festzustellen.
Sehr wahrscheinlich kam sogleich nach ihm der Engadiner Anton
Andreoscha, und 1607 oder 1608 übernahm Antonio Basso aus
Poschiavo das Amt. Dieser war 1597 ordiniert worden, er weilte
dann etwa 10 Jahre lang in der kleinen Gemeinde von Grossotto

(talaufwärts oberhalb Tirano gelegen). In Tirano war er etwa ^Jahre
lang tätig. Er verlor 1620 im Veltlinermord, der in dieser

Gemeinde seinen Anfang genommen hatte, das Leben.1<i2

160 BUNDI, Frühe Beziehungen, S. 149 f. PASTORE, Nella Valtellina, S. 117 f.
161 NUMGUARDA, La Valtellina negli Atti délia visita pastorale, S. 117.

CAMENISCH, Geschichte der Reformation und Gegenreformation, S. 155 f.
162 TRUOG, Die Pfarrer II, S. 262 und 269.

93



2.8 Bergell und Oberengadin

2.8.1 Soglio

Als erster reformierter Prediger in Soglio soll 1552 bis 1555 ein

Religionsflüchtling aus Bergamo namens «Lactantius» geamtet haben.
Ihm folgte von 1555 bis 1577 Michelangelo Florio.163 Spätestens seit
1577 bis um 1607 amtete Giovanni Marci (oder Marcio, Marzio,
lateinisch Joannes Marcius Senensis) aus Siena in Soglio. In der Synodalmatrikel

scheint sein Name zu fehlen, sodass man nicht weiss, ob er
bereits einige Jahre früher aus Italien geflohen war. Über diesen Prediger
erfährt man einige Einzelheiten aus dem erwähnten Brief des Broc-
cardo Borrone von 1601. Demnach war <Joannes Martius Senensis»

seit etwa 30 Jahren als häretischer Prediger bekannt, «gegenwärtig»
wirkte er in Soglio. Er sei etwa 60 Jahre alt. Seine Frau sei eine

ehemalige, aus dem Kloster entwichene Nonne aus dem Venezianischen.

Dieser Prediger habe etwas wider die Römische Kirche
publiziert und sei anlässlich der Disputation über die Messe in Piuro
einer der Hauptredner gewesen. (An der Disputation von 1597 in Piuro

hatte sich «Marüus» neben den gelehrten Ottaviano Mei von
Chiavenna und Scipione Calandrini beteiligt). Für Marüus Senensis

bestehe keine Hoffnung auf Rückkehr nach Italien und zur katholischen

Kirche. Er könne nur durch List oder Gewalt beseiügt werden.

Er scheint aber unbehelligt in Soglio seinen Lebensabend
verbracht zu haben."'4

2.8.2 Castasegna und Bondo

Über die in diesen beiden Gemeinden wirkenden Prediger ist soviel

bekannt, dass sie während des ganzen 16. Jahrhunderts ausnahmslos

103 TRUOG, Die Pfarrer II, S. 213 f.
104 CAMENISCH, Broccardo Borroni, (wie Anm. 64), 167 mit Anm. 35.

94



aus Italien stammen.165 Insofern man über sie mehr weiss als allenfalls

ihre Herkunft und ihre Wirkungsstätten, werden sie bei der

Schilderung anderer Gemeinden oder im Abschnitt über die religiösen

Nonkonformisten genannt.
Erwähnenswert ist Giovanni (Johannes) Marra aus Neapel, von

1590 bis 1594 Prediger in Castasegna. Er wurde 1589 ordiniert, aber

aus unbekanntem Grunde aus der Synodalmatrikel gestrichen. Nach
dem vorhandenen Pfarrerverzeichnis amtete er verschiedene Jahre
später von 1607 bis 1618 in Prata bei Chiavenna. Er kam beim Bergsturz

von Piuro am 25. August 1618 ums Leben. Seine Tochter weilte

an diesem Tag in Castasegna zu Besuch und wurde dadurch
gerettet.166

Um 1622, während der grossen Kriegswirren, soll ein Lucas Marra
in Castasegna geamtet haben, der 1588 ordiniert worden sei.167

2.8.3 Prediger in Vicosoprano

Bartolomeo Maturo

Vom Jahre 1555 an schrieben sich alle evangelischen Prediger in
den Drei Bünden, die in die Synode aufgenommen wurden, in die

Synodalmatrikel ein. Als erste zeichneten die beiden Churer Prediger

Johannes Comander und Philipp Gallicius, welche bereits seit

Jahrzehnten im Dienste der evangelischen Kirche tätig waren. Als
achten Synodalen findet man, ohne eine Herkunftsangabe, Bartho-
lomeus Maturus. Seine Herkunft ist jedoch bekannt. Es handelt sich

165 TRUOG, Die Pfarrer I, S. 23 f. und 30 f. Zu den kirchlichen Verhältnissen vgl.

CAMENISCH, Geschichte der Reformation und Gegenreformation, S. 59 f.

und 30 f.
166 TRUOG, Die Bündner Prädikanten, S. 11, Nr. 167. TRUOG, Die Pfarrer I,

S. 24.
167 TRUOG, Die Pfarrer I, S. 30. Diese Angaben sind irreführend. Lucas Marra

war bereits um 1576 ordiniert worden (TRUOG, Die Bündner Prädikanten,
S. 9, Nr. 116). Wo er geamtet hat, muss erst noch richtig erforscht werden.

95



um Bartolomeo Maturo aus Cremona, den ersten aus Italien
stammenden Prediger im Gebiet der Drei Bünde."'8 Bereits im Frühjahr
1529 war im Briefwechsel mit Bullinger von einem italienischen
Exulanten die Rede, der im Veltlin das Evangelium zu predigen
angefangen habe, und vertrieben worden sei."'9

Bartolomeo Maturo war Prior des Dominikaner-Konvents in
Cremona gewesen. Wie im ersten Abschnitt erwähnt, hatte die
Reformation in dieser Stadt im Südosten des seit 1535 endgültig dem

spanischen Herrschaftsbereich unterstellten Herzogtums Mailand
besondere Erfolge aufzuweisen. Bereits seit 1525 vernimmt man von
«lutherischen» Machenschaften in Cremona, verursacht vor allem
durch dort anwesende Deutsche. Auch hätten Mönche und Priester

ihr Ordens- oder Priesterkleid abgelegt und seien Landsknechte
geworden. (Die Anwesenheit deutscher Landsknechte erklärt sich
durch die andauernden Kriege zwischen Kaiser Karl V. und Franz I.
von Frankreich um die Beherrschung Oberitaliens.)170

Bartolomeo Maturo mag in den letzten Monaten des Jahres 1528

ins Veltlin geflohen sein. Nach der Vertreibung aus diesem Tal
begann er mit der Verkündigung der reformatorischen Botschaft in Vi-

cosoprano, und seit 1547 befand er sich im damals rätoromanischen
Dorf Scharans in Nordbünden. Falls es zutrifft, dass dort seit etwa
1555 ein Antonio aus Piacenza, der 1556 in die Synode aufgenommen

wurde, amtete, ist Bartolomeo Maturo kurz nach der Eintragung

seines Namens in die Synodalmatrikel gestorben.171

Pier Paolo Vergerio

Uber diesen Exulanten berichtet eine überaus grosse Anzahl von
Untersuchungen in Zeitschriften, Monographien und zahlreichen

168 TRIJOG, Die Bündner Prädikanten, S. 6, Nr. 8.
1(59 DE PORTA, Historia Reformaüonis I, S. 157 und Anm. II, S. 13 f. und 27 ff.

BULLINGER/SCHIESS I, Einleitung S. LXX f. und S. 90 f.
170 CHABOD, Lo Stato e la vita religiosa a Milano, S. 307 und Anm. 2, S. 313 ff.
171 TRUOG, Die Pfarrer II, S. 248.

96



edierten Briefen, sodass man sich hier zur Hauptsache auf Verweise
über seine zum Teil in den bündnerischen Südtälem verbrachten

Jahren begnügen kann.

Vergerio wurde um 1497 in Capodistria in Istrien (lateinisch Ju-
stinopolis, slowenisch Köper) geboren und entstammte einer
angesehenen Familie. Ein gleichnamiger Vorfahre erreichte als Lehrer
und Schriftsteller Berühmtheit. Der ältere und der jüngere Vergerio
wurden in der Literatur nicht selten verwechselt. Da Capodistria im
Unterschied zur benachbarten und damals den Habsburgern
gehörenden Stadt Triest venezianisch war, wird verständlich, dass Pier
Paolo Vergerio derJüngere an der venezianischen Universität Padua
dem Studium der Jurisprudenz oblag. Später wurde er als päpstlicher

Nuntius zu König Ferdinand in die deutschen Lande geschickt,
um bei den dortigen Fürsten für die Teilnahme am Konzil zu
werben. Als Anerkennung für seine Bemühungen wurde ihm zunächst
ein Bistum in Kroatien und wenig später dasjenige seiner Vaterstadt
Capodistria übertragen.

Kurz vor Beginn der vierziger Jahre geriet Vergerio bei der
Inquisition in Verdacht. Im Jahre 1549 verliess er Bistum und Heimat,
zog in die italienischen Täler Graubündens und später nach
Württemberg, wo er als Berater des Herzogs Christoph fungierte. Als
solcher reiste er einmal nach Polen. Um 1565 beschloss er sein bewegtes

Leben.
Kaum eine Bekehrung zum Protestantismus löste damals in

katholischen Kreisen so grosse Bestürzung und bei Protestanten soviel
Freude aus. Doch den evangelisch Gesinnten sollte Vergerio auch
manche Sorgen und Enttäuschungen bereiten. Dies wird sichtbar
aus seinem umfangreichen, wenn auch nur zu einem kleinen Teil
erhaltenen Briefwechsel, seinen Kontakten nach allen Seiten, seinen

häufigen Reisen. Auch seine mit diplomatischer Schlauheit und
Skrupellosigkeit betriebene Geschäftigkeit (dazu gehört auch seine

geheime Kontaktnahme mit dem spanischen Gouverneur in Mailand

hinsichtlich der Zugehörigkeit des Veitlins) werfen ein bezeich-

97



nendes Licht auf seine Persönlichkeit.172

Vom Zeitpunkt von Vergerios Flucht aus Italien bis zum vier

Jahre späteren Wegzug aus Graubünden, lässt sich sein lünerar eini-

germassen rekonstruieren: Anfang Mai 1549 gelangte er ins Veltlin.
Dort begegnete er Baidassar Altieri, einem anderen Glaubensflüchtling.

Sie zogen nach Chur, jedoch bald darauf nach Poschiavo, wo
Dolfin Landolfi seine Druckerei eingerichtet hatte. Diese wollte Ver-

gerio für seine vielen Publikationen benutzen. Im Herbst begab er
sich nach Basel und trat mit anderen Druckern in Verbindung.
Bereits anfangs Januar 1550 meldete er in einem Brief an Calvin den

Beginn seiner Tätigkeit als Prediger in Vicosoprano. Von dort aus

zog es ihn immer wieder in die evangelischen Schweizer Städte,
nach Chur, Zürich, Basel, Bern, Lausanne und Genf. Es ist nur zum
Teil bekannt, wer ihn während seiner langen Absenzen als Prediger
vertrat.173

Im Sommer 1552 erregte Vergerio wegen seines forschen
Vorgehens im Veltlin einen religiösen Tumult, was weitherum, wohl
auch bei Protestanten, Missfallen erregte. Er war aber auch für die
Reformation in Poschiavo und im Oberengadin tätig, bis er im Jahre
1553 als Rat des Herzogs von Württemberg nach Tübingen zog.174

Aurelio Scitarca

Als Vergerios Nachfolger in Vicosoprano wird für die Jahre 1553 bis
1558 «Aurelius Scytarcha» genannt. Seinen Namen sucht man
jedoch umsonst in der Synodalmatrikel, so dass an seiner angeblich

172 BONORAND, Vadian und Graubünden, S. 166 mit Anm. 51 und 52.
173 Beispiele von Klagen über Vergerios Geschäftigkeit, anstatt bei seiner Gemein¬

de zu bleiben, in: MEYER, Die evangelische Gemeinde in Locarno I, S. 56 f.,

vgl. bes. Anm. 122.
174 SILVANO CAVAZZA, Pier Paolo Vergerio nei Grigioni e in Valtellina (1549-

1553): Attività éditoriale e polemica religiosa, in: PASTORE, Riforma e società

nei Grigioni, S. 33-62 (mit vielen Quellen und Literaturangaben, S. 60 ff.).
Verzeichnis der bei Dolfin Landolfi in Poschiavo gedruckten Schriften Vergerios.

98



fünfjährigen Tätigkeit als Prediger Zweifel angebracht sind. Dazu

war er im Verlaufe dieser Jahre in Chur auch Sekretär des französischen

Gesandten und versah bisweilen Prediger und Politiker in
Graubünden mit wichtigen politischen Nachrichten.175 Wer war dieser

Aurelio Scitarca oder Aurelius Scytarcha (Skytharca), wie er in
lateinischen Briefen einiger Prediger an Bullinger genannt wurde?

Am 3. September 1553 schrieb Vergerio an Bullinger: «Aus
dem Gefängnis von Genua ist vor kurzem ein Mann von seltener

Gelehrsamkeit entwichen, der wegen des Bekenntnisses zum
Evangelium drei Jahre in diesem Gestank zugebracht hat». Auch in Briefen

des Johannes Fabricius nach Zürich ist von ihm mehrfach die
Rede. Der Bündner Aufenthalt von Aurelio Scitarca dauerte etwa

vom Herbst 1553 bis zum Herbst 1558.

Uber Lebensgang und Persönlichkeit dieses wohl sehr begabten,
aber nicht allzu charakterfesten Mannes konnte durch neue
Untersuchungen manches in Erfahrung gebracht werden, auch wenn seine

eigenen Berichte mit Vorsicht zu benutzen sind.

Aurelio Scitarca hiess eigentlich Aurelio Natale Cicuta. Er wurde

um 1510 auf der damals venezianischen Insel Veglia im Adriati-
schen Meer geboren und entstammte einer angesehenen, einflussreichen

Familie. Scitarca stand in Verbindung mit manchen aristokratischen

oder fürstlichen Parteigängern Frankreichs in Italien und hatte

- gemäss seiner eigenen Aussage - den Grafen Pico della Mirandola
nach Genf begleitet. In einer Stadt auf der Insel Korsika hatte er
1548 als Franziskaner unter dem Namen Fra Bonaventura Cosimo

gepredigt. Erasmianisch beeinflusst und wohl auch bereits damals
«französisch» gesinnt, hielt er ohne Vorsicht seine Predigten im Sinne

der Reformation. Im Januar 1552 liess ihn der Statthalter von
Korsika verhaften und nach Genua überführen, wo die Inquisitoren
ihm den Prozess machten. Das Urteil im Juni 1553 fiel milde aus.

Der Gefangene erhielt unter mancherlei Bedingungen, wie die der

175 Folgende Ausführungen finden sich in etwas abgeänderter Form bei

BONORAND, Vadian und Graubünden, S. 175 f., wobei auf die dort
angeführten Quellen- und Literaturangaben zu verweisen ist.

99



Hinterlegung einer hohen Kautionssumme, die Freiheit. Wahrscheinlich

wurde die Kaution zur Hauptsache durch französisches Geld
ermöglicht. Der Bericht über seine lange Gefängnishaft ist wohl stark
übertrieben.

Im Herbst 1553 erschien Aurelio Cicuta alias Bonaventura Co-

simo, der sich früher auch Valerio Trono genannt hatte, unter dem
Namen Aurelio Scitarca in Graubünden. Am 3. Oktober 1558 konnte

er Johannes Fabricius den Abschluss eines Waffenstillstandes
zwischen Frankreich und dem habsburgischen Österreich-Spanien melden.

Dieser Pakt kündigte eines der wichtigsten historischen

Ereignisse des 16. Jahrhunderts an - den Abschluss des Friedens

von Cateau-Cambrésis im Jahre 1559. Frankreich verzichtete dabei

endgültig auf die Herrschaft in Italien, für die es seit 1494 mit kürzeren

oder längeren Unterbrechungen gekämpft hatte. Die französischen

Parteigänger in Italien blieben auf der Strecke.

Aurelio Scitarca wechselte um diese Zeit die Partei. Versehen

mit wichtigen Informationen - auch über die französischen

Pensionsempfänger - zog er zum spanischen Statthalter nach Mailand.
Dort wurde er jedoch als ehemaliger evangelischer Prediger auf
Korsika erkannt. Ein Beauftragter der Inquisition hatte ihn auch in

Vicosoprano beobachtet. Nach kurzer Freiheit wurde ihm in Venedig

der Prozess gemacht; durch Verwendung seiner einflussreichen

Angehörigen erlangte er aber einen Freispruch. Schliesslich kämpfte
der ehemalige Bündner Prediger Aurelio Scitarca auf venezianischer
Seite gegen die Türken. Angeblich hatte er bei früheren Aufenthalten

in Frankreich Kriegserfahrungen gesammelt.17''

Luca Donato

Er wurde 1596 als «Lucas Donatus Politianus, status Florentinus»
ordiniert und stammte wohl aus einer Ortschaft bei Florenz.177

176 SEIDEL MENCHI, Erasmus als Kelzer, bes. S. 300-307 und 314-340.
177 TRUOG, Die Bündner Prädikanten, S. 12, Nr. 199.

100



Merkwürdigerweise amtete er zuerst, falls diese Angabe stimmt,
in einer rätoromanischen Gemeinde der Surselva, nämlich in
Castrisch. Daraufhin wirkte er nacheinander in Dubino, Traona und
schliesslich in Vicosoprano bis 1621.178

Als Broccardo Borrone um 1601 seinen Bericht verfasste, war
Donato in Traona. Er sei früher Franziskanermönch gewesen, sei

jetzt ungefähr 35 Jahre alt und habe drei Kinder. Diesen Menschen
könne man kaum überreden. Da aber Traona nicht weit von der
Grenze (zum spanischen Herzogtum Mailand) entfernt sei, werde
sich leicht eine Gelegenheit ergeben, ihn gefangen zu nehmen.170

2.8.4 Stampa - Borgonovo - Maloja

Die Pastoration dieser Gemeinden ist geprägt durch zwei Prediger
aus der Familie Marünengo, Lorenzo und Alberto. Wenn die Angaben

im Pfarrerverzeichnis stimmen, amtete Lorenzo Marünengo von
1549 bis 1586, das heisst bis zu seinem Tod, in den drei genannten
Gemeinden. Er versah zeitweise alle Gemeinden des oberen Ber-

gells. und er dürfte demnach dort die Einführung der Reformation
entscheidend gefördert haben.180

Der Name Martinengo ist durch die Tätigkeit zweier bereits
genannter Männer aus dem Grafengeschlecht der Martinengo da Bar-

co in Brescia bekannt. Lorenzo Martinengo war jedoch mit diesen
Grafen nicht verwandt. Bei De Porta wird er im Verzeichnis der
Bergeller Pfarrer als «Dalmata» bezeichnet. Er stammte demnach aus
dem zu Venedig gehörenden dalmatinischen Küstenstreifen oder
einer dalmatischen Insel.181 Ob die Familie aus Brescia ausgewandert

war, lässt sich kaum mehr feststellen. Der Prediger in Chiavenna,
Ottaviano Mei, vermachte in seinem Testament von 1618 auch eine

178 TRUOG, Die Pfarrer II, S. 106.
170 CAMENISCH, Broccardo Borroni, (wie Anm. 64), S. 168 f.
180 TRUOG, Die Pfarrer II, S. 217.
181 DE PORTA, Historia Reformationis 1/2, S. 30.

101



Summe Geldes an Maria Martinengo, eine Nichte (oder Enkelin,

«nipote») des Lorenzo Martinengo und zugleich Enkelin («abiediga»)
des früheren Predigers in Chiavenna, Scipione Lentolo.182

Vielleicht hatte Lorenzo Martinengo in den späteren Lebensjahren

Gehilfen, sicher seit 1584 Alberto Martinengo, der sehr
wahrscheinlich sein Sohn war. Dieser versah seitdem die genannten
Gemeinden bis 1662. Alberto ist deshalb erwähnenswert, weil er nach

ungefähr 78 jährigem Dienst bis wenige Tage vor seinem Tode am-
tete und im 102. Altersjahr starb. Bis zum heutigen Tag lässt sich

wohl kein anderer Schweizer Pfarrer mit so vielen Amtsjahren
nachweisen.183

2.8.5 Casaccia

Sehr wahrscheinlich hat Pier Paolo Vergerio der Reformation in
Casaccia zum Durchbruch verholfen. Von den verschiedenen genannten

Predigern weiss man etwas über Tomaso Casella durch den
Bericht von Broccardo Borrone. Er wurde 1581 als Bündner Synodale
ordiniert und amtete von 1580 bis 1584 in Casaccia, daneben auch

während dreier Jahre in Vicosoprano und während langer Zeit, von
1588 bis 1620, in Pontiglia zwischen Castasegna und Piuro. Während
dreierJahre versah er auch das Amt im benachbarten Castasegna.

Nach dem Bericht Borrones stammte Tomaso Casella aus

Genua und war vor seiner Flucht viele Jahre Karmelitermönch gewesen.

Er habe eine unfruchtbare, zänkische und undankbare Frau
und sei etwa 45 jährig. Er sei gelehrt und reich. Ohne Verpflichtung
zur Klosterdisziplin und mit vielen Verheissungen, schreibt Borrone,
könnte Hoffnung auf eine Rückkehr nach Italien und zur katholischen

Kirche bestehen.184

182 GIORGETTA, Un codicillo di Ottaviano Mei, S. 8.
183 CAMENISCH, Geschichte der Reformation und Gegenreformation, S. 71.
184 CAMENISCH, Broccardo Boroni, (wie Anm. 64), S. 166 f.

102



Giovanni Antonio Cortese

1556 ist dieser Exulant in die Synode aufgenommen worden.
Vielleicht war er bereits seit einiger Zeit in den Drei Bünden tätig, denn

in der Synodalmatrikel wird er als «Johannes Antonius Cortesius

brixiensis minister Segiii» bezeichnet. Er stammte demnach aus
Brescia.185 In Sils/Segl im Oberengadin diente er der evangelischen
Gemeinde von etwa 1555 bis 1588, in Casaccia von 1590 bis 1606. Dies

ist nicht der einzige Fall, in welchem ein italienischer Exulant in
einer rätoromanischen Gemeinde predigte.

Der einzige im Staatsarchiv Graubünden bisher gefundene Brief
von ihm kann als Hinweis gewertet werden, dass Giovanni Antonio
Cortese eine geachtete Persönlichkeit war. Wie wäre es sonst zu erklären,

dass er es wagte, die evangelische Gemeinde in Chiavenna zur
Einigkeit zu mahnen?180 Am 13. Mai 1567 schrieb er an die evangelische

Gemeinde zu Chiavenna wegen einer hässlichen Auseinandersetzung,

die um den Nachlass eines verstorbenen Exulanten ausgebrochen

war. Durch diese Sache war der Streit zwischen den beiden

Predigern Zanchi und Florillo zusätzlich verschärft worden. Cortese
ermahnte die Gemeinde mit eindringlichen Worten zum Frieden, darauf

hinweisend, dass die Synode oder auch die weltlichen Behörden
dieser streitbaren Exulanten aus Italien überdrüssig werden könnten.
Die Ermahnung zum Frieden und zur Wiederberufung des entlassenen

Zanchi war freilich umsonst. Es scheint, dass Giovanni Antonio
Cortese über eine ansehnliche Privatbibliothek verfügte. Darunter
befanden sich offenbar auch Bücher, die der Synode als verdächtig oder
ketzerisch erschienen. Ein Ausschuss der Synode erhielt im Februar
1572 den Auftrag, Corteses Bibliothek zu untersuchen. Man hatte
gerüchterweise vernommen, dass er auch Bücher des 1563 aus Zürich
vertriebenen Bernardino Ochino besitze.187

185 TRUOG, Die Bündner Prädikanten, S. 6, Nr. 25.
186 ZUCCHINI, Riforma e società, S. 97 f., Dokument Nr. 13.
187 Synodal-Protokolle der Evangelisch-rätischen Synode (Sekretariat des Evangeli¬

schen Kirchenrates in Chur) vom 27. Februar 1572.

103



2.8.6 Samedan - Bever - Pontresina

Pietro Parisotto

Dieser Prediger stammte aus Bergamo und ist, falls er mit Pier Paolo

Vergerio nach Graubünden gekommen ist, um 1549 aus der Heimat

geflohen. Nach dem Wirken Vergerios, der, wenn man seinen nicht
sehr bescheidenen Angaben trauen darf, in mehreren Dörfern des

Oberengadins der Reformation zum Durchbruch verholfen hatte,
übernahm Parisotto zuerst die Pfarrei Bever und dann auch Samedan,

wo er auch Wohnsitz nahm. Am 20. August 1551 befand er
sich in Vicosoprano, wo er vielleicht den öfters abwesenden Vergerio

vertrat. Denn er bat Bullinger in Zürich, Vergerio einen Brief
nachzusenden.188 Den nächsten erhaltenen Brief schrieb er am 8.

Mai 1556 aus Samedan. Der Ubermittler des Schreibens war der
Sohn desjachiam Bifrun, Notars und Ubersetzer des Neuen Testaments

ins Romanische des Oberengadins. Dieser Brief enthält zwei

Angaben, die in den folgenden Schreiben immer wieder bestätigt
werden: Dass Parisotto arm war - er fühlte sich mit Frau und
Kindern fremd im fremden Lande - und dass er sich immer um
Weiterbildung bemühte. So lobt er im Brief eine Schrift Bullingers und
bittet um Zusendung eines Buches.189 Als grosser Vorteil erwies
sich für Parisotto die Freundschaft mit Friedrich von Salis, der sich

immer wieder, auch in Briefen an Heinrich Bullinger, für ihn
einsetzte.190

Friedrich von Salis hatte ihm Bullingers gedruckte Predigten
«Vom Ende der Welt und das jüngste Gericht» ausgeliehen, und er
hoffte, dass ihm die Lektüre weiterer Schriften ermöglicht werde.
Der gleiche Friedrich von Salis übermittelte auch Nachrichten über
Pietro Parisottos Befinden nach Zürich. Dieser war 1558 schwer
erkrankt, erholte sich aber wieder nach etwa einem Monat. Am 7.

188 Zu Parisotto vgl. BULLINGER/SCHIESS I. Einleitung S. LVII. Zum erwähnten

ersten Brief: ebenda, Nr. 159.
189 BULLINGER/SCHIESS I, Nr. 313.
190 BULLINGER/SCHIESS I, Nr. 325, 326, II, Nr. 10, 28, 57.

104



April musste er nach Zürich melden, dass Parisottos Frau gestorben
sei.191

Am 30. September 1569 zeigte sich Bullinger bereit, den Sohn
Parisottos einem Samtweber und geachteten Mitglied der Locarneser
Gemeinde in Zürich zu empfehlen. Doch zur gleichen Zeit musste er
berichten, die von Parisotto gewünschten Bücher seien teuer und
teilweise auch vergriffen. Drei Jahre später, am 6. Juni 1572, bat
Bullinger den Churer Prediger Tobias Egli um die Weiterleitung eines

Briefes und seines Buches gegen die Anabapüsten an Parisotto. Dieser

habe um die geschenkweise Überlassung des Buches gebeten,
und angesichts seiner Armut wolle er das auch tun.192

Später zog Parisotto nach Pontresina, wo er 1584, wohl im hohen
Alter, starb. Von hier aus schrieb er am 12. Mai 1567 einen Brief an
die evangelische Gemeinde in Chiavenna. Der Prediger Girolamo
Zanchi (vgl. 2.1.2), mit seiner Gemeinde arg zerstritten, hatte
Chiavenna verlassen, war durchs VelÜin und über den Bernina gezogen
und hatte in Pontresina seinen Landsmann Pietro Parisotto getroffen.
Dieser versuchte danach in seinem Brief, mit Darlegung aller möglichen

Gründe, die Gemeinde in Chiavenna zum Frieden zu ermahnen.193

191 Ebenda, Nr. 62, 64, 67, 77.
192 BULLINGER/SCHIESS III, Nr. 175 und 307.
193 ZUCCHINI, Riforma e società nei Grigioni, S. 51 und S. 95 f., Dokument Nr.

11.

105




	Die bekanntesten Prediger und Laien unter den italienischen Exulanten in den Bündner Südtälern

