
Zeitschrift: Beiheft zum Bündner Monatsblatt

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: 9 (2000)

Artikel: Reformatorische Emigration aus Italien in die Drei Bünde : ihre
Auswirkungen auf die kirchlichen Verhältnisse. Ein Literaturbericht

Autor: Bonorand, Conradin

Kapitel: Einleitung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-821115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-821115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einleitung

Die Ereignisse in Südbünden und vor allem in den ehemaligen
Bündner Untertanengebieten, der heutigen italienischen Provinz
Sondrio, im 16. und frühen 17. Jahrhundert erfordern einen Blick auf
die reformatorische Bewegung in der italienischen Halbinsel.

Bereits zwei Werke, wovon eines in deutscher und italienischer,
das andere in italienischer Sprache, versuchen eine Ubersicht über
die Reformation in Italien zu bieten.2 Trotzdem muss man feststellen,

dass im Grunde eine Beschreibung der Reformation und ihres
Verlaufs in diesem Lande nicht möglich ist. In keinem italienischen
Staat hat sich die Reformation durchgesetzt, und somit erweist sich

die Feststellung einer auch nur annähernd genannten Zahl ihrer
Anhänger oder Sympathisanten als unmöglich.

Dabei waren zunächst die Voraussetzungen für einen Erfolg der
reformatorischen Anliegen in Italien günstig. Sie seien hier nur
stichwortartig vermerkt: Die Kritik an den kirchlichen Missständen
und vor allem an den Renaissancepäpsten war besonders in den
humanistischen Kreisen und darüber hinaus in fast allen
Volksschichten weitverbreitet.

Die spätmittelalterlichen Kämpfe zwischen den Guelfen und den
Ghibellinen (den Papstgegnern) zeigten noch in manchen Städten

Nachwirkungen, ebenso die im Spätmittelalter zeitweise weitverbreiteten

«ketzerischen» Bewegungen, etwa der Pataria, der Katharer
und besonders der Waldenser. Uberreste der Waldenser - so
genannt nach der von Petrus Valdes oder Valdus ins Leben gerufenen
Bewegung der «Armen in Lyon» - hatten sich in den piemontesi-
schen Tälern und in Süditalien erhalten.

In Florenz war durch Marsilio Ficino und Giovanni Pico della
Mirandola der Neuplatonismus zu neuem Leben erwacht, und damit
verband sich die Missachtung der «äusseren» religiösen Werke wie

2 CAPONETTO, La Riforma protestante. WELTI, Kleine Geschichte der italie¬

nischen Reformation.

15



etwa Reliquienkult und Wallfahrten. Ebensowenig war die herbe

Kritik des Dominikaners Girolamo Savonarola am Papsttum und an
der verweltlichten Kirche vergessen.3

An der venezianischen Universität Padua waren manche Dozenten

von der Lehre mittelalterlicher arabischer Interpreten des Aristoteles

beeinflusst, wobei man gelegentlich soweit ging, die persönliche
Unsterblichkeit zu verneinen. Nach 1520 waren viele deutsche
Studenten an dieser Universität reformatorisch gesinnt. Gleiches gilt von
den vielen in Venedig weilenden deutschen Kaufleuten. Von Norden

her, insbesondere aus den tirolischen Gebieten mit den Bistümern

Brixen und Trient, drangen die täuferischen Lehren (der
sogenannte Anabaptismus) ein. Es ist kein Zufall, dass dieser sich in
den angrenzenden Gebieten Nordostitaliens breitmachte.

Von Norden her fanden auch die Schriften des Erasmus von
Rotterdam den Weg nach Süden, und sie waren sehr verbreitet,
bevor sie von der Inquisition als «ketzerisch» erklärt wurden.4

In Neapel hatte der spanische Gelehrte Juan de Valdés einen
Kreis von Gelehrten und Adligen, darunter hochadlige Frauen, um
sich versammelt. Nach dem im Jahre 1541 erfolgten Tod des Valdés

- der nicht mit der Kirche gebrochen hatte - versammelten sich seine

Anhänger zunächst in Viterbo und gingen dann ganz verschiedene

Wege. Man bezeichnet die Valdés-Anhänger in heutigen
italienischen Darstellungen als «Valdesiani», um Verwechslungen mit
den Waldensern, den «Valdesi», zu vermeiden.

Es gab noch andere, besonders vom hohen Klerus getragene
Reformbewegungen. Man fasst diese heute unter der Bezeichnung
«Evangelismo» oder «Spiritualismo» zusammen.5

3 CAPONETTO, La Riforma protestante, S. 23: Bartolomeo Cerretani, ein alter

Anhänger Savonarolas, erklärte sich trotz seiner Loyalität gegenüber dem
grossherzoglichen Hause in Florenz als lutherfreundlich.

4 BAINTON, Donne della Riforma. Introduzione: La Riforma in Italia. SLIDER
MENCHI, Erasmus als Ketzer.

5 Vgl. unter den vielen Publikationen zu diesem Thema u.a. SIMONCELLI,
Evangelismo italiano del Cinquecento. Ubersicht über den «Evangelismus» in

16



Der kleinste gemeinsame Nenner dieser Reformbestrebungen
bestand in der Einsicht einer notwendigen kirchlichen Reform.
Ansonsten ging man ganz verschiedene Wege. Dies gilt besonders in
bezug auf die Anhänger des Juan de Valdés, die «Valdesiani». Manche

bleiben, obwohl eher evangelisch gesinnt, äusserlich der
traditionellen Kirche treu, andere büssten ihre Uberzeugung mit dem

Märtyrertod, wiederum andere flohen nach Norden, vor allem in die
reformierte Schweiz, wobei einzelne radikale Ideen vertraten.''
Davon wird später die Rede sein, denn man wird nicht wenigen von
ihnen auch im damals biindnerischen Gebiet begegnen. Ganz
verschiedene Wege gingen schliesslich auch die Vertreter des «Evange-
lismo». Einzelne Bischöfe versuchten es ernsthaft mit einzelnen
Reformen in ihren Diözesen, wogegen andere entschiedene, zum
Teil fanatische Gegner der Reformation wurden.

Da nur ein sehr kleiner Teil der Bevölkerung lateinisch verstand,
wurden sehr viele Schriften der Reformatoren ins Italienische übersetzt

und nach Italien gebracht. Da ausserdem nur ein kleiner
Prozentsatz - besonders auf dem Lande - des Lesens und Schreibens

kundig war, wurde die reformatorische Botschaft vor allem auch
durch eine emsige Predigttätigkeit verbreitet. Im Gegensatz zu früheren

Auffassungen zeigen die Forschungen der vergangenen
Jahrzehnte, dass die reformatorischen Anliegen in irgendeiner Form eine
ausserordentliche Verbreitung fanden. Das war insbesondere auch
bei den Franziskanern mit ihrer Betonung der christlichen
Liebestätigkeit und bei den Augustiner-Eremiten, dem Orden Martin
Luthers, der Fall. Nicht wenige ehemalige Augustiner zogen nach dem
Bündner Gebiet oder benutzten es auf ihrem Fluchtweg.

Die Inquisitionsakten gegen den päpstlichen Protonotar Pietro
Camesecchi bilden eine wichtige Quelle für die Tätigkeit der «Val-

Italien auch in: WELTI, Kleine Geschichte der italienischen Reformation. S. 15-

26 (hier auch S. 19 ff. über das in Italien weitverbreitete Buch «Beneficio di
Gesù Cristo crocifisso»).

6 FIRPO, Tra Alumbrados e «Spirituali», u.a. S. 13-24, 127 ff., mit ausführlichen

Quellen- und Literaturangaben.

17



desiani», den Anhängern des Juan de Valdés in Neapel.7 Von ihnen
beschloss eine adlige Frau ihr Leben in Chiavenna und andere

benutzten für ihren Weg nach Norden die Bündner Pässe.8 In den
Prozessakten gegen den Kardinal Giovanni Morone werden auffallend
viele Personen als «häretisch» oder als suspekt bezeichnet.9

Die - seit ungefähr zwei Jahrzehnten - besser zugänglichen
Kirchenarchive mit ihren «Inquisitionsakten gewähren dem Historiker
Einblick in ein vielschichtiges soziales Gefüge, in eine Welt, in der
Goldschmiede und Gewürzhändler, Schuhmacher und Weber,
Soldaten und Arzte, Notare und Händler neben Schullehrern, Pfarrern
und Mönchen als Protagonisten eines regen und mitunter dramatischen

geistigen Lebens stehen».10

Warum ist die Reformation in allen italienischen Staaten trotzdem

gescheitert? Bei der Beantwortung dieser Frage gilt es viel mehr
als bisher die kirchliche und politische Entwicklung zu beachten.
Denn gerade in den vierziger Jahren, den Jahren der grössten
Verbreitung reformatorischer Anliegen, setzten auch die
Rückschläge ein:

Im Jahre 1541 misslang beim Religionsgespräch in Regensburg
trotz der führenden Teilnahme des - im Vergleich zu Luther -
gemässigten Philipp Melanchthon und des vom «Evangelismo» beein-
flussten Kardinals Gasparo Contarini der letzte Versuch einer
dogmatischen Einigung zwischen Evangelischen und Katholiken. Ein
Jahr später wurde in Italien die Inquisition erneuert, verbunden mit
der Einführung von Indices der verbotenen Bücher. Wenige Jahre
später, 1546/1547, wurden die durch den schmalkaldischen Bund

vereinigten Evangelischen vom streng katholisch gesinnten Kaiser

7 Estratto del processo di Pietro Camesecchi. Edito da GIACOMO MANZONI,
Torino 1870.

8 Zu Isabella Bresegna und anderen Refugianten unter den Valdés-Anhängern
vgl. Kapitel 2.2.1. Zu Lorenzo Tizzano s. FIRPO, Tra Alumbrados e «Spiritua-
li», S. 27, 37, 91-98.

9 FIRPO, II processo inquisitoriale del Cardinal Giovanni Morone I, passim.
10 SEIDEL MENCHI, Erasmus als Ketzer, Einführung, S. 2.

18



Karl V. besiegt. Dadurch wurde die Stellung der evangelischen Staaten

und einiger Reichsstädte aufs empfindlichste geschwächt. Die
Reichsstadt Konstanz wurde erobert, Österreich eingegliedert und re-

katholisiert. Die Auswirkungen auf Italien konnten nicht ausbleiben.

Die spanischen Habsburger herrschten über Sizilien, Sardinien,
Unteritalien und seit 1535 auch über das Herzogtum Mailand. Der
Papst beherrschte durch den Kirchenstaat einen grossen Teil
Mittelitaliens. Kein italienischer Staat hätte sich eine die Reformation
begünstigende Kirchenpolitik leisten können, nicht einmal die etwas

tolerantere, aber von den Türken arg bedrängte, venezianische

Republik.

Im Jahre 1545 begann die erste Konzilssession in Trient. Das

Konzil wurde aber vom Papst einberufen. Von einer Aussprache
zwischen Evangelischen und Katholiken, auf die so viele Protestanten

und Katholiken ihre Hoffnung gesetzt hatten, konnte keine Rede
mehr sein. Als sich diese Hoffnung auf einen Ausgleich zerschlug,
blieb den Anhängern der Reformation in Italien nur die Wahl
zwischen Abschwörung oder Gefängnis, Galeere, Tod oder Flucht ins
Ausland.

Ausserordentlich viele Reformationsanhänger suchten einen

Ausweg durch den sogenannten «Nikodemismus», dessen Name
sich von der Erzählung des Nikodemus, der es nur in der Nacht
wagte, mit Jesus zusammenzutreffen, herleitet." Man hielt die äusseren

Kirchengebote (Fasten, Messe usw.) für irrelevant und befolgte
sie deshalb in der Meinung, dass die Zeiten sich ändern würden.
Aber als die Verfolgungen zunahmen und sich die Hoffnungen auf
eine Einigung der Konfessionen durch ein Konzil zerschlugen,
erwies sich diese nikodemitische Haltung je länger desto mehr als

unhaltbar.

11
Johannesevangelium 3, 1-7. Vgl. unter den zahlreichen Abhandlungen über den
Nikodemismus u.a. CAPONETTO, Studi sulla Riforma in Italia, S. 227-235.

ROTOND, Attegiamenti della vita morale italiana del Cinquecento. La pratica
nicodemitica, S. 991-1030. GINZBURG, II nicodemismo.

19



Da sich die Reformation in keinem italienischen Staat durchsetzte,

fiel auch die Verpflichtung auf eine Kirchenordnung und auf ein
Glaubensbekenntnis weg. So konnten sich die verschiedensten
Ansichten unter den evangelisch Gesinnten breitmachen. Diese

Mannigfaltigkeit ist deshalb auch bei den vielen Exulanten festzustellen,
und dies sollte für den Verlauf der Reformation in den
italienischsprachigen Gebieten Graubündens folgenreich werden. Nur ein Teil der

Exulanten hat die Bündner Synodalordnung und das Rätische
Bekenntnis anerkannt. Sie hatten sich ja vor ihrer Flucht aus Italien
keiner reformatorischen Gruppe verschrieben. Wenn sie sich dann
teilweise den reformierten Gemeinden anschlössen, so geschah
dies bei vielen von ihnen nur deshalb, weil die reformierten
Gebiete ihre Zufluchtsorte wurden, vor allem Südbünden, Genf, Basel

oder auch Lyon.
Obwohl zunächst vorwiegend lutherische Schriften den Weg

nach Süden gefunden hatten, darf man sich von der Bezeichnung
«Lutheraner» nicht irreführen lassen. Unter dem Namen «luterani»
verstanden die Katholiken die aus ihrer Sicht Abgefallenen, Irrgläubige,

Ketzer, Häretiker («eretici»).
Nach der Neuerrichtung der Inquisition im Jahre 1542 mit viel

grösseren Vollmachten und der Einführung des Index' der verbotenen

Bücher wurde der Spielraum für die Evangelischen oder auch

nur reformationsfreundlichen Kreise nicht sofort, aber doch allmählich

enger. Ausser der Flucht ins Ausland blieb nur die Möglichkeit
zu geheimen Konventikeln oder zur «nikodemischen» Haltung. Auch
die geheimen Verbindungen unter Gleichgesinnten wurden immer
gefahrlicher. Es fanden sich immer «Überläufer», das heisst Personen,

die sich der Inquisition stellten oder stellen mussten und dabei
die Namen der früheren Glaubensgenossen preisgaben. Nicht der

einzige, wohl aber der wichtigste Fall war jener des Don Pietro Ma-
nelfi. Dieser war für die Reformation gewonnen worden und schloss

sich später der radikalen Gruppe der Täufer, den sogenannten
«Wiedertäufern» oder «Anabaptisten» an, die nur die Erwachsenentaufe

als gültig ansahen. Doch im Jahre 1551 kehrte er zur katholischen

Kirche zurück und stellte sich der Inquisition in Bologna. Ma-

20



nelfis Berichte erschienen derart wichtig, dass man ihn nach Rom
schickte. Unter den vielen Personen, deren Namen er preisgab,
findet man auch einige, die sich später im Veltlin oder in Chiavenna
aufhielten, so einen gewissen «Tiziano» und den bekannten Lehrer
Francesco Negri (Franciscus Niger).12

Durch Glaubensflüchtlinge und heimkehrende Kaufleute erfuhr

man auch in den Drei Bünden und in den reformierten Schweizer
Städten über die religiösen Zustände in Italien. Im Herbst 1550

schrieb Heinrich Bullinger, der Leiter der Zürcher Kirche, an den St.

Galler Reformator Vadian, er zweifle am Erfolg der Reformation in
irgendeinem italienischen Staat. Der Papst (Julius III, 1550-1555) wüte

gegen die Evangelischen. Viele von ihnen würden zur Abschwörung

ihres Glaubens gezwungen. Gegen die Beständigen werde mit
Kerker, Exil, Galeerenstrafen und Hinrichtungen vorgegangen. Zu
einer vorgesehenen Konzilssession in Trient würden die «Lutheraner»

nur unter der Bedingung der Unterwerfung zugelassen.13

Am Schluss dieser Einleitung ist noch ein Wort über die Inquisition

fallig. Man versucht nun in internationalen und überkonfessionellen

Kolloquien und Studien differenzierter als früher zu urteilen.
Dabei zeigt sich jedoch noch immer, wie sehr in Einzelfallen die

Meinungen geteilt sind: Das Vorgehen der Inquisition «erscheint
heute als eine im Vergleich zu anderen Gerichten der Zeit
bemerkenswert korrekte und gewissenhafte Institution, die mit hoher
Kompetenz und Unparteilichkeit agierte und als ein Modell juristischer

Präzision und Strenge schon das moderne Verständnis der
Kriminaljustiz unter gewissen Gesichtspunkten vorwegnahm».14

Gegenüber dieser Ansicht wird jedoch geltend gemacht, dass es

hier nicht wie zumeist bei weltlichen Gerichten um Verbrechen oder
Verrat ging, sondern um Glaubensfragen. Das Inquisitionsgericht
verhängte immerhin Folter und Tod, oft jahrelange Untersuchungs-

12 GINZBURG, I constituti di Don Pietro Manelft
13 VADIAN BW VII, Nachträge Nr. 98.
14 SEIDEL MENCHI, Ketzerverfolgung, Einführung, S. IX f.

21



haft, Galeere und andere Strafen.15 Auch wenn von den Prozessakten

der Inquisition in Italien wahrscheinlich nur ein Bruchteil erhalten

blieb oder zugänglich ist, darf daran erinnert werden, dass

ausserordentlich viele Personen entweder durch Hinrichtung,
Verbrennung, Ertränkung oder in langer Gefängnishaft ihr Leben
hingaben.16

15 Ebenda, passim.
16 Vgl. die beiden Studien von ADRIANO PROSPER!, Per la storia dell'Inquisi-

zione romana, und SILVANA SEIDEL MENCHI, I tribunali dell'Inquisizione
in Italia: le tappe dell'esplorazione documentaria, in : DEL CODPAOLIN.
L'Inquisizione romana in Italia.

22


	Einleitung

