
Zeitschrift: Beiheft zum Bündner Monatsblatt

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: 7 (1997)

Artikel: "Hochverehrte liebe theure würdige Mutter!" : Sr. Eugenia Welz (1833-
1899) von der Kongregation der Schwestern vom hl. Kreuz, Ingenbohl.
Ihr Leben und ihre Briefe während der Sammelreisen in der Schweiz, in
Ungarn, Siebenbürgen und Slavonien für das Kreuzspital in Chur

Autor: Sievi, Valeria / Gerspacher, Regula

Kapitel: Einführung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-821096

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-821096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINFÜHRUNG
Regula Gerspacher

Die vorliegenden Briefe gewähren Einblick in das Leben einer jungen

Bündnerin, die sich während sieben Jahren im damaligen, zur
Habsburgmonarchie gehörenden Ungarn aufhielt. Zu Fuss legte sie

mit ihren Begleitschwestern unzählige von Kilometern zurück, um
bei Bischöfen, Priestern, in Klöstern und unter der Bevölkerung
Spenden zugunsten der jungen Kongregation der Barmherzigen
Schwestern vom heiligen Kreuz in Chur zu sammeln. Die
Sammelschwestern ermöglichten damit Aufbau und Fortbestehen der
wirtschaftlich noch nicht konsolidierten Schwesterngemeinschaft und
finanzierten die zahlreichen karitativen Einrichtungen zur Linderung
der weitverbreiteten Armut und sozialen Missstände.

Mit zwanzig Jahren hatte sich die aus Reichenau stammende
Margaretha Welz zum Eintritt in die vom Bündner Kapuzinerpater
Theodosius Florentini gegründete Schwesternkongregation
entschlossen. 1855, zwei Jahre später, legte sie die Profess ab und pflegte
im eben errichteten Kreuzspital in Chur getreu dem Ideal ihrer
religiösen Gemeinschaft Kranke, Alte und Behinderte.

Nach einer Sammelreise in der Schweiz und in Graubünden ver-
liess die 23jährige Schwester Eugenia im Jahre 1856 ihre Heimat,
um sich auf Kollekte im habsburgischen Ungarn zu begeben. Bereits
die ersten Briefe aus der Fremde verraten das Heimweh und die
Sehnsucht nach dem Aufgehobensein in der schwesterlichen
Gemeinschaft. Zugleich ist aber auch in jedem Brief an ihre geistliche
Mutter und Oberin der Barmherzigen Schwestern vom heiligen
Kreuz, Sr. Maria Theresia Scherer, der Wille zum absoluten Gehorsam

spürbar. Allerdings - auch das kann den Briefen Sr. Eugenias
entnommen werden - rechnete die junge Ordensfrau nicht damit,
während so langer Zeit in Ungarn zu bleiben. In den Momenten, wo
sich Sr. Eugenia von ihrer geistlichen Gemeinschaft in Chur verlassen

fühlte, war es oft ein Trost für sie, dass sich viele andere
Barmherzige Schwestern ebenfalls auf Sammelreise fern der Heimat
befanden.

9



DER EINTRITT IN EINE KONGREGATION -
EINE ALTERNATIVE LEBENSFORM IM 19. JAHRHUNDERT

Die erhaltenen Briefe spiegeln ein Frauenleben (oder zumindest
einen Teil davon) wider, das exemplarisch für die unzähligen anderen
weiblichen Lebensläufe in jener Zeit steht: Im 19. Jahrhundert
erlebten die weiblichen Kongregationen einen immensen Aufschwung
sowohl hinsichtlich der Zahl der Neugründungen als auch in Bezug
auf ihren fast explosionsartigen Mitgliederzuwachs. Es waren
grösstenteils geistliche Männer - Pfarrer oder Bischöfe - die weibliche
Gemeinschaften gründeten, welche nicht die Kontemplation,
sondern das tätige karitative Wirken zu ihrem Ideal erhoben. Ausgangspunkt

dieser Bewegung, die in der Forschung auch als innerkirchliche

katholische Frauenbewegung bezeichnet wird, war Frankreich,
wo zwischen 1810 und 1879 350 neugegründete Schwesternkongregationen

nachgewiesen werden konnten. Ein grosser Teil der
Sekundärliteratur über Schwesterngemeinschaften stammt denn auch
aus Frankreich.

1 Vgl. zur innerkirchlichen katholischen Frauenbewegung, die neben der Femini¬
sierung des Klerus auch eine Verweiblichung der Religiosität sowie eine
zunehmend auf Frauen ausgerichtete Frömmigkeitspraxis (z. B. Marienverehrung)
umfasste, folgende Aufsätze: Christa Mutter: »Die Hl. Religion ist das tragende
Fundament der katholischen Frauenbewegung«. Zur Entwicklung des Schweizerischen

Katholischen Frauenbundes. In: Auf den Spuren weiblicher Vergangenheit

(2). Beiträge der 4. Schweizerischen Historikerinnentagung. Hg. von der
Arbeitsgruppe Frauengeschichte Basel. Zürich 1988, S. 183-198 sowie Hugh Mc
Leod: Weibliche Frömmigkeit - männlicher Unglaube? Religion und Kirchen
im bürgerlichen 19. Jahrhundert. In: Bürgerinnen und Bürger. Hg. von Ute
Frevert. Göttingen 1988, S. 134-156.

2 In Frankreich stieg die Zahl der Frauen, die in bereits bestehende oder neuge¬
gründete Kongregationen eintraten, zwischen 1808 und 1880 von unter 13'000
auf über 130'000 an. In Italien, England, den USA, Deutschland, den Ländern
der Habsburgmonarchie und in der Schweiz kann von einer im Verhältnis zu
den jeweiligen Bevölkerungszahlen ähnlichen Zunahme von weiblichen
Ordensmitgliedern ausgegangen werden. Dieses Phänomen, das in diesen Ausführungen

weiter unten zu erklären versucht wird, führte zu einer Feminisierung
des katholischen Klerus. Siehe: Michela De Giorgio: Das katholische Modell.
In: Geschichte der Frauen. Hg. von Georges Duby und Michelle Perrot. Band 4:
19. Jahrhundert. Hg. von Geneviève Fraisse und Michelle Perrot. Frankfurt am
Main 1994, S. 187-220.

3 Vgl. die umfassende Untersuchung des Franzosen Claude Langlois: Le catholi¬
cisme au féminin. Les congrégations françaises à supérieure générale au XIXe
siècle. Paris 1984. Langlois' Analyse geht von einem quantifizierenden Standpunkt

aus. Er konzentriert sich weniger auf die Biographien der einzelnen Frauen.

Gewiss auch aus dem Grund, dass Zahlenmaterial eher aufzufinden ist als

10



Die Gründungswelle von Kongregationen erreichte die Schweiz

um die Mitte des 19. Jahrhunderts. Die Errichtung solcher weiblicher

Gemeinschaften nach 1848 war trotz Klosterverbot in der
Bundesverfassung möglich, da sich die Kongregationen — eine relativ
moderne Form religiöser Gemeinschaften - in ihrer kirchenrechtlichen

Struktur von den traditionellen Orden unterscheiden.
Auch in unserem Land sind die Kongregationen Gegenstand der

Forschung. An erster Stelle sind die umfassenden Darstellungen zum
katholischen Klerus sowie Ordens- und Kongregationswesen im
Rahmen der Helvetia Sacra zu nennen. Aber auch einzelne
Untersuchungen zu bestimmten Frauengemeinschaften, die weniger
kirchenhistorisch und -rechtlich orientiert sind, sondern von einem so-
ziohistorischen und demographischen Ansatz ausgehen, liefern wertvolle

Hinweise und Aufschlüsse. In diesen Arbeiten stehen vor allem
die einzelnen Mitglieder der Kongregationen im Vordergrund. Sie

machen auch ein gewisses, in der gängigen, von Männern bestimmten

Katholizismus- und katholischen Kirchenforschung herrschendes
Defizit wett, indem sie von einer feministischen Betrachtungsweise
ausgehen.

DIE KATHOLISCHE ANTWORT AUF DIE SOZIALE FRAGE

Im letzten Jahrhundert erholte sich die katholische Kirche von der
Krise, die sie während der Epoche der Aufklärung sowie im Zeitalter

Quellen zu den oft anonym gebliebenen Schwestern, die nur in Ausnahmefällen
einen schriftlichen Nachlass hinterliessen. Seine Untersuchung gilt als
Standardwerk in der Forschung über das weibliche Kongregationswesen.

1 Für unseren Zusammenhang besonders wichtig: Patrick Braun: Einleitung. Reli¬
giöse Männer- und Frauen-Kongregationen des 16. bis 18. Jahrhunderts. In:
Helvetia Sacra. Die Kongregationen in der Schweiz, 16.-18. Jahrhundert.
Abteilung VIII, Band 1. Basel 1994, S. 19-68. Der Folgeband - Die Kongregationen

in der Schweiz, 19. und 20. Jahrhundert - befindet sich noch in Bearbeitung.

2 Angelika Bucher: Zur Frage der soziodemographischen Hintergründe und be¬

ruflichen Lebensläufe von Ordensschwestern im 19. Jahrhundert am Beispiel
der Kongregation der Lehrschwestern vom heiligen Kreuz in Menzingen, 1844-
1894. Lizentiatsarbeit. Phil. I. Bern 1991. Brigitte Haselböck: »Eine treue
Dienstmagd im Weinberg des Herrn...«. Das Schwesterninstitut Baldegg 1830-
1880. Lizentiatsarbeit. Phil. I. Zürich 1991. Yvonne Leimbguber: Zwischen
Willen und Gehorsam. Gertrud Leupi (1825-1904). Begründung des
Benediktinerinnenklosters Maria Rickenbach. Phil. I. Zürich 1995.



der Revolution durchlebt hatte.1 Die unzähligen im Wachsen
begriffenen Kongregationen trugen mit ihrem sozialen Engagement
zur Stärkung der Position der Kirche wie zur Linderung der
verbreiteten Not bei. Die religiösen Gemeinschaften nahmen sich der
Alten, Kranken, Behinderten und überhaupt der sozial Schwachen

an. Mit den Gründungen von Schulen ermöglichten sie auch den
wirtschaftlich schlecht gestellten Schichten (und vor allem den Mädchen)

Zugang zu elementarer Bildung und trugen somit zur
Alphabetisierung der breiten Bevölkerung bei. Das Wirken der Kongregationen

zielte jedoch nicht nur auf die Verbesserung der physischen
und geistigen Situation des Volkes ab; im Mittelpunkt stand als
zentraler Impetus die religiös-geistliche Hebung, d.h. die (innere)
Missionierung.

Die Industrialisierung, die im 19. Jahrhundert auch unser Land
grossflächig erfasste, brachte in ihrer ersten Phase mehr Elend und
Not mit sich, als dass sie der stetig wachsenden Bevölkerung Arbeitsplätze

und einen gewissen Wohlstand verschaffte. Der Pauperismus
erfasste weite Teile Europas, ein Grossteil der Bevölkerung war
davon betroffen. Die ländlichen und (vor-) alpinen Regionen, in denen
die Industrialisierung relativ spät Einzug hielt, verarmten. Die
Menschen verwahrlosten. Kinder waren überall bettelnd auf der Strasse

anzutreffen. Erwachsene ohne Arbeit verfielen dem Alkoholismus oder

- wie aus zeitgenössischen Berichten immer wieder zu lesen ist — dem
(nicht näher definierten) Laster. Alte, Kranke und Behinderte standen

oftmals ohne jegliche Unterstützung da.
Aber auch in den industrialiserten, mehrheitlich städtischen

Gebieten machte sich bald die Kehrseite der Industrialisierung be-

1 Das Pontifikat des vom katholischen Kirchenvolk verehrten konservativen Paps¬
tes Pius IX. («Pio nono», 1846-1878) war einerseits von einer innerkirchlichen
Restauration, andererseits von einer zunehmenden katholischen Isolation
gekennzeichnet. Pius IX. verurteilte die (liberalen) Revolutionen von 1848 sowie
deren Postulate und stellte den partikularistischen Strömungen in den verschiedenen

Nationalkirchen eine zunehmend auf Rom gerichtete Zentralisierung
(Ultramontanismus) entgegen. Unter Pius IX. erfolgte ein Wiederaufleben der
Volksfrömmigkeit (Marienverehrung, Herz Jesu-Anbetung), die durch die
Verkündigung der »Unbefleckten Empfängnis Marias« (1854) sowie der Unfehlbarkeit

des Papstes in Lehrmeinungen (1870, auf dem ersten Vatikanischen Konzil
1869/70) zusätzlich Auftrieb erhielt. Siehe: Lexikon für Kirche und Theologie
[LThK]: Band 8, 1963. Sp. 536f.

2 Georg Kreis: Der Weg zur Gegenwart. Basel 1986, S. 180-199 (insbesondere
der kurze, aber prägnant zusammenfassende Beitrag von Jean-Claude Faves:
Die Industrialisierung der Schweiz - der Stand unserer Kenntnisse, S. 199).

12



merkbar: Unterbezahlte, ausgebeutete Fabrikarbeiterinnen und
-arbeiter, die sich jetzt, da Arbeitsort und Wohnort nicht mehr identisch

waren, nicht mehr um ihre Familien kümmern konnten,
verbreitete Kinderarbeit, ebenfalls Alkoholismus und Auseinanderfallen

1

des familiären Beziehungs- und Versorgungsnetzes. Diese
Folgeerscheinungen des Umbruchs von einer Agrar- und Handwerkergesellschaft

zu einer modernen Industriegesellschaft wurden bis zu Anfang
unseres Jahrhunderts unter dem Begriff »soziale Frage« subsumiert.
Politiker, Kleriker, Vertreter der verschiedensten Gesinnungen und
Lager beschäftigten sich mit der Lösung der sozialen Frage und
präsentierten in diesem Zusammenhang die unterschiedlichsten
Modelle.

Von staatlicher Seite aus reagierte man mit Verzögerung. Der
noch junge, zuerst von Repräsentanten des Liberalismus und
Kapitalismus (also der Fabrikherrenschicht) bestimmte Bundesstaat stellte
sich erst nach und nach den durch den Pauperismus geschaffenen
Problemen.

Die katholische wie auch protestantische Kirche sowie die immer
zahlreicher werdenden privaten gemeinnützigen Hilfsgesellschaften
setzten sich zum Ziel, dort Abhilfe zu schaffen, wo von staatlicher
Seite (noch) keine Unterstützung zu erwarten war. Zwar waren sich
alle diese kirchlich-konfessionellen Vereine und privaten bürgerlichen

Gesellschaften in der Zielsetzung einig: Die breite Bevölkerung
und insbesondere die sozialen Randgruppen sollten von ihrer
wirtschaftlichen Armut befreit und ihre oftmals ohne jede Perspektive
geführte Existenz verbessert werden. Die Mittel und Wege dahin waren

jedoch je nach Weltanschauung verschieden. So gehörten
Debatten in Wort und Schrift der zahlreichen selbsternannten
Volkserzieher, auf welche Weise die soziale Frage gelöst werden sollte, zum
öffentlich-politischen Alltag der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts.
Vor allem bezüglich der moralisch-ethischen Grundeinstellung, die
sämtlichen Hilfsaktionen und Rettungskampagnen zugrunde lag,
konnten (und wollten) die verschiedenen Initiatoren und in steigendem

Mass auch Initiatorinnen, die zumeist aus dem wohlhabenden
Bürgertum stammten, keinen Konsens finden. Während sich die

bürgerlich-liberalen »Hülfsvereine«, allen voran die 1828 gegründete
Schweizerische Gemeinnützige Gesellschaft zur »Beförderung der

1 Georges Andrey: Auf der Suche nach dem neuen Staat (1798-1848). In:
Geschichte der Schweiz und der Schweizer. Basel 1986, S. 566-574.

13



Volksbildung, des Gewerbefleisses und der Armenpflege im
schweizerischen Vaterlande« von einem philanthropisch-humanitären
Grundsatz leiten liessen, verstand die katholische Kirche unter ihrem
wohltätigen Wirken mehr als ein blosser Akt aus Mitleid oder
Anteilnahme am Los der (benachteiligten, minderbemittelten) Mitmenschen.

Sämtliche grösstenteils von Kongregationen ausgehenden
Aktivitäten zugunsten der leidenden Bevölkerung entsprangen der vom
christlichen Geist getragenen Karitas, d.h. der Gottesliebe und der
um Gotteswillen geübten Nächstenliebe.

»WAS BEDÜRFNIS DER ZEIT IST, IST GOTTES WILLE.«

Die in diesem Sinne verstandene Karitas war denn auch Impetus
und Leitmotiv der von Pater Theodosius Florentini (1808-1865)
gegründeten Kongregation der Barmherzigen Schwestern vom heiligen
Kreuz. Der dem Kapuzinerorden des hl. Franziskus angehörende
Florentini war eine herausragende Persönlichkeit des Schweizer
Katholizismus im letzten Jahrhundert. Von immer neuen Visionen
beseelt und getreu seinem Grundprinzip »Was Bedürfnis der Zeit ist,
ist Gottes Wille« verschloss sich der aus Müstair stammende Bündner

den veränderten Anforderungen der Zeit nicht. Trotz seiner de-
zidiert katholisch-konservativen und antiliberalen Einstellung wurde
ihm selbst von weltanschaulichen Gegnern Achtung entgegengebracht.

Seine Reden im In- und Ausland fanden Gehör, seine

Mitgliedschaft in den verschiedenen gemeinnützigen Vereinen auf
eidgenössischer, kantonaler und Gemeindeebene war gefragt.

Ohne von seinen Grundsätzen abzuweichen, gelang es Florentini,
seine Ideen Schritt für Schritt umzusetzen. In Chur begann er mit

1 Walter Rickenbach: Geschichte der Schweizerischen Gemeinnützigen Gesell¬
schaft 1860-1960. Zürich 1960, S. 26.

2 Vgl. Susi Fehr: Die Caritas als katholische Liebesbetätigung: ihre geschichtliche
Entwicklung und volkswirtschaftliche Bedeutung. Diss. Bern. Einsiedeln 1951
sowie Albert Gasser: Jenseitsfrömmigkeit und Sozialengagement im 19.
Jahrhundert - Das Beispiel der sozialen Schwesterngemeinschaften des Theodosius
Florentini. Zürich 1985.

3 Vgl. die immer noch vollständigste, zahlreiches Quellenmaterial enthaltende
Biographie über P. Thedosius Florentini von P. Veit Gadient OFMCap: Der
Caritasapostel Theodosius Florentini. Luzern 1944. Eine zweite verbesserte
Auflage, aus der hier zitiert wird, erschien 1946 ebenfalls im Rexverlag Luzern.

14



der Realisierung seiner karitativen Sozialreform. Zwar wurden ihm
in der protestantisch-liberal dominierten Stadt immer wieder Steine
in den Weg gelegt. Dennoch konnte er Anfang der fünfziger Jahre
das Kreuzspital eröffnen, das auch der protestantischen Bevölkerung
offenstand. Innerhalb des protestantischen Stadtrates, den Florentini
vom wohltätigen Charakter und der Notwendigkeit seiner Institutionen

überzeugen konnte, schwanden bald die Widerstände gegenüber

den eingekleideten Barmherzigen Schwestern.
So leistete Florentini, der in den vierziger Jahren, als die

Klosteraufhebungen im Aargau einen Aufstand der katholischen Bevölkerung

heraufbeschworen hatten, von der liberalen Aargauer Regierung

polizeilich gesucht wurde und sich ins Ausland absetzen musste,
einen Beitrag zur Versöhnung zwischen Katholiken und Liberalen.
Obwohl die Wunden im katholisch-konservativen Lager wegen der
Niederlage im Sonderbundskrieg von 1847 noch tief und die (politische)
Diskriminierung der katholischen Kantone in den ersten Jahren des

1848 geschaffenen Bundesstaates nicht zu übersehen waren,
fungierte der Kapuzinerpater als Mittler und half mit seinem sozialkaritativen

Wirken nicht zuletzt auch mit, eine Brücke zwischen den
beiden in ihrer Weltanschauung so verschiedenen Lagern zu schlagen.

Betrachtet man das vielfältige Wirken von Pater Theodosius, die

von ihm initiierten und gegründeten Waisen-, Armen-, Pfründner-
und Krankenhäuser sowie Schulen und Fabriken im In- und
Ausland, so ist es kaum vorstellbar, wie das ein einzelner innerhalb eines
kurzen Menschenlebens zu vollbringen vermocht hat. Dieses
Lebenswerk ist denn auch nicht das Verdienst einer Einzelperson. Ohne

die absolute Loyalität und ebenso selbstlose wie tatkräftige Mithilfe

der von Florentini gestifteten Kongregationen wäre der visionäre,

aber auch unstete Kapuziner unter Umständen bei der Umsetzung

seiner Sozialreform gescheitert, zumindest hätte sie nicht in
diesem Ausmass verwirklicht werden können.

1 Die Stadt Chur zählte zu dieser Zeit ca. 6000 Einwohner, davon waren 900
Katholiken. Siehe: Inge Sprenger Viol: Ein Leben gegen Elend und Unrecht.
Weg und Wirken der Schwester Maria Theresia Scherer. Freiburg i. Br. 1995,
S. 56.

2 Vgl. Gisèle Rümmer: P. Theodosius Florentini (1808-1865). Ein Mann der
christlichen Caritas und der sozialen Tat. Lizentiatsarbeit. Phil. I. Zürich 1982.
Diese Arbeit geht detailliert auf das Wirken Florentinis und seiner Schwestern
im Kanton Graubünden ein.

15



Von Anfang an verliess sich der Bündner Pater, dessen weitreichende

Projekte bei seinen kirchlichen Vorgesetzten oft gleichermassen auf taube

Ohren wie auf Widerstand stiessen, voll und ganz auf die Unterstützung

durch »seine« geistlichen Töchter. Sein Sozialprogramm zur
Bekämpfung der »überhandnehmenden Demoralisation und
Irreligiosität« innerhalb der Gesellschaft, das auf den zwei Pfeilern Schule
und Jugendfürsorge bzw. Armen- und Krankenpflege fusste, ging
von der Gründung zweier Schwesternkongregationen aus, die sich in
diesen Bereichen engagieren sollten.

WIDER GEISTLICHE UND MATERIELLE ARMUT

In einem Rechtfertigungsschreiben1 an den Basler Bischof Karl Ar-
nold-Obrist aus demjahre 1856 legte Florentini die Grundzüge
seines karitativen und pädagogischen Reformmodells dar:

»Ich hatte vor 1839 den Plan entworfen, der antichristlichen
Schulbildung eine christ-katholische Erziehung, der rationalistischen
Behandlung der Armen, Verwahrlosten, Verbrecher eine auf den

Prinzipien christlichen Glaubens und christlicher Liebe beruhende

Verpflegung und Leitung mittels religiöser Kongregationen, die den
Landesbedürfnissen entsprechend eingerichtet wären, zu begegnen.
Ich wollte diese Kongregationen so einrichten, dass sie überall hin-
passten, überall Aufnahme finden könnten, in alle Verhältnisse
eindringen möchten. Es sollte nichts an ihnen sein, was abschrecken
könnte, sie anzustellen. So sollte durch ihre Vermittlung mit geistiger
und körperlicher Pflege allmählich christliche Gesinnung und
Gesittung in die Jugend und in die Häuser der ärmsten und verwahrlosesten

Menschenkinder verpflanzt werden; man sollte eben durch

1 Im Jahre 1856 löste sich eine der von Florentini gegründeten Kongregation von
ihrem Stifter und Superior. U.a. der Umstand, dass die beiden religiösen
Frauengemeinschaften nicht derselben bischöflichen Jurisdiktion unterstanden (die
Menzinger Lehrschwestern gehörten zum Bistum Basel, die Barmherzigen
Schwestern zum Churer Bistum) hatte immer wieder zu Reibereien und
Kompetenzstreitigkeiten geführt.

2 Siehe zu diesem Bischof, der von 1854 bis 1862 als geistlicher Oberhirte dem
Bistum Basel vorstand, den Beitrag von Urban Fink: Karl Arnold-Obrist (1854-
1862). Bischof zwischen den Fronten. In: Urban Fink, Stephan Leimgruber,
Markus Ries (Hg.): Die Bischöfe von Basel 1794-1995. Freiburg i. Ue. 1996, S.

89-129.

16



diese heilsame Umwandlung zur Einsicht kommen, dass regenerative
Kraft nur in der katholischen Kirche liege, und dass die

Frömmigkeit zu allem nützlich sei.«

Nachdem Pater Theodosius in der ersten Hälfte der vierziger
Jahre in Baden und in Altdorf selber pädagogische Erfahrungen
gesammelt hatte, gründete er im Jahre 1844 die Kongregation der
Lehrschwestern vom heiligen Kreuz in Menzingen. Die Konstitutionen

sowie die Lehrmethoden orientierten sich am Beispiel der
Armen Schwestern von der Vorsehung im elsässischen Ribeauvillé.
Florentini lernte dieses Ende des 18. Jahrhunderts errichtete
Lehrschwesterninstitut, das nach den Methoden des katholischen
Reformpädagogen Johann Ignaz Felbiger unterrichtete, während
seines Exils 1841 kennen. Die ersten drei Menzinger Lehrschwestern
erhielten ihre Ausbildung u.a. in Ribeauvillé.

Der Grundstein zum Aufbau der zweiten Schwesternkongregation
legte Pater Theodosius wie bereits erwähnt in Chur, wo er seit

1845 als Seelsorger der Hofpfarrei wirkte. Als Präsident der katholischen

Armenkommission in Chur wurde er ständig mit Not und
Elend konfrontiert. 1850 eröffnete er in der Planaterra ein Spital,
um das »Stadtkrankenhaus am Totentor«, dessen unzureichende
Kapazitäten längst überschritten waren, zu entlasten. Barmherzige
Schwestern aus Innsbruck sollten die Menzinger Schwestern in der
Krankenpflege unterweisen. Die Zusammenarbeit war jedoch nicht
erspriesslich.

Deshalb wurde 1852 die erst 27jährige Sr. Maria Theresia Scherer

(1825-1888) nach Chur berufen, um den in der Krankenpflege

1 Vgl. die Autobiographie von P. Theodosius Florentini (bis zum Jahr 1855). In:
P. Veit Gadient OFMCap: Der Caritasapostel Theodosius Florentini. Luzern
19462, S. 516.

2 Johann Ignaz Felbiger (1724-1788) war ein bedeutender katholischer Schul¬

mann. Er reformierte das schlesische Schulwesen und erarbeitete im Auftrag des

preussischen Königs Friedrich ein katholisches Schulreglement für Landschulen.
Der Erfolg seiner Reformen veranlasste weitere katholische Territorien, das vor
allem auf dem Land vernachlässigte Schulwesen im Sinne Felbigers zu reorganisieren

und auszubauen. Zwischen 1774 und 1778 wirkte Felbiger auf Berufung
durch Kaiserin Maria Theresia in Oesterreich. Siehe: Allgemeine Deutsche
Biographie [ADB]: Band 6, 1968. S. 61 Of.

3 Das alte Haus der Plantar, später Planaterra genannt, befand sich bei St. Regula
am Untertor.

4 Siehe: Inge Sprenger Viol: Ein Leben gegen Elend und Unrecht. Weg und Wir¬
ken der Schwester Maria Theresia Scherer. Freiburg i. Br. 1995, S. 56.

17



tätigen theodosianischen Schwestern als Oberin und Novizenmeisterin
vorzustehen. Am 23. April 1853 zog sie mit ihren Mitschwestern

in das neu erbaute, auch auf chirurgischem Gebiet den damaligen
modernsten Anforderungen genügende Kreuzspital ein. Die ersten
Jahre nach der Inbetriebnahme des Kreuzspitals waren von
erdrückenden finanziellen Sorgen getrübt. Noch in der Bauphase hatte
sich Pater Theodosius auf Kollekte zugunsten des kostenaufwendigen

Krankenhauses nach Italien begeben. Im Eröffnungsjahr des

Spitals wurden Schwestern auf Sammelreise nach Bayern, Württemberg,

Österreich und Ungarn entsandt. Sie zogen bis in die sechziger
Jahre hinein für das Kreuzspital Spenden ein (unter ihnen Schwester

Eugenia Welz, die sich im Jahre 1856 auf die Reise machte).
1856 trennten sich die Menzinger Lehrschwestern von ihrem

Gründer und Superior Pater Theodosius Florentini, dem es nicht
gelungen war, die im Schulwesen tätigen Schwestern mit denjenigen,
die sich in der Krankenpflege engagierten, zu einer einzigen
Kongregation zu vereinen. Der ständig wachsende Zweig der im Kreuzspital

wirkenden Barmherzigen Schwestern erhielt ein eigenes,
ebenfalls im Bistum Chur liegendes Mutterhaus, nachdem die Chu-
rer Behörden mehrmals gegen die »klösterliche Niederlassung« im
Kreuzspital Einspruch erhoben hatten. .Florentini erwarb deshalb
1855 im schwyzerischen Ingenbohl eine Liegenschaft, die in den
folgenden Jahren und Jahrzehnten zum Generalat der Barmherzigen
Schwestern vom heiligen Kreuz in Ingenbohl ausgebaut wurde.
Schwester Maria Theresia Scherer, die Oberin und Novizenmeiste-

1 P. Theodosius, der Superior der Menzinger Schwestern, verlangte von deren
Oberin Bernarda Heimgartner (1822-1863) immer mehr und stets die besten
Schwestern, was zu Spannungen zwischen den beiden führte. Zur ersten Oberin
der Menzinger Lehrschwestern vgl.: P. Andreas Sampers CSSR (Hg.): Die
Chronik des Instituts der Lehrschwestern vom hl. Kreuz 1844-1854. Verfasst
und geschrieben von der Dienerin Gottes Frau Mutter Bernarda Heimgartner.
Menzingen 1970.

2 Inge Sprenger Viol: Ein Leben gegen Elend und Unrecht. Weg und Wirken der
Schwester Maria Theresia Scherer. Freiburg i. Br. 1995, S. 65.

3 Siehe: P. Veit Gadient OFMCap: Der Caritasapostel Theodosius Florentini.
Luzern 19462, S. 203-206.

4 Ebenda, S. 139-162. Die Trennung der beiden Institute von Menzingen und
Chur bzw. Ingenbohl war ein tiefer und schmerzhafter Einschnitt in der
Geschichte dieser Kongregationen. Die Ingenbohler Chroniken und späteren
Darstellungen über diese konfliktreiche Zeit schildern, wie schwer den einzelnen
Schwestern der Entscheid gefallen ist, sich für eine der beiden theodosianischen
Kongragtionen zu entscheiden.

18



rin am Churer Kreuzspital, wurde 1857 zur ersten Generaloberin
gewählt und hielt dieses Amt bis zu ihrem Tod 1888 inne.

Die im Herbst 1995 (als Ordensgründerin) seliggesprochene Lu-
zernerin trug mit ihrem Charisma und ihrer Schaffenskraft
massgeblich zum Aufbau der Ingenbohler Kongregation bei. Nach
Florentinis Tod 1865 hielt sie die Geschicke der stetig wachsenden
Schwesterngemeinschaft fest in der Hand und öffnete ihr ständig
neue Wirkungsgebiete im In- und Ausland, bald auch schon in
Übersee.

DIE KONGREGATION - EINE DEN BEDÜRFNISSEN DER ZEIT AN-
GEPASSTE GEISTLICHE GEMEINSCHAFT

Wie weiter oben bereits erwähnt wurde, war es in den (kirchen-)
politisch bewegten Jahren um die Mitte des letzten Jahrhunderts durch
das in der Bundesverfassung von 1848 verankerte Klosterverbot
nicht möglich, auf schweizerischem Boden einen neuen Orden zu
gründen. Bestehende, seit Jahrhunderten in der Schweiz angesiedelte
Ordensgemeinschaften wurden in den konfessionspolitischen Wirren
des Sonderbundskrieges von staatlicher Seite verboten und aufgehoben,

so die Jesuiten und die ihnen zugerechneten Ursulinen.
Es lag aber auch nicht im Sinne der zahlreichen Initiatoren (und

Initiatorinnen) des 19. Jahrhunderts, ihren neugegründeten Gemeinschaften

die kirchenrechtliche Form und den Status von Orden zu
verleihen. Einen dem Ziel und Zweck adäquaten Rahmen bot nach
ihrer Auffassung einzig die Kongregation: nicht Kontemplation und
Klausur, wie sie die traditionellen Orden pflegten und befolgten,
sondern tätige Karitas inmitten der Gesellschaft erachteten die
Gründer und Gründerinnen als zeitgemässe Bestimmung und Basis

1 Erstaunen bis hin zu Befremden unter dem Kirchenvolk wie in kirchlichen Krei¬
sen löste im Vorfeld des Seligsprechungsprozesses der Umstand aus, dass nicht
auch Bernarda Heimgartner, erste Oberin der Menzinger Lehrschwestern, in
den Stand der Seligen erhoben wurde. Bis zur Trennung von 1856 war sie

genauso eine Weggefahrtin P. Theodosius Florentinis und baute mit ihm die erste
theodosianische Kongregation der Lehrschwestern auf.

2 Vgl. zu Leben und Werk von Schwester Maria Theresia Scherer die aus Anlass
zur Seligsprechung erschienene neue und aktuellste Biographie von Inge Sprenger

Viol, die bereits mehrmals zitiert worden ist.

19



ihres Wirkens. Durch den Verzicht auf eine strenge Klausur sollte
der Dienst in der Welt ermöglicht werden.

Kongregationen (»congregatio«: lateinisch für Vereinigung)
bestehen innerhalb der katholischen Kirche bereits seit dem 16.

Jahrhundert, als sich Frauen bzw. Männer in bewusster Abgrenzung den
traditionellen Orden gegenüber zu einem gemeinsamen religiösen
Leben (mit oder ohne Gelübde) in Vereinigungen zusammenschlössen.

Die kirchenrechtliche Definition dieser neuzeitlichen religiösen
Vereinigungen hat sich aber in einem langwierigen Prozess bis weit
ins 20. Jahrhundert hinein gezogen. Die Mehrheit der Kongregationen,

die im letzten Jahrhundert ins Leben gerufen wurden, waren
lediglich bischöflichen Rechts, d.h. ihre Errichtung wurde seitens des

zuständigen Bischofs approbiert. Erst durch den Codex Iuris Canonici

von 1917 erlangten sie volle bzw. päpstliche Anerkennung (wie
die alten Orden) und wurden somit in den »Vollkommenheitsstand«
versetzt.

Im Gegensatz zu den traditionellen Orden legten die Mitglieder
von Kongregationen nicht »feierliche«, sondern nur »einfache«
Gelübde ab. Es handelte sich um zwei in ihrer kirchlichen Anerkennung

und kirchenrechtlichen Folgen unterschiedliche Arten von
Versprechen. Der Codex Iuris Canonici von 1917, eine Antwort auf
die komplexe Entwicklung des Kongregationswesens des 19.

Jahrhunderts, betrachtete die Kongregationen als religiöse Gesellschaften
mit nur einfachen (zeitlichen oder ewigen) Gelübden nicht als Orden
im strengen Sinn.

Erst der Codex Iuris Canonici von 1983 hat diese qualitative
rechtliche Unterscheidung aufgehoben: Orden und Kongregationen
sind einander gleichgestellt und unter dem Oberbegriff »Ordensinstitut«

(lateinisch: »institutum religiosum«) zusammengefasst worden,

worunter eine »Gesellschaft, deren Mitglieder öffentliche Ge-

1 Nicht alle der fast unzähligen im 19. Jahrhundert gegründeten Kongregationen
entwickelten sich wie in unserem Fall zu - den traditionellen Orden ebenbürtigen

- Gemeinschaften. Oftmals blieb die Wirkungskraft der klosterähnlichen
Gemeinschaften auf die jeweilige Diözese beschränkt. Insbesondere bei den
Frauenkongregationen gab es ausserordentlich viele kleine Gemeinschaften,
deren Ausstrahlung sich lediglich auf ein paar Pfarreien erstreckte und die ganz im
Dienst des Pfarrklerus standen. Siehe dazu: Handbuch der Kirchengeschichte:
Das Erwachen der katholischen Lebenskraft. Band 6, 1. Halbband. Freiburg i.
Br. 1971, S. 256f.

2 Vgl. Georg Schwaiger (Hg.): Mönchtum, Orden, Klöster. Von den Anfängen
bis zur Gegenwart. Ein Lexikon. München 1993, S. 302f.

20



lübde der Keuschheit, der Armut und des Gehorsams ablegen und
ein gemeinschaftliches Leben führen«, verstanden wird.

Die Schwestern der theodosianischen Kongregationen legten also
nach absolviertem Noviziat einfache Gelübde ab und waren zu
Lebzeiten Florentinis und Schwester Eugenias den Nonnen traditioneller
Orden zumindest aus kirchenrechtlicher Sicht (noch) nicht gleichgestellt.

Dennoch mussten sich auch die Lehr- und Barmherzigen
Schwestern über mangelnden Zulauf nicht beklagen. Gerade die

weniger observante Form der Kongregation mochte die vielen, meist
noch sehr jungen Frauen angesprochen und ein Leben innerhalb
einer religiösen Gesellschaft vorstellbar gemacht haben.

GETREU DEM FRANZISKANISCHEN IDEAL -
SOLIDARITÄT MIT DEN ÄRMSTEN UND GERINGSTEN

Die Konstitutionen (Regel) für die Menzinger Lehrschwestern und
später für die Ingenbohler Schwestern lehnen sich an die
Drittordensregel für Weltleute des heiligen Franziskus von Assisi (1182-
1226) an. Neben den von Florentini selbst geschaffenen Satzungen,
die das Aktionsfeld der theodosianischen Stiftungen betreffen (Schule
sowie Kranken- und Armenpflege) und worin sich die theodosiani-
sche Sozialreform spiegelt, wählte der Kapuziner bewusst die
franziskanische Drittordensregel für Weltleute. Es ist bei den Kongrega-

1 Vgl. Georg Schwaiger (Hg.): Mönchtum, Orden, Klöster. Von den Anfängen
bis zur Gegenwart. Ein Lexikon. München 1993, S. 302f.

2 1852 holte Pater Theodosius Florentini während eines Aufenthalts in Rom per¬
sönlich die päpstliche Approbation seiner Kongregation ein. Die Gutheissung
der Konstitutionen durch die Bischöfe von Basel (Menzingen) und Chur (Chur,
dann Ingenbohl) erfolgte rasch und problemlos.

3 Im 13. Jahrhundert enstand in Italien der Dritte Orden (Ordo Tertius saecula-
ris) des hl. Franziskus von Assisi für Weltleute. Frauen und Männer, die in Beruf
und Familie bleiben wollten, verpflichteten sich zur Befolgung und Nachahmung

der franziskanischen Prinzipien im Leben und Glauben; die Laien legten
nur temporäre Gelübde ab. Bald spalteten sich jedoch die regulierten Terziarin-
nen und Terziaren von den Weltleuten ab, die ein gemeinschaftliches zurückgezogenes

(Klausur-) Leben in einem Kloster führen wollten und in der Folge auch
feierliche Gelübde ablegten. Siehe: Max Heimbucher: Die Orden und
Kongregationen der katholischen Kirche. 2. Band. Paderborn 1934^, S. 9-16.

4 Die Konstitutionen für die Lehrschwestern entstanden zwischen 1839 und 1845,
die Regel der Ingenbohler Schwestern wurden erstmals 1860 in Ingenbohl
gedruckt.

21



tionsstiftungen der Neuzeit üblich, dass sie von einer älteren, bereits
bewährten und seit Jahrhunderten approbierten Ordensregel ausgehen.

So sind denn die Konstitutionen der Menzinger und Ingen-
bohler Schwestern vom Geist des hl. Franziskus von Assisi geprägt,
vor allem was ihre Spiritualität d.h. ihr Frömmigkeits- und geistliches

Vollkommenheitsideal, angeht. In den Konstitutionen der
Menzinger Lehrschwestern beschreibt er die geistliche Grundhaltung

der Schwesternkongregation wie folgt:

»Der Geist des Institutes ist vorerst der Geist des Evangeliums
selbst, wie er den heiligen Vater Franziskus belebt hat. Es soll sich

demgemäss jede Schwester vor allem angelegen sein lassen, die Welt
zu verachten, sich selbst zu verleugnen, das Kreuz Jesu Christi als

ihren Anteil zu erwählen, die sinnliche Anhänglichkeit an Eltern,
Verwandte und Güter der Erde abzulegen, dafür ein mit Jesus Christus
in Gott verborgenes Leben zu führen, und sich immer mehr zu heiligen.

Zu dem Ende sollen sie sich bestreben, jede Gelegenheit zur
Demut zu benützen [...], jederzeit in der Absicht handeln, Gott zu
gefallen und seine Ehre zu fördern, überzeugt, dass Gott umso
freigebiger gegen sie sein werde, je freigebiger sie sich ihm zum Opfer
bringen. [...]

Der Geist des Instituts ist [...] der Geist der christlichen
Nächstenliebe, welcher die Schwestern bestimmt, ihr Leben, ihre
Bequemlichkeiten und das Angenehme einer freiem Lebensweise dem
mühsamen Geschäfte einer christlichen Kindererziehung zu
opfern.«3

Florentini äussert sich weiter zur geistlichen Lebensform der
Barmherzigen Schwestern und definiert die spirituelle Ausrichtung
und Eigenart der Kongregation. Die Art und Weise des Apostolats
sowie die Mittel zur Selbstheiligung werden umschrieben. Anweisungen

zur Befolgung der drei Evangelischen Räte - Armut, Gehor-

1 Der moderne Begriff «Spiritualität» ist zu Lebzeiten Florentinis noch nicht ge¬
bräuchlich gewesen.

2 Vgl. P. Veit Gadient: Der Caritasapostel P. Theodosius Florentini. Luzern
194-62, S. 71 f. Die heute noch in der Deutschschweiz bestehenden Klöster,
Kongregationen und Gemeinschaften, welche nach dem franziskanischen Ideal
leben, sind aufgelistet und beschrieben in: Frauenklöster in der Schweiz. Hg. v.
den Vereinigungen der Ordensfrauengemeinschaften der deutschsprachigen
Schweiz. Freiburg i. Ue. 1984, S. 73-115.

3 Zitiert nach: P. Veit Gadient: Der Caritasapostel P. Theodosius Florentini. Lu¬

zern 19462, S. 79.

22



sam und Keuschheit - folgen. Punkt für Punkt führt der Kapuzinerpater

Pflichten und Verhaltensweisen der Schwestern untereinander
sowie der Aussenwelt und ihren Vorgesetzten gegenüber auf.

Die den Schwestern »heilige Regel« begleitete sie ihr Leben lang
und war ihnen gleichermassen Anleitung und Leitfaden in der
Bewältigung des Alltags wie in der Entwicklung ihrer Spiritualität.
Gleichzeitig war sie eine ständige Aufforderung zur Vervollkommnung

ihrer geistlichen Lebenshaltung.
In den Konstitutionen Florentinis stehen die »Selbstheiligung« (Gebet,

Befolgung der Evangelischen Räte, Askese) sowie die »Berufsarbeit«

(Unterrichtstätigkeit, Kindererziehung, später auch Krankenpflege) im
Mittelpunkt. Kontemplation und soziales Engagement schliessen sich

gegenseitig nicht aus. Im Gegenteil: sie verbinden sich im Dienst am
Nächsten, in der »Caritas«. Jede aus Nächstenliebe geleistete Tat
beinhaltet ebensosehr die Liebe zu Gott und geschieht um Christi
willen. Gottesliebe und Nächstenliebe sind Pole desselben christlichen

Liebesgebots und miteinander gekoppelt. In der Spiritualität
der theodosianischen Kongregationen erfahren die Schwestern in
ihrem vorbehaltlosen Einsatz für leidende und bedürftige Menschen
Gott; ihr aktives Engagement in der Welt verhindert deshalb nicht
die Selbstheiligung, sondern ist geradezu Bedingung dafür. Sie
erhalten in ihrem karitativen Tun geistliche Unterstützung von ihren
Mitschwestern im Mutterhaus, wo nach der Bestimmung Florentinis
eine ewige Anbetung gehalten wird, »damit die in den verschiedenen
Anstalten mit Arbeit und Sorgen beladenen Schwestern stets Zufluss
göttlicher Kraft erhalten und ihre Pflicht mit Treue und Ausdauer
erfüllen mögen«.

1 Schwester Eugenias Briefe zeigen, wie streng die Ordensfrauen bezüglich der
Einhaltung und Befolgung der Konstitutionen über sich selbst richteten. Ein
ständiges Gefühl von Versagen wie unbeabsichtigtem Widersetzen oder Ubertreten

tritt einem aus diesen Briefen entgegen.
2 Diese Ausführungen sind der sehr aufschlussreichen und auch für Nichttheolo-

gen verständlichen Arbeit von Albert Gasser entnommen. Der die theodosiani-
sche Spiritualität erläuternde Aufsatz hat den Titel: »Jenseitsfrömmigkeit und
Sozialengagement im 19. Jahrhundert - das Beispiel der sozialen
Schwesterngemeinschaften des Theodosius Florentini« (Zürich, 1985).

3 Zitiert nach: P. Veit Güdient: Der Caritasapostel Theodosius Florentini. Luzern
19462, S. 220. Aus den Briefen Schwester Eugenias geht deutlich hervor, wie
wichtig und in manchen Situationen Trost und Kraft spendend ihr das Gebet
ihrer Mitschwestern in Ingenbohl war.

23



»GANZ DEM GEKREUZIGTEN, DARUM GANZ DEM NÄCHSTEN -
DER LIEBE CHRISTI STELLVERTRETERIN«1

Aus der Institutsgeschichte der Ingenbohler Schwestern von 1870

(und einer erweiterten Neuauflage von 1888) geht deutlich hervor,
dass die Schwesterngemeinschaft um genügenden Nachwuchs nicht
besorgt sein musste. Die Mehrheit der Barmherzigen Schwestern

vom heiligen Kreuz stammte aus den Innerschweizer Kantonen;
aber auch aus der Ostschweiz (Thurgau, St.Gallen) sowie aus dem
Aargau, Wallis, Graubünden und dem Freiburgischen kamen junge
Frauen nach Ingenbohl, um nach einer Probe- und Bewährungszeit
den Schleier zu nehmen. Die Herkunftsorte der Ingenbohler
Schwestern, die bis 1870 in die Kongregation eintraten, verteilen
sich also auf traditionell katholische Gebiete - den sogenannten
katholischen Stammlanden — wie auf Diasporakantone. Auflallend ist,
dass in den Anfangsjahren ein grosser Teil der Schwestern aus dem
süddeutschen Baden und Württemberg stammte.

In den Untersuchungen über die Menzinger und Baldegger
Kongregationen konnte nachgewiesen werden, dass die Schwestern

vor ihrem Eintritt mehrheitlich dem breiten (unteren) Mittelstand
(Handwerker- und Bauernstand) angehörten und hauptsächlich aus den
ländlichen Regionen stammten. Dem Gründer des Baldegger Instituts,

Kaplan Josef Leonz Blum (1786-1859), war es ein besonderes

Anliegen, gerade jungen Frauen aus der verarmten ländlichen
Bevölkerung eine sichere Existenz (»Arbeit, Verdienst, Broderwerb,
und ein sicheres Obdach«) zu bieten. Blum wie Florentini ermöglichten

somit weiblichen Angehörigen sozial schwacher Schichten,

1 Zitiert nach: Frauenklöster in der Schweiz. Hg. von den Vereinigungen der Or¬
densfrauengemeinschaften der deutschsprachigen Schweiz, S. 105 (Porträt der
Barmherzigen Schwestern vom heiligen Kreuz Ingenbohl).

2 Vgl. das Schwesternverzeichnis in der «Geschichte des Institutes der barmherzi¬
gen Schwestern vom heiligen Kreuze in Ingenbohl», Ingenbohl, 1870, S. 168-
182. Die Lizentiatsarbeiten von Angelika Bucher über die Menzinger
Lehrschwestern und von Brigitte Haselböck über die Baldegger Schwestern, beides
ebenfalls zentralschweizerische Ordensgemeinschaften, weisen nahezu dieselben
Herkunftsregionen der Schwestern nach.

3 In diesen süddeutschen Ländern war die Gründung solcher geistlicher Gemein¬
schaften zunächst verboten. Mit der Aufhebung dieser Bestimmung und der
Errichtung eigener Kongregationen und karitativer Anstalten ging denn auch der
Anteil deutscher Schwestern zurück.

4 Vgl. Brigitte Haselböck, »Eine treue Dienstmagd im Weinberg des Herrn...«
Das Schwesterninstitut Baldegg 1830-1880, S. 88f.

24



sich einer religösen Gemeinschaft anzuschliessen, indem sich ihre
Kongregationen - anders als die traditionellen Orden - ökonomisch
nicht auf das Vermögen, sondern auf die Arbeitskraft und -leistung
der Schwestern abstützten.

Ausschlaggebend für den Eintritt in eine Kongregation mochte in
vielen Fällen der Einfluss und die Vermittlung des Pfarrers sein. In
seiner Funktion als Seelsorger, religiöser Lehrer und Präsident der
lokalen kirchlichen Vereine kannte er die jungen Frauen sowie deren
Lebensumstände und -perspektiven. Sein Amt verlieh ihm zudem die

Autorität, in das Leben seiner »Schäfchen« einzugreifen bzw. deren
Zukunft mitzubestimmen. Ebenso entscheidend für den Eintritt in
eine Kongregation konnte aber auch die Begegnung mit den bereits
geweihten Schwestern sein, die als Lehrerinnen, Heimleiterinnen
oder Krankenschwestern in engem Kontakt zur Bevölkerung standen

und gewiss für manches junge Mädchen ein Vorbild waren. Wie
aus den Briefen von Schwester Eugenia Welz hervorgeht, waren die
Schwestern immer auch darauf bedacht, selber Nachwuchs für ihre
Gemeinschaft zu rekrutieren.

Den inneren Motiven nachzuspüren, die junge Frauen vor über
hundert Jahren bewogen, sich einer Kongregation anzuschliessen,

entpuppt sich als ein eher heikles Unterfangen. Da die Schwestern
nur in Einzelfällen eine schriftliche Lebensgeschichte hinterlassen
haben, die darüber Aufschluss geben könnte, und bei einer solchen
Entscheidung wohl ebensosehr emotionale wie rationale Faktoren
eine Rolle spielen, muss man sich mit eher spekulativen, nicht exakt
nachweisbaren Schlussfolgerungen begnügen.

Erster und in den wenigen erhaltenen Biographien meist einziger
explizit genannter Grund für den Eintritt in eine Kongregation sind
der Wunsch und Wille, ein Leben in der Nachfolge Christi zu führen.

Diese religiöse Motivation wollen die Schwestern im Dienst am
Mitmenschen, in ihrem sozialen Engagement, das oft bis zur völligen
Selbstaufgabe und an die Grenzen der eigenen psychischen und
physischen Belastbarkeit reicht, verwirklichen. Die Leistungen insbesondere

der ersten Schwesterngeneration dieser Kongregation verdeutlichen,

wie kompromisslos die geistlichen Frauen dieses Lebens- und
Glaubensprinzip umzusetzen gewillt waren. Die Briefe Schwester
Eugenias, ebenfalls einer Pionierin der Ingenbohler Schwesterngemeinschaft,

zeigen exemplarisch, dass für sie kein Kreuz zu schwer
war, um es auf sich zu nehmen.

25



Aus heutiger Sicht interessieren aber auch (und vielleicht gerade)
die weniger offensichtlichen Beweggründe, die zumeist sehr junge
Frauen in eine religiöse Gemeinschaft geführt haben. Neben der
Tatsache, dass im 19. Jahrhundert die Masse der katholischen
Bevölkerung unvergleichbar stärker als heute sich in einem kirchlichreligiösen

Milieu bewegte und davon von der Geburt bis zum Tod in
allen Lebensbereichen geprägt war, drängen sich noch andere
Erklärungen auf.

Die sozioökonomische Lage der breiten Bevölkerung im letzten
Jahrhundert - kinderreiche Familien, verbreitete Armut und
Arbeitslosigkeit, rudimentäre Bildungschancen für die schlechtergestellten

Schichten (und insbesondere für Mädchen) - machen deutlich,

was für eine Alternative und Chance das Leben in einer
Kongregation bedeuten konnte. Ziel des Sozialreformers Theodosius
Florentini war es ja, mit seinen Schwesterngemeinschaften diese weit
verbreiteten und von ihm klar erkannten Missstände zu beheben.
Und da Frauen und Mädchen in der patriarchalisch geprägten
bürgerlichen Gesellschaft des letzten Jahrhunderts zusätzlich aufgrund
ihres Geschlechts diskriminiert wurden, setzten seine Pläne und
Projekte in erster Linie bei der weiblichen Bevölkerung ein. Allerdings

wäre es ein Irrtum zu glauben, dass es Florentini ein Anliegen
war, die Frauen aus ihrer sozialen und rechtlichen Unmündigkeit,
ihrer gesellschaftlichen Eingeschränktheit zu befreien, sie also ein
Stück weit zu emanzipieren. Das katholische Frauenbild wurde im
19. Jahrhundert u. a. durch die Verehrung der hl. Familie und Ma-
riä vielmehr befestigt, und die katholische Lehre propagierte
(entsprechend dem damaligen bürgerlichen Frauenideal) Mutterliebe,
Aufopferung und Demut als weibliche Tugenden.1

Dennoch stützte sich Florentini bei der Realisierung seines sozialen

Reformprogramms voll und ganz auf die Mithilfe und Tatkraft
von Frauen ab. Er war davon überzeugt, dass das weibliche Naturell
zur Umsetzung seiner Pläne besser geeignet war. Wie aus den bereits

1 Vgl. dazu die bereits zitierten Aufsätze von Michela de Giorgio und Christa
Mutter. Florentini, der neben seinen vielen Aktivitäten auch noch als
Volksschriftsteller tätig war, gab von 1861 bis zu seinem Tode 1865 eine vierbändige,
von ihm bearbeitete und mit Kommentaren («Unterrichten«) versehene
Legendensammlung mit dem Titel »Leben der Heiligen« heraus. Darin wird ein Ab-
riss über die katholische Glaubens- und Sittenlehre gegeben. Zudem nimmt der
Kapuziner in kurzen Abhandlungen zu aktuellen gesellschaftlichen Fragen
Stellung, u.a. auch zur Rolle der Frau in Gesellschaft und Familie.

26



zitierten, von ihm verfassten Konstitutionen der Menzinger
Lehrschwestern hervorgeht, setzte er auf die »typischen weiblichen
Eigenschaften« wie Demut, Gehorsam und Dienstbarkeit.

Auch wenn dieses katholische (und bürgerliche) Frauenbild und
-ideal des 19. Jahrhunderts heute Befremden auslöst, so kann nicht
abgestritten werden, dass Pater Theodosius durch die Errichtung der

Menzinger und Ingenbohler Kongregationen unzähligen Frauen aus
bescheidenen Verhältnissen den Zugang zu einer Schul- und
Berufsbildung ermöglichte. Der Eintritt in eine Kongregation bedeutete
zudem eine Alternative zu den traditionellen weiblichen Lebensentwürfen

- Ehe und Familie. Ferner mochte der Schritt ins Kloster
vielen Frauen als »Rettung« erschienen sein, die aus wirtschaftlichen
Gründen (fehlende Mitgift) auf eine Heirat verzichten mussten. Viele
kinderreiche Familien waren froh, eine oder einige ihrer Töchter in
einem Institut gegen geringes Entgelt versorgt zu wissen. Oftmals
traten die Mädchen nach Abschluss der Schule selber in den
Ordensstand.

Die Aufnahme und das Leben in einer religiösen Gemeinschaft
gab neben dem inneren, emotionalen Aufgehobensein auch äussere

(soziale) Sicherheit: Bei Krankheit und im Alter war man versorgt;
der Schleier und die Ordenstracht gewährten einen gewissen Schutz
und auch ein erhöhtes Prestige.

Die Briefe von Schwester Eugenia Welz machen deutlich, dass

das Leben als Ordensschwester den Frauen viele Chancen und Wege
eröffnete, die verheirateten und erst recht ledigen Frauen aus der
Mittel- und Unterschicht verschlossen blieben. Insbesondere die
Schwestern, die innerhalb der Hierarchie der religiösen Gemeinschaft

aufstiegen und wichtige Ämter innehatten - die also »Karriere«
machten — erreichten einen sozialen Status, der ihnen im säkularen
Leben verwehrt gewesen wäre.

27




	Einführung

