Zeitschrift: Beiheft zum Bindner Monatsblatt
Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung
Band: 7 (1997)

Artikel: "Hochverehrte liebe theure wirdige Mutter!" : Sr. Eugenia Welz (1833-
1899) von der Kongregation der Schwestern vom hl. Kreuz, Ingenbohl.
Ihr Leben und ihre Briefe wahrend der Sammelreisen in der Schweiz, in

Ungarn, Siebenbirgen und Slavonien fir das Kreuzspital in Chur

Autor: Sievi, Valeria / Gerspacher, Regula
Kapitel: EinfGhrung
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-821096

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-821096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EINFUHRUNG
Regula Gerspacher

Die vorliegenden Briefe gewdhren Einblick in das Leben einer jun-
gen Biindnerin, die sich wahrend sieben Jahren im damaligen, zur
Habsburgmonarchie gehorenden Ungarn authielt. Zu Fuss legte sie
mit ihren Begleitschwestern unzahlige von Kilometern zuriick, um
bei Bischofen, Priestern, in Klostern und unter der Bevolkerung
Spenden zugunsten der jungen Kongregation der Barmherzigen
Schwestern vom heiligen Kreuz in Chur zu sammeln. Die Sammel-
schwestern ermoglichten damit Aufbau und Fortbestehen der wirt-
schaftlich noch nicht konsolidierten Schwesterngemeinschaft und fi-
nanzierten die zahlreichen karitativen Einrichtungen zur Linderung
der weitverbreiteten Armut und sozialen Missstande.

Mit zwanzig Jahren hatte sich die aus Reichenau stammende
Margaretha Welz zum Eintritt in die vom Bindner Kapuzinerpater
Theodosius  Florentini  gegriindete Schwesternkongregation ent-
schlossen. 1855, zwel Jahre spater, legte sie die Profess ab und pflegte
im eben errichteten Kreuzspital in Chur getreu dem Ideal ihrer reli-
giosen Gemeinschaft Kranke, Alte und Behinderte.

Nach einer Sammelreise in der Schweiz und in Graubuinden ver-
liess die 23jdhrige Schwester Eugenia im Jahre 1856 ithre Heimat,
um sich auf Kollekte im habsburgischen Ungarn zu begeben. Bereits
die ersten Briefe aus der Fremde verraten das Heimweh und die
Sehnsucht nach dem Aufgehobensein in der schwesterlichen Ge-
meinschaft. Zugleich ist aber auch in jedem Brief an ihre geistliche
Mutter und Oberin der Barmherzigen Schwestern vom heiligen
Kreuz, Sr. Maria Theresia Scherer, der Wille zum absoluten Gehor-
sam splrbar. Allerdings — auch das kann den Briefen Sr. Eugenias
entnommen werden — rechnete die junge Ordensfrau nicht damit,
wahrend so langer Zeit in Ungarn zu bleiben. In den Momenten, wo
sich Sr. Eugenia von ihrer geistlichen Gemeinschaft in Chur verlas-
sen fiihlte, war es oft ein Trost fur sie, dass sich viele andere Barm-
herzige Schwestern ebenfalls auf Sammelreise fern der Heimat be-
fanden.



DER EINTRITT IN EINE KONGREGATION -
EINE ALTERNATIVE LEBENSFORM IM 19. JAHRHUNDERT

Die erhaltenen Briefe spiegeln ein Frauenleben (oder zumindest ei-
nen Teil davon) wider, das exemplarisch fur die unzahligen anderen
weiblichen Lebenslaufe in jener Zeit steht: Im 19. Jahrhundert er-
lebten die weiblichen Kongregationen einen immensen Aufschwung
sowohl hinsichtlich der Zahl der Neugrindungen als auch in Bezug
auf thren fast explosionsartigen Mitgliederzuwachs. Es waren gross-
tenteils geistliche Manner — Pfarrer oder Bischofe — die weibliche
Gemeinschaften grundeten, welche nicht die Kontemplation, son-
dern das tatige karitative Wirken zu ihrem Ideal erhoben. Ausgangs-
punkt dieser Bewegung, die in der Forschung auch als innerkirchli-
che katholische Frauenbewegung bezeichnet wird, war Frankreich,
wo zwischen 1810 und 1879 350 neugegrundete Schwesternkongre-
gationen nachgewiesen werden konnten.” Ein grosser Teil der Se-
kundarliteratur uber Schwesterngemeinschaften stammt denn auch
aus Frankreich.’

1 Vgl. zur innerkirchlichen katholischen Frauenbewegung, die neben der Femini-
sierung des Klerus auch eine Verweiblichung der Religiositiat sowie eine zu-
nehmend auf Frauen ausgerichtete Frommigkeitspraxis (z. B. Marienverehrung)
umfasste, folgende Aufsitze: Christa Mutter: »Die Hl. Religion ist das tragende
Fundament der katholischen Frauenbewegung«. Zur Entwicklung des Schweize-
rischen Katholischen Frauenbundes. In: Auf den Spuren weiblicher Vergangen-
heit (2). Beitrage der 4. Schweizerischen Historikerinnentagung. Hg. von der
Arbeitsgruppe Frauengeschichte Basel. Ziirich 1988, S. 183-198 sowie Hugh Mc
Leod: Weibliche Frommigkeit — mannlicher Unglaube? Religion und Kirchen
im biurgerlichen 19. Jahrhundert. In: Biirgerinnen und Burger. Hg. von Ute
Frevert. Gottingen 1988, S. 134-156.

2 In Frankreich stieg die Zahl der Frauen, die in bereits bestehende oder neuge-
grindete Kongregationen eintraten, zwischen 1808 und 1880 von unter 13'000
auf tiber 130'000 an. In Italien, England, den USA, Deutschland, den Landern
der Habsburgmonarchie und in der Schweiz kann von einer im Verhiltnis zu
den jeweiligen Bevolkerungszahlen dhnlichen Zunahme von weiblichen Or-
densmitgliedern ausgegangen werden. Dieses Phanomen, das in diesen Ausftih-
rungen weiter unten zu erkldren versucht wird, fihrte zu einer Feminisierung
des katholischen Klerus. Siehe: Michela De Giorgio: Das katholische Modell.
In: Geschichte der Frauen. Hg. von Georges Duby und Michelle Perrot. Band 4:
19. Jahrhundert. Hg. von Geneviéve Fraisse und Michelle Perrot. Frankfurt am
Main 1994, S. 187-220.

3 Vgl die umfassende Untersuchung des Franzosen Claude Langlois: Le catholi-
cisme au féminin. Les congrégations frangaises a supérieure générale au XIXe
siecle. Paris 1984. Langlois' Analyse geht von einem quantifizierenden Stand-
punkt aus. Er konzentriert sich weniger auf die Biographien der einzelnen Frau-
en. Gewiss auch aus dem Grund, dass Zahlenmaterial eher aufzufinden ist als

10



Die Grindungswelle von Kongregationen erreichte die Schweiz
um die Mitte des 19. Jahrhunderts. Die Errichtung solcher weibli-
cher Gemeinschaften nach 1848 war trotz Klosterverbot in der Bun-
desverfassung moglich, da sich die Kongregationen — eine relativ
moderne Form religioser Gemeinschaften — in ihrer kirchenrechtli-
chen Struktur von den traditionellen Orden unterscheiden.

Auch in unserem Land sind die Kongregationen Gegenstand der
Forschung. An erster Stelle sind die umfassenden Darstellungen zum
katholischen Klerus sowie Ordens- und Kongregationswesen 1m
Rahmen der Helvetia Sacra zu nennen.' Aber auch einzelne Unter-
suchungen zu bestimmten Frauengemeinschaften, die weniger kir-
chenhistorisch und -rechtlich orientiert sind, sondern von einem so-
ziohistorischen und demographischen Ansatz ausgehen, liefern wert-
volle Hinweise und Aufschlisse. In diesen Arbeiten stehen vor allem
die einzelnen Mitglieder der Kongregationen im Vordergrund. Sie
machen auch ein gewisses, in der gangigen, von Mannern bestimm-
ten Katholizismus- und katholischen Kirchenforschung herrschendes
Defizit wett, indem sie von einer feministischen Betrachtungsweise
ausgehen

DIE KATHOLISCHE ANTWORT AUF DIE SOZIALE FRAGE

Im letzten Jahrhundert erholte sich die katholische Kirche von der
Krise, die sie wahrend der Epoche der Aufklarung sowie im Zeitalter

Quellen zu den oft anonym gebliebenen Schwestern, die nur in Ausnahmefillen
einen schriftlichen Nachlass hinterliessen. Seine Untersuchung gilt als Stan-
dardwerk in der Forschung tiber das weibliche Kongregationswesen.

1 Fiir unseren Zusammenhang besonders wichtig: Patrick Braun: Einleitung. Reli-
giose Manner- und Frauen-Kongregationen des 16. bis 18. Jahrhunderts. In:
Helvetia Sacra. Die Kongregationen in der Schweiz, 16.-18. Jahrhundert. Ab-
teilung VIII, Band 1. Basel 1994, S. 19-68. Der Folgeband - Die Kongregatio-
nen in der Schweiz, 19. und 20. Jahrhundert - befindet sich noch in Bearbei-
tung.

2 Angelika Bucher: Zur Frage der soziodemographischen Hintergrinde und be-
ruflichen Lebenslaufe von Ordensschwestern im 19. Jahrhundert am Beispiel
der Kongregation der Lehrschwestern vom heiligen Kreuz in Menzingen, 1844-
1894. Lizentiatsarbeit. Phil. I. Bern 1991. Brigitte Haselbock: »Eine treue
Dienstmagd im Weinberg des Herrn...«. Das Schwesterninstitut Baldegg 1830-
1880. Lizentiatsarbeit. Phil. I. Zirich 1991. Yvonne Leimbguber: Zwischen
Willen und Gehorsam. Gertrud Leupi (1825-1904). Begriindung des Benedikti-
nerinnenklosters Maria Rickenbach. Phil. I. Ziirich 1995.



der Revolution durchlebt hatte.' Die unzédhligen im Wachsen be-
griffenen Kongregationen trugen mit ithrem sozialen Engagement
zur Starkung der Position der Kirche wie zur Linderung der ver-
breiteten Not bei. Die religiosen Gemeinschaften nahmen sich der
Alten, Kranken, Behinderten und tberhaupt der sozial Schwachen
an. Mit den Grindungen von Schulen ermoglichten sie auch den
wirtschaftlich schlecht gestellten Schichten (und vor allem den Mad-
chen) Zugang zu elementarer Bildung und trugen somit zur Alpha-
betisierung der breiten Bevolkerung bei. Das Wirken der Kongrega-
tionen zielte jedoch nicht nur auf die Verbesserung der physischen
und geistigen Situation des Volkes ab; im Mittelpunkt stand als zen-
traler Impetus die religios- ge1sthche Hebung, d.h. die (innere) Mis-
sionierung.

Die Industrialisierung, die im 19. Jahrhundert auch unser Land
grossflachig erfasste, brachte in ihrer ersten Phase mehr Elend und
Not mit sich, als dass sie der stetig wachsenden Bevolkerung Arbeits-
platze und einen gewissen Wohlstand verschaffte. Der Pauperismus
erfasste weite Telle Europas, ein Grossteil der Bevolkerung war da-
von betroffen.” Die landlichen und (vor-) alpinen Regionen, in denen
die Industrialisierung relativ spat Einzug hielt, verarmten. Die Men-
schen verwahrlosten. Kinder waren tberall bettelnd auf der Strasse
anzutreffen. Erwachsene ohne Arbeit verfielen dem Alkoholismus oder
— wie aus zeitgenossischen Berichten immer wieder zu lesen ist — dem
(nicht naher definierten) Laster. Alte, Kranke und Behinderte stan-
den oftmals ohne jegliche Unterstiitzung da.

Aber auch in den industrialiserten, mehrheitlich stadtischen Ge-
bieten machte sich bald die Kehrseite der Industrialisierung be-

1 Das Pontifikat des vom katholischen Kirchenvolk verehrten konservativen Paps-
tes Pius IX. («Pio nono», 1846-1878) war einerseits von einer innerkirchlichen
Restauration, andererseits von einer zunehmenden katholischen Isolation ge-
kennzeichnet. Pius IX. verurteilte die (liberalen) Revolutionen von 1848 sowie
deren Postulate und stellte den partikularistischen Stromungen in den verschie-
denen Nationalkirchen eine zunehmend auf Rom gerichtete Zentralisierung
(Ultramontanismus) entgegen. Unter Pius IX. erfolgte ein Wiederaufleben der
Volksfrommigkeit (Marienverehrung, Herz Jesu-Anbetung), die durch die Ver-
kiindigung der » Unbefleckten Empfangnis Marias« (1854) sowie der Unfehlbar-
keit des Papstes in Lehrmeinungen (1870, auf dem ersten Vatikanischen Konzil
1869/70) zusatzlich Auftrieb erhielt. Siehe: Lexikon fiir Kirche und Theologie
[LThK]: Band 8, 1963. Sp. 536f.

2 Georg Kreis: Der Weg zur Gegenwart. Basel 1986, S. 180-199 (insbesondere
der kurze, aber pragnant zusammenfassende Beitrag von Jean-Claude Faves:
Die Industrialisierung der Schweiz - der Stand unserer Kenntnisse, S. 199).

12



merkbar: Unterbezahlte, ausgebeutete Fabrikarbeiterinnen und
-arbeiter, die sich jetzt, da Arbeitsort und Wohnort nicht mehr iden-
tisch waren, nicht mehr um ithre Familien kimmern konnten, ver-
breitete Kinderarbeit, ebenfalls Alkoholismus und Auseinanderfallen
des familiaren Beziehungs- und Versorgungsnetzes.1 Diese Folgeer-
scheinungen des Umbruchs von einer Agrar- und Handwerkergesell-
schaft zu einer modernen Industriegesellschaft wurden bis zu Anfang
unseres Jahrhunderts unter dem Begriff »soziale Frage« subsumiert.
Politiker, Kleriker, Vertreter der verschiedensten Gesinnungen und
Lager beschiftigten sich mit der Losung der sozialen Frage und pra-
sentierten in diesem Zusammenhang die unterschiedlichsten Mo-
delle.

Von staatlicher Seite aus reagierte man mit Verzogerung. Der
noch junge, zuerst von Reprasentanten des Liberalismus und Kapi-
talismus (also der Fabrikherrenschicht) bestimmte Bundesstaat stellte
sich erst nach und nach den durch den Pauperismus geschaffenen
Problemen.

Die katholische wie auch protestantische Kirche sowie die immer
zahlreicher werdenden privaten gemeinnitzigen Hilfsgesellschaften
setzten sich zum Ziel, dort Abhilfe zu schaffen, wo von staatlicher
Seite (noch) keine Unterstitzung zu erwarten war. Zwar waren sich
alle diese kirchlich-konfessionellen Vereine und privaten burgerli-
chen Gesellschaften in der Zielsetzung einig: Die breite Bevolkerung
und insbesondere die sozialen Randgruppen sollten von ihrer wirt-
schaftlichen Armut befreit und ihre oftmals ohne jede Perspektive
gefithrte Existenz verbessert werden. Die Mittel und Wege dahin wa-
ren jedoch je nach Weltanschauung verschieden. So gehorten De-
batten in Wort und Schrift der zahlreichen selbsternannten Volks-
erzicher, auf welche Weise die soziale Frage gelost werden sollte, zum
offentlich-politischen Alltag der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts.
Vor allem beziiglich der moralisch-ethischen Grundeinstellung, die
samtlichen Hilfsaktionen und Rettungskampagnen zugrunde lag,
konnten (und wollten) die verschiedenen Initiatoren und in steigen-
dem Mass auch Initiatorinnen, die zumeist aus dem wohlhabenden
Birgertum stammten, keinen Konsens finden. Wahrend sich die
burgerlich-liberalen »Hiilfsvereine, allen voran die 1828 gegrtindete
Schweizerische Gemeinniitzige Gesellschaft zur »Beforderung der

I Georges Andrey: Auf der Suche nach dem neuen Staat (1798-1848). In: Ge-
schichte der Schweiz und der Schweizer. Basel 1986, S. 566-574.

I3



Volksbildung, des Gewerbeﬂelsses und der Armenpflege im schwei-
zerischen Vaterlande«', von einem philanthropisch-humanitaren
Grundsatz leiten liessen, verstand die kathohsche Kirche unter threm
wohltatigen Wirken mehr als ein blosser Akt aus Mitleid oder An-
teilnahme am Los der (benachteiligten, minderbemittelten) Mitmen-
schen. Samtliche grosstenteils von Kongregationen ausgehenden Ak-
tivitaten zugunsten der leidenden Bevolkerung entsprangen der vom
christlichen Geist getragenen Karitas, d h. der Gottesliebe und der
um Gotteswillen getibten Nachstenhebe

»WAS BEDURFNIS DER ZEIT IST, IST GOTTES WILLE.«

Die in diesem Sinne verstandene Karitas war denn auch Impetus
und Leitmotiv der von Pater Theodosius Florentini (1808-1865) ge-
grindeten Kongregation der Barmherzigen Schwestern vom heiligen
Kreuz. Der dem Kapuzinerorden des hl. Franziskus angehorende
Florentini war eine herausragende Personlichkeit des Schweizer Ka-
tholizismus im letzten Jahrhundert. Von immer neuen Visionen be-
seelt und getreu seinem Grundprinzip »Was Beduirfnis der Zeit ist,
ist Gottes Wille« verschloss sich der aus Mustair stammende Biind-
ner den veranderten Anforderungen der Zeit nicht. Trotz seiner de-
zidiert katholisch-konservativen und antiliberalen Einstellung wurde
thm selbst von weltanschaulichen Gegnern Achtung entgegenge-
bracht. Seine Reden im In- und Ausland fanden Gehor, seine Mit-
gliedschaft in den verschiedenen gemeinntitzigen Veremen auf eid-
genossischer, kantonaler und Gemeindeebene war gefragt

Ohne von seinen Grundsatzen abzuweichen, gelang es Florentini,
seine Ideen Schritt fir Schritt umzusetzen. In Chur begann er mit

1 Walter Rickenbach: Geschichte der Schweizerischen Gemeinniitzigen Gesell-
schaft 1860-1960. Ziirich 1960, S. 26.

2 Vgl. Susi Fehr: Die Caritas als katholische Liebesbetatigung: ihre geschichtliche
Entwicklung und volkswirtschaftliche Bedeutung. Diss. Bern. Einsiedeln 1951
sowie Albert Gasser: Jenseitsfrommigkeit und Sozialengagement im 19. Jahr-
hundert - Das Beispiel der sozialen Schwesterngemeinschaften des Theodosius
Florentini. Ziirich 1985. '

3 Vgl die immer noch vollstandigste, zahlreiches Quellenmaterial enthaltende
Biographie iiber P. Thedosius Florentini von P. Veit Gadient OFMCap: Der
Caritasapostel Theodosius Florentini. Luzern 1944. Eine zweite verbesserte
Auflage, aus der hier zitiert wird, erschien 1946 ebenfalls im Rexverlag Luzern.

| 4



der Realisierung seiner karitativen Somalreform Zwar wurden 1hm
in der protestantisch-liberal dominierten Stadt' immer wieder Steine
in den Weg gelegt. Dennoch konnte er Anfang der fiinfziger Jahre
das Kreuzspital erdfinen, das auch der protestantischen Bevolkerung
offenstand. Innerhalb des protestantischen Stadtrates, den Florentini
vom wohltitigen Charakter und der Notwendigkeit seiner Instituti-
onen uberzeugen konnte, schwanden bald die Wlderstande gegen-
Uber den eingekleideten Barmher21gen Schwestern.”

So leistete Florentini, der in den vierziger Jahren, als die Kloster-
aufhebungen im Aargau einen Aufstand der katholischen Bevolke-
rung heraufbeschworen hatten, von der liberalen Aargauer Regie-
rung polizeilich gesucht wurde und sich ins Ausland absetzen musste,
einen Beitrag zur Versohnung zwischen Katholiken und Liberalen.
Obwohl die Wunden im katholisch-konservativen Lager wegen der Nie-
derlage im Sonderbundskrieg von 1847 noch tief und die (politische)
Diskriminierung der katholischen Kantone in den ersten Jahren des
1848 geschaffenen Bundesstaates nicht zu ubersehen waren, fun-
gierte der Kapuzinerpater als Mittler und half mit seinem sozialka-
ritativen Wirken nicht zuletzt auch mit, eine Briicke zwischen den
beiden in ithrer Weltanschauung so verschiedenen Lagern zu schla-
SotL: .

Betrachtet man das vielfaltige Wirken von Pater Theodosius, die
von ithm initiierten und gegrundeten Waisen-, Armen-, Pfriindner-
und Krankenhauser sowie Schulen und Fabriken im In- und Aus-
land, so ist es kaum vorstellbar, wie das ein einzelner innerhalb eines
kurzen Menschenlebens zu vollbringen vermocht hat. Dieses Le-
benswerk ist denn auch nicht das Verdienst einer Einzelperson. Oh-
ne die absolute Loyalitat und ebenso selbstlose wie tatkraftige Mit-
hilfe der von Florentini gestifteten Kongregationen ware der visio-
nare, aber auch unstete Kapuziner unter Umstanden bei der Umset-
zung seiner Sozialreform gescheitert, zumindest hatte sie nicht in
diesem Ausmass verwirklicht werden konnen.

I Die Stadt Chur zidhlte zu dieser Zeit ca. 6000 Einwohner, davon waren 900
Katholiken. Siehe: Inge Sprenger Viol: Ein Leben gegen Elend und Unrecht.
Weg und Wirken der Schwester Maria Theresia Scherer. Freiburg i. Br. 1995,
S. 56.

2 Vgl Gisele Rimmer: P. Theodosius Florentini (1808-1865). Ein Mann der
christlichen Caritas und der sozialen Tat. Lizentiatsarbeit. Phil. I. Zirich 1982.
Diese Arbeit geht detailliert auf das Wirken Florentinis und seiner Schwestern
im Kanton Graubiinden ein.

15



Von Anfang an verliess sich der Biindner Pater, dessen weitreichende
Projekte bei seinen kirchlichen Vorgesetzten oft gleichermassen auf tau-
be Ohren wie auf Widerstand stiessen, voll und ganz auf die Unterstiit-
zung durch »seine« geistlichen Tochter. Sein Sozialprogramm zur
Bekampfung der »liberhandnehmenden Demoralisation und Irreli-
giositat« innerhalb der Gesellschaft, das auf den zwei Pfeilern Schule
und Jugendfirsorge bzw. Armen- und Krankenpflege fusste, ging
von der Grundung zweler Schwesternkongregationen aus, die sich in
diesen Bereichen engagieren sollten.

WIDER GEISTLICHE UND MATERIELLE ARMUT

In einem Rechtfertlgungsschrelben an den Basler Bischof Karl Ar-
nold-Obrist” aus dem Jahre 1856 legte Florentini die Grundziige sei-
nes karitativen und padagogischen Reformmodells dar:

»Ich hatte vor 1839 den Plan entworfen, der antichristlichen
Schulbildung eine christ-katholische Erziehung, der rationalistischen
Behandlung der Armen, Verwahrlosten, Verbrecher eine auf den
Prinzipien christlichen Glaubens und christlicher Liebe beruhende
Verpflegung und Leitung mittels religioser Kongregationen, die den
Landesbedtirfnissen entsprechend eingerichtet waren, zu begegnen.
Ich wollte diese Kongregationen so einrichten, dass sie tiberall hin-
passten, uberall Aufnahme finden konnten, in alle Verhaltnisse ein-
dringen mochten. Es sollte nichts an ithnen sein, was abschrecken
konnte, sie anzustellen. So sollte durch ithre Vermittlung mit geistiger
und korperlicher Pflege allmahlich christliche Gesinnung und Ge-
sittung in die Jugend und in die Hauser der armsten und verwahrlo-
sesten Menschenkinder verpflanzt werden; man sollte eben durch

1 Im Jahre 1856 loste sich eine der von Florentini gegriindeten Kongregation von
ihrem Stifter und Superior. U.a. der Umstand, dass die beiden religiésen Frau-
engemeinschaften nicht derselben bischoflichen Jurisdiktion unterstanden (die
Menzinger Lehrschwestern gehorten zum Bistum Basel, die Barmherzigen
Schwestern zum Churer Bistum) hatte immer wieder zu Reibereien und Kom-
petenzstreitigkeiten gefuihrt.

2 Siehe zu diesem Bischof, der von 1854 bis 1862 als geistlicher Oberhirte dem
Bistum Basel vorstand, den Beitrag von Urban Fink: Karl Arnold-Obrist (1854-
1862). Bischof zwischen den Fronten. In: Urban Fink, Stephan Leimgruber,
Markus Ries (Hg.): Die Bischéfe von Basel 1794-1995. Freiburg i. Ue. 1996, S.
89-129.

16



diese heilsame Umwandlung zur Einsicht kommen, dass regenerati-
ve Kraft nur in der kathohschen Kirche liege, und dass die From-
migkeit zu allem niitzlich sei.«

Nachdem Pater Theodosius in der ersten Halfte der vierziger
Jahre in Baden und in Altdorf selber padagogische Erfahrungen ge-
sammelt hatte, griindete er im Jahre 1844 die Kongregation der
Lehrschwestern vom heiligen Kreuz in Menzingen. Die Konstituti-
onen sowie die Lehrmethoden orientierten sich am Beispiel der Ar-
men Schwestern von der Vorsehung im elsassischen Ribeauwvillé.
Florentini lernte dieses Ende des 18. Jahrhunderts errichtete Lehr-
schwesterninstitut, das nach den Methoden des katholischen Re-
formpadagogen Johann Ignaz Felblger unterrichtete, wahrend sei-
nes Exils 1841 kennen. Die ersten dreir Menzinger Lehrschwestem
erhielten thre Ausbildung u.a. in Ribeauvillé.

Der Grundstein zum Aufbau der zweiten Schwesternkongregati-
on legte Pater Theodosius wie bereits erwahnt in Chur, wo er seit
1845 als Seelsorger der Hofpfarrei wirkte. Als Prasident der katholi-
schen Armenkommission in Chur wurde er stindig mlt Not und
Elend konfrontiert. 1850 eréffnete er in der Planaterra’ ein Spital,
um das »Stadtkrankenhaus am Totentor«, dessen unzurelchende
Kapazititen lingst tiberschritten waren, zu entlasten.’ Barmherzige
Schwestern aus Innsbruck sollten die Menzmger Schwestern in der
Krankenpflege unterweisen. Die Zusammenarbeit war jedoch nicht
erspriesslich.

Deshalb wurde 1852 die erst 27jahrige Sr. Maria Theresia Sche-
rer (1825-1888) nach Chur berufen, um den in der Krankenpflege

1 Vgl. die Autobiographie von P. Theodosius Florentini (bis zum Jahr 1855). In:
P. Veit Gadient OFMCap: Der Caritasapostel Theodosius Florentini. Luzern
19462, S. 516.

2 Johalln Ignaz Felbiger (1724-1788) war ein bedeutender katholischer Schul-
mann. Er reformierte das schlesische Schulwesen und erarbeitete im Auftrag des
preussischen Konigs Friedrich ein katholisches Schulreglement fiir Landschulen.
Der Erfolg seiner Reformen veranlasste weitere katholische Territorien, das vor

allem auf dem Land vernachlassigte Schulwesen im Sinne Felbigers zu reorgani-
sieren und auszubauen. Zwischen 1774 und 1778 wirkte Felbiger auf Berufung
durch Kaiserin Maria Theresia in Oesterreich. Siehe: Allgemeine Deutsche Bio-
graphie [ADB]: Band 6, 1968. S. 610f.

3 Das alte Haus der Plantar, spater Planaterra genannt, befand sich bei St. Regula
am Untertor.

4 Siehe: Inge Sprenger Viol: Ein Leben gegen Elend und Unrecht. Weg und Wir-
ken der Schwester Maria Theresia Scherer. Freiburg 1. Br. 1995, S. 56.

|17



tat1gen theod051amschen Schwestern als Oberin und Novizenmeiste-
rin vorzustehen.' Am 23. April 1853 zog sie mit ithren Mitschwestern
in das neu erbaute, auch auf chirurgischem Gebiet den damaligen
modernsten Anforderungen gentigende Kreuzspital ein. ? Die ersten
Jahre nach der Inbetriebnahme des Kreuzspitals waren von erdri-
ckenden finanziellen Sorgen getriibt. Noch in der Bauphase hatte
sich Pater Theodosius auf Kollekte zugunsten des kostenaufwendi-
gen Krankenhauses nach Italien begeben. Im Erdffnungsjahr des
Spitals wurden Schwestern auf Sammelreise nach Bayern, Wiirttem-
berg, Osterreich und Ungarn entsandt. Sie zogen bis in die sechziger
Jahre hinein fiir das Kreuzspital Spenden ein (unter ihnen Schwester
Eugenia Welz, die sich im Jahre 1856 auf die Reise machte).”

1856 trennten sich die Menzinger Lehrschwestern von ihrem
Grunder und Superior Pater Theodosius Florentini, dem es nicht
gelungen war, die im Schulwesen tatigen Schwestern mit denjenigen
die sich in der Krankenpﬂege engagierten, zu einer emzlgen Kon-
gregation zu vereinen., * Der standig wachsende Zweig der im Kreuz-
spital wirkenden Barmherzigen Schwestern erhielt ein eigenes,
ebenfalls im Bistum Chur liegendes Mutterhaus, nachdem die Chu-
rer Behorden mehrmals gegen die »klosterliche Niederlassung« 1m
Kreuzspital Einspruch erhoben hatten. Florentini erwarb deshalb
1855 im schwyzerischen Ingenbohl eine Liegenschaft, die in den fol-
genden Jahren und Jahrzehnten zum Generalat der Barmherzigen
Schwestern vom -heiligen Kreuz in Ingenbohl ausgebaut wurde.
Schwester Maria Theresia Scherer, die Oberin und Novizenmeiste-

1 P. Theodosius, der Superior der Menzinger Schwestern, verlangte von deéren
Oberin Bernarda Heimgartner (1822-1863) immer mehr und stets die besten
Schwestern, was zu Spannungen zwischen den beiden fiihrte. Zur ersten Oberin
der Menzinger Lehrschwestern vgl.: P. Andreas Sampers CSSR (Hg.): Die
Chronik des Instituts der Lehrschwestern vom hl. Kreuz 1844-1854. Verfasst
und geschrieben von der Dienerin Gottes Frau Mutter Bernarda Heimgartner.
Menzingen 1970.

2 Inge Sprenger Viol: Ein Leben gegen Elend und Unrecht. Weg und Wirken der
Schwester Maria Theresia Scherer. Freiburg i. Br. 1995, S. 65.

3 Siehe: P. Veit Gadient OFMCap: Der Carltasapostc] Theodosius Florentini.
Luzern 19462, S. 203-206.

4 Ebenda, S. 139-162. Die Trennung der beiden Institute von Menzingen und
Chur bzw. Ingenbohl war ein tiefer und schmerzhafter Einschnitt in der Ge-
schichte dieser Kongregationen. Die Ingenbohler Chroniken und spateren Dar-
stellungen tber diese konfliktreiche Zeit schildern, wie schwer den einzelnen
Schwestern der Entscheid gefallen ist, sich fur eine der beiden theodosianischen
Kongragtionen zu entscheiden.

I8



rin am Churer Kreuzspital, wurde 1857 zur ersten Generaloberin
gewahlt und hielt dieses Amt bis zu threm Tod 1888 inne.

Die im Herbst 1995 (als Ordensgriinderin) seliggesprochene Lu-
zernerin trug mit threm Charisma und ihrer Schaffenskraft mass-
geblich zum Aufbau der Ingenbohler Kongregation bei.' Nach
Florentinis Tod 1865 hielt sie die Geschicke der stetig wachsenden
Schwesterngemeinschaft fest in der Hand und offnete ihr standig
neue Wirkungsgebiete im In- und Ausland, bald auch schon in

. 2
Ubersee.

DIE KONGREGATION — EINE DEN BEDURFNISSEN DER ZEIT AN-
GEPASSTE GEISTLICHE GEMEINSCHAFT

Wie weiter oben bereits erwahnt wurde, war es in den (kirchen-) po-
litisch bewegten Jahren um die Mitte des letzten Jahrhunderts durch
das in der Bundesverfassung von 1848 verankerte Klosterverbot
nicht moglich, auf schweizerischem Boden einen neuen Orden zu
grunden. Bestehende, seit Jahrhunderten in der Schweiz angesiedelte
Ordensgemeinschaften wurden in den konfessionspolitischen Wirren
des Sonderbundskrieges von staatlicher Seite verboten und aufgeho-
ben, so die Jesuiten und die thnen zugerechneten Ursulinen.

Es lag aber auch nicht im Sinne der zahlreichen Initiatoren (und
Initiatorinnen) des 19. Jahrhunderts, ihren neugegriindeten Gemein-
schaften die kirchenrechtliche Form und den Status von Orden zu
verlethen. Einen dem Ziel und Zweck adaquaten Rahmen bot nach
ithrer Auffassung einzig die Kongregation: nicht Kontemplation und
Klausur, wie sie die traditionellen Orden pflegten und befolgten,
sondern titige Karitas inmitten der Gesellschaft erachteten die
Griinder und Griinderinnen als zeitgemasse Bestimmung und Basis

1 Erstaunen bis hin zu Befremden unter dem Kirchenvolk wie in kirchlichen Krei-
sen loste im Vorfeld des Seligsprechungsprozesses der Umstand aus, dass nicht
auch Bernarda Heimgartner, erste Oberin der Menzinger Lehrschwestern, in
den Stand der Seligen erhoben wurde. Bis zur Trennung von 1856 war sie ge-
nauso eine Weggefahrtin P. Theodosius Florentinis und baute mit ihm die erste
theodosianische Kongregation der Lehrschwestern auf.

2 Vgl. zu Leben und Werk von Schwester Maria Theresia Scherer die aus Anlass
zur Seligsprechung erschienene neue und aktuellste Biographie von Inge Spren-
ger Viol, die bereits mehrmals zitiert worden ist.

19



ithres Wirkens. Durch den Verzicht auf eine strenge Klausur sollte
der Dienst in der Welt ermoglicht werden.'

Kongregationen (»congregatio«: lateinisch fiir Vereinigung) be-
stehen innerhalb der katholischen Kirche bereits seit dem 16. Jahr-
hundert, als sich Frauen bzw. Manner in bewusster Abgrenzung den
traditionellen Orden gegeniiber zu einem gemeinsamen religiosen
Leben (mit oder ohne Gelibde) in Vereinigungen zusammenschlos-
sen. Die kirchenrechtliche Definition dieser neuzeitlichen religiosen
Vereinigungen hat sich aber in einem langwierigen Prozess bis weit
ins 20. Jahrhundert hinein gezogen. Die Mehrheit der Kongregati-
onen, die im letzten Jahrhundert ins Leben gerufen wurden, waren
lediglich bischoflichen Rechts, d.h. ihre Errichtung wurde seitens des
zustandigen Bischofs approbiert. Erst durch den Codex Iuris Gano-
nici von 1917 erlangten sie volle bzw. papstliche Anerkennung (wie
die alten2 Orden) und wurden somit in den »Vollkommenheitsstand«
versetzt.

Im Gegensatz zu den traditionellen Orden legten die Mitglieder
von Kongregationen nicht »feierliche«, sondern nur »einfache« Ge-
libde ab. Es handelte sich um zwel in ihrer kirchlichen Anerken-
nung und kirchenrechtlichen Folgen unterschiedliche Arten von
Versprechen. Der Codex Iuris Canonici von 1917, eine Antwort auf
die komplexe Entwicklung des Kongregationswesens des 19. Jahr-
hunderts, betrachtete die Kongregationen als religiose Gesellschaften
mit nur einfachen (zeitlichen oder ewigen) Geliibden nicht als Orden
im strengen Sinn.

Erst der Codex luris Canonici von 1983 hat diese qualitative
rechtliche Unterscheidung aufgehoben: Orden und Kongregationen
sind einander gleichgestellt und unter dem Oberbegriff »Ordens-
institut« (lateinisch: »institutum religiosum«) zusammengefasst wor-
den, worunter eine »Gesellschaft, deren Mitglieder offentliche Ge-

1 Nicht alle der fast unzahligen im 19. Jahrhundert gegriindeten Kongregationen
entwickelten sich wie in unserem Fall zu - den traditionellen Orden ebenbiirti-
gen - Gemeinschaften. Oftmals blieb die Wirkungskraft der klosterdhnlichen
Gemeinschaften auf die jeweilige Didzese beschrankt. Insbesondere bei den
Frauenkongregationen gab es ausserordentlich viele kleine Gemeinschaften, de-
ren Ausstrahlung sich lediglich auf ein paar Pfarreien erstreckte und die ganz im
Dienst des Pfarrklerus standen. Siehe dazu: Handbuch der Kirchengeschichte:
Das Erwachen der katholischen Lebenskraft. Band 6, 1. Halbband. Freiburg i.
Br. 1971, S. 256f.

2 Vgl. Georg Schwaiger (Hg.): Monchtum, Orden, Kloster. Von den Anfangen
bis zur Gegenwart. Ein Lexikon. Miinchen 1993, S. 302f.

20



libde der Keuschheit, der Armut und des Gehorsams ablegen und
ein gememschafthches Leben fiihrenc, verstanden wird.’

Die Schwestern der theodosianischen Kongregationen legten also
nach absolviertem Noviziat einfache Gelubde ab und waren zu Leb-
zeiten Florentinis und Schwester Eugenias den Nonnen traditioneller
Orden zumindest aus kirchenrechtlicher Sicht (noch) nicht gleichge-
stellt.” Dennoch mussten sich auch die Lehr- und Barmherzigen
Schwestern iber mangelnden Zulauf nicht beklagen. Gerade die
weniger observante Form der Kongregation mochte die vielen, meist
noch sehr jungen Frauen angesprochen und ein Leben innerhalb ei-
ner religiosen Gesellschaft vorstellbar gemacht haben.

GETREU DEM FRANZISKANISCHEN IDEAL -
SOLIDARITAT MIT DEN ARMSTEN UND GERINGSTEN

Die Konstitutionen (Regel) fiir die Menzinger Lehrschwestern und
spater fir die Ingenbohler Schwestern lehnen sich an die Drittor-
densregel fir Weltleute® des heiligen Franziskus von Assis1 (1182-
1226) an. * Neben den von Florentini selbst geschaffenen Satzungen,
die das Aktionsfeld der theodosianischen Stiftungen betreffen (Schule
sowie Kranken- und Armenpflege) und worin sich die theodosiani-
sche Sozialreform spiegelt, wahlte der Kapuziner bewusst die fran-
ziskanische Drittordensregel fiir Weltleute. Es ist be1 den Kongrega-

1 Vgl. Georg Schwaiger (Hg.): Monchtum, Orden, Kldster. Von den Anfangen
bis zur Gegenwart. Ein Lexikon. Miinchen 1993, S. 302f.

2 1852 holte Pater Theodosius Florentini wihrend eines Aufenthalts in Rom per-
sonlich die pépstliche Approbation seiner Kongregation ein. Die Gutheissung
der Konstitutionen durch die Bischofe von Basel (Menzingen) und Chur (Chur,
dann Ingenbohl) erfolgte rasch und problemlos.

3 Im 13. Jahrhundert enstand in Italien der Dritte Orden (Ordo Tertius saecula-
ris) des hl. Franziskus von Assisi fir Weltleute. Frauen und Manner, die in Beruf
und Familie bleiben wollten, verpflichteten sich zur Befolgung und Nachah-
mung der franziskanischen Prinzipien im Leben und Glauben; die Laien legten
nur temporare Geliibde ab. Bald spalteten sich jedoch die regulierten Terziarin-
nen und Terziaren von den Weltleuten ab, die ein gemeinschaftliches zuriickge-
zogenes (Klausur-) Leben in einem Kloster fiihren wollten und in der Folge auch
feierliche Geliibde ablegten. Siehe: Max Heimbucher: Die Orden und Kongre-
gationen der katholischen Kirche. 2. Band. Paderborn 19343, S. 9-16.

4 Die Konstitutionen flir die Lehrschwestern entstanden zwischen 1839 und 1845,
die Regel der Ingenbohler Schwestern wurden erstmals 1860 in Ingenbohl ge-
druckt.

21



tionsstiftungen der Neuzeit ublich, dass sie von einer alteren, bereits
bewahrten und seit Jahrhunderten approbierten Ordensregel ausge-
hen. So sind denn die Konstitutionen der Menzinger und Ingen-
bohler Schwestern vom Geist des hl. Iranziskus von Assisi gepragt,
vor allem was ihre Spiritualitét‘, d.h. thr Frommigkeits- und geistli-
ches Vollkommenbheitsideal, angeht.2 In den Konstitutionen der
Menzinger Lehrschwestern beschreibt er die geistliche Grundhal-
tung der Schwesternkongregation wie folgt:

»Der Geist des Institutes ist vorerst der Geist des Evangeliums
selbst, wie er den heiligen Vater Franziskus belebt hat. Es soll sich
demgemass jede Schwester vor allem angelegen sein lassen, die Welt
zu verachten, sich selbst zu verleugnen, das Kreuz Jesu Christi als 1h-
ren Anteil zu erwahlen, die sinnliche Anhanglichkeit an Eltern, Ver-
wandte und Giter der Erde abzulegen, dafiir ein mit Jesus Christus
in Gott verborgenes Leben zu fithren, und sich immer mehr zu heili-
gen. Zu dem Ende sollen sie sich bestreben, jede Gelegenheit zur
Demut zu bentitzen [...], jederzeit in der Absicht handeln, Gott zu
gefallen und seine Ehre zu fordern, iberzeugt, dass Gott umso frei-
gebiger gegen sie sein werde, je freigebiger sie sich thm zum Opfer
DFHEET. [ o]

Der Geist des Instituts ist [...] der Geist der christlichen Nach-
stenliebe, welcher die Schwestern bestimmt, thr Leben, ihre Be-
quemlichkeiten und das Angenehme einer freiern Lebensweise dem
miihs%men Geschifte einer christlichen Kindererziehung zu op-
fern.«

Florentini- aussert sich weiter zur geistlichen Lebensform der
Barmherzigen Schwestern und definiert die spirituelle Ausrichtung
und Eigenart der Kongregation. Die Art und Weise des Apostolats
sowie die Mittel zur Selbstheiligung werden umschrieben. Anwei-
sungen zur Befolgung der drei Evangelischen Rate — Armut, Gehor-

I Der moderne Begriff «Spiritualitat» ist zu Lebzeiten Florentinis noch nicht ge-
brauchlich gewesen.

2 Vgl. P. Veit Gadient: Der Caritasapostel P. Theodosius Florentini. Luzern
19462, S. 71f Die heute noch in der Deutschschweiz bestehenden Kléster,
Kongregationen und Gemeinschaften, welche nach dem franziskanischen Ideal
leben, sind aufgelistet und beschrieben in: Frauenkl6ster in der Schweiz. Hg. v.
den Vereinigungen der Ordensfrauengemeinschaften der deutschsprachigen
Schweiz. Freiburg i. Ue. 1984, S. 73-115.

3 Zitiert nach: P. Veit Gadient: Der Caritasapostel P. Theodosius Florentini. Lu-
zern 19462, S, 79.

22



sam und Keuschheit — folgen. Punkt fir Punkt fuhrt der Kapuziner-
pater Pflichten und Verhaltensweisen der Schwestern untereinander
sowie der Aussenwelt und ithren Vorgesetzten gegenuber auf.

Die den Schwestern »heilige Regel« begleitete sie ihr Leben lang
und war ihnen gleichermassen Anleitung und Leitfaden in der Be-
wiltigung des Alltags wie in der Entwicklung ihrer Spiritualitat.
Gleichzeitig war sie eine standige Aufforderung zur Vervollkomm-
nung ihrer geistlichen Lebenshaltung.’

In den Konstitutionen Florentinis stehen die »Selbstheiligung« (Ge-
bet, Befolgung der Evangelischen Rate, Askese) sowie die »Berufsarbeit«
(Unterrichtstatigkeit, Kindererziehung, spater auch Krankenpflege) im
Mittelpunkt. Kontemplation und soziales Engagement schliessen sich
gegenseitig nicht aus. Im Gegenteil: sie verbinden sich im Dienst am
Nachsten, in der »Caritas«. Jede aus Nachstenliebe geleistete Tat
beinhaltet ebensosehr die Liebe zu Gott und geschieht um Christi
willen. Gottesliebe und Nachstenliebe sind Pole desselben christli-
chen Liebesgebots und miteinander gekoppelt. In der Spiritualitat
der theodosianischen Kongregationen erfahren die Schwestern in ih-
rem vorbehaltlosen Einsatz fur leidende und bedurftige Menschen
Gott; ithr aktives Engagement in der Welt verhindert deshalb nicht
die Selbstheiligung, sondern ist geradezu Bedingung dafiir. Sie er-
halten in threm karitativen Tun geistliche Unterstiitzung von ihren
Mitschwestern im Mutterhaus, wo nach der Bestimmung Florentinis
eine ewige Anbetung gehalten wird, »damit die in den verschiedenen
Anstalten mit Arbeit und Sorgen beladenen Schwestern stets Zufluss
gottlicher Kraft erhalten und ihre Pflicht mit Treue und Ausdauer
erfillen mt')gen«.3

I Schwester Eugenias Briefe zeigen, wie streng die Ordensfrauen beziiglich der
Einhaltung und Befolgung der Konstitutionen uber sich selbst richteten. Ein
standiges Gefiithl von Versagen wie unbeabsichtigtem Widersetzen oder Uber-
treten tritt einem aus diesen Briefen entgegen.

2 Diese Ausfithrungen sind der sehr aufschlussreichen und auch fur Nichttheolo-
gen verstandlichen Arbeit von Albert Gasser entnommen. Der die theodosiani-
sche Spiritualitdt erliuternde Aufsatz hat den Titel: »Jenseitsfrommigkeit und
Sozialengagement im 19. Jahrhundert — das Beispiel der sozialen Schwestern-
gemeinschaften des Theodosius Florentini« (Ziirich, 1985).

3 Zitiert nach: P. Veit Gadient: Der Caritasapostel Theodosius Florentini. Luzern
19462, S. 220. Aus den Briefen Schwester Eugenias geht deutlich hervor, wie
wichtig und in manchen Situationen Trost und Kraft spendend ihr das Gebet
ihrer Mitschwestern in Ingenbohl war.

23



»GANZ DEM GEKREUZIGTEN, DARUM GANZ DEM NACHSTEN —
DER LIEBE CHRISTI STELLVERTRETERIN'

Aus der Institutsgeschichte der Ingenbohler Schwestern von 1870
(und einer erweiterten Neuauflage von 1888) geht deutlich hervor,
dass die Schwesterngemeinschaft um genugenden Nachwuchs nicht
besorgt sein musste. Die Mehrheit der Barmherzigen Schwestern
vom heiligen Kreuz stammte aus den Innerschweizer Kantonen;
aber auch aus der Ostschweiz (Thurgau, St.Gallen) sowie aus dem
Aargau, Wallis, Graubtinden und dem Freiburgischen kamen junge
Frauen nach Ingenbohl, um nach einer Probe- und Bewihrungszeit
den Schleier zu nehmen.” Die Herkunftsorte der Ingenbohler
Schwestern, die bis 1870 in die Kongregation eintraten, verteilen
sich also auf traditionell katholische Gebiete — den sogenannten ka-
tholischen Stammlanden — wie auf Diasporakantone. Auffallend ist,
dass in den Anfangsjahren ein grosser Teil der Schwestern aus dem
suddeutschen Baden und Wiirttemberg stammte.’

In den Untersuchungen iiber die Menzinger und Baldegger
Kongregationen konnte nachgewiesen werden, dass die Schwestern
vor threm Eintritt mehrheitlich dem breiten (unteren) Mittelstand
(Handwerker- und Bauernstand) angehorten und hauptsachlich aus den
landlichen Regionen stammten. Dem Grinder des Baldegger Insti-
tuts, Kaplan Josef Leonz Blum (1786-1859), war es ein besonderes
Anliegen, gerade jungen Frauen aus der verarmten landlichen Be-
volkerung eine sichere Existenz (»Arbeit, Verdienst, Broderwerb,
und ein sicheres Obdach«) zu bieten." Blum wie Florentini ermog-
lichten somit weiblichen Angehorigen sozial schwacher Schichten,

I Zitiert nach: Frauenkloster in der Schweiz. Hg. von den Vereinigungen der Or-
densfrauengemeinschaften der deutschsprachigen Schweiz, S. 105 (Portrat der
Barmherzigen Schwestern vom heiligen Kreuz Ingenbohl).

2 Vgl. das Schwesternverzeichnis in der «Geschichte des Institutes der barmherzi-
gen Schwestern vom heiligen Kreuze in Ingenbohl», Ingenbohl, 1870, S. 168-
182: Die Lizentiatsarbeiten von Angelika Bucher iiber die Menzinger Lehr-
schwestern und von Brigitte Haselbock tiber die Baldegger Schwestern, beides
ebenfalls zentralschweizerische Ordensgemeinschaften, weisen nahezu dieselben
Herkunftsregionen der Schwestern nach.

3 In diesen siiddeutschen Landern war die Griindung solcher geistlicher Gemein-
schaften zundchst verboten. Mit der Aufhebung dieser Bestimmung und der Er-
richtung eigener Kongregationen und karitativer Anstalten ging denn auch der
Anteil deutscher Schwestern zurtick.

4 Vgl Brigitte Haselbéck, »Eine treue Dienstmagd im Weinberg des Herrn...«
Das Schwesterninstitut Baldegg 1830-1880, S. 88f.

24



sich einer religosen Gemeinschaft anzuschliessen, indem sich ihre
Kongregationen — anders als die traditionellen Orden — ckonomisch
nicht auf das Vermogen, sondern auf die Arbeitskraft und -leistung
der Schwestern abstiitzten. ‘

Ausschlaggebend fir den Eintritt in eine Kongregation mochte in
vielen Fillen der Einfluss und die Vermittlung des Pfarrers sein. In
seiner Funktion als Seelsorger, religioser Lehrer und Prasident der
lokalen kirchlichen Vereine kannte er die jungen Frauen sowie deren
Lebensumstande und -perspektiven. Sein Amt verlieh ithm zudem die
Autoritat, in das Leben seiner »Schafchen« einzugreifen bzw. deren
Zukunft mitzubestimmen. Ebenso entscheidend fur den Eintritt in
eine Kongregation konnte aber auch die Begegnung mit den bereits
geweihten Schwestern sein, die als Lehrerinnen, Heimleiterinnen
oder Krankenschwestern in engem Kontakt zur Bevolkerung stan-
den und gewiss fiir manches junge Madchen ein Vorbild waren. Wie
aus den Briefen von Schwester Eugenia Welz hervorgeht, waren die
Schwestern immer auch darauf bedacht, selber Nachwuchs fiir ihre
Gemeinschaft zu rekrutieren.

Den inneren Motiven nachzuspuren, die junge Frauen vor tuber
hundert Jahren bewogen, sich einer Kongregation anzuschliessen,
entpuppt sich als ein eher heikles Unterfangen. Da die Schwestern
nur in Einzelfillen eine schriftliche Lebensgeschichte hinterlassen
haben, die dartiber Aufschluss geben konnte, und bei einer solchen
Entscheidung wohl ebensosehr emotionale wie rationale Faktoren
eine Rolle spielen, muss man sich mit eher spekulativen, nicht exakt
nachweisbaren Schlussfolgerungen begntigen.

Erster und in den wenigen erhaltenen Biographien meist einziger
explizit genannter Grund fir den Eintritt in eine Kongregation sind
der Wunsch und Wille, ein Leben in der Nachfolge Christi zu fiih-
ren. Diese religiose Motivation wollen die Schwestern im Dienst am
Mitmenschen, in ithrem sozialen Engagement, das oft bis zur volligen
Selbstaufgabe und an die Grenzen der eigenen psychischen und phy-
sischen Belastbarkeit reicht, verwirklichen. Die Leistungen insbheson-
dere der ersten Schwesterngeneration dieser Kongregation verdeut-
lichen, wie kompromisslos die geistlichen Frauen dieses Lebens- und
Glaubensprinzip umzusetzen gewillt waren. Die Briefe Schwester
Eugenias, ebenfalls einer Pionierin der Ingenbohler Schwesternge-
meinschaft, zeigen exemplarisch, dass fiir sie kein Kreuz zu schwer
war, um es auf sich zu nehmen.

25



Aus heutiger Sicht interessieren aber auch (und vielleicht gerade)
die weniger offensichtlichen Beweggriinde, die zumeist sehr junge
Frauen in eine religiose Gemeinschaft gefithrt haben. Neben der
Tatsache, dass im 19. Jahrhundert die Masse der katholischen Be-
volkerung unvergleichbar stiarker als heute sich in einem kirchlich-
religiosen Milieu bewegte und davon von der Geburt bis zum Tod in
allen Lebensbereichen gepragt war, drangen sich noch andere Erkla-
rungen auf.

Die soziookonomische Lage der breiten Bevolkerung im letzten
Jahrhundert — kinderreiche Familien, verbreitete Armut und Ar-
beitslosigkeit, rudimentare Bildungschancen fiir die schlechterge-
stellten Schichten (und insbesondere fur Madchen) — machen deut-
lich, was fiir eine Alternative und Chance das Leben in einer
Kongregation bedeuten konnte. Ziel des Sozialreformers Theodosius
Florentini war es ja, mit seinen Schwesterngemeinschaften diese weit
verbreiteten und von thm klar erkannten Missstande zu beheben.
Und da Frauen und Madchen in der patriarchalisch gepragten biir-
gerlichen Gesellschaft des letzten Jahrhunderts zusitzlich aufgrund
thres Geschlechts diskriminiert wurden, setzten seine Pliane und
Projekte in erster Linie bei der weiblichen Bevolkerung ein. Aller-
dings ware es ein Irrtum zu glauben, dass es Florentini ein Anliegen
war, die Frauen aus ihrer sozialen und rechtlichen Unmundigkeit,
threr gesellschaftlichen Eingeschranktheit zu befreien, sie also ein
Stuck weit zu emanzipieren. Das katholische Frauenbild wurde im
19. Jahrhundert u. a. durch die Verehrung der hl. Familie und Ma-
ria vielmehr befestigt, und die katholische Lehre propagierte (ent-
sprechend dem damaligen birgerlichen Frauenideal) Mutterliebe,
Aufopferung und Demut als weibliche Tugenden.'

Dennoch stiitzte sich Florentini bei der Realisierung seines sozia-
len Reformprogramms voll und ganz auf die Mithilfe und Tatkraft
von Frauen ab. Er war davon tberzeugt, dass das weibliche Naturell
zur Umsetzung seiner Plane besser geeignet war. Wie aus den bereits

I Vgl. dazu die bereits zitierten Aufsatze von Michela de Giorgio und Christa
Mutter. Florentini, der neben seinen vielen Aktivititen auch noch als Volks-
schriftsteller tatig war, gab von 1861 bis zu seinem Tode 1865 eine vierbandige,
von ithm bearbeitete und mit Kommentaren («Unterrichten») versehene Legen-
densammlung mit dem Titel »Leben der Heiligen« heraus. Darin wird ein Ab-
riss Uber die katholische Glaubens- und Sittenlehre gegeben. Zudem nimmt der
Kapuziner in kurzen Abhandlungen zu aktuellen gesellschaftlichen Fragen
Stellung, u.a. auch zur Rolle der Frau in Gesellschaft und Familie,

26



zitierten, von thm verfassten Konstitutionen der Menzinger Lehr-
schwestern hervorgeht, setzte er auf die »typischen weiblichen Eigen-
schaften« wie Demut, Gehorsam und Dienstbarkeit.

Auch wenn dieses katholische (und biirgerliche) Frauenbild und
-ideal des 19. Jahrhunderts heute Befremden auslost, so kann nicht
abgestritten werden, dass Pater Theodosius durch die Errichtung der
Menzinger und Ingenbohler Kongregationen unzahligen Frauen aus
bescheidenen Verhaltnissen den Zugang zu einer Schul- und Berufs-
bildung ermoglichte. Der Eintritt in eine Kongregation bedeutete
zudem eine Alternative zu den traditionellen weiblichen Lebensent-
wirfen — Ehe und Familie. Ferner mochte der Schritt ins Kloster
vielen Frauen als »Rettung« erschienen sein, die aus wirtschaftlichen
Grunden (fehlende Mitgift) auf eine Heirat verzichten mussten. Viele
kinderreiche Familien waren froh, eine oder einige ithrer Tochter in
einem Institut gegen geringes Entgelt versorgt zu wissen. Oftmals
traten die Madchen nach Abschluss der Schule selber in den Or-
densstand. |

Die Aufnahme und das Leben in einer religiosen Gemeinschaft
gab neben dem inneren, emotionalen Aufgehobensein auch aussere
(soziale) Sicherheit: Bei Krankheit und im Alter war man versorgt;
der Schleier und die Ordenstracht gewédhrten einen gewissen Schutz
und auch ein erhohtes Prestige.

Die Briefe von Schwester Eugenia Welz machen deutlich, dass
das Leben als Ordensschwester den Frauen viele Chancen und Wege
eroffnete, die verheirateten und erst recht ledigen Frauen aus der
Mittel- und Unterschicht verschlossen blieben. Insbesondere die
Schwestern, die mnerhalb der Hierarchie der religiosen Gemein-
schaft aufstiegen und wichtige Amter innehatten — die also »Karriere«
machten — erreichten einen sozialen Status, der thnen 1im sakularen Le-
ben verwehrt gewesen ware.

27



Sr. Eugenia Welz

28



	Einführung

