
Zeitschrift: Beiheft zum Bündner Monatsblatt

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: 6 (1997)

Artikel: Decurtins Kampf um die Kirche : Antimodernismus im Schweizer
Katholizismus

Autor: Flury, Johannes

Kapitel: Anmerkungen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-821123

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-821123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anhang
ANMERKUNGEN

1

Wie schon im Vorwort erwähnt, wollen die Anmerkungen nicht eine
umfassende Diskussion der Literatur bieten. Einmal sind in den Anmerkungen

„Ausflüge" zu finden, dann wollen sie den Text aber auch von direkt
theologischen Diskussionen entlasten, und sie bieten ebenso die eine und
andere Parallele mit der heutigen Situation, welche den Fluss des Textes
sonst allzu sehr unterbrochen hätten.
Die Zitierweise und die Abkürzungen verstehen sich von selbst, auf den
Nachweis der benützten Standardwerke zur Kirchen- und Papstgeschichte
wurde verzichtet, ebenso sind Lexikonartikel in der Regel nur angeführt,
wenn sie zitiert werden. Die Arbeit ist 1993 abgeschlossen worden, einzelne

neuere Literatur konnte noch nachgetragen, die Auseinandersetzung
damit aber nicht mehr in ausreichendem Masse geführt werden.

2

Im Churer Bistum waren es in den letzten Jahren zum Beispiel die

Firmungen, welche die örtlichen Kirchgemeinden Zerreissproben aussetzten,
die nur schwer zu überbrücken, geschweige denn zu bewältigen waren.
Die Diskussionen unter den Eltern und innerhalb der örtlichen kirchlichen
Gremien, ob der Bischof als Firmspender genehm sei und unter welchen
Bedingungen, sind, mehr als nur auf die aktuelle Person des Bischofs

bezogen, eine theologisch brisante Frage. Wenn die Ortsgemeinde, überspitzt

formuliert, über die Legitimität des Bischofs und gestützt darauf
über die ihm zuzuweisenden Aufgaben befindet, dann konstituiert sie sich
in einer ganz besonderen Weise als Kirche. Kongregationalistische
Aspekte, welche der katholischen Kirche, besonders in ihren ersten
Jahrhunderten, nicht ganz fremd, in letzter Zeit aber doch sehr unvertraut
sind, halten unreflektiert Einzug. In ekklesiologischer, aber auch
kirchensoziologischer wie fundamentaltheologischer Sicht tut sich ein weites Feld
von Fragen auf.
Zum Churer Konflikt vgl. das Gutachten der RKZ zu den Bischofswahlen
und dort weitere Literatur, dann aber auch Gut 1990, in rechtlicher Hinsicht

liegt nun das Gutachten Fleiner zuhanden der Bündner Regierung
vor, das keine Überraschungen gebracht, sondern nur einmal mehr bewiesen

hat, dass der Konflikt sicher nicht auf der Basis staatskirchenrechtli-
cher und innerkirchenrechtlicher Argumentation zu lösen ist.
Zur Wertung des Konfliktes aus oekumenischer Sicht habe ich mich in
Flury 1995a geäussert. Vgl. auch die nächste Anmerkung.

I I I



3

Soll oekumenische Theologie mehr als eine universitäre Disziplin sein, ist
daran festzuhalten, dass auch der Angehörige der reformierten Landeskirche,

und diese selbst noch viel mehr, von den Ereignissen im Bistum
betroffen sind und das nicht nur über die Solidarität mit der einen oder
anderen katholischen Gruppe.
Bei aller Anerkennung des Eigenlebens jeder Konfession darf es keine
Gleichgültigkeit bezüglich deren Entwicklung geben. Das hat wenig mit
Einmischung, aber viel mit Anteilnahme und Sorge zu tun.
Dann sind aber Kirche und Kirchenglieder auf reformierter Seite ganz
direkt betroffen, zum Beispiel dadurch, dass der oekumenische Dialog gar
nicht mehr stattfinden kann, weil alle Kräfte durch den innerkatholischen
Dialog absorbiert werden und dadurch, dass der katholische Partner im
oekumenischen Dialog seiner eigenen Stellung innerhalb seiner Kirche
unsicher wird.
Der Ausfall des oekumenischen Gesprächs und die Verhärtung auf beiden
Seiten in der letzten Zeit haben direkt mit dieser Situation zu tun. Die
Unsicherheit zwingt zum Rückzug in eine defensive Haltung, die eher auf
Sicherung des noch Bestehenden bedacht ist.
Doch ist dies nur eine Seite. Die reformierte Seite ist ebenso durch die
verhandelten Probleme direkt betroffen, siehe unten Anm. 14.

4

Siehe unten S. 14ff. Das Vorgehen, einer historischen Kontroverse aktuelle

Bedeutung abzugewinnen, muss sich in der Darstellung selbst bewähren.

Die hermeneutischen Überlegungen sind notgedrungen zum Teil ein
Nachvollziehen dessen, was in der Darstellung selbst angelegt ist. Es soll
hier aber ganz klar darauf hingewiesen werden, dass keine historische
Arbeit bezweckt ist. Der Fachhistoriker wird somit immer wieder
Grenzüberschreitungen monieren müssen. Vgl. Besier 1992, 194f. in der
Besprechung des Ansatzes von P. Neuner.

5

H. Fries im Vorwort zu Weiss 1995, Vf. Das umfangreiche Werk von
Weiss wird für die Erforschung der Zeit des Modernismus eine unschätzbare

Hilfe sein, arbeitet es doch in grosser Breite den ganzen deutschen
Reformkatholizismus nach Personen und ihren Positionen auf. Allerdings
muss auch gesagt werden, dass es nicht eine eigentliche Darstellung dieser
Zeit ist. Dazu fehlt weitgehend die Synthese, die einzelnen Schilderungen
stehen merkwürdig unverbunden nebeneinander und geben kein Gesamtbild

der Lage in Deutschland. Dazu ist beim Verfasser eine klare
Stellungnahme zu bemerken, hie und da gewinnt man fast den Eindruck, es

I 12



ginge ihm mit Teilen dieses Werkes um einen Positionsbezug in der heutigen

theologischen und kirchenpolitischen Landschaft, wie es das Vorwort
von Fries eindeutig tut. Auch wenn dies bezweckt ist, was ja nicht illlegi-
tim ist, (man vergleiche dazu bes. die Einführung, zB. S. 7, aber auch S.

12) sind die Qualifikationen der Anti-Modernisten in vielen Fällen zu
überzogen. Man lese nur einmal, mit welchen Attributen und Einschätzungen

Benigni bedacht wird.

6

Das Zitat bei Kaufmann 1987, 17. Pellegrino bezieht sich besonders auf
die im Anschluss an „Humani generis" und die Zensurierung der Nouvelle
Théologie getroffenen Massnahmen, zum Beispiel gegenüber Chenu, Con-
gar, de Lubac, aber auch Rahner.

7

Häring 1989. Dort auch eine anschauliche Schilderung des „Milieus", S.

2 Iff.

8

Haag 1991. Natürlich könnte hier auch auf die Kontroverse um H. Küng
hingewiesen werden, die ja Haag selbst dargestellt hat, cf. Greinacher /
Haag 1980 und Haag 1991, 155ff. Zu Fries vgl. die oben Anm. 5 zitierte
Einleitung zum Werk über den deutschen Modernismus.

9

Kaufmann 1987, passim. Bei aller etwas ermüdenden Breite der Darstellung

besticht dieses Werk dadurch, dass es - teilweise ähnlich wie die
vorliegende Arbeit - versucht, einem vergangenen Kirchenkonflikt eine aktuelle

Bedeutung über die Personenebene hinaus abzugewinnen.

10

Eicher 1990, passim. Ich führe Drewermann hier nur an als Beispiel für
Konflikte Kirche(nleitung) - Theologen, ein ganz anderes Thema ist die
Kontroverse um die Behandlung der Schrift durch Drewermann. In diesem

Zusammenhang ist mindestens hinzuweisen auf die Tatsache, dass

Theologie offenbar nur in personaler Zuspitzung und dort nur bei
entstehenden und verharrenden Konflikten für die Medien interessant ist. Das
kontrastiert auffallend mit den Konflikten zu der uns interessierenden
Zeit; für diese stellt Stadler 1984, 623 fest: „Anders als in den 70er Jahren
blieb diesmal die politische engagierte Anteilnahme einer grösseren
Öffentlichkeit aus. Man hatte sich daran gewöhnt, die Katholiken sich selber

zu überlassen." So gesehen spiegelt sich heute in der in der Regel wohl

113



kirchenkritischen Berichterstattung durch die Medien doch auch ein Stück
wiedergewonnener Öffentlichkeit, was zu registrieren das Lamentieren
über die Sensationslust der Medien etwas abmindern könnte. Und dann wäre

ebenfalls zu fragen, ob nicht die Kirchenleitungen die Personalisierung
durch ihre Art der (Selbst)Darstellung in den Medien gar gefördert hatten.

11

Hünermann 1989. Zur „Periodisierung" der Modernitäts-Krisen im neueren

Katholizismus cf. auch meine Bemerkungen Flury 1979, 91 f. Sicher
würde ich sie heute etwas nüancieren, sie scheinen mir aber auch heute
noch berechtigt zu sein. Es muss unterschieden werden zwischen den allen
Kirchen gemeinsamen Problemen der fortschreitenden Säkularisierung
und den innerkirchlichen Problemen, wie diese und die je verschiedenen
Weisen, ihr zu begegnen, innerhalb einer Kirche zu bewältigen sind, bzw.
welchen Zerreiss-Proben die Kirche durch sie ausgesetzt wird.

12

Dies gilt gerade dann, wenn immer wieder auf eben diesen Konflikt
zurückgegriffen wird und sei es nur als abschreckendes Beispiel. So bei
Kaufmann 1987, 12: „Gerade unter Pius X um das Jahr 1908 blühten

der geistige Terror und die entsprechenden Angstpsychosen zusammen

mit dem ganzen System des Denunziantentums als „Modernis-
tenjagd" erneut auf."
Ebenso Hünermann in Hünermann/Mieth 1991, 151 oder Fahlbusch
ebd. 184: „Ein viel zitiertes Beispiel aus der jüngeren Theologiegeschichte
ist der Modernismusstreit am Anfang des 20. Jahrhunderts." Die Beispiele
Hessen sich leicht vermehren, sie illustrieren die tiefgehende Traumatisierung

durch den Modernismusstreit. Vgl. Kaufmann/Klein 1990, 40:
„Bekanntlich hat ihr (sc. der Antimodernisten-Jagd) erst Benedikt XV ein
Ende, derzeit müssen wir leider sagen ein vorläufiges Ende, bereitet."
(Unterstreichung von mir). Nicht anders Besier 1992, 194.

13

Deshalb tauchten denn auch die Neuansätze innerhalb der
Fundamentaltheologie in der Regel als historische Arbeiten auf, z.B. als Thomas-
Interpretationen oder als Entdeckung einer zweiten Linie innerhalb der
Scholastik, (cf. Flury 1979, 129f. und 150) Interessant ist der Hinweis von
Roes 1995, 24f. auf die einzelnen Priester, welche als Berater von
Organisationen dienten und dadurch sich die Möglichkeit schufen, „auf ebenso

pragmatische wie auch effiziente Weise pastorale Paradoxa, welche sich

mit der Modernisierung ergaben, zu überbrücken." (25) Diese Funktion
von Einzelpersonen, jetzt nicht innerhalb der theologischen Forschung,

I 14



sondern innerhalb des Verbandskatholizismus wäre systematisch noch zu
untersuchen. Wie sehr das ganze Feld belastet war, zeigten die Massnahmen

gegen einen Autor wie G.S. Huber, siehe unten S. 104ff. und Stoeck-
lin 1978, 107ff.

14

Dazu als Überblick Mattioli 1995. Wenn dort auch Decurtins, abgesehen
vom Artikel über R. Mäder, nicht thematisch erwähnt wird, so ist seine
Nähe zu den in diesem Buch geschilderten Exponenten doch mit Händen
zu greifen. Die von Mattioli anvisierte Zeit zwischen den Weltkriegen hat
Decurtins nicht mehr erlebt. Dass er sie aber mindestens in dem in diesem
Werk besprochenen Segment von Intellektuellen mitbeeinflusst hat, ist
ausser Zweifel.

15

Da wäre zum einen auf die Konflikte zwischen evangelikalen, liberalen
und religiös-sozialen Gruppen innerhalb des Protestantismus hinzuweisen.
Dann aber kann auch die Theologiegeschichte seit Schleiermacher gelesen
werden als immer neue Versuche, Zeitgenossenschaft zu bewahren, zu
erringen oder sie als Versuchung gerade abzulehnen. Um die Arbeit nicht
unnötig zu erweitern, muss ich es bei gelegentlichen Hinweisen aber
bewenden lassen.

16

Hier liegt ja die eigentliche Crux solcher Entwicklungen innerhalb der
Kirche: Sie ergeben einen unechten status confessionis, in welchem keine
„neutralen" Handlungen mehr möglich sind. Ein zufälliger Besuch dieses
und nicht jenes Gottesdienstes wird sogleich zur konfessorischen Geste. So

sind es nicht zuletzt meine katholischen Freunde, welche mich darin
bestärkt haben, aus aktuellem Anlass auf die Modernistenkrise zurückzugreifen.

Was als simple Reminiszenz gedacht war, hat sich dann zu dieser
Arbeit ausgeweitet.

17

Flury 1979 V und bes. Teil C der Arbeit. Dort auch die ältere Literatur
zur Fundamentaltheologie, jetzt zu ergänzen durch den TRE-Artikel von
H. Wagner. Damit wird die Geschichte gleichsam ausgebeutet. Das ist
aber, da der Ansatzpunkt eben kein historischer ist, durchaus beabsichtigt.
Dass hier der sogenannte hermeneutische Zirkel manifest wird, d.h. mein
Vorverständnis die Art des Zuganges prägt, muss noch nicht Illegitimität
bedeuten. S. auch die folgende Anmerkung.

I 15



18

Davon ist offenbar auch Hünermann (s.o. Anm. 11) überzeugt. Wer die

Zeitungsberichte zur Churer Bischofskrise durchblättert, wie sie in den
Dokumentationen des „Aufbruch" vorliegen, wird, wie schon erwähnt,
immer wieder auf die Angst stossen, ins Getto zurückgedrängt zu werden.
Diese Angst wird vor allem in Stimmen aus dem Kanton Zürich manifest,
ebenso in den Äusserungen aus den Agglomerationen Graubündens und
der Zentralschweiz, also dort, wo der Diaspora ~ bzw. städtisch geprägte
Katholizismus den Anschluss an die „Moderne" bewältigt hatte und so
nicht mehr das frühere Klischee galt: Katholisch rückständig. Wenn
sich dort nun massiv diese Angst vor der Regression in eine überwundene
Entwicklungsstufe zeigt, dann darum, weil auch dort diese Arbeitshypothese

unreflektiert geteilt wird. Insofern ist die Paradigmatik gegeben. Sie

zu reflektieren und damit bewusst zu machen ist m.E. ein Teil nötiger,
wenn auch hie und da schmerzlicher fundamentaltheologischer Arbeit. Da
solche unreflektierten Ängste und implizierten Befürchtungen das oeku-
menische Gespräch nicht wenig beeinflussen, ist es ebenso Aufgabe der
oekumenischen Theologie diese zu bearbeiten. Nicht mehr, aber auch
nicht weniger bezweckt diese Untersuchung.

19

Dazu ist die Nationalfonds-Studie „Croire en Suisse" (dt. Jede(r) ein
Sonderfall? Religion in der Schweiz) 1992 ein instruktives Beispiel. Zur Banalität

ist vieles zu rechnen, was als eine Art „Bekenntnis"-Literatur ehemaliger

Katholiken auf den Buchmarkt kommt, Werke, die von einem
Abschiednehmen erzählen und dort in einer persönlichen Betroffenheit
durchaus einen Wert haben können, dort aber, wo sie das Kirchenverständnis

nicht nur in eigener Erfahrung zu reflektieren beginnen, von der
Kirche Unmögliches verlangen und in einer Art von Humanitäts-Gefühl
verkommen, das der Reflexion entbehrt. Ein Beispiel dieser Art bietet
Hochstrasser 1990.

20

Die Situation der Gemeinden innerhalb der saekularen Welt, die Breite
und Unübersichtlichkeit des religiösen Angebotes (cf. Croire en Suisse -
ich zitiere in der Regel die französische Fassung — und Berger 1980) und
die Situierung der Religion innerhalb der sinnstiftenden und so heimatgebenden

Mächte macht es aus, dass die Einzelgemeinde und ihr Gemeindeleiter,

sei er Diakon, Pastoralassistent oder Priester an Bedeutung sehr

gewonnen hat. Wie kaum je zuvor wird das Amt auf die Person hinterfragt,

während der Rückgriff von der Person auf das Amt und damit auch
die stützende Funktion des Amtes an Bedeutung klar verloren hat.

116



Ob also der katholische Glaube als Zeitgenossenschaft vermittelbar ist,
wird vielfach daran entschieden, wie der Priester bzw. die ihn vertretenden

und repräsentierenden Personen, diese Zeitgenossenschaft lebt und
interpretiert. Muss er in dieser Interpretation von der Kirche oder allenfalls

nur von seiner örtlichen Kirchgemeinde getragen sein? Ist er Inter-
pretament und/oder Interpret der fides catholica? Wer erlebt hat, welche
Zerreissproben dies dem Priester (und dem Bischof, ist man nach den
Schweizer Erfahrungen geneigt beizufügen) auferlegen kann, wird hier
nicht mehr leichthin eine Selbstverständlichkeit sehen können. Die
Pastoraltheologie hat diese Frage aufgegriffen, eindrücklich wird sie implizit
und explizit bei Karrer 1991 immer wieder gestellt und besprochen.

21

Man vergleiche hier die Bemerkungen von Berger 1980 zur deduktiven
und reduktiven Möglichkeit (S. 80ff. und 109ff.). Ein Kapitel dieses Werkes

trägt ja den Titel: Handel mit der Modernität. Berger weist auf das

Werden und den Zusammenbruch der Neo-Orthodoxie hin. Am Unterschied

von Barth's Werk selbst und dem Werk der auf Barth fussenden,
von ihm kritisch begleiteten Neo-Orthodoxie (im Berger'schen Sinn) liesse
sich der im Text angedeutete Dissens illustrieren.

22

Der sensus fidelium wird heute (allzu) gerne bemüht, um Spezifitäten der
Basis- oder Ortsgemeinden gegenüber der offiziellen Lehre zu rechtfertigen.

Das ist m.E. ein Missbrauch der Lehre. Dass diese Spezifitäten in den

jüngsten Verlautbarungen der Glaubenskongregation nicht immer auf
gutes Echo gestossen sind, macht den Rekurs auf den sensus fidelium zwar
verständlich, aber deswegen noch nicht legitim. Zur ganzen Frage jetzt
Vergauwen 1995.

23

Decurtins diskutiert diese Frage am Beispiel von Pascal. Er zieht das Fazit:
„Bei aller Anerkennung des unvergleichlichen Schriftstellers und genialen
Denkers bleibt es uns absolut unverständlich, wie man nach dem vatikanischen

Konzil und dessen dogmatischen Bestimmungen über den Glauben
(Kap. 4) noch eine Apologie des Christentums auf Pascal bauen kann."
(1907, 403) Sehr viel vorsichtiger ist hier Gisler 1906, 208f., der sogar
gegenüber dem Syllabus noch gewisse Freiheiten als möglich ansieht.
Decurtins denkt inklusiv: eine dogmatische Feststellung bindet, soweit aus
ihr abgeleitet wird, Gisler exklusiv: sie bindet, soweit ihr Wortlaut direkt
zutrifft. Ein anderes Kapitel kann hier nur erwähnt werden: Die dogmatisch

sehr heikle Frage der Dogmenentwicklung.

117



24

Anstelle vom Verweisen auf protestantische Autoren sei wieder Decurtins
zitiert, der die Differenz zwischen seines Erachtens katholischer und
protestantischer Position zu formulieren bemüht ist: „Der Protestantismus hat
die hl. Schrift aus dem lebendigen Glaubensleben, aus der innigen
Verbindung mit der Tradition und Autorität herausgerissen In gleicher
Zeit, da er die hl. Schrift als die einzige Quelle des Glaubens erklärte."
Und er verweist auf die nach seiner Meinung nicht zu umgehenden
Konsequenzen dieser Bindung an die scriptura, welche Interpretin ihrer selbst
ist: „... gab die hl. Schrift den willkürlichsten Erklärungen und seltsamsten
Auslegungen preis." (1907, 404)

25

Das ist das Thema der protestantischen „Worttheologie", auch wenn diese

Bezeichnung sehr unglücklich gewählt ist. Den Ebeling'schen Ansatz zum
Beispiel in der Homiletik und in der Religionspädagogik anzuwenden und
durchzuhalten, gäbe zum Teil erstaunliche Ergebnisse. Nur ein Hinweis:
Mir ist nicht ganz erklärlich, wie gerade die Religionspädagogik als

theologische Disziplin sich derart unreflektiert auf Methoden z.B. der humanistischen

Psychologie einlassen kann. Schafft sich denn nicht die bibl.
Erzählung auch ihre spezifische Methode? Mindestens die Frage müsste
doch erlaubt sein.

26

Diese Fragen stellt z.B. Ratzinger 1985, 34f. Dem ist nicht so einfach zu
widersprechen. Immerhin ist zu konzedieren, dass vieles, was unter dem
Stichwort Aggiornamento oder Solidarität mit der Welt daherkam, nichts
anderes als einen (billigen) Kompromiss bedeutete. Umgekehrt darf auch
nicht aus jeder Situation ein Ernstfall im Sinne von Balthasars, d.h. ein
status confessionis gemacht werden, sonst ist die gettohafte Abschliessung
der einzige Ausweg. Wie sehr im Gefolge des Rahnerschen Theologume-
nons von den „Anonymen Christen" diese Fragen diskutiert werden, zeigt
umgekehrt, wie wenig sie nach der Modernisten-Krise einer Lösung
zugeführt werden konnten.

27

Darüber sind sich die Anti-Modernisten sofort einig. Anpassung heisst

Relativismus, Verzicht auf Kenntnis der Wahrheit, damit Agnostizismus
oder Ausschau auf kommende Wahrheit, also Evolutionismus. Die Häresien

häufen sich. Nur: Ist damit das Problem gelöst? Kann die Form des

Glaubens wirklich statisch ewig die gleiche bleiben. Müsste nicht mindestens

auch die Meinung ernst genommen werden, die de Rosa formuliert

118



für die Zeit des Modernismus: „Die Probleme, die sich der Kirche in
jedem Moment stellten, konnten nicht für immer auf die lange Bank
geschoben werden. Der Katholizismus hinkte der Welt hinterher. Die
Gefahr bestand, dass die Kirche sich intellektuell lächerlich machte, wenn
dies allzu lange weiterging." (1989, 31) In die gleiche Kerbe schlägt das
Buch von Weiss 1995, vgl. dazu oben Anm. 5. Wenn Ratzinger
demgegenüber auf die Fähigkeit verweist, sich entgegenzustellen, den Mut zum
Nonkonformismus wiederzuentdecken (s. letzte Anm.), beantwortet er die
schwierige Frage noch nicht, wie denn die Trennung der Fälle der Anpassung

von denen des Nonkonformismus zu geschehen hat.

28

Ich verzichte darauf, in diese Diskussion einzusteigen. Eigenwillig Sloter-
dijk 1989, 22ff., immerhin in einem Buch, dem er folgende Aufgabe
zuweist: „Die Theologen genossen das Vorrecht, die Welt als Welt im
Namen eines weltüberlegenen Anderen so zu kritisieren, dass auch das

Eigene der Kritik unterlag. In dem vorliegenden Buch wird versucht, eine
Kritik dieses Typs in nicht theologischer Form zu wiederholen." Der
latente Theologismus bei Sloterdijk würde eine vertiefte Nachfrage lohnen.

29

Eindrücklich zum Beispiel der Rundumschlag bei Mäder 1916, 7f., wo
unter dem Stichwort Protestantismus nichts weniger als die gesamte
nichtkatholische Welt als religiöse Eiszeit bezeichnet wird, in welcher die letzten

Lichter erloschen sind und keine Wärme mehr vorzufinden ist. In den
Volksschriften wird dieser Topos des Glaubensverlustes verbunden mit
ethischer Depravierung noch und noch wiederholt, vgl. Klöcker 1991,
bes. 89ff. Übrigens auch hier in strenger Parallele zum protestantischen
Christentum der Erweckung, instruktiv Scharfe 1980, bes. 41 ff., 84ff.

30

Präzise beschreibt Oelkers diese Welt. „«Modern» konnte nur heissen:
orientiert an der entstehenden bürgerlichen Gesellschaft, also einer sae-
kularen Praxis, die sich von der neuen Oekonomie, der revolutionären
Wissenschaft und der bahnbrechenden Technik her versteht, ohne noch in
irgendeiner substantiellen Weise theologisch gebunden zu sein. Das Religiöse

selbst schwindet und damit die Grundlage für die traditionelle
Weltgeltung, die durch Konsensformen abgelöst werden, welche stets umstritten
bleiben und nie endgültige Akzeptanz beanspruchen können." (1989, 13)
Das Buch von Oelkers mit dem Untertitel „Zur Herausbildung der
Erziehungswissenschaft im 19. Jahrhundert" liest sich teilweise wie ein Paralleltext

zur Entwicklung der Fundamentaltheologie bis zum Modernismus.

I 19



Diesem entspräche die Reformpädagogik, die zur gleichen Zeit ihren
Siegeszug antritt. Oelkers geht es teilweise um eine Ehrenrettung der, in
theologischen Begriffen, pädagogischen Scholastik des 19. Jahrhunderts.
Zumindest will und m.E. kann er nachweisen, dass wir weitgehend das
Bild übernommen haben, das uns die Reformpädagogen von ihren
ungeliebten Vorgängern überlieferten. Geht es der neuscholastischen
Schultheologie vielfach nicht ganz ähnlich? Vgl. Flury 1979, 137f.
Ich verdanke zu dieser Problematik ausserordentlich viel den Arbeiten von
Franz-Xaver Kaufmann, insbes. Kaufmann 1989 und Kaufmann in
Kaufmann/Zingerle 1996. Der Unterschied zu seiner Sichtweise liegt in
der von ihm selbst als distanzierte Perspektive genannten Sichtweise, welche

durch den soziologischen Ansatz gegeben ist (vgl. 1996, 10). Dem
wiederum entspricht die konfessionelle Differenz in meinem Zugang.

31

Dazu nur einige Stichworte: Das „non expedit" Leos XIII. in Italien, die
Überwindung des Kulturkampfes in Preussen und in der Schweiz, die
versuchte Aussöhnung mit dem Staat in Frankreich, die vorsichtige Akzeptierung,

um nicht zu sagen Anerkennung der Demokratie und der bürgerlichen

Freiheiten durch denselben Leo XIII.

32

Dahinter steht nicht nur eine bestimmte Ekklesiologie, sondern auch eine

ganz bestimmte Weltsicht. Diese beiden Auffassungen bedingen einander
wiederum sehr direkt. Ob die Kirche einzig als Festung gesehen wird oder
als Sammlung Gleichgesinnter, bestimmt direkt die Wertung der saekula-
ren Welt und ob diese saekulare Welt das zu Ende Kommen der Befreiung

der Menschen oder die Versklavung des Einzelnen durch widergöttliche
Mächte bedeutet, bestimmt meine Sicht der Kirche. Vgl. Kaufmann

in Kaufmann/Zingerle 1996, 31: "Dass die Auseinandersetzung der
Katholiken mit der Moderne ein schmerzhafter Suchprozess ist, der aus

theologischer Sicht in einer spezifischen Hermeneutik zu erschliessen ist,
erscheint als auf den kreuzestheologischen Kern des christlichen Glaubens
verweisende Botschaft ein Schluss, der hoffentlich über den parteilichen
Interessen einer Konzilsinterpretation steht."

33

Hier liegt einer der zentralen Differenzpunkte zwischen katholischer
Fundamentaltheologie und protestantischer Theologie. So kann Jüngels opus
magnum „Gott als Geheimnis der Welt" als Darstellung gelesen werden,
dass eine Theologie remoto Deo unmöglich sei (allerdings lokalisiert Jün-

120



gel den Gegenentwurf nicht in der katholischen Fundamentaltheologie,
sondern im Ansatz von Pannenberg). Jiingel 1977, X.

34
Es stimmt also auch hier, was Jedin in der Einleitung zum Band VI/2 des

Handbuches der Kirchengeschichte schreibt: „Wem die Darstellung des

Streites um den Modernismus unter Pius X. zu ausführlich scheint, möge
darauf achten, dass in diesen Kapiteln von Problemen die Rede ist, die
uns heute in Atem halten."

35

In der Regel wird nicht die Frage nach der Vernünftigkeit des Glaubens
(im Anschluss an den locus classicus der Fundamentaltheologie IPetr.
3.15) gestellt, sondern die nach seiner Zeitgenossenschaft. Das ist eine
Verschiebung, aber auch nicht mehr. Mit der Betonung der Vernünftigkeit

sollte ja gerade eine gemeinsame Plattform mit der ungläubigen oder
vorgläubigen Reflexion gefunden werden. Dadurch wäre die Zeitgenossenschaft

gegeben. Das Problem zeigte sich dann allerdings in der Tatsache,

dass die vermeintlich gemeinsame Plattform für die Nichtglaubenden
die diese bewegenden Fragen nicht mehr aufnahm. Insofern war es mit
der Zeitgenossenschaft gleich wieder dahin.

36

Vgl. Flury 1979, passim., besonders das Verhältnis der Teile A und B
illustriert dies.

37

Allerdings geschieht dies nun nicht, wie zuerst beabsichtigt, bei den
Neuansätzen (die vorgesehenen Teile im Kapitel 5 mussten aus arbeitsoeko-
nomischen Gründen gestrichen werden), sondern innerhalb des
AntiModernismus. Nur so lässt sich dieser überhaupt differenzieren.

38

Loome 1976, 197 betont zu Recht, dass hinter all den verschiedenen -
ismen die gleiche Sache stehe, vgl. auch seine grosse Arbeit 1979.
Die Differenzierungen geschehen in der Regel durch die Theologen selbst,
und zwar im Anschluss an die kirchlichen Sanktionen, um auf diese Weise
zu betonen, dass die eigene Position von den Massnahmen nicht betroffen
sei.

Die heute gewonnene Sicht darf aber im Gegenzug nun nicht dazu
verleiten, die antimodernistischen Rundumschläge gegen alle -ismen einfach
unbefragt zu übernehmen.

121



39

Das ist gängige Argumentation, zum Teil auch Gisler 1912, 644. Vgl.
Maron 1988, 48ff.; Nipperdey 1988, 35; Flury 1979, 115; Poulat 1969,
349.

40

Trippen, 1976 und bes. 1977, Loome 1976 und dann seine umfassende
Arbeit 1979, Weber 1983 und 1991.
Auch Weinzierl hat mit gewichtigen Beiträgen die Erforschung dieser Zeit
vorangetrieben vgl. 1973, 1985.

41

Poulat 1962, 1969, 1977. Für unser Thema ist bes. Poulat 1969 von
Bedeutung, die ungemein kenntnisreich kommentierte Edition der Texte von
La Sapinière (189ff. zu Fribourg und Decurtins, 338ff. zu Gisler).

42

Aubert 1973 und 1975, früher schon zum Vatikanum I 1965 und zur
Theologie in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 1969.

43

Zum Beispiel zur ersten Priesterzeit von Johannes XXIII. vgl. Hebble-
thwaite 1986 und Kaufmann/Klein 1990, dort 48ff. Haag 1988 zu
Lagrange, ebenfalls Haag 1991, 40ff. Herger 1974, llff. zu Gisler. Ott
1992 zu Heidegger. Das Milieu hat sich bis weit ins 20. Jahrhundert
erhalten vgl. de Bruyn 1992, in der Gestaltung des Dichters. Zum ganzen
Komplex Köhler 1972. Klöcker 1991 beschreibt mehr den Zerfall dieses

Milieus, ist aber besonders da, wo er das sog. Kleinschrifttum zitiert, eine
wahre Fundgrube, ebenfalls die dem Band beigefügten Photographien
könnten sprechender nicht sein.

44

Altermatt 1989, 7, 29: „Im deutschsprachigen Raum stehen für die meisten

Zeithistoriker religiöse Phänomene ausserhalb des eigentlichen
wissenschaftlichen Betätigungsfeldes." Überblick über die Situation und die

Begründungen S. 29-41. Loth 1991, 7 und 13f. stösst ins gleiche Horn:
„Folglich blieb die Thematik Autoren überlassen, die selbst dem katholischen

Milieu verbunden waren; diese aber scheuten bei aller verdienstvollen

Aufarbeitung der Fakten häufig davor zurück, auf ihren Gegenstand

die Sonde analytischer Kritik zu richten."

122



45

Nipperdey 1988, Loth 1991, Schmidt/Schwaiger 1976, Schwaiger 1976,
Weinzierl 1973, Kaufmann/Schäfer 1988. Sehr nützlich ist die Ubersicht
über die Literatur und den Forschungsstand in Besier 1992, dort S. 182ff.
eine Besprechung der Ansätze von Nipperdey und Wehler, 190 zu Lill,
192 zu Schatz.

46

Altermatt 1972 und 1989 (dort auch seine weiteren Arbeiten), dazu Besier
1992, 190. Imstepf 1987 und Jung 1988 wenden das Paradigma auf
einzelne Segmente an und dies mit beachtlichem Erfolg. Im Hintergrund
sichtbar sind diese Ansätze auch bei der Darstellung der Situation der
katholischen Kirche in der Schweiz durch Karrer 1991.

47

Dazu vor allem Leugers-Scherzberg 1991, 219ff. Das Fazit auf S. 221:
„Die von Nipperdey und Altermatt entwickelten Erklärungsansätze können

keine ausreichende Erklärung für die Modernisierung des Katholizismus

seit der Mitte des 19. Jahrhunderts geben." S. auch die folgende
Anm. Zu fragen wäre, wie weit ein Ansatz, wie er bei P. Berger vorliegt,
der liberalen protestantischen Theologie verpflichtet, bzw. ihn weiterdenkend,

geeignet ist, eine Entwicklung innerhalb der katholischen Kirche
und Gesellschaft zu strukturieren. Altermatt lässt sich allerdings auch
nicht so eindeutig wie Leugers-Scherzberg es darstellt, auf Berger festlegen.

Zur ganzen Frage verweise ich noch einmal auf den Ansatz von
Kaufmann, siehe oben Anm. 29. Obwohl Soziologe ist sich Kaufmann bewusst

- und er wird nicht müde, das zu betonen - dass alle diese Fragen, die er
aufwirft, auch von theologischer Seite zu bearbeiten wären. Meine
Darstellung versucht, in einem Mikrokosmos dies wenigstens in Ansätzen zu
leisten.

48

Die Darstellung, wie sie Leugers-Scherzberg 1991, 225f. dann selbst gibt,
vermag allerdings nicht glaubhaft zu machen, inwiefern er andere Wege
einschlägt. Er plädiert für eine Doppelstrategie „indem Modernismusprozesse

im Katholizismus sowohl in gesamtgesellschaftlicher Perspektive wie
aus der Perspektive des Katholizismus analysiert und miteinander in
Beziehung gebracht werden." Wenn damit mehr gesagt sein soll als die
Trivialität der Beeinflussung des Katholizismus durch gesamtgesellschaftliche
Phänomene bzw. der Existenz einer Binnen- und Aussenperspektive

123



rnüsste dies ausgeführt werden. So bleibt sein positiver Ansatzpunkt
merkwürdig blass.

49

Natürlich ist für uns insbesondere der von Barthélémy edierte Dokumentenband

von grossem Interesse, aber auch die vom gleichen Autor vorgelegte

Beschreibung der Gründung und der ersten Jahre der Universität
Fribourg sind äusserst wichtig. Selbstverständlich muss unser Vorgehen
die Bündner Ereignisse und die Person Decurtins mehr als Barthélémy es

tun kann, ins Blickfeld rücken.

50

Niemand, der über Decurtins schreibt, wird am materialreichen und in
der Darstellung soliden Werk von Fry vorbeikommen. Gruner 1950 und
1953 hat die Vorzüge dieser Biographie, aber auch ihre Schwächen deutlich

gemacht, ebenso Vasella 1954, ich habe meine Sicht in Flury 1980,
155f. schon angedeutet. Vgl. auch Poulat 1969, 191, der allerdings Fry
nicht gerecht wird: „copieuse, mais tendencieuse et de toute façon
insuffisante." Ich hatte Fry bei meinen Vorarbeiten immer wieder in der Hand,
habe mich aber bewusst nicht auf ihn abgestützt, sondern versucht, meinen

eigenen Weg zu gehen. Deshalb wird er auch sehr selten zitiert. Ich
verdanke ihm aber sehr viel Material und eine zukünftige Biographie
Decurtins wird nicht umhin können, auf Fry's Werk aufzubauen.

51

Gasser 1991, allerdings eigentümlich unbefriedigend, da die allgemeine
Situation und Gislers Sicht zu wenig differenziert darstellend. Besser sein
früheres Werk zu einer lokalen Kontroverse Gasser 1987.

52

Huber 1991, besonders das Nachwort, das aber aus theologischer Sicht
noch einmal aufzunehmen wäre. Ich hoffe, dass es mir einmal gelingen
wird, zu diesem Theologen und besonders zu seiner Theologie die Vorarbeiten

in eine Darstellung zu bringen. Er hätte es verdient, da die beiden
bis jetzt vorliegenden Darstellungen von Breuss (Nachwort zu oben) und
Spieler bes. seiner Theologie nicht gerecht werden bzw. ihn auf eine ganz
bestimmte Sicht hin darstellen bzw. ausbeuten. Einige Hinweise auch bei
Stoecklin 1978, 107ff.

53

Stoecklin 1978. Der Verfasser, von Haus aus Historiker und direkt Beteiligter

an der von ihm beschriebenen Entwicklung, betont selbst, dass es

124



um das Schlagen einer ersten Schneise gehe. Die Darstellung des Schweizer

Katholizismus bes. aus theologischer Sicht zwischen Modernismus
und II. Vaticanum ist eine Desiderat. Sie könnte viele der heute als
Probleme erkennbaren Entwicklungen historisch begreifbar und leichter
handhabbar machen. Vgl. Besier 1992, 194: „Für die katholischen Theo-
logiegeschichtler des ausgehenden 20. Jahrhunderts ist die kuriale Anti-
modernismus-Problematik des vorigen Jahrhunderts so aktuell wie je."
Wenn dies so ist, und Neuner, den Besier hier referiert, steht mit seiner
Meinung nicht alleine da, dann ist eine Darstellung der Zwischenzeit von
besonderer Wichtigkeit und Dringlichkeit.

54

Klinkert/Büsser 1988. Decurtins Hauptwerk, die Rätoromanische
Chrestomathie, liegt neuerdings in einem Reprint vor. Das Engagement
Decurtins in Schulfragen, bes. bezüglich des Einbezugs deutscher Sagenstoffe

ins romanische Schulbuch ist von Deplazes 1949 aus der Sicht der
Sprachwissenschaft, von Metz 1992 aus der der Pädagogik dargestellt
worden. Ich habe eine dritte Sicht, die des Theologen, in Flury 1995b zu
schildern versucht.

55

Dazu Bundi 1985 und bes. Gollenberg 1982. Eine romanische Fassung
dieses, zuerst für die vorliegende Arbeit vorgesehenen Kapitels ist
unterdessen erschienen (Flury 1995c): Ich muss zum politischen und konfessi-
onskundlichen Hintergrund auf diese Studie verweisen. Das 19. Jahrhundert

für den romanischen und katholischen Teil Graubündens
aufzuarbeiten, bleibt allerdings immer noch ein Desiderat.

56
Die Darstellung bei Metz 1991 ist materialreich, sieht Decurtins aber aus
der Sicht des liberalen protestantischen Juristen. Mit dem Ansatz der
Verfassungsgeschichte wird man aber diesem Mann nie gerecht werden
können, da er sich einmal sehr genau an die Verfassung anlehnen und
wiederum sich ebenso unbekümmert über die Gesetze hinwegsetzen
konnte. Die bis heute ihre politischen Auswirkungen zeitigende Flügelbildung

bzw. Spaltung der CVP in einen bürgerlichen und einen sozialen (in
Graubünden GSP) Parteiteil hat nicht zuletzt in Decurtins Wirken ihre
Wurzeln. Das Klischee des „schwarzen Oberlandes" ist gar nicht so alt,
wie dies den übrigen Teilen Graubündens erscheint. Das nur einmal zu
realisieren, könnte das Klischee heilsam verändern.

125



57

Vgl. dazu die Handbücher der Kirchen- und der Papstgeschichte. Nip-
perdey fasst zusammen, was er als „geballte Verdammung aller modernen
Grundsätze und Institutionen" bezeichnet: „Gegenmodell gegen die
moderne Welt, gegen Rationalismus und Materialismus, Befestigung der
Autorität gegen die Demokratie, der Unabhängigkeit der Kirche gegen die
Machtansprüche der Regierungen und der Völker, ihrer Geschlossenheit

gegen alle Auflösung, ihres Weltanschauungsmonopols gegenüber allen
katholischen Laien". Und er fügt hinzu, indem er die Ereignisse nach
1848 herbeizieht: „Und die Bedrohung des Kirchenstaates und der politischen

Unabhängigkeit des Papstes durch die italienische Nationalbewegung

machte in den Augen der Ultramontanen die Sache noch dringlicher."

(1988, 9f.) Der Papst stand also unter einem grossen Druck; seine

Handlungen konnten das Ende des Kirchenstaates, in vielen Augen das
der Kirche überhaupt bedeuten. Wen wunderts, dass Bewahrung und
Verteidigung angesagt war. Zum Hintergrund ist Durand 1995, 41
heranzuziehen. Insbesondere die von ihm geknüpfte Verbindung zum religiösen
Aufbruch der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts verdient gesehen zu werden.

Diese Sicht vermeidet die einseitige defensive Zuschreibung.

58

Besonders weil kaum jemand sich die Mühe nahm, die Sätze (sc. welche
der Syllabus verurteilte) in ihrem ursprünglichen Kontext zu situieren,
musste der Syllabus als eine Abrechnung mit allen Zeitströmungen
erscheinen und als Beweis dafür herhalten, dass die Kirche sich niemals mit
der modernen Zeit abfinden werde, oder, polemisch gesagt, dass sie sich
entschlossen hatte, „ein Hort des Konservativismus und der Reaktion zu
sein und es auch zu bleiben." (Flury, 1979, 30 dort auch Lit.) Damit ist
schon angedeutet, dass die Form, eine Zusammenstellung von einzelnen
Sätzen der Verurteilung aus früheren Ansprachen und Sendschreiben, eine

denkbar ungünstige war. Sie lud direkt ein zur massiven Ablehnung,
weil die ursprünglichen Ansprachen, d.h. der Kontext nicht greifbar
waren. Und dazu wäre nicht einmal dies der ursprüngliche Kontext gewesen,
stammen doch die meisten Sätze ursprünglich aus Werken ganz verschiedener

Autoren bzw. sind eine Kompilation von Meinungen.
Der Syllabus und die ihn begleitende Enzyklika sind gut greifbar bei
Schnatz 1973, Iff.

59

Fraglich ist dabei, was unter Scholastik zu verstehen ist. Ist es das Lehrgebäude

der sich entwickelnden Neuscholastik, oder ist es die Philosophie
und Theologie des Mittelalters in ihrer ganzen Fülle? Ohne Zweifel

126



meinte der Syllabus ersteres. Er konnte aber, und das ist schon im 19. und
erst recht im 20. Jahrhundert häufig geschehen, auch im zweiten Sinne
verstanden werden. So liess sich der Syllabus - wohl entgegen seiner Ab-
zweckung - dann auch als Rechtfertigung der Neu-Ansätze auffassen.
Decurtins 1912, 13 dagegen verteidigt diese Schultheologie „als die
notwendige Erklärung der Lehren der Kirche" und betont 1910, 453: „Uns
ist nicht recht begreiflich, wie man die Scholastik von der Schultheologie
unterscheidet, ..."

60
Diese Mitsprache zeigt sich in erster Linie im Bereich der öffentlichen
Erziehung. Wer soll Träger der Schule sein, wer soll die Inhalte bestimmen?
Der Liberalismus sah in der öffentlichen Volksschule das Vehikel, den
Fortschritt zu beschleunigen und in die entlegensten Täler zu tragen. Die
katholische Kirche war entschlossen, ihren Einfluss zu behalten. In den

Augen der liberalen Staaten wurde sie zum Hemmschuh des Fortschrittes,
und diese gebärdeten sich in der Folge immer antiklerikaler und zum Teil
antikirchlich, und das wiederum bestärkte die Kirche in ihrer Haltung.
„Denn die Liberalen als eigentliche Träger des Konflikts machten in der
Öffentlichkeit und in den Parlamenten (zwar) gegen ein, wie sie es sahen,
überholtes, geistig-religiöses Welt- und Menschenbild Front; und sie
forderten nicht zuletzt ein entkirchlichtes Schul- und Bildungssystem in
einem konfessionell neutralen Staat, um ihr Ideal eines freien vernunftgeleiteten

Individuums durchsetzen zu können." Ullmann 1995, 56. Dazu
kam die innerhalb der Schweiz sich zentralistisch gebärdende Schulidee
des liberalen Staates, welche sich hart mit dem Föderalismus auf der
einen, dem Ultramontanismus auf der anderen Seite stiess. Dieser Konflikt
blieb nicht allein auf die katholische Kirche beschränkt. Ich habe versucht
zu zeigen, dass die Gründung speziell evangelischer Schulen wie z.B.
Schiers sich der gleichen Problematik verdankt. Es wäre interessant der
Frage nachzugehen, inwiefern sich innerhalb der reformierten Erweckung
ähnliche modernitätskritische bis -ablehnende Stimmen zeigten. (Flury
1985)

61

Dazu Stadler 1984, Altermatt 1972 und 1989, kürzere Zusammenfassung
Altermatt 1979. Eine wichtige Rolle spielt in diesem Zusammenhang die
Person Ph. A. von Segesser, cf. dazu Conzemius 1977.

62

Dies gilt besonders, wenn während der Studienzeit der Kontakt mit
liberalen Kreisen intensiv war, was in der damaligen Universitäts-Landschaft

127



in der Schweiz die Regel sein musste. Es sind nicht zuletzt ähnlich situ-
ierte Kreise innerhalb des heutigen Katholizismus, welche den Verdacht
fassen mussten, sie seien durch die Entwicklung innerhalb der katholischen

Kirche in der Gefahr einer neuerlichen Gettoisierung. Eine
Anerkennung des Bischofs, der von ihm vertretenen Linie und seiner Wahl
würde für sie den Bruch mit vielem bedeuten, was einen Teil ihrer selbst
ausmacht: Die Selbstverständlichkeit der Autonomie des Denkens, des
Bekenntnisses zu demokratischen Strukturen, des Aufbaus des Gemeinwesens

von unten. Diesen Kreisen verbleibt dann in der aktuellen Situation
nur noch die innere Emigration oder aber die Basisgruppe Gleichgesinnter,

die gerade nicht die Katholizität repräsentiert.

63

Siehe unten S. 30 und Anm. 77, ebenso S. 39 und Anm. 99 die Darstellung

der Forschungen zum badischen Klerus von Götz von Olenhusen.
Vgl. auch Loth 1991, 267: „Angehörige der traditionellen Unterschichten
Hessen sich für die katholische Sache gewinnen, weil sie zugleich der
Abwehr liberaler Führungs- und Modernisierungsansprüche zu dienen
schien; katholische Arbeiter erlebten den Katholizismus als Fluchtpunkt
vor den Zumutungen der industriellen Arbeitswelt und möglichen
Bundesgenossen bei der Abwehr der Ausbeutung durch liberale Unternehmer."

Nicht anders Ulimann 1995, 56 :"Schon der badische Kulturkampf
seit den sechziger Jahren hatte die Liberalen gelehrt, dass der politische
Katholizismus jene Bevölkerungskreise zu mobilisieren vermochte, welche
die ökonomischen und sozialen Strukturen erhalten oder allenfalls langsam

fortentwickeln wollten. Das untergrub den Anspruch des Liberalismus

im allgemeinen und der liberalen Honoratioren im besonderen, das

gesamte Volk zu vertreten." Die liberale Linie im Klerus, zum Teil ein
Erbe der Ära Wessenberg, erlosch. Genau parallel dazu verschwinden
innerhalb der Fundamentaltheologie die Hermesianer und Rationalisten
und werden auch auf den Lehrstühlen durch Germaniker und so Anhänger

der Römischen Schule ersetzt. Die sozialpolitische und kirchenpolitische

Entwicklung läuft hier genau parallel zu der Entwicklung innerhalb
der Apologetik. Vgl. auch Durand 1995, 46.

64

Altermatt 1972 und die durch sein Werk ausgelöste weitere Forschung,
z.B. Imstepf 1987. Eher abwertend Loth 1991, 268: „Der Ultramontanismus

mochte darum wohl zunächst einmal identitätsstiftend wirken; für
die Auseinandersetzung mit den Problemen der sich industrialisierenden
Gesellschaft und die politischen Entscheidungen, die in dieser Umbruchphase

getroffen werden mussten, gab er kaum etwas her." Dazu ist für die

128



Schweiz immerhin festzuhalten, dass der Ultramontanismus es den
katholischen Landesteilen nach der Katastrophe des Sonderbundeskrieges
erlaubte, wieder Tritt zu fassen. Da eine klare Ausrichtung auf Bern oder
Zürich faktisch eine Selbst-Auslieferung an den protestantisch gefärbten
Liberalismus bedeutet hätte, war eine Zentrierung auf das katholische
Gemeinsame eindeutig vorzuziehen. Insofern ist das Urteil Loths zu
differenzieren. Die neu gewonnene, sicher dem Rückzug sich verdankende
Identität gab die Möglichkeit, von der gefundenen Basis aus den Schritt in
die Moderne zu wagen. In nuce zeigt sich die Problematik sehr schön an
der Restitution des Klosters Disentis, einer Rückbesinnung auf die eigenen

Kräfte. Sie wird uns unten noch beschäftigen.

65

Stadler 1984, 145. Zum politischen Hintergrund vgl. die Zusammenfassung

bei Durand 1995, 49-55.

66

Die Vereine sind in der Schweiz nicht anders als in Deutschland für die

Entwicklung der spezifisch konfessionellen Subkultur von nicht zu
überschätzender Bedeutung. Als Vorläufer der christlichen Gewerkschaften
einerseits, der christlichen Parteien und der kirchlichen Organisation in der
Diaspora andererseits haben sie den Katholizismus in der 2. Hälfte des

19. Jahrhunderts bestimmt und in seiner Entwicklung massgeblich
geprägt. Ihre Vielfalt und die häufigen Schwierigkeiten untereinander und
mit dem Episkopat machen sie nur noch für den Spezialisten überblickbar.

(vgl. Nipperdey 1988, 4ff; Klöcker 1991, passim; Altermatt 1989

passim, bes. 247 ff; Imstepf 1987, 357 ff.). Sowohl Gisler wie Decurtins
waren in den Vereinen aktiv und einflussreich. Decurtins hat mit den
Vereinen politisiert, sie bildeten für ihn die schweizerische Basis für seine

sozialpolitischen Ideen. Die Vereine sind denn auch der Ort für die
Emanzipation und den Aufstieg der Laien in der Kirche geworden. Die
Schweizer Synode war so auch der Endpunkt eines langen Weges innerhalb

des Schweizer Katholizismus.

67

Enzyklika Diuturnum illud vom 29. Juni 1881 (Schnatz 1973, 89). Dem
Zitat voraus geht der Hinweis auf die sogenannte Reformation, auf die
„alsbald Unruhen und höchst verwegene Empörungen" folgen. Zur Filiation

der Haeresien vgl. Enzyklika Quod Apostolici numeris vom 28.
Dezember 1878 (Schnatz 1973, 48): Socialistae, Communistae vel Nihilistae,
so genannt diversis ac pene barbaris nominibus. Ebenso Enzyklika Liber-
tas praestantissimum vom 20. Juni 1888 (Schnatz 1973, 159 ff): Naturali-

129



stae, rationalistae, fautores Liberalismi, Socialistae aliaeque seditiosorum
greges (unter Angleichung der Fälle).

68
So noch Mitte des 20. Jahrhunderts. Ottaviani: Institutiones juris publici
ecclesiasticae Bd. 2, Rom 1960: „Du sagst vielleicht, die katholische Kirche

braucht also zweierlei Mass und Gewicht. Denn wo sie selbst herrscht,
will sie die Rechte der Andersgläubigen einschränken, wo sie aber eine
Minderheit der Bürger bildet, verlangt sie gleiche Rechte wie die anderen.
Darauf ist zu antworten: In der Tat, zweierlei Mass und Gewicht ist
anzuwenden, das eine für die Wahrheit, das andere für den Irrtum." (Zit. bei
Schnalz 1973, XVIII)

69

Neben den Darstellungen der Kirchengeschichte ist für diese Entwicklung
Biehl 1988 sehr instruktiv. S. 282: „Katholizismus war in Amerika seit
den Tagen der protestantischen Niederlassungen identifiziert mit dem
Teil der Christenheit, von dem sich das junge Amerika definitiv abgewendet

hatte. Diesem Misstrauen von protestantischer Seite entsprach unter

den Katholiken Amerikas die Meinung der Mehrheit, katholischer
Geist und Leben seien unvereinbar mit dem «american way of life»."

70

Zu den Schwierigkeiten, vor welche sich die eine Teilnahme befürwortenden

Katholiken gestellt sahen, vgl. Biehl 1988, 282f.

71

Gisler 1909/10, 345. Zur Indifferenz äussert sich Decurtins pointiert im
3. Brief (1910, 454): „Aus dieser Charakteristik (sc. ein Zitat von Martin
Spahn) des Katholizismus und Protestantismus spricht der nackte Relativismus

mit erschreckender Deutlichkeit. Danach wären die beiden
Konfessionen gleichwertige Äusserungen des religiösen Sinnes des
deutschen Volkes ...", ein Gedanke, der für Decurtins gerade das Signum des

Modernismus darstellt, die Verherrlichung des Protestantismus, das Zerrbild

des Katholizismus und, eine Seite weiter, „über beiden die Hoffnung
auf eine Zukunftsreligion." Hier ist der religiöse Evolutionismus eindeutig
(dis)qualifiziert.

72

Gisler 1909/10, 333. Die USA werden demnach auch eindeutig charakterisiert

als das Dollarland, welches amtlich die Trennung von Staat und
Kirche eingeführt und so den für den Staat so nützlichen Bund mit der

130



Kirche verschmäht hat. Vgl. Leo XIII. Enzyklika Immortale Dei vom 1.

November 1885, wo zuerst die Neuerungssucht des 16. Jahrhunderts
beklagt wird, um dann die falschen Verhältnisse von Staat und Kirche auf
diese studia rerum novarum zurückzuführen (Schnatz 1973, 1 17 ff).

73

Zur ganzen Frage vgl. die Darstellung Oskar Köhlers im Handbuch der
Kirchengeschichte VI/2, 155 ff, zum Kongress 169-171, zum Amerika-
nismus und seiner Verurteilung 341 - 344.

74

Dazu nur einige Stichworte: Die 4. Vollversammlung des Oek. Rates in
Uppsala befasste sich in seiner Sektion I mit dem Thema: Der Heilige
Geist und die Katholizität der Kirche mit u.a. den Abschnitten: Das Ringen

um Vielfalt (Nr. 12f.) und das Ringen um die Einheit der ganzen Kirche

(Nr. 17ff.). Die Theologie der Befreiung hat das Thema eindringlich
gestellt, katholische und protestantische Kirche waren dieser Eindringlichkeit

nicht immer gewachsen. Ein Überblick bei Goldstein 1989. Dort
S. 51 eine prägnante Formulierung: „In gewissem Sinn lässt sich die
Theologie der Befreiung also beschreiben als Schnittpunkt zwischen
vormodernen Glaubensgebärden des lateinamerikanischen Volkes und
modernen Assimilationen seiner Theologen." In Europa ist an die politische

Theologie zu erinnern. Siehe jetzt zu diesem Komplex Kaufmann in
Kaufmann/Zingerle 1996, 21: „Die Veränderungen des Katholizismus
unter dem Einfluss gesellschaftlicher Modernisierung und die Frage, ob
und wie sich die katholische Tradition unter den Bedingungen der entfalteten

Moderne inkulturieren kann, müssen daher zu einem zentralen
Theme kirchlicher Selbstverständigung - auch und gerade in der
Perspektive einer propagierten Reevangelisierung Europas werden."

75

Siehe Flury 1979, 53 ff. und 88 ff. Die Fortwirkung dieser Art von Apologetik

bzw. Fundamentaltheologie reicht weit ins 20. Jahrhundert. Kolping
kann 1968 bemerken: „In der vorliegenden Darstellung wissen wir uns
dem traditionellen Aufbau nach wie vor verpflichtet, weil er Sachproblemen

entspricht, die nicht umgangen oder ignoriert werden können." Die
Entwicklung und zugleich Auflösung der traditionellen
Fundamentaltheologie, wie ich sie in der erwähnten Arbeit dargestellt habe,
entspricht in der Dialektik genau der Retardierung und zugleich Modernisierung

des Katholizismus in der Getto-Situation.

131



76

Wenn die neuere Erforschung der Scholastik eines ergeben hat, dann dies:
Die Auflösung des Klischees einer uniformen Zeit und einer uniformen
Doktrin. So kann eine zeitgenössische Darstellung der Philosophie des

Mittelalters (Flasch 1987) direkt so vorgehen, dass in jedem Kapitel zwei
Positionen miteinander konfrontiert werden. Es ist ein Teil der schon
erwähnten Entwicklung, dass die in der Zeit der Neuscholastik beginnende
bessere Erforschung der Scholastik in der Folge geradezu dazu beigetragen

hat, die Neuscholastik aufzulösen.

77

Aufweisbar am Schicksal der sog. Tübinger Schule und spürbar noch an
der Auflehnung der staatlichen Fakultäten gegen die Leistung des Anti-
modernisten-Eides. Vgl. Götz von Olenhusen 1991, 57f. In Deutschland
ist nach zuständigem Land zu differenzieren (Baden reagiert zum Teil
anders als Bayern), in der Schweiz nach Kantonen.

78

Man erwarte hier nicht eine Darstellung der traditionellen katholischen
Apologetik. Es geht nur darum, gleichsam die Bühne zu schildern, auf
welcher dann die Ereignisse innerhalb des Anti-Modernismus sich

abspielen. An Darstellungen aus dieser Zeit, bzw. dadurch geprägt erwähne
ich Weber 1907; Specht, in erster Auflage 1911, zweiter 1924; Goebel
1930. Weber teilt auf in Theorie der Religion demonstratio religiosa),
Theorie der Offenbarung demonstratio christiana) und Theorie des

Kirchentums demonstratio catholica).

79

Weber 1907, 1: „Der Gegenstand unserer christlichen Apologetik ist als

authentische Darstellung des Christentums die katholische Religion." ebd
7: „Auf diese Weise strebt die Apologetik dem Ziele zu die Grundlagen
der katholischen Religion so in Beziehung mit allgemein anerkannten
Wahrheiten und unumstösslichen Tatsachen zu setzen, dass wer jene
leugnen wollte, auch diese in Abrede zu stellen gezwungen wäre, und aus
der Unmöglichkeit, jene zu leugnen, zur Einsicht der moralischen
Notwendigkeit bzw. Angemessenheit kommen muss, auch diese anzuerkennen."

Die unten noch zu besprechende Konsequenz dieses Ansatzes ist,
dass der nicht katholische Intellektuelle dann zwangsläufig entweder
dumm oder verstockt sein muss. Eine redliche, theologisch begründbare,
nicht-katholische Haltung ist in dieser Sicht unmöglich.

132



80

Gisler 1912, 236. Vgl. Commer 1908, 337 (Diese Kampfschrift gegen
Schell zeigt die Überspitzung der Apologetik in der Modernismus-Krise in
kaum zu überbietender Form). Weber 1907, 238 sieht die Aufgabe der
demonstratio catholica darin: „Hat Christus eine Kirche zur Vermittlung
und Reinbewahrung des religiös übernatürlichen Heilsgutes eingesetzt, ist
diese Kirche die katholische, und welche Gewähr haben wir dafür, dass
sie das göttliche Heilsgut rein bewahrt und treu vermittelt?" (alles
gesperrt) Der letzte Teil der Frage zielt direkt auf die Beantwortung durch
die hierarchische Verfasstheit der Kirche mit dem unfehlbaren Lehramt
an der Spitze, cf. 272: „In der durch den Primat zur Einheit zusammengeschlossenen

Kirche muss die höchste Regierungsgewalt beim Inhaber des
Primat ruhen." Die unten noch darzustellende Engführung der Ekklesio-
logie bei Decurtins hat ihre Herkunft aus der Fundamentaltheologie jener
Tage. Decurtins hat diese konsequent auf die innerkirchlichen
Diskussionspunkte angewandt.

81

Nur so ist zu erklären, dass die traditionelle Fundamentaltheologie dann
eigentlich sang- und klanglos im deutschen Sprachgebiet verschwand.
Allerdings sind Nachklänge auch dort zu sehen, wo man sich bewusst von
ihr abzusetzen versucht. (z.B. in Küngs Werken: Die Kirche; Christ sein;
Existiert Gott? ist die traditionelle Dreiteilung klar zu erkennen).

82

Ausführlich dazu die zeitgenössischen Besprechungen Cauly 1911; Mi-
chelitsch 1908; Gisler 1908/1909. Vgl. die in Flury 1979 erwähnten
neueren Arbeiten von Stirnimann, Aubert und Bedeschi, zu ergänzen bes.
durch Trippen 1977.

83

Das ist denn auch der Grund dafür, dass Gisler fast 200 Seiten dem Ame-
rikanismus widmet und den deutschen Reformkatholizismus darunter
subsumiert. Der amerikanische Episkopat versuchte dagegen auf allen Ebenen

anzukämpfen. Die Anerkennung der besonderen Situation des

Katholizismus war nach seiner Auffassung alles andere als eine haereti-
sche Strömung und so mit den haeretischen Strömungen auf keinen Fall
auch nur in Kontakt zu bringen.

84
Zu Pius X. die Darstellung bei Weinzierl 1973 und 1985, ebenfalls Köhler
1972.

133



85

Diese „Konstruktion" des Modernismus durch die Enzyklika ist eine der
Besonderheiten des Modernismus. Die Feststellung einer Konstruktion
trifft weitgehend zu, ist aber umgekehrt auch eine Verharmlosung und ein
Schachzug, um nicht durch die Verurteilung getroffen zu werden. Loome
1979 hat darauf zurecht hingewiesen. Es sollte heute möglich sein, die
reformistischen Ansätze als solche anzusprechen, ohne sie dadurch
sogleich zu perhorreszieren. Dass die Enzyklika das Bestreben hat, den
Modernismus als allumfassende Haeresie darzustellen, hat ein Körnchen
Wahrheit: Die Kurie und mit ihr die traditionelle Theologie hat instinktiv
gespürt, dass ein Umbau geplant war, nach welchem das Gebäude anders
aussehen würde.
Decurtins selbst gibt in der La Liberté vom 30.10.1908/31.10.1908 eine

Darstellung und Kommentierung der Enzyklika.

86

Die Formulierung verdankt sich der Arbeit von Weber 1983, welche
durch die Edition der Werke von Kraus nichts anderes erreichen will, als
dieses bewusste „Vergessen" rückgängig zu machen.

87

Zu Harnacks Stellungnahme zuhanden des preussischen Ministeriums vgl.
Trippen 1977, 72f. Interessant auch die Einschätzung der Position
Harnacks durch Decurtins 1907, 409f.; Holl 1928 bringt eine zeitgenössische
protestantische Stimme, weil sein Aufsatz in der ursprünglichen
Veröffentlichung direkt aus dieser Zeit stammt, cf. auch die Einschätzung von
Hadorn bei Gisler 1910/116, 123. Zum ganzen Thema Maron 1988,
48ff.

88
Als Illustration bei Ott 1992, 78 bzgl. Besetzung des Lehrstuhls für christliche

Philosophie der Universität Freiburg i.B.: „Im bevorstehenden
Wettlauf schien der Theologe Krebs als bereits Habilitierter einen

Vorsprung zu haben. Andererseits konnte der geistliche Status als Handicap
gelten, das umso grösser war, da Krebs den vom päpstlichen Lehramt
geforderten Modernisteneid abgelegt hatte und von der überwiegenden
Mehrheit der Philosophischen Fakultät nicht mehr als ungebundener
Wissenschaftler angesehen wurde."

134



89

Haag 1991. cf. Fahlbusch in Hünermann/Mieth 1991, 148ff. zur Parallele

Modernismus-Krise/Anti-Modernisteneid und die Instruktion über
die kirchliche Berufung des Theologen von 1990.

90
Stadler 1948, 623. Eindrücklich auch die Darstellung bei Trippen 1976 (J.

Schnitzer) und Neuner 1976 (F. von Hügel).

91

Dazu Knapp 1976. Ein Reflex bei von Sachsen 1979, 16: „Er (sc. sein

Vater, der sächsische König Friedrich August III.), ein ergebener und
treuer Sohn seiner katholischen Kirche, protestierte scharf in Rom, als der
Papst in seiner Enzyklika die evangelische Kirche öffentlich verletzte." Es

muss, wer diesen Hintergrund kennt, mindestens auffallen, dass Ratzinger
1985 angesprochen auf die Termini Reform und Restauration explizit auf
Karl Borromäus Bezug nimmt: „Für mich ist Karl Borromäus der klassische

Ausdruck einer wahren Reform, einer Erneuerung nämlich, die
vorwärts führt, eben weil sie lehrt, in neuer Weise die bleibenden Werte zu
leben, indem sie die Gesamtheit des christlichen Faktums und die
Gesamtheit des Menschen gegenwärtig hält." (S. 36)

92

Dantine/Hultsch 1984, 342f. Ganz ähnlich Fahlbusch bei
Hünermann/Mieth 1991, 206 allerdings auf die heutige Situation bezogen!
Allerdings wird auch dieses Zitat der immanenten Dialektik der neuscholastischen

Anstrengung nicht gerecht. Aehnlich wie z.B. bei Grane 1987,
wird auch hier nicht gesehen, dass implizit der Ansatz zum Sprung in die
Moderne schon am Werden ist. Zuspitzung ist zugleich der erste Schritt
zur Überwindung - diese Sicht der Entwicklung kommt in der protestantischen

Geschichtsschreibung notorisch zu kurz, da das Paradigma der
hinter der Entwicklung herhinkenden Kirche ganz univok verwendet wird.
Es würde einladen, diese ganze Entwicklung einmal mit den Theorien von
Kuhn (bzw. Popper) über die Struktur und das Fortschreiten der
wissenschaftlichen Erkenntnis zu untersuchen: Aufbau, Verfestigung und dann
fast sang- und klangloses Zusammenbrechen eines Paradigmas sind hier
mit Händen zu greifen.

93

Das erste Zitat bei Trippen 1977, 407; das zweite Häring 1989, 174. Die
Zusammenstellung soll klar machen, wie sehr sich einmal die Probleme

135



gleichen und wie sehr das zeitlich spätere durch die unterbliebene
Aufarbeitung des ersten bedingt ist.

94

Vgl. dazu Ratzinger 1985, 166f. der genau in dieser Frage den Dialog mit
Luther heute aufnehmen würde: "... die katholische Überzeugung von der
Kirche als der authentischen Auslegerin des wahren Sinnes der Offenbarung

..." (S. 167). Allerdings ist es vereinfachend zu folgern, dass der
Protestantismus ein (leichter) Ausweg aus dieser Problematik sein könnte: „So
kann gerade bei katholischen Theologen, die mit der herkömmlichen
Theologie nichts mehr anzufangen wissen, die Meinung entstehen, hier
seien die richtigen Wege für die Verschmelzung von Glaube und Modernität

schon vorgebahnt." (S. 164) Dass diese Einschätzung für katholische
Theologen einen herabmindernden Ton hat, sei einmal dahingestellt.
Dass sie aber zusätzlich suggeriert, dass für den reformierten Theologen
einfachere, da schon vorgebahnte, Wege in der Problematik Glaube und
Modernität beständen, ist nun auch sachlich falsch und kann, wenn uns
kurz vorher gesagt wurde, dies sei „nicht nur ein Schreckbild bestimmter
integralistischer Kreise", das gegenseitige Verständnis be- und verhindern.

95

Klöcker 1991 mit dem bezeichnenden Untertitel: Eine Lebensmacht im
Zerfall? Der Wandel hat nach seiner Einschätzung in den letzten Jahren
„geradezu dramatische Ausmasse erreicht" (S. 14). Schmied 1988 versucht
die These zu begründen, dass sich die katholische Kirche, zumindest in
der Bundesrepublik, vom Idealtypus Kirche zum Idealtypus Sekte hin
bewege.

96

Eindrücklich dazu die Untersuchungen und Umfragen der Schweizer Studie

Croire en Suisse / Jede(r) ein Sonderfall. Die Zahlen belegen deutlich,
dass der Katholik, welcher das Credo seiner Kirche vollumfänglich
mitträgt und sich auch in seiner Lebenshaltung danach richtet (z.B. Sexualmoral,

Sonntagsheiligung, etc.) Angehöriger einer kleinen Minderheit ist,
die im Sinne Troeltschs Züge des Typus Sekte aufweist (Verbindlichkeit
der Moralvorstellung, Distanz zur Welt, hoher ethischer Standard).
Daneben finden sich allerdings, darin ist Schmied (s. letzte Anm.)
einzuschränken, ebensoviele Züge, die dagegen sprechen (Heiligkeit der
Institution, Sakramentalität, rechtliche hierarchische Gliederung).

136



97

Vgl. Altermatt 1972, passim. Ich habe in Flury 1980 daraufhingewiesen,
dass die Situation für eine sprachliche Minderheit sich ganz ähnlich
präsentiert wie für die Katholiken in der Diaspora: „Religionssoziologische
Untersuchungen im Räume Chur sprechen von einem, allerdings nicht
nur auf die Rätoromanen beschränkten «cultural lag», d.h. das religiöse
Leben und Denken identifiziert sich bis in die zweite Generation noch mit
dem Ort des Herkommens und vollzieht den Schritt aus dem ländlichen
ins städtische Milieu nur zögernd.(...) Die kirchlichen Handlungen werden
bevorzugt an den Heimatort gelegt, dort - und eben häufig nur dort -
besteht auch eine echte Beziehung zur Kirche." (S. 120) Dazu die interessante

und materialreiche, von den Kirchen kaum beachtete Arbeit von
Egloff 1981. Eine Gesellschaft, die bald mehrheitlich aus „Entwurzelten"
im Sinne Egloffs - dh. ohne pejorativen Beigeschmack - besteht, muss
auch von der Pastoral her in dieser Situation gesehen werden. Die katholische

Kirche Schweiz hätte hier der reformierten Kirche einiges zu lehren,
da ihr die Situation vertrauter war. Man denke nur an die jahrzehntelange
Aufbauarbeit im Kanton Zürich. Ist es aber nicht so, dass diese Situation,
da sie nicht zu den beliebten Erinnerungen gehört, fast mehr verdrängt als

aufgearbeitet wird?

98

Zu Gislers Jugend und Bildungsgang Herger 1974, 11 ff. Gisler besuchte
das Gymnasium bei den Benediktinern in Einsiedeln und wechselte dann
nach Rom. Schon bald nach der Aufnahme der Lehrtätigkeit an der Chu-
rer Hochschule wurde er zum Vertrauten des damaligen Churer Bischofs
Georgius Schmid von Grüneck vgl. Herger 1974, 68ff.

99

In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts hatte der Priesterberuf in städtischen

und bürgerlichen Schichten in zunehmendem Masse an Prestige
verloren, besonders gegenüber dem evangelischen Pfarrer, der dann nach
der Reichsgründung unter dem Zeichen Thron und Altar als Repräsentant

des aufstrebenden Deutschlands galt. Innerhalb der Priesterschaft ist
denn auch in der Folge eine deutliche soziale Umschichtung festzustellen.
„Während von den Vätern der zwischen 1830 und 1840 geweihten Priester

nur 18,7% in der Landwirtschaft tätig waren, betrug dieser Anteil in
den Jahren vor dem ersten Weltkrieg 44,8%" (Götz von Olenhusen 1991,
50). Innerhalb des badischen Klerus kann die Autorin eine Entbürgerli-
chung, eine Nichtintegration des Sektors Industrie und eine vermehrte
Berücksichtigung ländlicher Kandidaten nachweisen (ebd 51 f.). Die Priester
entstammten also einem Milieu, das Kaufmann in Kaufmann / Zingerle

137



1996, 16 so beschreiben kann: „Durch Volksmission, Predigt, Religionsunterricht

und Katechese gelang in Verbindung mit den nachfolgend
genannten Elementen eine historisch vielleicht einmalige Durchdringung
der Volksfrömmigkeit mit Elementen der Priesterreligion. Gleichzeitig
entstand mit der Intensivierung der individuellen Beichtpraxis und der
starken kirchlichen Reglementierung des Alltagshandelns eine überaus
effektive Form sozialer Kontrolle, die sich in einer beachtlichen Homogenität

und Dominanz konfessionsspezifischer Verhaltensmuster
niederschlug." Sehr schön zeigt sich diese „Engführung" im Lebenslauf Martin
Heideggers. Vgl. Ott 1992, 45ff. Er beschreibt dort auch seine Förderung
durch den Rektor und Stadtpfarrer Gröber: „Wie sonst hätten begabte
junge Menschen aus dem ländlichen Raum eine höhere Schule besuchen
können, zumal sie in der Regel aus einfachen, ja einfachsten gesellschaftlichen

Schichten kamen!" (ebd. 52) Zur Veränderung („Aufschmelzen")
dieses Milieus vgl. die Darstellung von Klöcker 1991, 28ff.

100

Herger 1974, 43. Man beachte im angeführten Zitat besonders die Wortwahl.

Sehr früh wurden die angehenden Priester über das katholische
Internatsgymnasium ihrem Elternhaus entnommen. Darauf folgte das

Priesterseminar, alles abgeschottet, schon ausgerichtet auf das Berufsziel. Kein
Wunder, wenn das Seminar Heimat war und Heimat bot, Gemeinschaft
und Geborgenheit. Hier ist das Kirchenbild, dem wir bei Decurtins
begegnen werden, Struktur und Organisation geworden.
Vgl. auch Klöcker 1991, 247: „Erziehung und Bildung sind im katholischen

Milieu sehr binnenorientiert gewesen, weitestmöglich abgeschottet
von «paritätischen» oder nichtkatholischen Schulanstalten und von
bedrohlich «modernen» Umweltverhältnissen und Sitten, konzentriert auf
bestimmte «geistliche» Tugenden."

101

Dies wurde gefördert durch Vorschriften, welche die Lebensführung der
Priester zusehends auf den Bereich der katholischen Gemeinde einengten.
Götz von Olenhusen kann dies anhand der Disziplinarfälle innerhalb des

badischen Klerus nachweisen. Unter anderem gehörten zu Verhaltensweisen,

welche disziplinarische Massnahmen nach sich zogen: „Verkehr mit
Liberalen und «Kirchenfeinden», Besuch von Schützenvereinen, Mitgliedschaft

in bürgerlichen Vereinen überhaupt, das Lesen und Abonnieren
liberaler Zeitungen ...„ (a.o.O. 61). Das hatte die Konsequenz, dass der
Klerus „zum natürlichen Verbündeten der unterbürgerlichen ländlichen
Schichten" geworden war (ebd. 68). Ebenso deutlich ist aber festzustellen:

„Ultramontanisierung bedeutete hier ganz praktisch Abschliessung von

138



weltlichen Dingen, vom naturwissenschaftlichen Weltbild und von
bürgerlicher Bildung und Kultur." (ebd. 53). Durand 1995, 62f. fasst diese
Verhältnisse zusammen: „Ce magistère auquel les catholiques intransigeants

se sont identifiés, caractérisé par le quadruple refus de
l'individualisme, du libéralisme, de la sécularisation (laicisation) et du socialisme,
définit la génération Léon XIII des prêtres 'hommes du peuple' et des

laies engagés dans des organisations diverses, et d'une certaine manière
autonome par rapport à l'hiérarchie." Und er beschreibt präzise, an wessen

Stelle diese Organisationen traten: „Cette génération reçut une mission

particulière alors que les 'Etats chrétiens' (et même parmi eux l'Etat
pontificial) avaient disparu." Die Verhältnisse in der Schweiz, besonders
in den gemischt-konfessionellen Kantonen und in der Diaspora, präsentierten

sich vor der Jahrhundertwende, aber auch noch in der Zwischenkriegszeit

nicht wesentlich anders, einzig dass das Demokratieverständnis
durch die lange Einübung in die Strukturen der Selbstverwaltung anders
ausgebildet war. Die Subkultur ist auch in der fehlenden Schichten-
Spezifizierung greifbar vgl. Klöcker 1991, 29: „Spitzenverdiener und
Akademiker bilden im katholischen Milieu eine weitreichende Einheit mit
Mittelstand und Unterschicht in der gemeinsamen Glaubensausrichtung,
im Gottesdienst, ja auch in der politischen Einstellung und im Wahlverhalten."

Ein ähnliches Phänomen findet sich auch in den Untersuchungen
von Egloff 1981 zur Situation der katholischen Romanen in Chur. Allerdings

sind in dieser „Einheit" der Schichten nach Egloffs Untersuchungen
paternalistische Züge durchaus präsent.

102

Gisler 1912 passim. Instruktiv die Besprechung von Müller 1913 in der
renommierten ZkTh der Innsbrucker Jesuiten, instruktiv vor allem für das

Klima innerhalb der katholischen Theologie dieser Zeit.

103

Herger 1974, 52. Es ist also sicher nicht übertrieben zu behaupten, dass

Gisler hier sein Thema gefunden hatte. Im Unterschied zu Decurtins war
der Modernismus für ihn ein Thema der Apologetik, also der
Fundamentaltheologie als Wissenschaft. Damit war er als Professor der Apologetik

gefordert. Insofern er also eine theologische Antwort sucht, erweist
er die Modernisierung als genuin theologische und nicht etwa nur
disziplinarische oder strukturelle Frage. Verständlich, dass er damit in Gegensatz

zu Decurtins und seiner Uberzeugung geriet. Für diesen war der
Modernismus in erster Linie ein Kulturphänomen. „Der oberste Zweck der
Modernisten war also ein apologetischer: die Verteidigung und Erhaltung

der Kirche durch Anpassung an die Bedürfnisse der Gegenwart."

139



Gisler 1912, 666. Mit dieser in der damaligen Zeit besonnenen Einschätzung

hat Gisler das Gespräch mit dem Modernismus aufgenommen, dezi-
diert ablehnend, aber seine Intention mindestens respektierend. In ähnlicher

Weise reklamiert der Soziologe(l) Kaufmann die Modernisierung
auch als theologisches Problem: „Dass die Auseinandersetzung der
Katholiken mit der Moderne ein schmerzhafter Suchprozess ist, der aus
theologischer Sicht in einer spezifischen Hermeneutik zu erschliessen
bleibt, erscheint als auf den kreuzestheologischen Kern des christlichen
Glaubens verweisende Botschaft ...„ (Kaufmann in Kaufmann/Zingerle
1996, 31).

104

Altermatt 1972, 148. Der erste Jahrgang der Schweizer Rundschau
entwickelt wie oben angeführt bekanntlich kein Programm der neuen
Zeitschrift. Dieses muss den Beiträgen entnommen werden. Die Eröffnung des
1. Jahrganges mit dem schon erwähnten, im Ton massigen, in der Sache
recht kritischen Artikel über den eben gestorbenen Friedrich Nietzsche
zeigt, dass Gisler einmal die Zeitschrift massgeblich prägen und sie weiter
zur Vermittlerin von saekularer Kultur in die katholische Leserschaft hinein

machen wollte. Vgl. auch Herger 1974, der einen Abschnitt Gislers
Arbeit an der und für die Schweizer Rundschau widmet.

105

Gisler 1910 / Il a), 45, das letzte Zitat 46.

106

Gisler 1911/12 a), 24: „P. Hecker war ein Mann reiner Absicht, kühnen
Eifers und Opfermutes Aber er war es auch, auf den die Vertreter des

Amerikanismus, der schliesslich von Rom verurteilt wurde, sich beriefen
und teilweise nicht mit Unrecht berufen konnten." cf. auch Gisler 1912,
666: „In diesem Ziele (sc. der Anpassung) treffen sie (sc. die Modernisten)
sich mit den Amerikanisten und dürfen insofern deren Erben und Nachfolger

genannt werden."
Hier liegt die sachliche Begründung für die umfangreiche Darstellung des

Amerikanismus zu Beginn von Gislers grosser Abhandlung über den
Modernismus. Dem amerikanischen Episkopat konnte allerdings diese

Einschätzung alles andere als recht sein, denn diese brachte ihn kirchenpolitisch

in arge Bedrängnis. Eine vermehrte Anbindung an Rom behinderte
gerade die Integration in die nordamerikanische Gesellschaft, ging es doch
darum, den Vorwurf zu entkräften, mit einem Fuss in Europa verblieben
zu sein und so für den Aufbau der Nation nur halb zur Verfügung zu
stehen.

140



107

Zu Blondel vgl. auch die Bemerkungen von Gisler 1910/1 lc), 255 und
meine Darstellung 1979, 94ff. Er wird in der zeitgenössischen Apologetik
„der Vater der sog. Immanenz- oder Bedürfnis-Apologetik" genannt. Von
dieser heisst es bei Goebel eine Seite weiter: „Sie enthält die grundstützenden

Irrtümer der liberal-protestantischen und modernistischen Theologie:

eine Auffassung von Offenbarung und Glaube, die jeden Unterschied

zwischen Natur und Übernatur verwischt." (Goebel 1930, 11 und
12). Eine zum Teil positive Wertung Blondeis findet sich beim sonst
konservativvorgehenden Kolping 1968, 60ff.

108

Gisler 1906, 227. Nicht anders Goebel, a.a.O. 13: „Für sich allein
genommen vermögen sie nun einmal die notwendige Voraussetzung des

Glaubwürdigkeitsurteil im katholischen Sinn: den Offenbarungscharakter
des katholischen Christentums nicht objektiv gewiss zu machen." Genau
darum geht es auch nach Gisler: Um objektiv demonstrierbare Gewissheit.

Wir werden darauf im letzten Teil noch einmal zurückkommen müssen.

109

Gisler 1906, 227 (beide Zitate). Zu diesem Thema vgl. meine Arbeit 1979,
bes. 114ff.

110

Gisler 1906, 242. Vgl. Weber 1907, 246: „Die Bibel allein kann unmöglich
als zureichendes Vermittlungsorgan der Offenbarung gelten. Sie ist

für sich allein nicht im Stande, dem Leser ein sicheres Urteil über den
Umfang der Offenbarung zu bieten." Ders. 248: „Somit ist die Kirche in
der Idee der Offenbarung gelegen, von ihr gefordert und also auch vom
Vollender der Offenbarung ihre Verwirklichung zu erwarten." Ein
Durchblick durch die zeitgenössische Fundamentaltheologie zeigt rasch,
dass diese Auffassung damals Allgemeingut war. Sie hat sich aber in dieser
Zeit eher noch deutlicher ausgeprägt. Die Zitate stammen denn auch aus

Fundamentaltheologien aus der Zeit des Modernismus. Um jeglichem
Vorwurf des Subjektivismus, und das hätte ja nach den Schlagworten der
Zeit auch Modernismus geheissen, zu entgehen, verschrieb sich die
Apologetik einem nur noch schwer zu überbietenden Objektivismus. Eine
deutlich andere Stimme, die sich aber erst Jahrzehnte später Gehör
verschaffen konnte, findet sich im Werke Pierre Rousselots.

141



111

Gisler 1912 passim. Der Modernist ist Agnostiker (670) und Immanentist
(671). Deshalb ist die Behandlung dieser Strömungen nach Gisler für dessen

Verständnis unerlässlich. Hieran wird sich der Einspruch Decurtins'
entzünden. Einerseits fordert Decurtins ein umfassenderes Bild, andererseits

ist er der Meinung, dass nicht nur der pointiert und dezidiert als
solcher auftretende Agnostiker und Immanentist als Modernist anzusprechen
sei, sondern dass im Grunde Modernismus vorliege, wo auch immer Spuren

der obengenannten -ismen zu finden seien.

112

Das erste Zitat Gisler 1912, 665, das Zweite ebd. 666. Gisler will denn
auch sehr vorsichtig sein mit der Kennzeichnung Modernist. Ebd. 669:
„Die Bezeichnung Modernist ist so einschneidend, dass man damit
niemand leichter Hand belasten darf sie spricht ihm Glauben und
Christentum ab und das darf so leichthin nicht geschehen." Die kirchliche
Indizierung hat ihre Spuren hinterlassen: Nicht einfach Fehler hat der
Modernist begangen, nicht Irrtümer sind ihm anzukreiden, die Bezeichnung

nichtet schon Glauben und Christentum! Hierin wird Decurtins

ganz anderer Meinung sein. Identifizierung als Modernist ist seines
Erachtens Pflicht der Katholiken, dieser Pflicht nicht nachzukommen, ist der
erste Schritt in Richtung Modernismus.

113

Gisler 1910/11 b), 123. Mit der Verbindung von Modernismus und
protestantischer Theologie steht Gisler nicht allein da, s.o. Anm. 78/79
(Goebel), cf. aber Dantine/Hultsch 1984, 337: „Aller voreiligen und
vordergründigen Unterstellungen zum Trotz, es handle sich beim Modernismus
um eine protestantische Erosion katholischer Tradition, war der Modernismus

ein typisch katholischer Versuch, durch «Reform» des eigenen
Denkens den Ausgleich zwischen theologischer Vergangenheit und
Gegenwart herzustellen."

114

Gislers Besprechung 1911/12 b). Zu A.M. Weiss vgl. Loome 1976, 206:

„... Albert Maria Weiss, der ausgesprochene Gegner des Modernismus in
Deutschland ..." Dagegen Fry 1952, 345: Ein prachtvolles Werk. Vgl.
auch Beck, 1914, 251: „Diese beiden Werke (sc. Die religiöse Gefahr und
Lebens- und Gewissensfragen der Gegenwart) sind nicht ohne Grund von
den Vertretern des katholischen Liberalismus, des Reformkatholizismus
und der «gemeinsamen christlichen Basis» so masslos bekämpft und
heruntergerissen worden; bilden sie doch eine herrliche Waffensammlung

142



zum Kampfe für die reine katholische Wahrheit." So sehr sich Beck von
einzelnen Methoden seines Freundes auf dem Höhepunkt der Krise auch
distanziert, so sehr sind sie sich im Ziel und in der Identifikation des Gegners

einig. Vgl. auch Klöcker 1991, 2Iff.

115

Gisler 1913, 3: „Mein Buch «Der Modernismus» erschien Mitte August
1912. Bald setzte die Besprechung ein, die diesseits und jenseits des Ozeans

durchwegs günstig und sehr günstig lautete." Poulat 1969 urteilt: „un
lourd travail de théologie" (S. 345), „reposant sur une bonne connaissance
de la philosophie moderne, analysant son action néfaste sur l'intelligence
catholique, descendant rarement des hauteurs théologiques" (S. 349).
„Der Modernismus" sollte so etwas wie ein Standardwerk werden (ebd.),
konsultiert von jenen, die mehr als nur eine billige Abrechnung mit dieser
Strömung wollten. Ich kann die Einschätzung von Gasser 1991, 109 nicht
teilen: „Einen ebenso gewichtigen wie schwer lesbaren Wälzer. Ich habe
in den vergangenen dreissig Jahren niemanden gefunden, der die umfangreiche

Abhandlung gelesen hätte." Ich gestehe gerne, dass ich sie schon
während der Arbeit an meiner Dissertation gelesen habe, sehe aber ebenso,

dass allerdings Gasser hier, ohne es zu wollen, den Finger auf eine
heikle Stelle legt: Die Tabuisierung für einmal nicht der Modernisten,
sondern heute fast eher der Antimodernisten, als Vorfahren, derer man
sich eigentlich schämt und die man deshalb sehr gerne dem Vergessen
anheim gibt. In einer Zeit, in welcher Emotionen eo ipso schon als Basis

religiöser Weltdeutung dienen, mag der Objektivismus der damaligen
Apologetik uns sehr ferne scheinen. Sich zu fragen, in welcher Weise das
Christentum in die Kultur hinein zu vermitteln ist, dies als Aufgabe
festzuhalten, müsste eigentlich auch heute noch ein respektables Anliegen
sein.

116

Gisler 1912, 674. Schon 1908/09, 45 hatte er geschrieben: „Roms
Vorgehen gegen Professor Schnitzer wird jeder Katholik begreifen ...", und
wer es nicht begreift, so ist dann wohl zu folgern, der hat sich selbst als

Katholiken disqualifiziert.

117

Aubert 1975, 174. In diesem Zusammenhang verweist Aubert auf die
Tatsache, dass mehrere Exponenten der Integralisten (Benigni, Maignen,
Decurtins) Anhänger der religiös-sozialen Bewegung waren. „Sie blieben
dem Anfangsprogramm des sozialen Katholizismus aus den ersten Jahren
Leos XIII. treu ...". Wir werden dieses „Stehenbleiben und dann Über-

143



holt-werden" bei Decurtins wiederholt beobachten können. Durand
unterscheidet zwischen den christlich-demokratischen sozialen Katholiken
und den legitimistischen sozialen Katholiken, zu welchen er zB La Tour
du Pin und de Mun rechnet. Erstere bleiben Demokraten, während letztere

von einer Rückkehr zu einer ständischen, traditionalistischen Monarchie

träumen. (Durand 1995, 45 - 47) Poulat betont, dass es sich beim
praktischen Modernismus nicht einfach um ein Konstrukt handle, gegen
das dann eine Hasspropaganda entfesselt werden konnte (1969, 195). Ein
neues Konstrukt gewiss nicht, aber eine einseitige Konstruktion der
Wirklichkeit sicherlich.

118

Ullmann 1995, 195 sieht hier einen wechselseitigen Prozess, von dem
Decurtins aber nur die eine Seite wahrnehmen wollte und konnte: „In
einem wechselseitigen Prozess ging einerseits die überkommene christliche
Religiosität zurück; andrerseits reicherte sich die moderne weltliche Kultur
mit religiösen Elementen an."

119

Das erste Zitat bei Decurtins 1913, 1, das zweite Knapp 1976, 57. Schon
in seinem dritten Brief hatte Decurtins die Akzentverschiebung als gefährlich

bezeichnet. Damit müsse die katholische Kritik notgedrungen den
Elfenbeinturm der Wissenschaft verlassen und dem Modernismus auf das

andere Feld folgen: „Aber die Lehren, die sich in der Theologie und
Philosophie nur mehr schwer laut verkünden Hessen, wurden umso eifriger
und rücksichtsloser in der schönen Literatur verteidigt, ..." (Decurtins
1910, 468) Decurtins begrüsst die Enzyklika Pascendi als Zeichen, dass

der Papst damit die Führung der Kirche wieder klar als ihm zustehend
dokumentiert habe. (Decurtins 1910, 468/1913, 16). Das eine Gebiet ist
somit klar umrissen; Decurtins ist bereit, ähnliches auf dem Felde der
Kultur zu tun.

120

Decurtins 1912, 2. Es wäre interessant, Decurtins' Einschätzung des
Liberalismus mit der von Dostojewski zu vergleichen (vgl. die Bemerkungen
des letzteren in Die Brüder Karamasov, dtv-Klassik 1991, II.Teil, 6.Buch,
3.Kap.).

121

de Rosa 1989, 331. Zu dieser Entwicklung Klöcker 1991, 23, der zurecht
auf der folgenden Seite differenziert und darauf hinweist, dass mehr als

uns heute bewusst ist (bzw. bewusst sein will) die Modernisierung „auch

144



von Impulsen und Strömungen katholischer Herkunft geprägt (worden)
ist." Nicht anders auch Kaufmann in Kaufmann/Zingerle 1996, 24.
Decurtins 1910, 468 beklagt: „In einseitigster Weise pries man die moderne

Kultur und behandelte die katholische Kirche als rückständig."

122

Decurtins 1913, 2f. Kirche bauen ist hier das Stichwort. Decurtins
befürchtet, dass diese „moderne" Kirche innerhalb der bestehenden am
Entstehen sei, diese sich also langsam und unvermerkt transformiere. „So
viele Erscheinungen liessen uns befürchten, es könnte eine dem Refor-
mertum ähnliche Richtung sich in der katholischen Kirche verbreiten und
eine Zeit kommen, wo Priester, die nicht an die Gottheit Christi glauben,
das herrliche Staffelgebet beten zum Herrn, der die Jugend erfreut."
(1910, 468) Es lohnt sich, hier genau hinzuhören: Das Staffelgebet hört
nicht auf, aber seine Worte erhalten einen ganz andern Sinn, wenn der,
welcher sie ausspricht, nicht mehr daran glaubt. Würde das Gebet aufhören,

wäre dies ein klar ersichtliches Alarmzeichen. Dass aber unter der
Hand die Worte ihren Sinn verlieren, darin liegt nach Decurtins die
eigentliche Gefährdung der Kirche durch den Modernismus und die
modernistischen (im Sinne Decurtins) Priester

123

Decurtins 1909, 13. Diese Relativität und die Fundierung des Glaubens
auf der Erfahrung bilden nach Decurtins gerade die Erkennungsmerkmale
des Modernismus. „Aus dieser Charakteristik des Katholizismus und
Protestantismus spricht der nackte Relativismus ..." (1910, 454); „denn der
Kern der Religion ist (sc. nach den Modernisten) die Erhebung des
Gemütes über das Wirkliche ..." (1913, 2) „die Stelle, welche Verstand und
Vernunft in der Religion spielen, ist durchwegs eine sekundäre; ..." (1913,
8).Der hier besprochene Roman stammt von E. Handel-Mazzetti: Jesse
und Maria.

124

Das erste Zitat Decurtins 1909, 13, das zweite 15: Toleranz im Sinne der
Modernisten „hängt gar enge mit der herrschenden Philosophie zusammen,

die der Religion jede geoffenbarte Wahrheit abspricht und an die

Religion keinen anderen Masstab anlegt als an die Poesie." (ebd. 13) Und
wieder tritt zum Relativismus die Fundierung der Religion auf das Gefühl.
„Die religiöse Wahrheit ist ihr nichts anderes als eine so tiefe Erregung,
dass alles vor ihr zurücktritt; ist diese Erregung echt, so wird sie zur
Wahrheit." (ebd.)

145



125

Decurtins 1913, 11. Modernismus ist damit weiter verbreitet als nur dort,
wo das ganze System im Sinne der Enzyklika geteilt wird. (ebd. 16)

„Wenn man uns einwendet, diese geschichtsphilosophische Beurteilung
der letzten Jahrhunderte der Kirchengeschichte sei noch kein Modernismus,

wie ihn Papst Pius X. in der Enzyklika verurteilt, so möchten wir
darauf hinweisen, ..." (1910, 453) „Hat man ja mit einer unbegreiflichen
Zuversicht den Satz aufgestellt, der Modernismus beginne mit der Enzyklika,

und es sei ungereimt auf Dokumente zurückzugreifen, die der Enzyklika

vorausgingen!" (1910, 467) Zum Arianismus in der Kirche 1913, 16

und ein später Reflex in einem Zeitungsartikel (Die Schildwache 20.
November 1915): „Wenn der welthistorische Kampf der modernen Gnosis,
welche die Wege des Arius wandelt, in Deutschland geschlagen wird,
dann werden die tapferen deutschen Männer im Geiste eines Görres und
Ketteier, Hergenröther und Mallinkrodt ihn siegreich im engsten
Anschluss an den unfehlbaren Lehrer in Rom führen." Decurtins nennt hier
zum einen seine geistigen Ahnen und stellt der von ihm hoch geachteten
Lehre der Väter die Gnosis entgegen.

126

Das erste Zitat Decurtins 1913, 16, das zweite 11. Zum Vorwurf der Mo-
dernistenschnüffelei Decurtins 1910, 450, 465: „Überraschen und peinlich
berühren musste es uns, dass P. Expeditus Schmidt unsere religiösen
Bedenken in Bezug auf die Literaturströmung mit dem einzigen, gehässigen
Ausdruck erledigte: «Modernistenriecherei». Wir hatten von einem Sohne
des hl. Franziskus etwas anderes erwartet."

127

Das erste Zitat Decurtins 1913, 13. Die Stichworte Entkonfessionalisie-

rung und Entklerikalisierung und das zweite Zitat ebd. 15. Das Verhältnis
zu Thomas v. Aquin und zur mittelalterlichen Scholastik behandelt
Decurtins besonders in seinem ersten Brief 1907, 41 Iff.

128

Decurtins 1913, 12. Oft erscheint auch das Bild des Sturmes auf dem
Meer (1909, 2) oder der hochgehenden Flut (1910, 468). Später nehmen
dann die Bilder des Krieges und der Waffen überhand, bes. in den Artikeln

in „Die Schildwache" des Jahres 1915.

129

Decurtins 1913, 3; ebenso 6; 1910, 467; 451: „Abgesehen davon, ist der
innere Zusammenhang zwischen dem Reformertum im Protestantismus

146



und den Ideen der neulateinischen Modernisten für jeden, der die
modernistische Bewegung verfolgt, durchaus klar und erwiesen." 1907, 410:
„Für jeden der unbefangen und ruhig denkt, ist es aber klar, dass der
Reformkatholizismus, gleich wie das protestantische Reformertum, nur etwas
rascher als dieses zu einem Jesus ohne Christus, zu einem Christus ohne
Gottessohn, zu einem Gottessohn ohne Kirche, zu einer Kirche ohne
Dogmen, ohne Sakramente, ohne Priester gelangen wird." Vgl. oben
Anm. 25.
Diese Filiation macht zum einen die Position Decurtins sehr deutlich, zum
anderen zeigt sie, wie angstbesetzt die Kontroverse auf beiden Seiten war.
Kirche ohne Konturen - das ist nach Decurtins die Vision der Modernisten.

Es wird unten noch zu zeigen sein, dass eine solche Kirche die ihr
nach Decurtins übertragenen Aufgaben gerade nicht erfüllen kann.
Umgekehrt wird so auch deutlich, warum sich Gisler derart zur Wehr setzen
musste: Die Behauptung Decurtins, er betreibe die Geschäfte der Modernisten,

sprach ihm — man beachte die oben angezeigten Konsequenzen -
den katholischen Glauben ab.

130

Decurtins 1913, 5 ebd. zu Harnack. Zu Strauss bes. 1907, 406f., wo sich
wieder die Parallele zu Harnack findet. Ich verzichte auf Literaturangaben
zu Strauss und Harnack, cf. die einschlägigen Lexika. Für Decurtins sind
beide nicht nur Vertreter einer rationalistischen Exegese, sondern Zeugen
des Eindringen des Liberalismus in die Theologie.

131

Natürlich sieht auch Decurtins, dass Harnack nur eine Linie im
Protestantismus repräsentiert, deshalb spricht er auch vom protestantischen
Reformertum. Er ist aber überzeugt, dass dies die bestimmende Linie sei

und kann sie deshalb mit dem Protestantismus schlechthin identifizieren,
vom dem er aber einzelne Pfarrer wieder ausnimmt. Die Schweiz ist hier
in einer besonderen Stellung: „Und gerade die katholische Schweiz, wo
die grossen geistigen Strömungen zu gleicher Zeit aus germanischen und
romanischen Ländern sich in sehr bemerkbarer Weise geltend machen, ist
am allerwenigsten in der Lage, hier eine unmögliche Neutralität zu wahren."

(1909, 3)

132

Decurtins 1913, 16 cf. oben Anm. 28. Der Kampf gegen diese einschränkende

Meinung macht den Kardinalpunkt des Angriffes von Decurtins aus
und ist zugleich der Hauptanstoss der Kontroverse mitsamt ihrer von beiden

Seiten verwendeten Schärfe.

147



133

Das erste Zitat Decurtins 1909, 16, das zweite 1913,16. In beiden Fällen
ist die Tendenz zur Globalisierung der Kontroverse unverkennbar. Vgl.
1910, 468: „... die Lehren, die sich in der Theologie und Philosophie nur
mehr schwer laut verkünden Hessen, wurden umso eifriger und
rücksichtsloser in der schönen Literatur verteidigt, ...".

134

Gisler 1913, 13. Fatal sei es, dass Decurtins in Sachen französischer
Übernahme des Amerikanismus zu wenig beschlagen sei (12), leere
Redensarten, keine Belege (12) Decurtins behaupte faktisch, Pius X. habe
nichts verstanden (14), mit Pius X. wird dann gegen Decurtins als Anwalt
Loisys gekämpft (15 und 16), in der Besprechung finde sich eine völlige
Verkennung des Buches (19), „ein Kenner des Modernismus schreibt nicht
so" (21) und Gisler fasst zusammen: „Sechs von seinen 16 Seiten schrieb
Decurtins über Loisy; presse ich sie aus wie eine Zitrone, so finde ich keine

Zeile, die ich in meinem Buche als brauchbare Ergänzung einfügen
könnte." (24)
Ich breche hier ab, es dürfte klar geworden sein, dass Gisler den Angriff
umkehrt und Decurtins vorwirft, er betreibe aus Unkenntnis, aus theologischer

Unbedarftheit und aus Nachlässigkeit und Böswilligkeit die
Geschäfte Loisys. Durchwegs versucht Gisler den Eindruck zu erwecken, dass

der Angriff sowohl des Anonymus wie der von Decurtins auf einem
erbärmlichen Niveau geführt werde, dass beide vom Modernismus nichts,
aber auch gar nichts begriffen hätten und damit zur Sache überhaupt
nicht beigetragen werde. Und das alles in einer sarkastischen Sprache, die
dem Zweihänder Decurtins zwar sehr unähnlich, in der verletzenden Art
aber durchaus ebenbürtig ist.

135

Das erste Zitat Gisler 1913, 24, das zweite ebd.; ebd. 34: „Ich werde hier
(sc. bei Decurtins), verschleierter zwar, aber sachlich so stark wie vom
Anonymus, als Helfer derjenigen hingestellt, die im Wahrheitskampf der
Kirche heute so gefährlich seien wie einst die Semiarianer; auch erhebt
Decurtins etwas weniger höflich, aber ebenso hoch wie der Anonymus
seinen Anzeigefinger Auf diesen hässlichen Angriff nur wenige Worte."

„Dass ich so einfältig oder so unkatholisch hätte sein können, erkläre
ich als eine niederträchtige Verleumdung."

136

Zur Verschwörungs-Theorie Gisler 1913, 3f.; das Urteil des Vigilanz-
Rates ebd. 36. Zum folgenden Kapitel insbesondere die Bemerkungen von

148



Poulat 1969, 345ff. Die anonyme Kritik ist zuerst französisch in der
Correspondance de Rome erschienen, dann deutsch in Wahrheit und Klarheit,

italienisch in der Sentinella Antimodernista.

137

Unschwer zu erraten, wen Gisler sich als Hauptmann denkt. Das Zitat
Gisler 1913, 4. Immer wieder fallt die sorgfaltige, von langer Hand vorbereitete

Verbreitung in verschiedenen Sprachen auf. So auch bei den drei
Briefen an einen jungen Freund von Decurtins. Zu deren verschiedenen
Auflagen in verschiedenen Sprachen Poulat 1969, 195.

138

Dazu Poulat 1969, 346. Poulat weist zur Erklärung dieses Phänomens auf
die oben schon erwähnte Einschätzung des deutschen Modernismus als

kaum vorhanden hin (in Anlehnung an J. Mausbach) und vermerkt dazu:

„Habileté de langage, dont on a bien eu le temps de voir ce qu'il couvrait,
pensent les intégraux." Zur Besprechung im Univers ebd. 346f. Gislers
Buch war im deutschen Sprachgebiet also darum so erfolgreich, weil es

durch seine so umfassend philosophisch-theologisch geführte Art der
Darstellung des Modernismus die Möglichkeit bot, den Modernismus nur dort
zu lokalisieren, wo alle diese Elemente vorhanden waren. Dass und warum

Decurtins damit nicht einig gehen konnte, ist im Vorangegangenen
dargestellt worden. Sich selber plötzlich als Symbolfigur dargestellt zu
sehen, mag mit ein Grund für die Schärfe der Gegenkritik Gislers gewesen
sein. Er musste, koste es was es wolle, aus dieser Ecke heraus, die er nicht
selbst gewählt hatte.

139

Dazu Poulat 1969, 347; Was Fribourg angeht vgl. ebd 191ff. und
Barthélémy 1992, 148ff. Zu Decurtins, „le plus acharné des antimodernistes
fribourgeois" (148) und zu der die Fakultät in ihrem Bestand bedrohenden
Kontroverse bes. bezüglich Vincent Zapletal, Poulat 1969, 193f. und
Barthélémy 1992, 15Iff. Barthélemy's Darstellung ist aber, seiner
Fragestellung gemäss, mehr auf Zapletal als auf Decurtins zentriert. Nützlich
auch die entsprechenden Briefe im Dokumentenband.

140

Das Zitat stammt aus den Cahiers romains, zit bei Poulat 1969, 347. Be-

nigni selbst schreibt im Oktober 1913: „Pour M. Gisler il n'y a d'autre
modernisme que le modernisme radical, outré, comme s'il n'y avait de

fièvre qu'à 40 degrés." Deshalb ist denn sein Buch „un livre positivement
moderniste" (beide Zitate bei Poulat 1969, 340). Vgl. oben die Wertung

149



des „Semi-Modernismus" parallel zum Semi-Arianismus als für die Kirche

weitaus gefährlicher als der offene Modernismus parallel zum Aria-
nismus.

141

Dazu Poulat 1969, 349. Dort auch das folgende Zitat. Ein Reflex dieser
Demarchen bei Gisler 1913, 35f.

142

Neuner 1976, 9. Zur Besprechung durch das ,Jahrhundert", vgl. Poulat
1969, 348. Zur ganzen Kontroverse kenntnisreich auch Rusch 1952-54,
49. Offenbar wandte sich Kardinal de Lai an den Churer Bischof, worauf
dieser Hilfe bei Kardinal Billot suchte und fand. Rusch, ein Parteigänger
Decurtins, sieht allerdings die sachliche und zeitliche Abfolge etwas
anders als Poulat: „Kaum war diese Kritik (sc. Decurtins) erschienen, lehnte
auch Monsignore Umberto Benigni das Buch Dr. Gislers mit einer
Schärfe ab, die kaum je gegen eine modernistische Schrift angewandt
worden ist." cf. Poulat 1969, 339 wo ein Brief Kardinal Billots zitiert
wird. „Son évêque, l'excellent évêque de Coire est venu ici tout ému. J'ai
fait mon possible pour le rassurer."

143

Poulat 1969, 349.

144

Loome 1976, 198. Die Gründe, weshalb dies gar nicht geschehen konnte,
dürften hinreichend deutlich geworden sein. Es waren allerdings nicht die
Gründe, welche Decurtins 1909, 2 erwähnt: „Die Encyklika Pascendi hat
über Wogen und Stille des Meeres, über die den Glauben bedrohenden
Zeitströmungen, wie über die unheimliche Gleichgültigkeit die ersehnte
Klarheit ausgestreut."

145

Poulat 1969, 349 wobei nicht ganz klar wird, ob Poulat hier Benigni
zitiert oder seine eigene Einschätzung darstellt.

146

Die Nähe zu heutigen Fragestellungen dürfte deutlich sein. Immerhin
expliziert Schifferle 1989, 86ff. an der Haltung Lefevbre's zum Modernismus

und seinen Verurteilungen wesentliche Teile seines Gedankengebäudes.

150



147

Wir werden unten zu erläutern haben, dass dieser Trennungsprozess für
Decurtins nicht Distanz zur Welt bedeutet. Er lässt sich also sicher nicht
für eine Troeltsch'sche Konzeption von Sekte einspannen. Die Welt wird
ihm zum Missionsgebiet. Er will machtvoll ausgreifen, da er mehr als nur
den katholischen Glauben bedroht sieht.
Reinheit oder Katholizität - darauf liesse sich schlagwortartig die Kontroverse

zurückführen, wenn da nicht eben die Tatsache wäre, dass Decurtins
nicht weniger als Gisler an der Katholizität festhalten will. So einfach geht
es also nicht. Das nächste Kapitel will dieser sperrigen Person und Position

nachgehen.

148

Es ist schon des öfteren festgestellt worden, dass Pius X. von seiner
Umgebung hie und da in seiner Angst vor den die Kirche bedrohenden
Mächten manipuliert worden ist. Wenn Barthélémy 1992, 149 darauf
hinweist, dass der Kredit Decurtins bei Pius X. erschüttert wurde, stimmt
das für die Situation in Fribourg. Decurtins konnte das päpstliche Schreiben

vom 15. September 1910 (teilweise zitiert bei Poulat 1969, 194f.)
durchaus als Bestätigung seines bisherigen Kampfes, besonders in den drei
Briefen, auffassen. Die zwei ebenfalls von Poulat 1969, 197 zitierten
Briefe an Dominikanergeneral Cornier zeigen die gleiche Besorgnis, doch
dieser weigerte sich, Sanktionen gegen die Professoren der Universität
Fribourg zu ergreifen. Dazu jetzt die zitierten Akten und die Darstellung
von Barthélémy.

149

Das zeigt sich auch schon daran, dass nie eine Kirche ohne Bischof gefordert

wird (ausser in einzelnen, im Grunde mehr dem Wortspiel als der
Sache verpflichteten Formulierungen wie : Lieber eine Basis ohne Bischof als

ein Bischof ohne Basis u.ä.), sondern ein anderer Bischof. Auch dort, wo
Gemeinden betonen, sie kämen auch ohne Bischof zurecht, geschieht dies
immer als Schilderung einer Notsituation.

150

So Cadruvi 1970, 221. Die knappe Skizze, welche Cadruvi Decurtins
widmet, gehört zum besten, was es über den Löwen von Truns gibt,
besonders wenn man bedenkt, dass der Autor weder Historiker noch Theologe

ist. Vielleicht hat gerade die berufliche Nähe (Cadruvi ist Jurist und
Politiker, u.a. war er Regierungsrat des Kantons Graubünden) es dem
Autor erlaubt, seinen „Helden" zu verstehen, ohne ihn um jeden Preis zu
verteidigen. Im allgemeinen findet Decurtins Handeln in dieser Sache

151



wenig Lob. Rusch und Fry unterstützen immerhin die eiserne Konsequenz
seiner Aktionen, wobei Rusch 1952-54, 49 schreibt: „Auf alle Fälle war es

ein übler Abschluss des in der Idee berechtigten, aber in den Methoden
nicht in allen Phasen schön und würdevoll geführten Modernistenkampfes
von Caspar Decurtins."
Das ist sehr wohlwollend dargestellt, wenn man die Wortwahl bedenkt,
die die Kontrahenten anwandten. Durch die Pressestimmen anlässlich
seines Todes schimmert die schwierige Lage durch, in welcher Decurtins
sich befand. Sein engster Freund Beck sagt in seiner Ansprache auf dem
Friedhof in Truns: „Was Decurtins im Kampfe gegen den Modernismus
in den letzten Jahren seines Lebens gelitten und geopfert, das bleibt
aufgeschrieben im Buche des Lebens. Immer kämpfen - niemals hassen."
(Bündner Tagblatt 4.6.1916) und gg. (Wohl Pfr. Brugger) weist in der Ga-
setta Romontscha (21.6.1916) daraufhin, dass die besondere Schwere des

Kampfes, seine Undankbarkeit durch die Tatsache bedingt war, dass es

ein „combat cum igl inimitg de medema schlateina" war, also ein Bürgerkrieg.

Und schon der Bericht von der Trauerfeier lässt die verschiedenen
Bilder der Trauergäste erahnen: „Uns schien, er stünde im Tode viel grösser

vor uns da. Die Geschichte wird ihn noch grösser machen. Denn seit
seinem Todestag ist manches scharfe Urteil und Vorurteil gegen ihn
gewichen." (Bündner Tagblatt 3.6.1916)

151

Ich habe mich zu einer Episode dieser Zusammenarbeit, zur Restitution
des Klosters Disentis, geäussert, Flury 1982, 362f. Gemeinsam war
Decurtins wie seinem protestantischen Grossrats-Kollegen von Sprecher
der Antiliberalismus wie der Föderalismus. Dazu Altermatt 1979, 581 und
593ff. Sehr anders die Sicht von Jost 1992, 3 Iff.
Von Sprecher und Decurtins teilen im politischen Feld das gleiche Schicksal,

dass sie nämlich mit der Zeit einsam werden und zusehen müssen, wie
ihre Gesinnungsgenossen Koalitionen eingehen, zu denen sie sich nicht
bekennen können. Das zeigt sich auf verschiedenen Ebenen, vgl. Holenstein

1993, 47. Eine ähnliche Konstellation wie mit von Sprecher ergibt
sich auch in der Zusammenarbeit mit Laur auf dem Gebiet der
Landwirtschaftspolitik und der Bauernorganisation. Laur stammte wie von Sprecher

aus einem pietistisch beeinflussten Elternhaus und vertrat die Linie
des reformierten Konservativismus, dazu jetzt Baumann 1993, zum Milieu

und zur Religiosität von Laurs Elternhaus bes. 84f.

152

Dies soll die Leistung Fry's nicht mindern, im Gegenteil (s.o. Anm. 50).
Bei der Darstellung der Modernismus-Krise (Fry 1952, 29ff.) wird wohl

152



am deutlichsten sichtbar, dass es für Fry an seinem Heldenbild keine Flek-
ken erträgt. Fry zitiert zwar die Einschätzung Feigenwinters, Decurtins sei

krank (350), ohne sich aber ernsthaft zu fragen, warum einer der engsten
Kampfesgefährten zu einem solchen Urteil gelangen könne und ob diesem
Urteil nicht ein Körnchen Wahrheit beizumessen wäre. Eine neuerliche
Darstellung von Decurtins Leben und Wirken könnte die unterdessen
erschienenen Arbeiten zur Katholizismus-Entwicklung zum einen
zusammenfassen und der Forschung zum anderen neue Impulse geben.

153

So habe ich an separater Stelle über den Schulbuch-Konflikt aus theologischer

Sicht berichten (s.o. Anm. 54 zu den Darstellungen aus sprachlicher
und pädagogischer Sicht), ebenso muss ein Kapitel über das Erlöschen des

Liberalismus in der Surselva an anderem Ort erscheinen (s.o. Anm. 55).

154

In dieser Klischee-Vorstellung liegt einer der Hauptgründe für die
Geringschätzung der katholischen Forschung wie der katholischen Universitäten.

Allerdings ist diese Vorstellung des monolithischen Blocks
antimodernistischer Prägung auch bewusst gefordert worden, war doch das für
massgebende Kreise geradezu ein Idealtypus. Natürlich ist Decurtins, und
nicht nur er, der Meinung, dass Katholizismus mit Ultramontanismus
gleichzusetzen sei (vgl. Stadler 1984, 143). Dass und wie sehr er sich aber
in Kontroversen verstrickte, zeigt deutlich, dass seine Position so unbesehen

denn doch nicht übernommen wurde, und was zum Beispiel die
Schweizer Rundschau unter ultramontan verstand, war um spürbare
Nüancen anders als es bei Decurtins der Fall war.

155

So verträgt sich der ultramontane, in einigen Zügen einem mittelalterlichen

Weltbild verpflichtete Katholizismus Decurtins sehr gut mit sehr
modernen Zügen, zum Beispiel der Inanspruchnahme aller Mittel der
Medienwelt, insbesondere der Presse. Decurtins verachtete zum Beispiel
das Flugblatt nicht, und er wollte dem praktischen Modernismus mit einer
grossangelegten Presse- und Aufklärungskampagne internationalen
Zuschnitts begegnen - alles Zeichen, wie sehr er die technischen Mittel des

beginnenden 20. Jahrhunderts zu gebrauchen wusste (vgl. ähnliche Züge
beim protestantischen Konservativen U. Dürrenmatt, soJost 1992, 48f.).
In diesem Zusammenhang muss eindringlich auf die Fragestellungen
hingewiesen werden, wie sie sich von soziologischer Seite in Kaufmann 1989

finden, bes. 32ff. Kaufmanns Bemerkungen und Beobachtungen ergeben
einen wichtigen und in vielem noch zu bearbeitenden Beitrag zur Debatte

153



Katholizismus und Modernität. Der Vereinskatholizismus zeigt, nicht
anders als das Wirken von Decurtins, in seinen vielen Verästelungen ein
vielfältigeres Bild als dies aus der Ferne erscheint.

156

Decurtins beurteilt den Liberalismus als eine „aus der Aufklärungsphilosophie

herausgewachsene(n) Sozialphilosophie, welche im Egoismus den
sittlichen Regulator des wirtschaftlichen Lebens sieht und in der
Entwicklung desselben die Moral ausschaltet". Diesem gegenüber „anerkennt
die scholastische Philosophie ein ewiges Sittengesetz, dem das wirtschaftliche

Leben wie das Leben des Einzelnen unterworfen ist". (1907, 413) Bei
dieser fundamentalen Gegnerschaft mussten Decurtins Veränderungen im
Ansatz des Liberalismus als belanglos erscheinen (cf. aber Bracher 1982,
94f.: „Korrekturen an der reinen Lehre, die am Ende des Jahrhunderts
die Auffassungen über die Rolle des Staates und die Anforderungen der
Demokratie einschneidend veränderten").

157

So Cadruvi 1970, 208. Zur politischen Stellung von Katharina Decurtins-
de Latour insbesondere Cavelti 1917, 9-11. „Die Mutter, Katharina de

Latour von Brigels, repräsentierte den Typus der Landaristokratin; sie

wurde als eine Frau von feinen Gaben des Geistes, liberal durch und
durch, mit besonderer Vorliebe für Politik, geschildert." (Gygax 1916,
883). Metz 1991, 68 meint sogar von ihr sagen zu können, „die nur mit
Schmerz die durch ihren Sohn bewirkten liberalen Niederlagen trug".
Beck 1916, 242 umgeht dieses Problem, indem er zuerst die Mutter
beschreibt als „geistreich und humorvoll, altliberale Gesinnung mit ernster
Religiosität und wahrer Frömmigkeit verbindend", um dann weiter unten
festzustellen: „So blieb der ganze erzieherische Einfluss bei der Mutter.
Ihr verdankte der Sohn den Zug ins Grosse, den idealen Schwung, der ihn
nebst reichen Geistesgaben zeitlebens kennzeichnete." Damit ist dann für
den wohl besten Freund und Kenner Decurtins diese Problematik schon

besprochen, bzw. umgangen. Verständlich, dass Fry 1949, 17 zwar
vermerkt, sie hätte bei der ersten Nationalratskandidatur Stimmen für seinen

(liberalen!) Gegenkandidaten geworben, ohne diese doch eigenartige
Beziehung zwischen zwei so hochpolitischen Figuren näher zu untersuchen.
Rusch 1952-54, 1 spürt immerhin diesen Zwiespalt, wenn er schreibt:
Diese Frau erzog „den später Ultramontansten aller Ultramontanen".

158

Bundi 1985, 27 unter Verweis auf G.B. Caflisch und J.R. Brosi, beide

Exponenten des linken Bündner Liberalismus, zu welchem der Autor

154



a.a.O. 19ff. Beispiele des praktischen Wirkens gibt. Vgl. auch Derungs
1915 zu Steinhauser.
Gegenüber diesen Liberalen muss ein Begriff von Liberalismus, wie ihn
Beck 1914, 253 zustimmend aus dem Buch von A.M. Weiss zitiert, als

völlig unangemessen erscheinen: „Der Liberalismus ist jene Gestaltung
des Subjektivismus, die nicht an einzelnen Angriffen auf einzelne Gesetze
für das christliche Denken, Glauben und Leben hängen bleibt, sondern
das Wesen des Gesetzes selbst, das Prinzip der Autorität und die daraus
fliessenden Grundprinzipien für Glauben, Denken und Leben nicht zwar
völlig umstürzen, aber doch nach eigenem Ermessen meistern will." (Zit
aus A.M. Weiss: Liberalismus und Christentum 1914, 91 f.)
Diesem Bild von Liberalismus entsprach das Verständnis Decurtins. Ihn
musste er bekämpfen. Sich zu fragen, wie und warum z.B. seine Mutter
Liberalität und Katholizismus vereinigen konnte, dafür war in der
Modernismus-Krise weder Anlass noch Zeit!

159

Dazu ausführlich Bundi 1985, 46f. Steinhauser musste im Wahlkampf
dann allerdings erfahren, „er habe sich in konfessionellen Fragen immer
gegen die katholische Religion eingesetzt" (ebd. 40; wenn nicht aus der
Feder Decurtins, so von ihm inspiriert.) Vgl. Derungs 1915, 13 wo
differenziert wird, dass Steinhauser nur für paritätische Orte wie Sagogn die
paritätische Schule empfahl. Zu den de Latour vgl. das umfangreiche,
wenn auch eher die früheren Jahre beschlagende Werk von Gollenberg
1982.

160

Die Biographen Decurtins schreiben diese Entwicklung entweder den
Verdiensten Decurtins zu oder bezeichnen sie als den Sieg der gerechten
Sache (vgl. Cavelti 1917, 17ff., Fry 1949, 194ff., dazu Gruner 1953, 431).
Allerdings wird so ausgeklammert, dass es sich, die Beispiele Steinhauser
u.a. zeigen es, um mehr als ein regionales und zeitlich begrenztes Phänomen

handelt. Es ist in Verbindung zu bringen mit dem Erstarken des

Katholizismus, der sich nun aus dem Getto mit neuem Selbstbewusstsein
in die eidgenössische Politik wagt. Vgl. dazu meine Darstellung in Flury
1995c. Cf. auch die als Demonstrationen („Heerschau") geplanten und
durchgeführten Katholikentage, dazu Imstepf 1987.

161

„Seine Politik war katholisch von Grund auf, d.h. von ihrem Fundament
her ich spreche zu Euch über die Grundsätze der Politik, nämlich über
die religiösen und philosophischen Ideen, welche die Bewegung der

155



menschlichen Kultur ausmachen darin war er ein grosser Katholik."
(Caminada 1916, 109 übersetzt) Obwohl Caminada keine ausgewogene,
auf Decurtins' ganzes Leben abgestützte, sondern eine bekennerische
Grabrede hält, ein Aufruf an die Leidtragenden, die Grundsätze Decurtins
zu den ihren zu machen, ist im ganzen Text eine grosse Vertrautheit mit
und ein durchwegs treffendes Verständnis der Persönlichkeit Decurtins zu
spüren.

162

Decurtins in La Vigie vom 26. Juni 1913, zitiert bei Poulat 1969, 347. Zu
seiner Verbindung mit Benigni Fry 1952, 348 und die Werke von Poulat.

163

Dazu Flury 1982, 362f. Das Zitat bei Gollenberg 1982, 175. Cf. Gruner
1953, 431 und eine schöne Charakterisierung bei Rusch 1952-54, 13: „Er
war Bündner. Das ist sein Positiv gewesen. Er war Romontscher. Das
bildete seinen Komperativ und er war Oberländer. Das erklärte seinen

Superlativ." Berther 1916, 8 betont, dass Decurtins gegen die lokalen
Potentaten auf das Volk zurückgriff. Damit hatte er eine sein Leben bestimmende

Erfahrung gemacht: Es war möglich, ein Projekt auch gegen
Widerstände der bestimmenden Schichten zu verwirklichen, wenn man das

Stimmvolk dafür zu begeistern wusste. In einer ganz besonderen Weise
bringt Decurtins basisgemeindliche Züge ins politische Handeln, s. unten
meine Bemerkungen zur Struktur der Parochie.

164

Cf. oben Anm. 14 das Zitat von Rusch. Cadruvi 1970, 210 bezieht sich
auf Decurtins Einsatz von Zeitung und Volksversammlung „zweier Mittel,
die bis auf den heutigen Tag zu den klassischen Instrumenten surselvi-
scher Politik" zu zählen sind. Drängen und Anstrengungen gehören zu
Decurtins Fähigkeit, glücklich oder fatal?, aus jeder Frage einen status
confessionis zu konstruieren.

165

Gollenberg 1982, 187. Sogar Fry 1952, 348 muss zugeben, dass Decurtins
„in diesem Kampfe mit äusserster Energie und einer fast brutalen
Rücksichtslosigkeit vorging". Aus sozialistischer Sicht konstatiert Roschewski
1961, 8 ebenfalls, dass Decurtins in Sachen Ultramontanismus zu keinen
Kompromissen bereit war.

156



166

Walter 1915, ein Artikel aus der Zeitschrift 'Der Gral'. In der Sprache
ähnlich Baumberger im Nachruf in den Neuen Zürcher Nachrichten: „In
vielem erinnert Kaspar Decurtins an jene Grossgestalten katholischer
Renaissance, die ihre Zeit nie ganz verstand, die dafür umso bedeutender in
die Nachwelt ragten" (abgedruckt im Bündner Tagblatt 7.6.1916) und
besonders Rusch in der Schildwache vom 3.6.1916: „Es tut mir weh, nie
mehr seine Felsenstirne, sein Flammenauge, seine Rittergestalt mehr
sehen und den Eindruck seiner Bündnerhand ..." Die Depesche kündete
„den letzten Aufflug des Bündneradlers. Der grosse Decurtins ist zur
triumphierenden Kirche gegangen. Er kann das rascher als mancher, weil er
immer der streitenden angehört hat. Toter Held im Geisteskampf, General

der jungen Garde ..." Mehr noch als der Inhalt zeigt die Sprache, mit
welcher Emotionalität der Kampf um den richtigen Weg des Katholizismus

gefochten wurde. Hier stand nicht weniger als alles auf dem Spiel.

167

Fry 1952, 302. Das erste Zitat Fry 1938/39, 38. Hier zeigt sich die
mangelnde Distanz des Biographen zu seinem Helden am deutlichsten. Wenn
er zur Bekräftigung von Decurtins Kritik an Gisler zum Beispiel anführt,
das Buch sei auch in der Correspondance de Rome eindeutig ablehnend
besprochen worden, und man habe in Rom bereits von Indizierung
gesprochen, dann ist dies höchstens ein Beweis für die gut gezogenen Fäden
im Hintergrund, sicher nicht für die sachliche Berechtigung des Angriffs.
Das gleiche wäre zu sagen bezüglich „mancher köstlicher Anekdote"
(1952, 351) welche die Nervosität Decurtins belegen sollte. Es ging
immerhin um nichts weniger als um die Entlassung Zapletals und damit um
ein Berufsverbot für diesen und so faktisch um die Existenz der Freiburger
Fakultät.

168

Rusch 1952-54, 60. Decurtins wurde von seinen engsten Freunden für
krank gehalten, da er von ihnen einen nahtlosen Schulterschluss mit ihm
verlangte, ohne Prüfung der Sache. Abweichungen, auch minimale, durfte
es keine geben, er war jederzeit bereit, auch eine langjährige Freundschaft
dafür zu opfern.

169

Dazu Beck 1916, 242f.; Cavelti 1916, 13f. Auffallend ist, wie sehr Decurtins

in der Lehre der Väter und der scholastischen Theologen, vor allem
des Thomas von Aquin, lebt und sich bewegt. Er kann in Reden vor
Arbeitern daraus zitieren, seine Briefe zur Literatur atmen ihren Geist, sein

157



Engagement in der Sozialpolitik ist geprägt davon. Für ihn ist das reine,
gesunde Lehre, durch Leo XIII. der Kirche wieder neu als Richtschnur
gegeben. Alles Abweichen davon muss die Kirche in den menschenvernichtenden

Liberalismus führen. Vgl. Decurtins in der Schildwache vom
13.5.1916: „Wir wissen kein besseres Mittel, den katholischen Sinn zu
vertiefen und zu stärken, als das fleissige Studium der Väter." (In einem
Artikel über katholisches Reformertum und katholische Sozialreform, also
in einer Aufnahme des Themas aus dem ersten Brief. Nicht nur im Mo-
dernistenstreit, ebenso in der Frage der sozialen Ausrichtung wird also das

Studium der Väter als Richtschnur empfohlen.) Gh. Caminada meint in
seinem Nachruf sogar feststellen zu können, dass dieser Hinweis auf das

Studium der Väter in seinen späteren Jahren eher noch häufiger wurde:

„...ja die letzten Jahre war diese Mahnung ständiger Refrain seiner
religiös-philosophischen Aufsätze." (Bündner Tagblatt vom 5.6.1916)

170

R.G. Caminada 1916, 108 „in der Familie gepflanzt werden, weitergeführt

in der Gemeindeschule" (aus dem Rom. übersetzt). Dort auch zu
seiner Arbeit an den Kirchenvätern. Beck 1916, 242 umgeht, wie oben
schon festgestellt, das Verhältnis zum Katholizismus der Mutter bewusst.
Cavelti 1917, 10 betont, dass auch die als liberal geltenden Familien gut
katholisch waren.

171

Als Beispiel die Biographie Ernst Heinrich von Sachsen 1979, bes. 43ff.
Bekanntlich war sein Bruder Max von Sachsen Theologieprofessor in
Freiburg. Dieser Katholizismus hätte es den sozial benachteiligten
Volksschichten, bes. den Diaspora-Katholiken nicht erlaubt, ihre Identität zu
finden und zu bewahren. Sie wären innerhalb des Aufbruchs der
protestantischen Schweiz des 19. Jahrhunderts marginalisiert worden. Instinktiv
zogen sie sich auf einen linientreuen, doktrinären und u.a. ultramontanen
Katholizismus zurück. Dagegen spricht nicht, dass z.B. Josef Schnitzer in
Luzern ein aufmerksames und ihm wohlwollendes Publikum findet
(Trippen 1976, 187). Was er im dort zitierten Tagebuch beschreibt, ist
nicht der Katholizismus. Es sind zum einen Überbleibsel des liberalen
Luzerner Flügels und zum anderen bürgerliche Kreise, welche den Anschluss

an die Entwicklung auf wirtschaftlichem und politischem Gebiet suchen
und nicht in den Geruch religiöser und so allgemein geistiger Inferiorität
geraten möchten.

158



172

Hier zeigt sich innerhalb der Theologie (bes. im Erstarken und in der
Quasi-Alleinherrschaft der Neuscholastik) die gleiche Entwicklung, wie sie

Altermatt für die politische und wirtschaftliche und Klöcker für die soziale
Situation des katholischen Teils der Bevölkerung beschrieben haben.
Dahinter steht im sozialen Bereich die Überzeugung: „Die auf dem Naturrecht

aufgebaute katholische Gesellschaftslehre besitze den Schlüssel

zur friedlichen Lösung der wirtschaftlichen Krisen der Zeit ..."
(Roschewski 1961, 12) Ihr entspricht die Überzeugung, dass mit der
Neuscholastik ein theologischer Stand gewonnen sei, der der Entwicklung
nicht mehr fähig, aber auch nicht mehr bedürftig sei. Einzig ein noch
besseres Verständnis der mittelalterlichen Scholastik und dadurch eine
Verfeinerung des Gebäudes der Neuscholastik lasse sich denken. Dieses
Gebäude bleibt auch gänzlich unberührt von den um es herum kommenden
und gehenden geistigen Strömungen.

173

Diese Sorge schimmert durch alle Briefe hindurch, welche Decurtins in
der Frage der Universitätsgründung geschrieben hat - und dies sind nicht
wenige! Barthélémy 1991 hat sie in einem Dokumentenband sorgfältig
ediert und kommentiert.

174

Zur „Arbeitsgemeinschaft" mit Weiss vgl. Cavelti 1917, 88; instruktiv die
Besprechung von Beck 1914, 250ff. Als ein Beispiel die Buchbesprechung
von Decurtins (zu Weiss: Lebens- und Gewissensfragen der Gegenwart
1911, d.h. das gleiche Buch, das Gisler 1911/12 b bespricht) in La Liberté
vom 14. Juni 1911.

175

Poulat hat in seinen Werken dieses Nachrichten-Netz detailliert beschrieben

und zugleich auf seine wahre Bedeutung zurückgeführt. Vgl. auch
Bedeschi 1968.
Die Lektüre von Couly 1911 zeigt, dass hier mit gleicher Intensität wie bei
Decurtins versucht wird, der Kirche in ihrem Entscheidungskampf
beizustehen. Der Feind sitzt mittendrin: „Pour atteindre ce but (sc. la destruction

de l'Eglise) le libéralisme essaie sous le nom de modernisme de pénétrer
au coeur même de l'Eglise, et d'entrainer non seulement les laïques, mais
jusqu'au prêtres chargés de les instruire." (Couly 1911, 89) Diese Lage
zwang zu grenzübergreifendem und teilweise geheimem Handeln, war
man doch der Überzeugung, dass sonst der schon ins Innerste der Kirche
infiltrierte Feind alles mitgehört hätte. In diesem Zusammenhang kann

159



nicht genug auf die spezielle Welt der Kurie und auf ihr damaliges Gefühl -
bis hinauf zu Papst Pius X. -, alle Pforten der Hölle hätten sich aufgetan,
die Kirche zu vernichten, hingewiesen werden. Diese dahinter stehende
Überzeugung macht die Massnahmen nicht sympathischer, aber immerhin

verständlicher.

176

Cf. oben Kapitel 1 und 2. Typisch für die Zeit nach 'Humani generis' ist
auch die Einschätzung von Fry 1952, 361 f.: „Nach seiner (sc. Decurtins)
Ansicht war der Kampf gegen den Modernismus nicht am Ende, sondern
am Anfang." Und er kommentiert und begründet die Richtigkeit dieser
Einschätzung Decurtins mit einem geschichtlichen Längsschnitt: „Damit
hatte Decurtins vollkommen recht. Denn wir stehen auch heute (sc. 1952)
noch mittendrin Nicht umsonst mussten die beiden letzten Päpste gegen
die Irrlehren des Modernismus neuerdings Stellung beziehen, Pius XI. in
seinem Rundschreiben „Mortalium animos" vom 6. Januar 1928 und Pius
XII. in der Enzyklika „Humani generis" vom 12. August 1950." Ohne
hier in die Mitte des 20. Jahrhunderts vorzugreifen, zeigen solche Sätze
die Gegenwartsbedeutung, welche die Modernismus-Krise damals für Fry
hatte. Heute ist es - allerdings mit geänderten Vorzeichen - nicht viel
anders.

177

Decurtins 1909, 15. Cf. dazu das Breve von Pius X. (15. Nov. 1910) zit.
bei Cavelti 1917, 83.

178

Decurtins 1909, 15. Für Decurtins steht ausser Frage, dass es katholische

Literatur gibt, geben muss. Er kann sich deshalb nur zur Frage äussern,
wie diese auszusehen hat. Die Literatur ist deshalb gefährlich, weil die

„mit dem Zauber der Kunst zur Geltung gebrachte Tendenz" (so 1910,
456) eben als solche gar nicht erkannt wird. Die Tendenz ist am Beispiel
Handel-Mazzettis und Spahns in den Augen Decurtins eindeutig: „in beiden

die Verherrlichung der protestantischen Kultur, in beiden das Zerrbild

des Katholizismus, über beiden die Hoffnung auf eine Zukunftsreligion."

(1910, 455) Aus seinem Verständnis von der alle Kultur bestimmenden

Kirche heraus musste Decurtins zu einer solchen Einschätzung kommen.

Dass allerdings mit der Ablehnung seiner Position die Frage nach
der Eigenständigkeit der Kultur, nach der Frage ihrer Ethik auch, noch
nicht beantwortet ist, ist gegeben.

160



179

Decurtins 1909, 5 (beide Zitate) Cf. ders. 1910, 449ff.
Dass bei all diesen Fragen auch die Rivalität zwischen den beiden
Zeitschriften „Hochland" und „Gral" eine Rolle spielt, ist deutlich (vgl. Trippen

1977, 41). Decurtins ging es aber um die grundsätzlichen Fragen.
Vom Vorwurf der Taktik bleibt er wahrhaftig unberührt, eher könnte
man ihn in theologischen und kirchenpolitischen Kontroversen für den

völligen Mangel an Taktik anklagen.

180

Das erste Zitat Decurtins 1909, 5; das zweite ebd. 5f.

181

Decurtins 1909, 6 Vgl. seine Einschätzung der Position Martin Spahns
(1910, 454): „Wir brauchen nicht daraufhinzuweisen, dass bei einer
solchen Beurteilung die Anerkennung eines allein wahren Glaubens hinfällig
wird." Und ebd. 455 sein Rückgriff auf den Kulturkampf: „Damals
erkannte das katholische Volk so klar und scharf, wie sich das von Wetterwolken

umleuchtete Turmkreuz heraushebt, was katholisches Denken und
Empfinden war, was nicht." Der Hinweis auf die sich aus der kirchlichen
Lage ergebende Entscheidungssituation und die fast wehmütige Erinnerung

an den Kulturkampf, in welcher diese Situation durch den staatlichen

Angriff von aussen her gegeben war, ist bei Decurtins häufig. Decurtins

sucht eindeutige Situationen und er zögert nicht, bei der Schaffung
solcher auch mitzuhelfen, man denke nur an seinen Einstieg in die Politik!

182

Decurtins 1909, 7. Demgegenüber moniert Decurtins ebd. „Wenn selbst
katholische Erzählungen die Gegenreformation in so dunklen Farben
schildern ..." Vgl. 1910, 464: „Die ganze Darstellung ist so recht dazu
angetan, die tiefste Entrüstung gegen die Inquisition zu wecken." Und die
Konsequenz liegt auf der Hand (ebd. 465): „Es verwundere sich dann
niemand, wenn die Saat des Modernismus überreich aufgeht und den in
Sturmeswettern gewachsenen Weizen erstickt." Und dann wieder den
Hinweis auf den Kulturkampf (s. vorige Anm.): „Liegen Jahrhunderte
zwischen den Tagen des «Kulturkampfes» und unserem «Heute», dass man
ohne Rückerinnerung, ohne Pietät zerstören will, was man damals aufgebaut

hat?" Das Zitat im folgenden Abschnitt Decurtins 1909, 13. Die
Auffassung der Toleranz hängt nach Decurtins mit der herrschenden
Philosophie zusammen und diese wiederum mit der Aufklärung, dem
Skeptizismus und Kantianismus.

161



183

Decurtins 1909, 15 (Sperrung durch D.). Vgl. Decurtins Einschätzung seiner

drei Briefe als „ein Tribut, den auch der Laie an den Fuss des Kreuzes
von Golgatha niederlegen soll. Ein gläubiger Katholik kann nicht drüben,
nicht auf neutralem Boden stehen." (1910, 469) Die Einschätzung des

sacrificium intellectus als theologia crucis wäre einer gesonderten
Behandlung und eines Vergleiches mit Luther wert. Decurtins ist überzeugt,
dass es nur Blindheit oder Vogel-Strauss-Politik sein kann, wenn ihm
nicht mehr Gefolgschaft geleistet wird. Vgl. Cavelti 1917, 84: „er war
auch hier wieder, wie überall, der anregende Geist, der weitausschauend
die Zeichen der Zeit verstand, während andere nach Straussenart ihren
Kopf im Sande versteckten."

184

Decurtins 1909, 16.

185

Deshalb die Betonung der diziplinierenden Funktion der Lektüre der Väter

und des Handelns des kirchlichen Lehramtes: „Das Studium der
kirchlichen Literatur, besonders der Väter bewahrt junge und alte
Forscher vor der törichten Uberschätzung der wirkungsvollen Erscheinungen
der Zeit, die den ewigen Wahrheitsgehalt, von dem uns die Geschichte der
Kirche erzählt vergessen lässt." Und weiter unten: „Es bedeutet der
Syllabus einen Grenzstein am Wege der Regeneration des Katholizismus,
welche das 19. Jahrhundert charakterisiert" (Decurtins in Schildwache
vom 13.5.1916). Ich habe oben schon daraufhingewiesen, dass mit einigen

Jahrzehnten Abstand auch ganz andere Interpretationen des Syllabus
möglich waren. Nicht zuletzt deshalb musste er durch einen „neuen Syllabus"

ergänzt und durch das Leisten des Eides immer wieder eingeschärft
werden. Damit übernimmt Decurtins die Einengung der Ekklesiologie auf
die sichtbare, hic et nunc erfahrbare Kirche, wie sie in der zeitgenössischen

Fundamentaltheologie zu konstatieren ist.

186

Das Zerstörerische an der Maschine ist die Tatsache, dass sie gleich nach
ihrem Auftreten in die Hände des Kapitals geraten ist. Vgl. Decurtins
1907, 414 und schon Jahre früher in seiner Rede am Arbeiterkongress von
Zürich 1889 (die Rede ist abgedruckt in La Liberté vom 28.12.1889 und
29.12.1889): „C'est ainsi que la machine aux mille bras entra dans l'arène
de la vie économique comme organe du capital."

162



187

Siehe Aubert 1975, 174: „Man könnte auf den ersten Blick über diese

Stellungnahme (sc. im Streit um den praktischen Modernismus) erstaunt
sein, wenn man sieht, wie mehrere Integralistenführer - unter anderen
Benigni in Italien, Maignen in Frankreich, Decurtins in der Schweiz - eifrig

für die Enzyklika Rerum novarum eintraten. Sie blieben dem
Anfangsprogramm des sozialen Katholizismus aus den ersten Jahren Leos XIII.
treu, ...". Vgl. auch Gruner 1953, 436: „Ist nicht der Misserfolg in der
Sozialpolitik gleichsam der Ansporn zu seinem monomanen Hyperkatholi-
zismus im Modernistenstreit, ...". Nicht anders auch Altermatt 1972, 125.

Jetzt auch Holenstein 1993, bes. 46f.

188

Gisler, der natürlich um die Rolle Decurtins in der Freiburger Moderni-
stenkontroverse, insbesondere um seinen Angriff auf Zapletal und die
weiteren Meldungen nach Rom, mindestens gerüchteweise wusste und
ebenfalls vom Besuch Benignis in Trun (Sommer 1910), konnte gar nicht
gelassen reagieren. Er fürchtete sogleich nicht nur um seinen
wissenschaftlichen Ruf, sondern auch um seine kirchliche Stellung und seine

Rechtgläubigkeit, mindestens um die römische Einschätzung derselben.
Decurtins wiederum hatte schon Jahre früher (1910, 467) die Eingrenzung
des Modernismus auf das in Pascendi gezeichnete philosophischtheologische

System als den Fehler bezeichnet.

189

Metz 1991, 306. Vgl. Cavelti 1917, 47ff., bes. 48f.: Decurtins Kampf
gegen die Zentralisierung des Rechtes. Ch. Caminada erwägt sogar, dass das
Überhandnehmen des Zentralismus ihn zur Demission als Nationalrat
bewogen habe (Bündner Tagblatt vom 5.6.16). Als 1898 eine Rede in
Schaffhausen Zweifel an seiner Linie aufkommen liess, setzt er sich in der
Gasetta Romantscha vom 27.10.1898 zur Wehr. Er tut dies unter
Heranziehung der Qualifikation, die ihm U. Dürrenmatt, sein protestantischer
Antipode und Gesinnungsgenosse zugleich, zuteil werden liess: „Wir sollten

nur zitieren, was Redaktor Dürrenmatt von der Berner Volkszeitung,
der immer und mit grösster Kraft für den Föderalismus eingestanden ist,
in seiner Zeitung einem alten Bündner über meine (sc. Decurtins) Rede
schreibt: Diese Rede eines Mannes, der wie kein anderer das föderalistische

Banner hochhielt und seine katholischen Freunde nie verlassen hat,
zeigt uns, wo wir mit der Zentralisierung des Rechtes hinkämen."

163



190

So zitierte er am Zürcher Arbeiterkongress von 1889 den Philemonbrief
und das kanonische Recht ebenso wie Lassalle und den römischen Theologen

Liberatore. Seine Rede beendigt er mit einem Hinweis auf das ora
et labora der Benediktiner, welches umfasst sei vom Memento mori. Das
ist nicht eine übliche Rede vor Gewerkschaftern. Der Nachruf im katholischen

„Aargauer Volksblatt" versucht seinen Eindruck in diese Worte zu
fassen: „Da prägte sich alles in ihm aus: der stolze Bündner, der feurige
Katholik, der gewaltliebende Volkstribun." (31. Mai 1916)
Decurtins war insofern kein Populist, als er dem Volk gefallen wollte. Das
muss auch Jost 1992, 50 konzedieren: „Decurtins lässt nie den leisesten
Zweifel, dass seinen religiösen Grundsätzen, die sich einem integralisti-
schen Konfessionalismus sehr nähern, absolute Priorität zukommt." Er ist
aber, wie Ch. Caminada schreibt, ein Mann, der als Führer des Volkes
auflebt: „... ja noch bei der letztjährigen Landsgemeinde, wo er keine
Ämter mehr erstrebte, rauschte die Begeisterung der Männer, da sie wieder

mit dem gewohnten „pievel dil cumin della Cadi" angesprochen wurden;

wie ein Volkskönig verstand er dieses „an mein Volk" über der
Versammlung vibrieren zu lassen." (Bündner Tagblatt vom 5.6.1916)

191

„Unsere 48er Verfassung war ein Kompromiss. Den Kantonen blieb ihre
Souveränität gewahrt. Deshalb ist die Beteiligung unseres Volkes am
Staatsleben eine rege geblieben Was den Staat geschaffen, das soll ihn
erhalten; in historischem Sinn wollen wir ihn weiter entwickeln." Decurtins

im „Vaterland" vom 27.12.1895. Die Rede selbst war am 22.
Dezember in Sursee gehalten worden. Aus einem gewissen Abstand, immerhin

nun schon bald 50 Jahre, wird die gleiche Verfassung, die vorher zum
Teil als Diktat der Sieger des Sonderbundskrieges erschienen war, sogar
gelobt! An der gleichen Tagung sprach Regierungsrat Walther (s. unten
Anm. 200) über den Vorwurf, dass die Katholiken schlechte Eidgenossen
seien. An der gleichen Tagung führte der anwesende Geistliche aus, dass

sie für die föderalistischen Ziele Bundesgenossen unter den gläubigen
Protestanten finden könnten, also wieder die gleiche Allianz wie Decurtins
- von Sprecher oder Decurtins - Dürrenmatt. (Zu diesem Thema cf.

Rusch 1952-54, 25).

192

Decurtins ebd. Es ging damals um die Frage eines einheitlichen
Strafrechtes. Decurtins befürchtet den Verlust des Rechtsbewusstseins und
erläutert dies an einem Beispiel: „Milde wird man in einem Hochtale von
Uri und Graubünden einen Diebstahl von ein Paar Schuhen, strenge ein

164



Vergehen gegen die Sittlichkeit ahnden. Genf dagegen wird im ersten Fall
hart, im zweiten gelinde urteilen." Ist es überinterpretiert, hinter diesen

Beispielen die geschlossene katholische Gesellschaft der Surselva oder des

Urserntales zu vermuten, welche für Decurtins zur Hüterin der ethischen
Traditionen der einen Kirche wird, ihr gegenüber die dem Besitz
verschriebene, um nicht zu sagen verfallene Gesellschaft der protestantischen
liberalen Stadt, der Ubergriffe im ethischen Bereich (in die Würde der
Person) weniger wichtig sind als Eingriffe in den Besitz? Auch wenn die
Beispiele zufällig sein sollten, spiegelt sich in ihnen eine Dichotomie, der
wir schon des öfteren begegnet sind. Sie führt hart an die Grenze einer
Sonderethik der kleinen Einheit, die wiederum mit der Ethik der
weltumspannenden Kirche kontrastiert.

193

Decurtins ebd. Hierin finden sich die Züge wieder, welche Gygax, der
freisinnige NZZ-Redaktor 1910, 882 so zusammenfasst: „In ihm loderte
zeitlebens eine heilige Glut, die Leidenschaft für die Idee, eine Liebe für
das Volk, wie sie den Männern des Revolutionszeitalters eigen war." Ob
allerdings Decurtins den Vergleich mit den Männern der Revolution
geschätzt hätte, bleibe dahingestellt.

194

Ich habe das Engagement Decurtins in Schul- und Schulmaterial-Fragen
in einer separaten Veröffentlichung behandelt. (Flury 1995a). Besonders
in seinen letzten Lebensjahren hat er sich intensiv mit Fragen der Schul-
zentralisation befasst, man vergleiche die Jahrgänge 1915 und 1916 der
„Schildwache". Einerseits sahen die Liberalen in der öffentlichen Volksschule

ein Mittel, ihre Ideen allgemein durchzusetzen, andererseits die
katholischen Kantone hier gerade ihr Eigenstes, das sie nicht preisgeben
wollten. Das Engagement seines liberalen Gegenspielers Anton Steinhauser

zugunsten konfessionell gemischter Schulen war mit ein Grund für seine

Abwahl als Nationalrat.

195

Hard 1974 und Cavelti 1954. Bis zur Aufnahme eines Vertreters der
Katholisch-Konservativen in den Bundesrat waren die mit der Verfassungsrevision

eingeführten Referenden die einzige Möglichkeit des katholischen
Volksteiles, eidgenössische Politik zu gestalten, allerdings eine rein defensive,

bremsende Möglichkeit. Auffallend zentral war in der Propaganda
gegen eine gesamtschweizerische Schulkoordination in den 80er Jahren
unseres Jahrhunderts das Argument: Wir brauchen keinen eidgenössi-

165



sehen Schulvogt. Man hat also das Argumentarium vor fast 100 Jahren
unbesehen wieder hervorgeholt und angewandt.

196

Unter Hinweis auf die Gründung der Universität Freiburg: „Nur ein
katholischer Kanton konnte eine katholische Universität schaffen.", dann das
im Text angeführte Zitat (Vaterland vom 27.12.1895). Die Haltung
Decurtins zu Ph. A. Segesser war allerdings so konfliktfrei nicht, wie sie in
dieser Rede erscheint. Segesser hatte besonders Mühe mit dem sozialen
und damit nationalen und internationalen Engagement Decurtins. Vgl.
Ständerat Winiger im Nachruf im „Vaterland": „Der streng föderalistische

Kurs, den die Fraktion bis dahin gegangen, musste naturgemäss
diesem eigenen Kurse gewisse Hemmungen und Schwierigkeiten bieten, und
so erklären sich gewisse, scheinbar sprunghafte Schwankungen ..." Allerdings

sei Decurtins „in den grossen konstitutionell-politischen Fragen
nicht weniger Föderalist" als Segesser gewesen (Zit. im „Bündner
Tagblatt" vom 7.6.1916). Gygax 1916, 884 schreibt allerdings von einem
„schroffen Gegensatz" zu Segesser. Für Decurtins Haltung als Föderalist
und zugleich Ultramontaner gilt, was Stadler 1984, 620f. bezogen auf A.
Wirz bemerkt: „Was hier mit dem Unterton des Triumphes gefeiert wird,
ist eben die straffe Zentralisierung, die man als eidgenössischer Politiker
wohl strikte ablehnt, als römischer Katholik jedoch begeistert bejaht."

197

Mit dieser Konzeption geht eine Auffassung von Welt einher, die Meyer
zu Schlochtern 1992, 70f. als integralistisch bezeichnet. Er bezieht diesen
Terminus nur auf seinen Gebrauch bei H.U. von Balthasar, ohne klar zu
machen, dass damit die ganze Problematik der Modernismus-Krise und
des dort die Kirche leitenden Kirchen- und Weltverständnisses aufbricht.
Dieser Hinweis auf die heutige Diskussion um das Verständnis von Kirche
muss genügen. Er soll aber mindestens anzeigen, wie sehr sich diese auf
den ersten Blick rein historischen Fragen in die aktuelle
fundamentaltheologische Lage einbeschreiben und wie sehr Decurtins mit seinen

Ausführungen immer wieder, bewusst, theologische Fragen aufwirft. Dass
diesem Modell der Kirche von oben heute pointierte Modelle der Kirche
von unten gegenüberstehen, zeigt das Gutachten der RKZ zu den
Bischofswahlen allgemein und speziell zur Churer Bischofswahl.

198

Vgl. die von Decurtins als Abschreckung zitierten Sätze von Martin
Spahn zum Antagonismus Germanentum - Römischer Katholizismus.
(Decurtins 1913, 13f.). Allerdings steht dem gegenüber der internationale

166



Zug der Bewegung: „Loisy wie Martin Spahn, Fogazzaro wie Romanones
träumten von dieser Zukunftskirche." (ebd. 3)

199

Decurtins im „Vaterland" vom 27.12.1895. Gygax 1916, 888 sieht hier
Auswirkungen der Persönlichkeit Decurtins: „Soviel ist sicher, dass er in
der Wirtschaftspolitik meistens andere Wege ging als die konservative
Partei, ihr sozial weit vorauseilte, aber doch wieder im Grund des Herzens
zu sehr Individualist, Herrennatur war, um auf die Dauer an staatssozialistischen

Lösungen Geschmack zu finden."

200

Walther spricht an einer Versammlung des katholischen Männervereins
Luzern, im Anschluss an ein Referat von Professor Meyenberg zu den
Massnahmen Pius X. gegen den Modernismus. („Die Ostschweiz" vom
17.10.1910). Es ist der gleiche Regierungsrat, der 1895 an der Versammlung

in Sursee (s.o.) die Eigenständigkeit des Luzerner Katholizismus
betont hatte. Es mag erlaubt sein, auf eine aktuelle Parallele wenigstens
hinzuweisen: Walther beklagte damals den Weg der Informationen über
Freiburg nach Rom und deren Tendenz, die sie auf diesem Weg erhielten
und da waren sicher in erster Linie Decurtins und Weiss gemeint. 1992

war es der Bischof von Freiburg, welcher in seiner Ansprache vor Johannes

Paul II. als Präsident der Schweizer Bischofskonferenz beklagte, der
Vatikan sei über die Schweizer Verhältnisse einseitig informiert und
möchte doch bitte die nach Rom gelangenden Nachrichten auf ihre Tendenz

hin prüfen und sie gewichten. Tempora mutantur?

201

Decurtins 1907, 398

202

Man beachte in diesem Kapitel genau die im Text angegebenen
Einschränkungen. Darum ist auch bez. der Literatur kein Überblick intendiert.

Ich habe - getreu meinem bisherigen Vorgehen - den zeitgenössischen

Stimmen den Vorrang gegeben. Dass der erste Brief an einen

jungen Freund (Decurtins 1907) als Grundtext zur sozialen Frage Vorrang
hat vor den früheren Arbeiten, ergibt sich aus der Fragestellung. Er ist zu
ergänzen durch den Ketteler-Vortrag von 1912 und besonders durch die

wenig beachteten Artikel in „Die Schildwache" von 1915 und 1916. Neben

den bereits erwähnten Arbeiten haben mir in diesem Kapitel besonders

geholfen: Beck 1903a, Beck 1903b, die Dokumentensammlung
Balthasar/Gruner 1989, Beuret 1959, Fry 1951, Balthasar/Gruner/Hirter

167



1988, Weber 1989, RufFieux 1966, weitere Literatur in diesen Werken
und bei Aitermatt/Bosshart-Pfluger/Python 1992. Ein brauchbarer, kurzer

Uberblick über die Entwicklung der katholischen Soziallehre findet
sich bei Steger 1991.

203

Decurtins stand allerdings im Nationalrat auch für seine Wählerschaft ein,
vgl. seine berühmte „Geissenrede" Fry 1949, 218ff. Ausführlich Berther
1916, 35-43, Cavelti 1917, 24 betont, dass sich aus der Anerkennung der
allein richtigen Staatsphilosophie und der heissen Liebe zum Volk, bes.
den Schwachen, alle äusseren Widersprüche im Wirken Decurtins auflösen

Hessen. Umgekehrt muss er ihn S. 27 gegen den Vorwurf verteidigen,
er sei ein Aristokrat (cf. ebd. S.31 sein Einsatz für von Unglücksfällen
betroffene Dörfer, für welche er in nicht ganz lupenreiner föderalistischer
Manier Bundesgelder fordert). Das Engagement Decurtins in der sozialen
Frage ist in seiner Entstehung schon bei den zeitgenössischen Autoren
unklar. C. Caminada 1916, 419 verweist auf das Studium von Lasalle
schon während seiner Gymnasialzeit. Berther 1916, 17f. verteidigt ihn nur
gegen den Vorwurf der Inkonsequenz. Cavelti 1917 bespricht diese Seite
Decurtins sehr ausführlich (55-73) und verweist auf die Vorbildrolle Ket-
telers. Das tut Decurtins selbst immer wieder z.B. 1907, 394f. Ein Fingerzeig

mag der Hinweis darauf sein, dass Ketteier sich seine Anschauung
aus Thomas-Studien erarbeitet hat. „Gerade dieses Studium überzeugte
ihn von der Unvereinbarkeit der ethischen Auffassung des Eigentums, wie
sie die katholische Vorzeit lehrte, mit jeder Auffassung des Eigentums, die
er bei den klassischen Nationalökonomen vorfand." (395) Decurtins
schliesst sich hier an. Dann ist die soziale Frage im Grunde eine ethische
Frage und Decurtins mag über sein Studium der Väter zuerst auf diese
ethische Frage gestossen sein und dann mit Thomas, vermittelt durch
Ketteier, auf die Korrelation mit der sozialen Frage seiner Zeit.

204
Decurtins 1907, 413. Auch dieses Zitat schliesst an eine Erwähnung von
Thomas von Aquin an und formuliert den Gegensatz sehr deutlich: „Im
Gegensatz zu jener aus der Aufklärungsphilosophie herausgewachsenen
Sozialphilosophie, welche im Egoismus den sittlichen Regulator des

wirtschaftlichen Lebens sieht und in der Entwicklung desselben die Moral
ausschaltet, anerkennt die scholastische Philosophie ein ewiges Sittengesetz,
dem das wirtschaftliche Leben wie das Leben des Einzelnen unterworfen
ist." Wieder zeigt sich hier die zentrale Stellung der ethischen Frage.

168



205

Das Zitat Decurtins 1907, 394. Seine Stellung zu Ketteier skizziert
Decurtins ebd. 394-396 und 1912, wo alle Decurtins'schen Themen bei
Ketteier angesiedelt werden, nicht zu Unrecht. Bes. S.126 die Verbindung
von historischer Bildung und scholastischer Philosophie bei Ketteier als

Motor seines sozialen Engagements. Zu Vogelsang ausführlich 1907,
396ff. Dort S.398 die Skizze einer mittelalterlichen, kollektivistischen
Gesellschaftsordnung und die Einschätzung durch Vogelsang: „Als die
grossartigste Geistesarbeit steht diese Schöpfung der christlichen Sozialordnung
des Mittelalters vor unseren Augen: ein sozial inkarniertes Christentum;
wie die gen Himmel strebende Majestät unserer gotischen Dome ..."
Decurtins selbst bejaht die Fundierung der christlichen Soziallehre in den
Lehren der Vorzeit und sieht ihren Zerfall gerade da, wo die Forderung
aufbricht, „mit der Philosophie der Vorzeit zu brechen, von einer veralteten

Auffassung sich loszulösen ..." (399) Vgl. Durand 1995, 31: „II (sc. le

courant traditionaliste) propose le retour à une société d'ordres,
antiindividualiste, aux corporations, il préconise une Europe chrétienne
dont le Pape serait le roc inaltérable „

206
Das erste Zitat Decurtins 1907, 395 (vgl. Decurtins 1912, 146 zum
Vorwurf an Ketteier, seine Ideen seien sozialistisch). Das zweite Zitat ebd.
396. Zum Verhältnis Vogelsang - Ketteier Decurtins 1912, 146.

207

Decurtins 1907, 412. Allerdings geschieht diese Erweiterung im Sinne
einer Bestätigung, dass nämlich der Beweis erbracht wird, „wie die modernsten

Forschungen auf dem Gebiete der Psychologie und Psychophysik dazu

beitragen, die Wahrheit der Lehre des hl. Thomas über die Seele und
ihre Eigenschaften zu beweisen." (ebd) Immer wenn die katholische Kirche

auf die mittelalterliche Scholastik zurückgegriffen habe, „den Höhepunkt

der Philosophie im Christentum auf welcher die folgenden
christlichen Denkergenerationen mit Sicherheit weiterbauen können"
(411), dann haben Kirche und Theologie eine Blütezeit erlebt. Verfall
umgekehrt immer, wenn dieser Weg und sei es nur teilweise verlassen
wurde.

208
Decurtins 1907, 397. Vgl. auch 399, wo betont wird, das dies genau das
Bestreben der in der Union de Fribourg zusammengeschlossenen
„hervorragendsten Vertreter der christlichen Sozialreform aus den
verschiedenen Kulturländern" gewesen war. Es wird uns unten noch be-

169



schäftigen, wie dieses starre und thetische Festhalten mit einem so
dynamischen und sprunghaften Charakter übereinstimmen konnte.

209
Decurtins 1907, 413. Vgl. Gygax 1916, 886f., wo er mit einem Zitat von
Leroy-Beaulieu auf die stete Rückbindung aller Anstrengungen Decurtins
an das römische Zentrum der Kirche verweist.

210

Decurtins 1907, 414. Das hat Favon, sein Kampfgefährte und Antipode
im Nationalrat sehr gut gespürt und gesehen. Beide hoffen, dass in einer
in sozialem Frieden lebenden Gesellschaft ihre jeweils ganz anders gearteten

Ideen zum Tragen kommen. Cf. Gygax 1916, 886. RufFieux 1966,
376: „Im Gegensatz zu Decurtins glaubt er, dass das neue Regime die
Arbeitermassen nicht in die Kirchen zurückführen, sondern durch die
Befreiung des Körpers die Geister dem Freidenkertum öffnen wird." Edel
1941, 19f.; C. Caminada 1916, 420. Die Hauptpunkte der Motion Fa-
von/Decurtins bei Cavelti 1916, 63, zur Rede Decurtins 64: „ein meisterhaftes

Exposé des katholisch-sozialen Programmes."

211

Da die Scholastik philosophia perennis ist, (s.o. Anm. 207 gilt dies
unabhängig der gesellschaftlichen und sozialen Veränderungen. Was Leo XIII.
(„Zeuge und mächtiger Förderer einer tiefgehenden Strömung, die der
Scholastik eine neue Bedeutung bringen sollte," Decurtins 1907, 412) und
Pius X. (der „nachdrücklich auf die Bedeutung der katholischen Tradition
in Wissenschaft und Leben aufmerksam gemacht" hat, ebd. 413) an die
Hand genommen haben, darf nun nicht einer Modeströmung zum Opfer
gebracht werden.

212

Deutsch zu finden in Beschlüsse 1903, französisch in Union 1903, dazu
Beuret 1959, 87ff. Interessant seine Bemerkungen S.93 zum ausgesprochen

interventionsfreundlichen Charakter der Thesen, was Decurtins
immer wieder in den Verdacht brachte, er opfere hier seinen Föderalismus
den momentanen Vorteilen der Unterstützung durch den Staat (zB. in den

Augen Segessers, welcher den Staat aus der Lösung der sozialen Frage
heraushalten wollte). Für Decurtins entscheidet sich diese Frage an der
dahinter liegenden Ethik. Ist die Ethik der Staatsintervention der Ethik
der Kirche konform, verfolgt sie die gleichen Ziele, dann muss die staatliche

Intervention nicht illegitim sein.

170



213

Die Stellung der Frau war zwischen den katholischen und den sozialistischen

Flügeln der Bewegung sehr umstritten, vgl. Cavelti 1916, 68.
Katholisches Interesse war die grösstmögliche Befreiung der Frau von der
Fabrikarbeit, sozialistisches die der Gleichstellung mit den Männern d.h.
Arbeit in den Fabriken ja, aber zu gerechten Bedingungen. (Man vergleiche

die parallelen Fragestellungen auf pietistischer Seite vgl. Scharfe
1980, 107ff.) Sehr kritisch Jost 1992, 102. In der Rückschau urteilt
Decurtins selbst, „die Grösse der katholisch-sozialen Bewegung lag darin,
dass sie dem Sozialismus und seiner geschlossenen Weltanschauung eine
katholische Weltanschauung gegenüberstellte. Das ist uns nie so klar
geworden wie auf dem allgemeinen Arbeiterkongresse in Zürich, als wir die
Frauenarbeit behandelten und die Frage der Familie zur Entscheidung
kam." (Die Schildwache vom 22.4.1916) Noch kurze Zeit vor seinem Tod
zeigt sich einmal mehr die Wichtigkeit der ethischen Frage. Darin muss
sich die katholische Weltanschauung von anderen, insbesondere der
liberalen und der sozialistischen unterscheiden. Koalitionen sind mit den
Liberalen ganz unmöglich, da der Liberalismus menschenverachtend ist, mit
den Sozialisten sind sie nicht ausgeschlossen, aber nur soweit als sie nicht
zB die Stellung der Frau und der Familie tangieren.

214
Decurtins 1907, 397f. in Aufnahme Vogelsang'scher Gedanken. Zu
diesem Thema Weber 1989, 11 und bes. 2 Iff. Weber betont, dass für Decurtins

die soziale Frage eine Arbeiter- und Mittelstandsfrage sei (S.31).
Denselben Ansatz hatte schon Gygax 1916, 887 als für Decurtins
entscheidend herausgearbeitet: „Das Bestehen einer breiten gewerblichen
und bäuerlichen Mittelschicht erschien ihm eine conditio sine qua non für
unsere Demokratie." Eine ständische Ordnung in einem streng föderalistischen

Staat, zusammengehalten durch die Lehre der einen Kirche, so
ungefähr präsentiert sich für Decurtins das Idealbild des Staates. Vgl. Edel
1941, 23ff.: ein ständiger Friede kann nur einkehren, wenn und wo der
alte Streit zwischen Dienstherr und Arbeiter geschlichtet wird, wozu die
katholische Lehre anleitet.

215
Decurtins 1907, 396.; ebenfalls 1912, 136. Zur Definition von Ultramontanismus

zur Zeit Kettelers vgl. Stadler 1984, 142f. Decurtins selbst wollte
ultramontan sein, für ihn war dies kein Schimpfwort, sondern eine, wenn
nicht du Konstante seines Denkens und Handelns, vgl. Rusch 1952-54,
28; Roschewski 1961, 8; Edel 1941, 15, Cavelti 1917, 80ff.

171



216
Das erste Zitat Decurtins 1907, 414. Der siegesstolze Liberalismus ebd.
394, das zweite Zitat 399. Der Gebrauch biblischer Bilder und Zitate ist
bei Decurtins weniger häufig als die Referenz auf die Lehre der Väter und
der Scholastik. Er schliesst aber den ersten und dritten Brief mit einer
biblischen Referenz, die allerdings mehr bestätigenden und ermahnenden
Charakter hat. Exegetische Bemühungen sind bei ihm nicht zu bemerken.

217

Decurtins 1907, 410. Vgl. auch 1913, 1, wo er beklagt, „dass wohl keine
geistige Bewegung der Gegenwart so schwer dargestellt werden könne, wie
gerade der proteusartig in so vielen Gestalten schillernde Modernismus."
Ebenso 1910, 451 und 468.

218
Decurtins 1912, 142. Vgl. Decurtins 1907, 404 das Verhältnis von kirchlicher

Autorität zur Exegese; 408 zur Auffassung von Loisy bez. Gründung
der Kirche und 414; „Es muss der Stolz eines edlen Herzens sein, sich in
inniger Verbindung mit jener Kirche zu wissen ..." Vgl. auch Die Schildwache

vom 20.11.1915.

219
Das unter Anm. 73 nachgewiesene Zitat von Vogelsang zeigt die schroffen
Gegensätze. Es geht um Heil oder Unheil, Hölle oder Paradies. Insofern
wird der Kampf eben nicht nur um eine Mehr oder Weniger an sozialen
Errungenschaften gefochten. Wenn nicht zumindest Elemente christlicher
Weltanschauung ihren Platz in den sozialen Ordnungen einnehmen, ist
der Mensch entweder schutzlos den vernichtenden Mächten der liberalen
Oekonomie oder den letztlich atheistischen sozialistischen Lehren ausgeliefert.

220
Decurtins 1907, 396. Zum Verhältnis zur Technik cf. auch die folgende
Seite, wo er Vogelsang folgend postuliert, es gehe darum alle „technischen
und echt wissenschaftlichen Errungenschaften" für die Wiederherstellung
der Ordnung in den sozialen Verhältnissen zu nutzen. Man beachte: echt
wissenschaftlich. Dahinter steht ein auch in der zeitgenössischen
Fundamentaltheologie oft zu beachtender Topos: Echte Wissenschaft kann, da
es ihr um Wahrheit geht, der kirchlichen Lehre, die ja die Wahrheit ist,
nicht widersprechen. Sollte solch ein Widerspruch existieren, kann es sich
nicht um echte Wissenschaft handeln.

172



221

Decurtins 1907, 414. Der wichtigste Bestandteil des Satzes ist „Segen für
alle". Hierin konnte sich Decurtins mit den Sozialisten treffen: Es galt die
technischen Errungenschaften und den daraus sich ergebenden Mehrwert
für alle zu nutzen. Die theologische Sprache „Segen" zeigt dann auch, wo
er sich von den Sozialisten unterscheiden musste.

222

Das erste Zitat s.o. Anm. 71, das zweite ebd. Beide Male sind es Zitate
von Vogelsang, sie könnten aber von Inhalt und Sprache her genauso bei
Decurtins stehen. Sie sind Zeichen seines engen Anschlusses an ihn, vgl.
auch Fry 1952, 103. Besonders in seinen letzten Jahren hatte Decurtins
einen ähnlichen Sprachstil (vgl. Fry 1950, 692: „stellte Decurtins
unmittelbar vor seinem Tode fest" dass der allgemeine Kampf gegen das

Christentum „die Lebensbedingungen des Menschen immer unerträglicher

(machte), weil mit dem Christentum alle Schranken unersättlicher
Habsucht und Genusssucht fallen mussten."), am besten zu erkennen in
seinen Aufsätzen in „Die Schildwache". Alles oder nichts, Tod oder
Leben, katholische Lehre und Kirche oder Nihilismus - wie Kaskaden
kommen da die Gegensatzpaare, die keinen Raum für Differenzierungen
lassen. In der Art ähnlich wie in der Internationalen wird auch hier zum
letzten Gefecht getrommelt.

223

Vgl. Specht/Bauer 1924, 54f., wo innerhalb der demonstratio religiosa
von der Notwendigkeit der Religion gehandelt wird, allerdings bez. der
sozialen Frage in sehr konservativer Art: „Denn die Religion lehrt und
pflegt alle Tugenden, auf denen das soziale Wohl der Menschheit beruht."
(55) Nicht anders argumentiert diese Fundamentaltheologie, wo es um die

Notwendigkeit der äusseren (also der Religion als Institution) Religion
geht. Ebenso Weber 1907, 114.

224

Vgl. dazu Flury 1982, ebenso 1985 und 1988 zum Hintergrund dieser

Haltung des konservativen Protestantismus. Scharfe 1980 bringt zum
impliziten Protest des Pietismus gegen die oekonomische Übermacht des

Liberalismus eindrückliche Beispiele, vgl. 117f., 123f. u.ä., dann aber auch
seine Fortschreibung der Problematik innerhalb der protestantischen
Kirchen bis in die Gegenwart S.165 und vorher schon über ein pietistisches
Blatt aus Württemberg „Christenbote", der z.B. die Dogmatik von D.F.
Strauss «zusammenfasst» und so gegen die liberalen «Christusleugner»
polemisiert (146f.).

173



225

Vgl. dazu die beiden Studien: Die Werte der Schweizer und Croire en
Suisse (Jede(r) ein Sonderfall). Mit dem etwas schlagwortartig tönenden
Begriff: Patchwork-Religion ist ja nichts anderes gemeint als diese Verfügung

des Individuums, die es ihm erlaubt, sich seine Werte frei
zusammenzustellen, ohne dass er - und hier liegt das eigentliche Neue - soziale
Nachteile in Kauf nehmen müsste.

226
Diese Sätze sind bes. aus der schweizerischen Situation geschrieben und
verstehbar dort, wo demokratische Strukturen, auch wenn sie nur von
einem kleinen Teil aktiv genutzt werden, von der staatlichen ohne weiteres
auf die kirchliche Ebene übertragen werden.
Was das für das Amt bedeutet und vor allem auch für die psychische
Situation der Amtsträger, die wissen, dass sie das Amt prägen und so indirekt

durch diese Last viel mehr wieder geprägt werden als ihre Vorgänger,
die vom Amt stützend geprägt wurden, das in einer Reflexion zu bedenken

und aufzufangen, ist erst angefangen worden. Die Bischofskrise gäbe
hier guten Anlass, wird aber - verständlicherweise - viel zu wenig in diese

Richtung genutzt.
Dass diese Problematik die konfessionelle Situation übersteigt und ihre
Diskussion damit eigentlich zu einem oekumenischen Anlass werden
müsste und könnte, sei hier doch explizit zur ganzen Problematik beigefügt.

Der Protestantismus kann sich davon sicher nicht dispensieren mit
dem Hinweis auf das Fehlen des Bischofsamtes in der Schweiz. Cf. meine
Bemerkungen in Flury 1995a.

227

Damit sind dann auch für den überwiegenden Teil der Befragten die
konfessionellen Unterschiede zur Bedeutungslosigkeit verkommen, bzw.
auf das Niveau von eher folkloristischen Eigenheiten zu situieren. Dies
wird in der Regel noch dadurch verstärkt, dass die Amtsträger der Kirche,
d.h. die direkt mit Fragen wie Eheschliessung, Kindertaufe etc. konfrontierten

Priester und Pfarrer im Gegensatz zur Hierarchie die Unterschiede
in der Regel eher herabspielen und nach meiner Erfahrung ohne grosse
Schwierigkeiten auch kirchenrechtlich unabgestützte Feiern durchführen.
Daraus muss dann zwangsläufig die Meinung erwachsen, dass es sich bei
den konfessionellen Unterschieden in erster Linie um machtbesetze
Strukturen des Kirchenapparates handle, welcher nur das eine Interesse:

Verteidigung des status quo habe. Ganz verloren geht dabei die Einsicht
in die anthropologisch und theologisch fundamentalen Fragen, welche
sich mit der konfessionellen Differenz stellen.

174



228

Zu Wichern konsultiere man besonders seine pädagogischen Schriften,
Bd. 2 in der Ausgabe von Janssen, der ebd. eine instruktive Einleitung gibt.
Aehnlich in der Ausgabe von Meinhold, Bd. VII. Janssen hat auch über
Wicherns theologische Basis einen guten Artikel geschrieben, Janssen
1973. Im gleichen Band finden sich weitere Aufsätze zu Wichern und
auch die nötige Literatur. Zum Zusammenhang von Diakonie und Erziehung,

s. auch Wagner 1967, z.B. 28 :"Als die 'Innere Mission' im 19.

Jahrhundert ihren Weg begann, stellte sie sich zunächst als Erziehungsarbeit

vor und entwickelte sehr bald eigene Vorstellungen vom Wesen und Ziel
der Erziehung." Zu dieser eigenen Vorstellung vgl. auch die besonders für
die Schweiz wichtige Arbeit von K.Ruth 1927. Einen guten Überblick
bietet jetzt der TRE-Artikel: Diakonie I von P. Philippi.

229
Am Wittenberger Kirchentag 1848 setzt Wichern die Gründung des

„Centrai-Ausschusses für die Innere Mission" durch. Wichern nimmt de-
zidiert gegen die kommunistischen Versuche Stellung, die soziale Frage zu
lösen. Vgl. seine Schrift: Kommunismus und die Hilfe gegen ihn.
(Sämtliche Werke Bd. 1). Neben diese Ausführungen stelle man seine
Bemerkungen zur Revolution in der unter Anm. 231 erwähnten Denkschrift,
(ebd. S. 200). Gerade hier wird dann auch sichtbar, wie er die Lage der
„verlorenen, verlassenen, verwahrlosten Massen" (ebd. S. 183) mit einer
andern Stossrichtung zu steuern sucht als z.B. Weitling, bei dem Jesus
auch als Revolutionär bezeichnet werden kann.

230
Diese Not existiert also nicht nur im Proletariat. Deshalb Wichern: „Das
Rettungshaus kann sich aus Waisen und Nichtwaisen, aus Verwahrlosten
und nicht Verwahrlosten, aus Armen und Nichtarmen, Wohlhabenden
und Reichen rekrutieren." (Sämtliche Werke ed. Meinhold Bd. VII, 375).
Charakteristisch ist für das Rettungshaus „die Verbindung des positiv
Christlichen und Volkstümlichen" (ebd. S. 384). Die Bedeutung dieses

bergenden Raumes bei Wichern ist fundamental und sie kann denn auch
innerhalb der Geschichte der religiösen und allgemeinen Erziehung kaum
überschätzt werden. Wichern beschreibt hier ein Jahrhundert früher, was
die Pädagogik (z.B. W. Flitner oder O.F. Bollnow) im 20. Jahrhundert
wieder betonte und die Entwicklungspsychologie denn auch detailliert
beschrieb. (R. Spitz, E.H. Erikson) Dazu auch Janssen in der Anm. 1 zitierten

Einleitung:" Erziehen heisst ein solches geschichtlich geordnetes
Gesamtleben als bergenden Raum für ein Einzelleben anbieten". Und er
fährt zu Recht fort: „Den Inhalt dieser geschichtlichen Vergangenheit

175



kann Wichern nur theologisch beschreiben." (Bd. 2, S. 12) Dass und warum

dieser Inhalt letztlich nur theologisch zu beschreiben ist, darüber wäre
von einer Art Fundamental-Religionspädagogik der Diskurs mit der
Pädagogik zu führen. Ich meine, dass dieser Diskurs für die Religionspädagogik

wie für die Pädagogik fruchtbarer sein könnte als das mitunter etwas
unbedachte Kopieren und Anwenden von Unterrichtsmethoden auf den

Religionsunterricht. Damit wird als stillschweigende Voraussetzung
akzeptiert, die Religionspädagogik hätte zur Theorie der Pädagogik nichts
Grundsätzliches beizutragen.

231

Wichern, Sämtliche Werke I, S.255 (ed. Meinhold) Der Vergleich
Rettungshaus-Kirche zeigt sich auch dann, wenn von Personen die Rede ist.
Zwar schränkt Wichern ein, aber die fast priesterliche Funktion des Hausvaters

(deshalb auch eine Art von Absolution beim Eintritt ins Rettungshaus)

ist nicht zu verkennen: „Dieser Missionsgeist freilich ist für das

Hausvateramt keineswegs und nie das einzige, aber das prinzipielle Erfordernis,

ohne dessen Vorhandensein und Bestätigung das Rettungshaus kein
Rettungshaus mehr ist und niemals werden wird."(Sämtliche Werke VII,
S. 453)

232

Die Kirche hat weithin ähnliche Aufgaben wie der Staat, sie packt sie aber
von einer ganz anderen Seite her an:" Wie der Staat mit dem Aufgebot
ganz neuer Kräfte und der Anwendung tiefgreifender Mittel den
materiellen Pauperismus in allen seinen Gründen, Folgen und Wirkungen
zu ergründen und zu bekämpfen hat: also auch die Kirche in ihrer Art
den ihr angehörenden innern Pauperismus, nämlich jene Erscheinungen
der massenhaften sittlichen und christlichen Entartung im Volk."
(Wichern in seiner Denkschrift von 1849, zit. bei Brakelmann 1971, 123).
Wenn die Kirche auf diese Entartungen nicht mehr reagiert, heisst dies,
dass sie ihrer ursprünglichen Aufgabe nicht mehr nachkommt, sie ist dann
im Grunde tote Kirche.

233

Ich habe oben dargestellt, dass dieser Vorwurf bei Decurtins stereotyp
erhoben wird. z.B. 1913, 3f., 7, 12. 1907, 401, 407, 409: ,Jüngst hat Har-
nack die katholischen Reformer als Schüler der protestantischen Kritik
bezeichnet ..." in mindestens fragwürdiger Aufnahme Harnackscher
Gedankengänge. Die Beispiele Hessen sich aus allen Schriften Decurtins zu
dieser Zeit vermehren.

176



234
Es ist oft festgestellt und auch beklagt worden, dass die Ekklesiologie in
der neuscholastischen Theologie einzig der Fundamentaltheologie anheim
gestellt wurde und damit nur unter dem Gesichtspunkt des remoto Deo
und remota fide behandelt wurde. Die gerade in der katholischen Tradition

in reicher Fülle vorhandenen Kirchenbilder konnten so nur in geringem

Masse aufgenommen werden. Nicht zu verkennen natürlich auch,
dass diese Verengung in eine Zeit fiel, in welcher es die modernen
Kommunikationsmittel ein erstes Mal überhaupt ermöglichten, einen gewissen
Zentralismus innerhalb der Kirche konkret durchzuführen. Dass sich hier
Fundamentaltheologie und Kirchenpolitik überkreuzen, ist gewiss nicht
zufällig, ist aber andrerseits mit für die durchschlagende Wirkung dieses

Modelles verantwortlich.

235

Eine Literaturübersicht würde eine eigene Arbeit erfordern. Hier nur einige

Angaben, in denen sich weitere Literatur findet: Niewiadomski 1988,
Pfürtner 1991, Stolz/Merten 1991, mehr politisch-philosophisch Glucksmann

1991 und Kepel 1991. Von einem ganz anderen Standpunkt aus
schreibt Künneth 1975. Interessant, dass er 24ff. vom „Zerstörungswerk
des Modernismus" spricht und diesen Modernismus kennzeichnet als

„eine(r) Totalkrise in Theologie und Kirche, welche die Fundamente des

Glaubens ins Schwanken brachte." (24) Wohlgemerkt, Künneth spricht
nicht von der Jahrhundertwende, sondern von der durch die Entmytholo-
gisierungs-Debatte hervorgerufenen Erschütterung.

236

Croire en Suisse(s) beschreibt dies mit aller wünschenswerten Deutlichkeit.
(Ich zitiere die französische Fassung): Die chrétiens exclusifs, wie sie

genannt werden, machen noch 7% der Bevölkerung aus. „La religion chrétienne

n'a plus le monopole de la religion en Suisse - un monopole qui se

manifestait essentiellement dans les Eglises catholiques et protestantes.
Cette perte de monopole reflète un aspect capitale de la dés-
institutionnalisation de la religion ..." (1992, 111)

237
So fanden sich unter den Trauergästen auch Anton Gisler, E. von Han-
del-Mazzetti war mit einem Brief an die Tochter Decurtins vertreten, aber
auch sonst wurden Leute gesehen - und auch gebührend vermerkt - welche

zu Lebzeiten mit ihm nicht immer gut Kirschen assen. Natürlich: De
mortuis nil nisi bene, aber es zeigt doch, dass seine Persönlichkeit gerade
in ihren Schwächen immer auch Respekt einflösste.

177



238

Ich will hier auf Literaturangaben weitgehend verzichten, der Einfluss der
Ebelingschen Gedankengänge dürfte nicht zu überhören sein, vgl. Ebeling
1971, bes. Teil IV, aber auch Mostert 1976.

239
Ich komme bewusst auf diese Linie zu sprechen, weil Pascal bei Decurtins
entschiedener Widerspruch ersteht. „Der ausgesprochene Subjektivismus
Pascals" wie Decurtins seine Grundhaltung beschreibt, um daraus zu
folgern: „Bei aller Anerkennung des unvergleichlichen Schriftstellers und
genialen Denkers bleibt es uns absolut unverständlich, wie man nach dem
vatikanischen Konzil und dessen dogmatischen Bestimmungen über den
Glauben (Kap. 4) noch eine Apologie des Glaubens auf Pascal bauen
kann." (1907, 403)

240
Der Anklang an die Formulierung des Augsburger Bekenntnisses ist
beabsichtigt. Er soll zum einen daran erinnern, dass gerade in diesen
Formulierungen in der jüngsten Zeit die Möglichkeit zum oekumenischen
Gespräch und zur Rücknahme der Lehrverurteilungen gesehen wurde, zum
andern aber auch anzeigen, wo, innerhalb des Gesprächs und innerhalb
der zurückgenommenen Verurteilungen, nun ein echter theologischer
Disput anzusetzen hätte, nicht um konfessionelle Differenzen zu verewigen,

aber um die bestehenden theologischen Probleme und Fragen zu
vertiefen.

241

Die Leistungen, welche Decurtins für die Raetoromania erbracht hat, wären

einer eingehenden Betrachtung wert. Sie wären dann auch auf ihre
impliziten Verbindungslinien zur theologischen Heimat Decurtins
abzuklopfen. Diese Fragen können hier nur aufgeworfen werden, sie auch nur
oberflächlich zu beantworten, würde den selbstgesteckten Rahmen weit
übersteigen.

242

In diesem Rahmen ist denn auch das berühmte Wort Decurtins zu situie-

ren, dass der Hunger keinen Unterschied mache, bei wem er einkehre,
und dass deshalb der katholische und der sozialistische Arbeiter gemeinsam

kämpfen könnten. Decurtins wäre, ich glaube, dies ist wohl klar
geworden, falsch verstanden, wenn er damit einer billigen Mentalität: Wir
sitzen alle im gleichen Boot das Wort reden würde. Er hat aus seiner
Überzeugung, wo das eigentliche Ziel liege, nie ein Hehl gemacht.

178



243

Man hüte sich aber umgekehrt wieder vor Vereinfachungen. „Nicht jede
Reduktion von Komplexität muss von vornherein mit einer fundamentalistischen

Verengung Hand in Hand gehen.", mahnt zurecht Niewiadomski
(1988, 200) Er kommt dann aber auf eine ganz bezeichnende 'Spaltung'
zu sprechen: „Einerseits lebt man in einer modernen, unüberschaubaren
und bedrohlichen Wirklichkeit, von der man sich keinen Sinn erhofft. Auf
der anderen Seite kumuliert man den Sinn in einer extra dafür geschaffenen

Wirklichkeit." (201)

244
Das Interesse Decurtins an der Schulfrage zeigt zum einen, wie berechtigt
oben der Vergleich von Decurtins mit Wichern war, zum andern aber
auch, wie sehr in der gewandelten Zeit für Decurtins die Schulfrage nicht
mehr zur sozialen und auf diesem Wege dann zur theologischen Frage
wurde, sondern direkt mit dem Grunde seines Glaubens und seiner
Überzeugung verknüpft war. Wenn den katholischen Ständen in der Schweiz
die katholische Schule genommen würde, dann wäre ihr Dasein und ihr
Stehen im katholischen Kontext an der Wurzel bedroht. Es zeigt sich
auch hier, wie sehr der Föderalismus bei Decurtins von seiner Verbindung
zur Kirche bestimmt war, daran mass er die neuerlichen Versuche, die
Schule - und sei es auch nur in Ansätzen - zu zentralisieren.

245

Ein weiteres Mal zeigte sich dies in der Krise um die Enzyklika 'Humani
generis', aber auch schon vorher kam es zu, wenig Aufsehen erregenden,
für den Einzelnen aber nicht weniger schmerzlichen Indizierungen und
Zensur-Massnahmen. Vgl. Flury 1979 zu den Neuansätzen im zwanzigsten

Jahrhundert. Typisch ist ja geworden, dass die Neuansätze in der
Forschung am liebsten - und am ungefährlichsten - als neue Interpretation

sei es der Patristik oder der Scholastik vorgetragen wurden. Die
exegetischen Wissenschaften wagten sich erst Jahrzehnte später wieder auf neue
Geleise, nachdem in der Modernismus-Krise Lagrange deutlich zurückgebunden

worden war.

246
Es war nicht vorgesehen, zu dieser Entwicklung Stellung zu nehmen. Ein
Gang durch den Schweizer Katholizismus im Anschluss an die
Modernismus-Krise hätte aber vielleicht verständlicher machen können, warum
es zu solchen Bewegungen - ob sie denn nun als Rückschritt oder als

Sammlung, als konservativ oder als kirchenrettend zu bezeichnen wären -
kommen musste, bzw. was aus den historischen Herleitungen eben auch

179



zu lernen wäre. Konflikte innerhalb der Kirche in ihren historischen und
fundamentaltheologischen Dimensionen zu begreifen, heisst immer auch,
sie zum Guten der Sache zu entpersonalisieren und damit handhabbarer
zu machen.

247

Stoecklin erwähnt in diesem Zusammenhang, unter Zitierung der Schweizer

Rundschau, die 'Kulturelle Euphorie', „die den Katholizismus der
zwanziger Jahre auszeichnete." (1978, 55) Dieser Aufbruch habe umgekehrt

den Katholiken schmerzhaft deutlich gemacht, in welcher kulturell
geschlossenen und tendenziell inferioren Subkultur sie sich bewegten.

248

Wittigs Aufsatz erschien zuerst in der Zeitschrift Hochland 1922. Vgl.
auch die Literaturhinweise bei Gasser 1991 und schon vorher bei Stoecklin

1978, 308 - 310. Wittigs Aufsatz ist auch heute noch eine Lektüre wert.
In seiner Mischung von Dichtung und Theologie muss er auf damalige,
nur im neuscholastischen Denken geübte Theologen entweder als frischer
Wind der Erneuerung oder als eine dem Gegenstand völlig unangemessene

Stimme gewirkt haben.

249
Siehe die vorhergehende Anmerkung. Ich habe schon im ersten Kapitel
darauf hingewiesen, dass Gasser meines Erachtens der Kontroverse nicht
genügend gerecht wird, weil er den Hintergrund der Modernismus-Krise
und die darauf folgende Entwicklung zu wenig gewichtet. Zu sehr nimmt
er, aus durchaus verständlichen Gründen, Partei für Wittig, ohne darauf
einzugehen, was denn Gisler zu seinem Angriff bewegt haben mag und
welche theologischen Gründe sich auf beiden Seiten finden.

250
Ich habe in der Einleitung und im ersten Kapitel darauf hingewiesen, dass

eigentlich beabsichtigt war, mit der Person von G.S.Huber und seinem
Werk gewissermassen einen Antipoden zu Decurtins zu schildern, um den
Gang des Schweizer Katholizismus an den drei Figuren: Gisler - Decurtins

- Huber festzumachen. Immer mehr hat sich dann im Verlauf der
Vorarbeiten die Person Decurtins in den Vordergrund geschoben, immer
mehr wurde auch klar, dass das Vorhaben eine Überforderung war. Ich
muss deshalb die Ausführungen zur Entwicklung nach der Modernismus-
Krise auf eine spätere Arbeit verschieben. Huber ist in vielem Decurtins
ähnlich, sein charismatisches Wesen, seine Neigung zu sozialen Themen,
seine Nähe zur Kunst und saekularen Kultur, seine dezidierte Ablehnung

180



von totalitären Ideen, Aehnlichkeiten, die sich bis in die Theologie hinein
verfolgen lassen. Umgekehrt sind auch die Unterschiede überdeutlich: Es
ist zum einen die Herkunft, dann der ganz andere Studienweg, weiter das

in sich Versponnene bei Huber, das mit dem Volkstribun Decurtins stärker

nicht kontrastieren könnte. Auch wenn Huber mit seiner Kirche einen
schwierigen Weg gegangen ist - ganz anders als Decurtins mit seinen
Freundschaften in der Kurie -, ist das Kirchenbild gar nicht so verschieden.

Beide treten an, einer lebendigen, kraftvollen Kirche das Wort zu
reden. Wenn Decurtins von den belebenden, den Winter vertreibenden
Föhnstürmen spricht, dann könnte das in der Diktion auch bei Huber
stehen. Dort allerdings bezogen auf das Wirken des Geistes in der Kirche,
bei Decurtins eher bezogen auf das Wirken der Autoritäten in der Kirche.
Doch sind es gerade solche Unterschiede, welche das Gespräch fruchtbar
machen könnten. Die Tragik bei Huber war die, dass eigentlich mit
Ausnahme von Ragaz nur wenige erkannten, in welch tiefer Weise hier einer
für seine Kirche litt und stritt. Ich muss es bei diesen Bemerkungen belassen

und hoffe, das hier Angedeutete nachholen zu können.

251

Eine ausführliche Besprechung findet sich bei Günther 1986, 340-417,
dort auch weitere Literatur, bes. die eindrückliche Biographie von Beatrice

von Matt. In Zusammenhang mit dem Inglin-Jahr sind bes.auch sein
Verhältnis zur Heimat Schwyz und dem damals dort herrschenden
religiösen Milieu neu aufgearbeitet worden.

252

Günther 1986, 104 - 212. Nicht zu Unrecht beginnt Günther die Besprechung

von Inglin (s. letzte Anmerkung) mit einem Vergleich mit Lienert,
der aus dem gleichen Kanton stammte, dem gleichen liberalen Flügel
innerhalb des Katholizismus zuzurechnen war und also ähnliche Erfahrungen

machte. Wie sehr haben sie aber diese ähnlichen Erfahrungen anders
verarbeitet. Lienert ist bald einmal nach Zürich ausgewichen, Inglin,
obwohl verfemt, ist in Schwyz geblieben, die Lebensläufe kreuzen und
verbinden sich in interessanter Weise.

253

Zu beiden Theologen erste Hinweise bei Altermatt 1993 b, zu Kopp 264,
zu Karrer 270. Dann bei Stoecklin 1978, zu Karrer 190ff., zu Kopp
20 7ff., dort auch der Hinweis auf die sorgfältige Biographie zu Kopp von
Karl Fehr.

181



254
Stoecklin 1978 berührt diese Problematik nur am Rande. Er beschreibt
zwar immer wieder die Gefühle der Katholiken in der Diaspora,
insbesondere im Bildungsbürgertum in Basel, auf die spezifisch theologischen
Probleme, die sich einer katholischen Kirche stellen, wenn sie zu plebis-
zitären Formen „gezwungen" wird, geht er aber kaum ein. Die geschichtlichen

und soziologischen Gesichtspunkte finden sich in den verschiedenen

Arbeiten von Altermatt aufgearbeitet. Sie wären theologisch zu
ergänzen und zu erweitern.

255
Erste Hinweise zu Journet bei Stoecklin 1978, 200ff., zu von Balthasar
ebd. 202ff. Die Literatur bes. zu von Balthasar ist unterdessen in aller nur
wünschbaren Breite greifbar. In unserm Zusammenhang sind ihre Einflüsse

auf die Schweizer Situation von Bedeutung und Interesse, bes. auch auf
die nun einsetzende oekumenische Bewegung.

182


	Anmerkungen

