
Zeitschrift: Beiheft zum Bündner Monatsblatt

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: 6 (1997)

Artikel: Decurtins Kampf um die Kirche : Antimodernismus im Schweizer
Katholizismus

Autor: Flury, Johannes

Kapitel: Ausblicke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-821123

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-821123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ausblicke
Dieser letzte Teil soll in erster Linie Verknüpfungen herstellen, und
mögliche Schnittstellen aufzeigen, Schnittstellen einmal zur
reformierten Diakonie und damit zur versuchten Bewältigung der sozialen

Fragen durch die Kirchen in der zweiten Hälfte des 19.

Jahrhunderts, dann zur heutigen Debatte um Fundamentalismus und
fundamentalistische Strömungen innerhalb der christlichen Kirchen,
und weiter sollen Ausblicke eröffnet werden auf die Entwicklung der
katholischen Fundamentaltheologie in der ersten Hälfte des 20.

Jahrhunderts, also nach der Modernismus-Krise, letzteres allerdings
nur schlaglichtartig und nur im schweizerischen Raum.

Damit soll einmal angedeutet werden, wo meines Erachtens die
Forschung anzusetzen hat, wenn sie die Lücken zwischen der zweiten

und einer möglichen dritten Modernismus-Krise ausfüllen
möchte, dann aber auch, welches Reservoir an Problembewältigung
gerade in diesen Verknüpfungen zu finden ist. Im weitern wird so
noch vermehrt sichtbar, dass sich die Modernismus-Krise nicht in
einem abgetrennten Kirchen-Labor abgespielt hat. Sie widerspiegelt
viele implizite Beziehungen, auch wenn die katholische Kirche wie
dargestellt in dieser Zeit eine Sondergesellschaft bildete. Noch
deutlicher als bisher wendet sich hier die Arbeit von einer historischen zu
einer fundamentaltheologischen und damit implizit auch
praktischtheologischen Fragestellung.

Das eigentliche Thema der Modernismus-Debatte erscheint denn
auch innerhalb der engern Kontroverse zwischen Antimodernisten
pointierter und auf den Punkt gebracht: Es geht um die Kirche. Sie —

und nicht etwa die historisch-kritische Forschung, die Exegese oder
die soziale Frage, - die Kirche ist das eigentliche Thema. Dies ist
kein Widerspruch zur weiter gespannten Formulierung im Titel:
Katholizismus. Im Gegenteil, schon die Möglichkeit solcher weiterer
Formulierung zeigt die Kalamität im ursprünglichen Wortsinn, in
welche die Kirche sich gestellt sah und die sie zu beantworten und zu
bewältigen hatte. Mit Mitteln der mittelalterlichen Ekklesiologie
wurde der Konflikt um die Moderne angegangen und war so schon

von Beginn weg verloren. Ein Modell hatte ohne adäquate herme-
neutische Vermittlung seine Wirksamkeit verloren, ohne dass dies

zur Kenntnis gelangen durfte.

93



Wir sind damit aber auch bei dem durch Decurtins' Auftreten
formulierten Thema: Auch ihm, wenn auch in präzis gezeichneter
Kontur, ging es um die Kirche, als ecclesia visibilis, als
römischkatholische und so christliche Kirche. Auch ihm schwebte ein Modell

der Superstruktur vor, allerdings nicht einfach in einer simplen
Repristination des mittelalterlichen kirchlichen Auftretens.

DER BERGENDE RAUM

Ich habe oben die Wahrung der Menschenwürde als das Ziel der
Bemühungen Decurtins bezeichnet, insofern eine, obwohl von einem
oft als unbelehrbarer Konservativer bezeichneten Ultramontanen
stammende, dennoch der Moderne durchaus angemessene
Fragestellung. Diese Wahrung war für ihn allerdings nur im bergenden
Raum der Kirche möglich. Die Formulierung „bergender Raum der
Kirche" trifft Decurtins Anliegen sehr präzis, stammt aber von
einem, ein ähnliches Ziel wie er verfolgenden protestantischen Theologen:

Johann Heinrich Wichern.228 Es lohnt sich, an dieser Stelle
einen Blick über den konfessionellen Zaun zu tun, um interessante
Parallelen zu entdecken, auch wenn zwei Generationen zwischen diesen

beiden Sozialreformern liegen und sich damit die sozialen
Verhältnisse nicht unwesentlich gewandelt hatten. Ob dann die

Formulierung geeignet ist, den hermeneutischen Schlüssel zur
Persönlichkeit Decurtins zu bilden, muss sich im Laufe des Vergleiches
herausstellen.

Wichern war, nicht anders als Decurtins vierzig Jahre später,
beeindruckt von der sozialen Not der Arbeiterschaft, besonders der
Kinder, und er sah wie Decurtins sehr präzise den Sog der sozialistischen

Parteien, welcher über kurz oder lang Kirche und Arbeiterschaft

einander entfremden musste. Nicht untypisch, dass diese separierende

Entwicklung im protestantischen Raum Jahrzehnte früher der Fall

war. In seiner als Fanal wirkenden Rede von 1848 rief Wichern auf zur
Integration der in Angriff genommenen sozialen Tätigkeiten in die
Kirche und zugleich zur Sensibilisierung der Kirche für eine Tätigkeit,

von der er sich die entscheidende Mithilfe bei der Lösung der
sozialen Frage versprach, umgekehrt erhoffte er aber auch für die
Kirche entscheidene Rückwirkungen, wenn sie sich nur auf die so-

94



ziale Frage einlassen würde.229 In den Augen Wicherns ging es wie in
der Zeit der Reformation darum, die Kirche auf die Fragen der Zeit
antworten zu lassen und damit ineins die Zeitgenossenschaft der
Kirche zu erreichen.

Wichern wurde aus diesem Impetus heraus der Schöpfer der
sogenannten Rettungshäuser. Mit ihnen und in ihnen wollte er nicht
nur die ihm Anvertrauten erziehen, sein Erziehungswerk bezog sich
in konsequenter Anwendung des ihn motivierenden Prinzips nicht
weniger auch auf die Kirche und die Gesellschaft. Das Wichern'sche
Rettungshaus ist so nicht einfach eine Institution, um vernachlässigten

Proletarier-Kindern Bildungs- und damit Aufstiegsmöglichkeiten
zu verschaffen, Schäden zu heilen, welche die gesellschaftlichen
Verhältnisse bewirkt hatten. Wo immer Eltern in ihrer Aufgabe
versagen, besser: aus sozialen Gründen versagen müssen, den Kindern
die notwendige Sozialisation und damit ineins das Wissen um die
Gnade und die Erfahrung der, den Menschen in seinem ganzen
Elend annehmenden und der ihm vergebenden Gnade (bei Decur-
tins würde hier die Erfahrung der Kirche stehen) zu vermitteln, ist
der Christ aufgefordert, diesen Kindern das ihnen Fehlende zu
schaffen: Einen sie bergenden Raum. Dieser bergende Raum war,
da es um Kinder ging, auch Schule, aber weit mehr als das. Schule
soll Teil der Diakonia im neutestamentlichen Sinn, ebenso aber Teil
der Martyria sein. Hier, mitten im christlichen Deutschland, sah
Wichern in untrennbarer Einheit von verkündigender und helfend-
erziehender Kirche ein ebenso bedeutendes und ebenso drängendes
Tätigkeitsfeld wie in der äusseren Mission. Diese helfend-erziehende
und zugleich helfend-verkündigende Tätigkeit konnte allerdings nur
gelingen, wenn dem Hilfe suchenden und Hilfe benötigenden Kind
der es bergende Raum zur Verfügung gestellt wurde.230

Diese Tätigkeit war für Wichern somit Dienst der ecclesia mini-
strans et praedicans, eine Trennung für ihn von der Sache her
unmöglich. Einzig der Aktion verpflichtete diakonische Institutionen
einerseits, einzig der Verkündigung verpflichtete „Funktionäre" der
Kirche andrerseits - das sind heutige Zerrbilder, die in nichts dem
Wichern'schen Ansatz entsprechen. (En passant sei's immerhin
angemerkt: Eine Verankerung der Diakonie in einem, Wichern ähnlichen

Ansatz würde der Kirche in ihrem Handeln und Auftreten viele
Dichotomien ersparen, der helfenden wie der verkündigenden Kir-

95



che.) Das den bergenden Raum konstituierende Rettungshaus ist eine

religiöse und eine soziale Grösse, vergleichbar in seinem Status
der Familie bei Pestalozzi, auch diese eine eminent religiös
bestimmte und zugleich die soziale Grösse: 'Gemeinde' konstituierende
Einheit. Bewusst hebt denn Wichern seine Rettungshäuser gegenüber

dem Staat ab, nicht weil ihm das staatliche Wirken gleichgültig
gewesen wäre, seine Biographie wiederlegt dies deutlich, sondern aus
tiefer Überzeugung, dass er so und nur so, nämlich als unabhängige
Grösse ins öffentliche Leben hineinwirken könne. Staatliche Rettungshäuser

zu initiieren hiesse, die religiöse Idee dahinter zu korrumpieren.
Wichern war überzeugt, dass auf dem Weg über solche Erziehung

ein sozialer Ausgleich zwischen den Klassen zu bewerkstelligen
sei. In seiner berühmten Denkschrift über die innere Mission von
1849 bringt er dies pointiert zum Ausdruck: „Nur durch eine sittliche
Wiedergeburt des Volkes in seinen obern und untern Ständen kann
eine befriedigende Ausgleichung zwischen den verschiedenen
Besitzständen möglich werden Von dieser Seite her hat sich vorzugsweise

die innere Mission bei der Lösung dieser sozialen Aufgabe unserer
Zeit mitzubeteiligen."231 Die sittliche Wiedergeburt sollte nach
Wichern nun gerade im bergenden Raum der Rettungshäuser geschehen

können. Wichern sieht denn auch sein Rettungshaus in Parallele
zur christlichen Kirche, die er als allgemeine Rettungsanstalt
bezeichnen kann. Mit diesem Ansatz sind über eine rein caritative Idee
hinaus alle Stände betroffen. Wiedergeburt ist ein Postulat, das nach
Wichern gerade die ganze Gesellschaft umfasst. Ohne den Einbezug
der kleinen Gemeinschaft Rettungshaus in die grosse Gemeinschaft
Kirche war sowohl die kleine, aber auch in gleicher Weise - und
darauf legt Wichern Wert — die grosse Gemeinschaft einer notwendigen

Dimension beraubt. Zog sich nämlich die Kirche auf ihre
Verkündigungsaufgabe zurück und überliess das Feld des sozialen Wirkens

dem Staat und den Parteien, dann verstümmelte oder
amputierte sie sich selbst. Die soziale Aufgabe ist nicht ein epitheton
ornans, schmückendes Beiwerk, gut, wenn es geschieht, aber nicht
dem Zentrum der Kirche zuzurechnen. Wicherns Appelle zielen
immer wieder darauf hin, innere und äussere Mission als die
konstitutiven Lebensäusserungen der Kirche festzuhalten. Verzicht auf
innere Mission hiess somit den Tod der Kirche zu konstatieren.232 Sie

96



traf sich selbst damit ins Mark, weil sie sich so als der Wiedergeburt
weder fähig noch bedürftig darstellte.

Es dürfte auch in dieser verkürzten Darstellung des Wichern'schen
Ansatzes hinreichend deutlich geworden sein, dass in grossem Masse
Parallelen zu Decurtins Ansatz bestehen. Sie bis in die Details darzustellen

und die gemeinsamen Linien auszuziehen, erforderte eine
Geschichte der sozialen Bemühungen beider Kirchen im 19. Jahrhundert.

Meine Absicht ist eine andere. Der Ausblick auf einen
bedeutenden Sozialreformer und gerade darin bedeutenden Theologen der
protestantischen Kirche sollte eine Schnittstelle bei Decurtins aufzeigen

und seine, so seltsam es klingen mag, oekumenische Dimension
herausstellen.

Allerdings sind die Unterschiede nicht zu verkennen. Bei Decurtins

bildet die Kirche den bergenden Raum. In diesen gilt es die
Arbeiterschaft einzubetten, damit sie ihrer eigentlichen Bestimmung,
Teil der Herde unter einem Hirten zu sein, gerecht werden kann.
Hier sind die Formulierungen Wichern's, auch wenn bei ihm die
Kirche eine wichtige Funktion einnimmt, um einiges individualistischer.

Natürlich ist die sittliche Wiedergeburt, welche Wichern
postuliert, nicht nur auf den Einzelnen bezogen, sie ist aber ein
Geschehen, das seinen Ausgangspunkt im Gewissen des Einzelnen
nehmen muss. Wichern will für das Geschehen und das daraus
fliessende Leben den Raum bereitstellen, Decurtins umgekehrt will die
Arbeiterschaft über die Vereine dem Raum der Kirche inkorporieren.

Die Differenz im jeweiligen Vorgehen ergibt sich aus dem
verschiedenen Bild der Kirche. Bei beiden gleich ist die Einschätzung
der Lage der Arbeiterklasse, gleich ebenso die Überzeugung, dass die
Kirche nur verlieren kann, wenn sie diese Aufgabe nicht zu ihrer
ureigensten macht, gleich ist ebenso die Überschreitung des caritativen
Ansatzes. Dies hatte zur Folge, dass Decurtins, der um Jahrzehnte
später als Wichern seine Postulate in die Diskussion brachte, in den
Verdacht geriet, die protestantischen Bemühungen nachzuahmen,
was ein pikantes Detail darstellt, wenn man es mit seinen Vorwürfen
bezüglich Beeinflussung durch den Protestantismus während der
Modernisten-Krise vergleicht.233 Meines Erachtens ist dieser Ansatz
mit ein Grund für die Wirkungslosigkeit Decurtins in seinen späten
Jahren. Er war zu spät gekommen. Im katholischen Lager ein früher
Mahner, fast prophetisch zu nennen, ging später die allgemeine

97



Entwicklung in der Schweiz und nicht anders in Europa über ihn
hinweg. Darüber können auch die Kongresse und sein gemeinsames
Auftreten mit den Grössen der Arbeiterbewegung nicht hinwegtäuschen,

das gemeinsame Auftreten hatte seine Zeit gehabt. Hätte
Decurtins zur Zeit Wicherns eine ähnliche Wirksamkeit im katholischen

Raum entfaltet, so wäre einer gemeinsamen Aktion, einmal
mit den protestantischen Diakonischen Werken und besonders mit
den Gewerkschaften, vielleicht Erfolg beschieden gewesen. So aber
ist Decurtins über die Rolle des Mahners nicht hinausgelangt, bzw.
er hat nur im Räume der katholischen Soziallehre und da auch mehr
als Anreger denn als Gestalter gewirkt. Wichern ist im Räume der
protestantischen Kirchen in die karitative Ecke abgedrängt worden,
wo er nicht hinbegehrt hatte. Die Weiterverfolgung des Bildes der
Kirche als bergenden Raumes hätte aus den juridisch-strukturellen
Verengungen der Ekklesiologie innerhalb der neuscholastischen
Fundamentaltheologie in eine Weite geführt, welche es erlaubt hätte,
neue Ansätze anders und besser zu integrieren.234 Und dies
Jahrzehnte bevor mit der Enzyklika „Mystici corporis" und den Texten des

IE Vatikanums ähnliche Wege beschritten wurden.

DER FUNDAMENTALISMUS - VERDACHT

Es wäre vermessen von mir, mich in die heute bald uferlose
Fundamentalismus-Debatte einzumischen, und ich will Decurtins nicht noch
einen weiteren Ketzerhut oder Heiligenschein aufsetzen. Er hat beides

zur Genüge aufgesetzt erhalten und mit Gleichmut getragen, soweit
ihm diese Eigenschaft überhaupt zur Verfügung stand. Es geht hier
um Fragen, die an seine Position zu richten sind, Fragen, die aus der
heutigen Situation stammen und damit eine gewisse Inadäquatheit
nicht verbergen können, Fragen aber zugleich, die sich notwendig
stellen, wenn seine Positionen in den heutigen Diskussionen, sei es

warnend oder leitend, zur Sprache gebracht werden.235

Wenn heute konstatiert wird, mit welcher fast wütenden
Entschlossenheit Decurtins in seinen späten Jahren auf alles losging, was
er als Abweichung von der reinen und einen Lehre betrachtete und
wenn ebenso festzustellen ist, dass für ihn diese reine und eine Lehre
identisch war mit der Lehre des päpstlichen Stuhles als Verwalter

98



des Lehramtes, dann stellt sich für uns die Frage nach der Freiheit,
der theologisch notwendigen Bandbreite, der Toleranz und die Frage

auch, ob nicht damit eine Art kirchlicher Fundamentalismus sich
breit mache, der statisch jede Entwicklung negiere und faktisch
damit denn auch verunmögliche. Mindestens während der Modernismus-Krise

war das auch der Eindruck der Zeitgenossen. Nur dass in
ihren Augen die katholische Kirche noch viel mehr der monolithische

Block war und Decurtins strikte Referenz auf diese damit viel
weniger aussergewöhnlich erschien, als sie uns das heute tut. Wenn
denn das „Nachbeten" römischer Positionen die einzig adäquate
Haltung sein sollte, um es hart zu formulieren, wozu denn noch das
doch auch kirchliche Amt des Theologen, wozu auch die Theologie
als Wissenschaft? Wird sie so nicht faktisch auf eine Hermeneutik
päpstlicher Lehraussagen reduziert?

Damit ist fürs erste aber nur die Feststellung der durch den zeitlichen

Abstand jeweils anderen Einschätzung gewonnen. Wenn heute
Decurtins Position geteilt würde, würde der Betreffende sich mit
seiner Meinung so sehr in einer Minderheit finden, dass diese in der
Tat faktisch als Sekte bezeichnet werden müsste.236 Dazu kommt bei
Decurtins die uns heute sehr Mühe machende Aufstöberung aller
Abweichungen, kommt sein ständiger Verdacht, Abweichungen seien

vor allem in den eigenen Reihen zu suchen sowie sein krampfhaftes

Bemühen um Reinheit innerhalb der eigenen Partei, koste
diese Reinheit, was sie wolle und besonders, wen sie wolle.

Solche Haltung, verbunden mit der erwähnten Rückbindung an
eine statisch verstandene Doktrin, legt es nahe, hier von Überzeugungen

zu sprechen, die sich heute in ähnlicher Form bei kleinen
geschlossenen Gruppen mit fundamentalistischer Tendenz finden
lassen. Gewiss, Decurtins konnte noch darauf vertrauen, mit seiner

Haltung mindestens der offiziellen Linie einer Grosskirche zu
entsprechen. Wie sehr diese Haltung aber die Linie der Mehrheit
innerhalb des Schweizerischen Katholizismus war, durfte schon
damals bezweifelt werden. Verschiedene Reaktionen, insbesondere die
Gislers auf den Angriff Decurtins lassen anderes durchblicken. Die
Haltung war vielleicht noch Mehrheitshaltung bezüglich der Lehre,
sicher aber nicht bezüglich der angewandten Methoden. Heute aber
ist diese Konzentration auf eine klar angebbare und durch Referenz
auf eine Institution (bzw. eine Person) abgesicherte doctrina pura das

99



Kennzeichen von Splittergruppen geworden, dort in der Regel der
Sicherung eines gespaltenen und damit permanent gefährdeten
Weltbildes dienend. Der Fundamentalismus-, weiter noch der
Ideologieverdacht liegt nahe und damit die Position, die von Decurtins
Gegnern (und teilweise Kampfesgenossen) zur Linken als harmonisierende

Verschleierung der realen Verhältnisse bezeichnet und
zugleich entlarvt wurde.

Aber so stimmig ist das Bild denn doch nicht. Immerhin hatte
Decurtins keine Bedenken, mit links und rechts zusammenzuarbeiten,

wenn seine Ziele dadurch gefördert wurden. Bei aller Ablehnung

seiner Position hatte er doch Freunde und Beziehungen auch
ausserhalb des katholischen Zirkels ultramontaner Prägung, er war
literarisch interessiert, Kultur ihm nicht nur als Negativfolie ein
Anliegen, neuen Wissenschaften wie der Soziologie und Sozialphilosophie

war er zugetan, seine Gegner haben erkennen können, warum
er angriff und so kam es - sein Begräbnis beweist es - eher selten zu
bleibenden Verwundungen.237 All dies geht nun schlecht Hand in
Hand mit einem Kirchenbild, das zur strengen Exklusivität der Reinen

hintendierte. Der Fundamentalismus und „Sekten"-Verdacht ist
also zu differenzieren. Dass der schon von seinen Zeitgenossen oft
beschworene doppelte Decurtins oder die Rettung Decurtins vor sich
selbst nicht trägt, habe ich oben gezeigt. Sein Ultramontanismus und
seine Offenheit, seine Bindung an eine statische Position und seine
stete Zuwendung zu Zeitproblemen, seine Liebe zur althergebrachten

Kirche und sein Drängen, diese solle sich den Problemen der
Zeit stellen, gehören zusammen. Das ist oft verkannt worden, so wie
Decurtins selbst Gisler gegenüber verkannte, dass dort ein ähnlicher
und damit ebenso respektabler Zusammenhang bestand. Über die
Art dieses Zusammenhanges wäre zu streiten gewesen und nicht
über die Rechtgläubigkeit der jeweiligen Positionen, bzw. über den
Häresie-Verdacht gegenüber den jeweils andern.

Decurtins sah sich als Pionier in einer unwirtlichen, oft feindlichen

Gegend. Er war, um seine Ziele zu erreichen, zu Koalitionen
mit allen möglichen Partnern gezwungen. Dies gab Raum zu
Verdächtigungen, aber auch zu eigener Verunsicherung. Gerade weil
Decurtins demgegenüber den bergenden Raum der Kirche zentral
in den Vordergrund stellte, konnte er in seiner Pioniertätigkeit so

unbefangen sein. Umgekehrt musste er sich apodiktisch zur Wehr

100



setzen, wenn seine Basis bedroht war. Dadurch wäre ihm sein weiteres

Vordringen unmöglich geworden, Verlust des bergenden Raumes

hiess Verlust der Ausgreif-Möglichkeit. Ich muss zu dieser
militärischen, Decurtins nicht fremden Sprache greifen, um deutlich zu
machen, wie Toleranz gegen aussen, Unduldsamkeit gegen innen
zusammengehören können.

Eine kurze kontroverstheologische Reflexion mag dies noch
verdeutlichen.238 Auf protestantischer Seite würde an die Stelle der Kirche das
in Gott gefangene Gewissen des Einzelnen zu setzen sein, sein Stehen

in der Gnade Gottes. Luthers crede fortius macht den Einzelnen
frei, die Welt unbefangen in ihrem Weltsein zu erfahren. Die Welt
wird dabei nicht einfach als widergöttlich oder neutral dem
Herrschaftsbereich Gottes entzogen gesehen. Ihre Saekularität muss aber
nicht bestritten werden. Der Einzelne weiss sich geborgen in der
Liebe Gottes und so befreit zur Gemeinschaft und zur Solidarität,
gerade auch mit der saekularen Welt.

Solches Denken war für Decurtins kaum nachvollziehbar, sicher
aber in seinen Augen ein erster Schritt zur Ideologie eines
menschenverachtenden Liberalismus. Dessen Macht kann der Mensch
nur Widerstand leisten innerhalb der Kirche, eingebunden in ihre
heilsstiftende Struktur. Wieder zeigt sich die konfessionelle Differenz
im Kirchenbild und damit verbunden in der jeweils verschiedenen
Anthropologie. Dem Eingebundensein in die Gewissheit der Gnade
gegenüber aller Anfechtung entspricht das Eingebundensein in die
hierarchisch klar strukturierte und so Gewissheit vermittelnde Kirche.

Hier meldet sich eine theologiegeschichtlich bedeutsame Linie:
Gewissheit, Certitude — das betont und wiederholt Pascal in seinem
berühmten Mémorial, das er in unmittelbarer zeitlicher Nähe zu
seiner Vision verfasst hat. Hier hinein, in die Erfahrung von Gewissheit,

verlegt er die Änderung, die in ihm und mit ihm geschehen
ist.239 Diese Gewissheit und Geborgenheit stammt bei ihm aus der
Erfahrung, dass der Gott Abrahams, Jakobs und Isaaks der ihm
persönlich begegnende Gott ist, und als begegnender Gott der Vater Jesu

Christi. Um die Frage der certitude kreisen auch die Angriffe
Decurtins während der Modernistenkrise. Die von ihm als einzige
Möglichkeit verstandene Rückbindung an die den Glauben vermittelnde

Kirche kontrastiert mit der protestantischen Bindung des Ge-

101



wissens an das Wort Gottes, in Predigt und Sakramenten der
Gemeinde vermittelt, die sich zusammengefunden hat.240

Diese Position ist bei Decurtins allerdings nicht einfach Verlust
der Zeitgenossenschaft. Seine Haltung fliesst nicht aus einer Ablehnung,

viel eher aus einer, natürlich schon von einem klaren
Vorverständnis geleiteten Analyse der Moderne. Letzterer ist der Einzelne
in ungeahntem Masse ausgesetzt. Die Gewissheit und Sicherheit des

Protestanten, seine Geborgenheit im Glauben, herrührend aus dem
Hören des heilsstiftenden Wortes, ist den Mächten des beginnenden
20. Jahrhunderts gegenüber gerade keine Gewissheit. Der Einzelne
ist den oekonomisch bestimmenden Mächten schutzlos ausgeliefert.
Will er sich selbst in seinem Menschsein und ineins damit in seinem

von Gott Angesprochensein nicht verlieren, ist er auf den ihn
haltenden und bergenden Raum der Kirche angewiesen. Hat er diese

Gewissheit gewonnen, dann kann er unbefangen allem gegenübertreten,

was die saekulare Welt ihm bereit hält. Das scholastische Axiom:
gratia supponit naturam postuliert eine natura, welche durch die gratia
zur perfectio geführt werden kann. Der Liberalismus würde in seiner
schrankenlosen Gier nach oekonomischer Maximierung diese natura
so zerstören, dass sie unansprechbar würde. Wenn die Kirche sich
schützend vor die natura stellt, dann nicht zuletzt, um dieses Ansprechen

zu ermöglichen.
Der oft gehörte Vorwurf an Decurtins, seine Haltung führe

zurück ins Mittelalter, sei gleichsam ein Versuch, unwiderbringlich verlorenes

Territorium wieder zurückzugewinnen, ist somit nur zum Teil
richtig. Dies mag ein Vergleich mit seinem Engagement für die

Erhaltung der rhätoromanischen Sprache zeigen. Natürlich ist Decurtins
bewusst, dass Teile des rhätischen Alpenraumes germanisiert sind
und dass diese Entwicklung nicht einfach ungeschehen gemacht
werden kann. So ist seine Tätigkeit als Sammler zu verstehen, der
Kulturgut sammeln und verschriftlichen will, bevor es verloren geht.
Aber Decurtins setzt sich ebenso mit allen Kräften dafür ein, die

Sprache dort zu erhalten und zu fordern, wo sie für die Menschen
seines Kantons Heimat und echte Muttersprache ist.241 Die Parallelen

zu seinem Engagement in der katholischen Soziallehre und der
Sozialpolitik überhaupt liegen auf der Hand. Ebenso auch die Differenz:

Decurtins ist sich bewusst, dass sein Menschenbild und die
daraus abgeleiteten Aktivitäten zugunsten der Bewahrung der Wür-

102



de des Menschen, gegen seine Zerstörung durch die oekonomische
Macht des Liberalismus, nicht einfach partikulär für die katholische
Arbeiterschaft gelten. Es geht um den Menschen schlechthin, nicht
um den katholischen Arbeiter.242 Decurtins ist zwar sofort bereit
zuzugeben, dass grosse Teile der Arbeiterschaft faktisch dem Zugriff
der Kirche entzogen sind, bzw. sich entzogen haben. Das hindert ihn
aber keineswegs daran, sich mit allen Kräften auch für diese
einzusetzen. Angehörige fundamentalistischer Gruppen reduzieren ihre
Anstrengungen auf die eigene Gruppe oder für diese zu Gewinnende.

Keine Spur davon bei Decurtins!
Ein weiteres Merkmal spricht gegen eine fundamentalistische

Haltung Decurtins. Fundamentalistische Gruppen haben fast durchwegs

die Tendenz, die Welt nur als Negativfolie, wenn überhaupt,
ins Blickfeld zu nehmen. Um der durch den saekularen Kontext
repräsentierten Versuchung — und nur so erscheint der Bereich ausserhalb

der Gruppe — zu entgehen, ist ein möglichst auf die Gruppe
Gleichgesinnter ausgerichteter Lebensstil Bedingung. Die damit
Hand in Hand gehende Ängstlichkeit allem Neuen gegenüber, das ja
seiner Neuheit wegen eine weitere noch potenzierte Versuchungsmöglichkeit

darstellt, ist weiter ein signifikantes Zeichen solcher
Gruppen.243 Davon kann Decurtins nicht deutlich genug abgehoben
werden. Ängstlichkeit war zum einen gar nicht sein Naturell, zum
anderen auch das Gegenteil dessen, was er der Kirche und seinen
Gesinnungsfreunden raten wollte. In seiner Sprache ausgedrückt:
Angriff heisst die Devise, ängstlicher Rückzug auf eine vorbereitete,
zum Überleben in einer feindlichen Welt geeigneten Stellung wäre
Selbstaufgabe. Die Welt ist für Decurtins Kampfplatz. Auch hier ist
die Repristination des mittelalterlichen Kosmos, in sich geordnet
und ruhend, nur eine Seite Decurtins'schen Denkens.

So sehr also gewisse Züge seines Denkens in heutigen fundamentalistischen

Gruppen innerhalb und am Rande der Kirchen
vorkommen, so sehr sind sein Denken und besonders die Umsetzung
seiner Gedanken in die politische Wirklichkeit ein Ausdruck eines
freieren und souveränen Zuganges zur Wirklichkeit.

103



ZUR WEITEREN ENTWICKLUNG

Der Krieg und der Wechsel im Papsttum machten der Modernisten-
krise fast schlagartig ein Ende, allerdings nur der Krise, nicht etwa
der Problemstellung als solcher. So sehr dies von vielen als Entlastung

empfunden wurde, so sehr ist nachträglich festzustellen, dass

dadurch abgeschnitten und verdrängt wurde, was eigentlich
durchzustehen und zu bearbeiten gewesen wäre. Um Decurtins war es seit
seiner definitiven Übersiedlung nach Truns stiller geworden, einzig
die Schulfrage lockte ihn noch einmal aufs Kampfgelände.244 In der
Frage des Modernismus war Gisler, besonders in den Augen der
Öffentlichkeit, unbeschädigter als sein Gegenspieler aus der Kontroverse
hervorgegangen. Seine Position, den Modernismus als eine durch eine
falsche Philosophie in die Theologie hineingetragene Zeitströmung
anzusehen und ihn dort, wo er als solcher auftauchte, zu bekämpfen,
ohne aber alle vielfältigen Vermittlungsversuche des katholischen
Credos in die Kultur des beginnenden 20. Jahrhunderts hinein
sogleich als praktischen Modernismus zu diskreditieren, war durch den
Papstwechsel gleichsam bestätigt worden. Seine Wahl zum Weihbischof

mit dem Recht auf Nachfolge ist Ausdruck der Wertschätzung,
die er am Priesterseminar und beim Bischof genoss. Er hat bekanntlich

von seinem Nachfolgerecht keinen Gebrauch machen können,
da er vor dem Bischof starb, dem er als Koadjutar beigegeben war.
Es sollte noch Jahre dauern, bis ein Urner den Churer Bischofsstuhl
bestieg.

Geblieben waren aber die Traumatisierungen durch die
Erfahrungen während der Modernismus-Krise, und diese Traumatisierungen

waren umso schmerzlicher noch spürbar, als eben die Krise

gar kein eigentliches Ende gefunden hatte. Sie verhinderten ein
Fortschreiten der theologischen Forschung nur allein schon durch das
Menetekel der Zensurierungen während dieser Zeit. So waren es

Einzelne, die sich auf neue Geleise wagten, oft unter Einsatz ihrer
Stellung oder ihres beruflichen Fortkommens.245

Es war ursprünglich beabsichtigt, an einigen Beispielen zu zeigen,
wie diese Tabuisierung und Traumatisierung innerhalb des Schweizer

Katholizismus überwunden werden konnten. U. Altermatt hat
für einen Längsschnitt dieser Art die Grundlagen in historischer
Sicht gelegt, die Sozial- und Lokalhistorie kann darauf aufbauen. A.

104



Stoecklin hat aus persönlicher Betroffenheit einen Bericht über diese

Jahre vorgelegt, Jahre, welche schlagwortartig mit dem Anfangspunkt

Modernismus-Krise und dem Endpunkt Zweites Vatikanisches

Konzil bzw. Schweizer Synode bezeichnet werden können.
Meine Absicht war, aus theologischer Sicht die Ansätze Altermatts
auszuweiten und der Darstellung Stoecklins an einigen Orten
vermehrtes theologisches Profil zu verleihen, dies eben nicht nur, wie
geschehen, bezüglich der Modernismus-Krise, sondern ebenso

bezüglich der darauf folgenden Entwicklung. Die leitende Hypothese
dabei musste sein, das gängige Bild von beharrender Amtskirche und
vorwärtsdrängenden Einzelnen zu vertiefen und besonders zu
differenzieren, da es einem Klischee bedenklich nahe kommt; weiterhin
zu zeigen, dass die Entwicklungen auf der politischen, kirchenpolitischen

und sozialen Ebene, welche Altermatt nachzeichnet, ihre Ent-
und zum Teil Widersprechung innerhalb der Theologie finden, bzw.
dass sie innerhalb der theologischen Entwicklung vorbereitet wurden.
Bezogen auf den Schweizer Katholizismus war damit etwas ähnliches

geplant, wie ich es für die deutsche katholische Fundamentaltheologie
in meiner Dissertation versucht habe: Eine Entwicklung an einzelnen
Positionen fest- und sichtbar zu machen. So sollte der Aufbruch des

Zweiten Vatikanums auch innerhalb der Schweiz verständlicher werden,

verständlicher aber auch die von vielen als Verhärtung und
Rückschritt empfundene und denn auch dermassen apostrophierte
Entwicklung der 80er und 90erJahre.246 So hätte sich auch das Fortleben

und die Veränderung der Fragestellungen der Modernismus-Krise
verfolgen lassen, wäre der Gebrauch des Wortes Modernismus als

Schlagwort und als sinnvolle Apostrophierung einer kirchlichen Situation

heute differenzierter und verständlicher dagestanden.
Ich muss es, um diese Arbeit nicht allzusehr auszuweiten und ihr

die Lesbarkeit nicht zu nehmen, bei einigen Andeutungen bewenden
lassen. Diese sind nicht viel mehr als die Skizzen eines Arbeitsplanes,
ein Vorprojekt gewissermassen, welches Ausmass und Richtung der
Ausführung abschätzen hilft. Gerade weil das Projekt noch der
Ausführung harrt, habe ich im Vorhergegangenen deutlich gemacht, worauf

der Schweizer Katholizismus fundamentaltheologisch abzuklopfen
wäre und will dies im folgenden noch illustrieren. Dass eine solche
Skizze kritisch anzuschauen ist, denn vom Vorprojekt hängt ja der

105



Ausführungsbeschluss ab, dass sie aber auch um Nachsicht bitten
muss, ist mir ebenfalls sehr wohl bewusst.

Erstens wäre die weitere Entwicklung des Gislerschen Ansatzes zu
verfolgen. Welche Haltung nimmt die Schweizer Rundschau ein,
nachdem der Modernismus ebenso wie der pointierte Anti-Modernismus

verstummt waren, bzw. zum Verstummen gebracht worden
waren? Wie erfüllt sie in den folgenden Jahren ihre seit der ersten
Nummer verfolgte Aufgabe, kulturelle und geisteswissenschaftliche
Entwicklungen der gebildeten katholischen Welt zu vermitteln?
Inwiefern hat sich ihre Linie unter dem Einfluss der Krise verändert? Sie

war ja als Zeitschrift dem Reformkatholizismus zugerechnet worden.
Was geschieht jetzt, um sich von diesem Ruch zu befreien? Zu erwarten

wären entweder eine deutlich hierarchie-treue Linie oder aber ein
Ausweichen auf sogenannt harmlose Themen. Wie steht Gisler, der
die ersten Jahre dieser Zeitschrift massgeblich geprägt hatte, nun zu
seinem Kind? Sind Distanzierungen oder Beeinflussungen spürbar?247

Bei Gisler selbst interessiert besonders seine Kontroverse mit J.
Wittig über dessen Aufsatz: Die Erlösten.248 Instruktiv wäre eine
Untersuchung dieses Disputes besonders darum, weil sich Gisler hier nun
in der umgekehrten Position befindet. Er ist Ankläger, sein Gegenüber
wird massive Beeinträchtigungen aus der Kontroverse davontragen.
Warum auf einmal diese „Ketzerjägerei"? Warum die Apostrophierung

als wiedererscheinender Luther (Lutherus redivivus) in eindeutiger

Absicht? Und das von einem Mann, der eben noch selbst unter
ähnlichen Vorwürfen gelitten und diese bekanntlich sehr scharf
zurückgewiesen hatte. Stoecklin und Gasser haben hier erste Hinweise
gegeben.249 Dahinter stehen aber nicht nur persönliche, sondern auch
theologische Positionen. Diese kommen in den genannten Arbeiten zu
kurz und damit verengt sich notgedrungen der Blickwinkel.

In der Ostschweiz wäre dann einige Jahre später an die Theologie
und das Schicksal von Georg Sebastian Huber zu erinnern.250 Dieser
Priester mit grossem Freundeskreis in protestantische, besonders
religiös-soziale, aber auch literarisch-künstlerische Kreise hinein wollte das

für ihn sterile Bild der traditionellen Kirche aufbrechen und die

Pneumatologie in die Ekklesiologie hineinwirken lassen. Heute würde
man ihn wohl der charismatischen Bewegung zurechnen. An sein
Schicksal ist anlässlich der Neuherausgabe seines Hauptwerkes und
ebenso durch Spieler in einem Aufsatz erinnert worden. Man wird

106



Huber aber nicht gerecht, wenn er nur im Rahmen der religiössozialen

Bewegung gesehen wird. Er ist ein Vorläufer des Aufbruchs
innerhalb der katholischen Kirche und Theologie und will so in erster
Linie als Theologe, besonders innerhalb der Pneumatologie angesehen
und gewürdigt werden.

Seine Indizierung und Versetzung ist nicht nur ein Akt einer starren

Kirchenleitung — dies gewiss auch -, sondern ebensosehr ein weiterer

Akt in einem Ringen um die rechte Position innerhalb der
schweizerischen innerkirchlichen Entwicklung. Wer waren seine Gegenspieler

und warum haben sie ihn dermassen scharf kritisiert, um nicht zu
sagen denunziert? Wie waren die Kräfte innerhalb des Schweizer
Episkopates verteilt, hat doch der Bischof von St. Gallen unter massivem

Druck einzelner Kollegen gestanden? Kann man daraus folgern,
dass immer grösserer Druck nötig war, um eine in sich nicht
aufzuhaltende Entwicklung, wenn nicht zu bremsen, so doch zu negieren?
Gerade die Eingängigkeit solcher Theorien macht es allerdings nötig,
sie genauer zu formulieren und nachzuprüfen. Auch hier - wie schon
in der Zeit des Anti-Modernismus — könnte die Sachlage vielfältiger
und verwirrender sein und sich nicht rasch in ein Schema pressen
lassen. Auf alle Fälle lohnen die Schriften G. S. Hubers eine theologische
Untersuchung, und ich hoffe, diese in absehbarer Zeit folgen zu lassen.

In der Zentralschweiz sind dann mehrere Theologen von Interesse,
neben den Theologen aber auch Laien wie zum Beispiel Meinrad Ing-
lin.251 In seinem Werk erscheint immer wieder die Brüchigkeit der
geschlossenen katholischen Welt der Zentralschweiz und die
Konsequenzen aus dieser Brüchigkeit im Verhalten ihrer Exponenten. Ganz
anders, aber gerade im Vergleich mit Inglin instruktiv und interessant,
erlebt und gestaltet Meinrad Lienert nur wenige Jahre früher die gleiche

Welt.252 Er hat nicht nur in der Zentralschweiz, sondern ebensosehr

in der Diaspora gelebt und gearbeitet. Die je andere Art der
Gestaltung und Verarbeitung der beiden Dichter könnte das theologische
Bild beleben und erweitern. Unter den Theologen beanspruchen in
erster Linie Josef Vital Kopp und Otto Karrer unsere Aufmerksamkeit.253

Beide haben in ihrem Freundeskreis und durch ihre Werke
darüber hinaus das Bild eines „anderen" Katholizismus gestaltet und
gepflegt, und beide sind so zu einer Art Symbolfigur geworden, eingeholt

erst um das Konzil herum und gewissermassen dadurch rehabilitiert.

107



Ganz anders, aber gegen den ersten Schein eben auch theologisch,
nicht nur staatskirchenrechtlich von Bedeutung, sind die Anstrengungen

der Diaspora-Katholiken, in ihren Kantonen zur Anerkennung als

Landeskirche zu gelangen. Wie wird hier, nicht nur gegenüber dem
Staat, sondern auch gegen innen, ekklesiologisch argumentiert? Welche

Bedeutung bezüglich der oben erwähnten Glaubensgewissheit
gewinnt diese Statusänderung? Wie verändern sich die Gewichte innerhalb

des Schweizer Katholizismus, welche Themen erscheinen neu
oder in anderer Gewichtung innerhalb der „Kirche Schweiz"? Geradezu

modellhaft lässt sich dieser Wandel innerhalb des Bistums Chur,
besonders innerhalb der Administrationsgebiete erkennen. Welche
Kompromisse sind eingegangen worden, um die Gleichstellung mit
dem reformierten Bekenntnis zu erreichen? Was heisst dies theologisch,

und wie ist auf diese Herausforderung reagiert worden, Jahre
bevor sich die Schweizer Synode der Thematik annahm?254

Nicht zu vergessen die Entwicklung in der französischen Schweiz
und an der in dieser Hinsicht Brückenfunktion einnehmenden Fakultät
von Fribourg. Die Einflüsse der Nouvelle Théologie wären zu untersuchen,

ebenso die von Charles Journet und von Hans Urs von Balthasar,

den beiden Schweizer Purpurträgern.255
Was ich hier angedeutet habe, ist nicht mehr als eine Landkarte mit

ein paar Flussläufen. Gebirge und Täler, Dörfer und Verkehrswege
fehlen. Die Flussläufe geben nicht mehr als eine Richtung, in welcher
weiter gesucht und geforscht werden muss. Ich bin überzeugt, dass sich
das Ausfüllen der Karte lohnt. Sie wird anschaulicher, differenzierter
und für das Verstehen und Bewältigen der heutigen Probleme hilfreicher

werden. Sie wird es auch erlauben, von der zum Teil unseligen
Personalisierung wegzukommen und die echten, die Sachprobleme
anzugehen. Und sie wird uns hoffentlich davor bewahren, uns mit
dem Verteilen von möglichst bunten Ketzerhüten zur Linken wie zur
Rechten zufriedenzugeben.

Die Arbeit hatte ihren Ausgang genommen an der Erkenntnis, dass

in Berichten und Kommentaren immer wieder implizit wie explizit die
Modernismus-Krise anklang. Sie hat versucht, einen Abschnitt dieser
Krise darzustellen und den Hauptexponenten in seinem Denken und
Handeln zu begreifen. Sie ist dann über die Hinweise auf Desiderata
der Forschung wiederum in der heutigen Zeit gelandet. Die Hoffnung
und der hermeneutische Leitfaden waren, über ein besseres Verständ-

108



nis der Vergangenheit ein Verständnis der durch jene geprägten
Gegenwart zu erreichen. Damit sollte zugleich ein fundamentaltheologischer,

aber auch ein oekumenischer Weg abgeschritten werden. In der
Rückschau mag letzterer zu kurz gekommen sein. Ich halte aber dafür,
dass die wahre Oekumene dort beginnt, wo der Gesprächspartner, die
andere Konfession, in ihren Ausprägungen gesamthaft ernst genommen

wird, nicht nur in den Strömungen, die den Protestanten besonders

nahe stehen. Nur dann wird der Dialog vor unliebsamen
Überraschungen gefeit sein. In diesem Sinne meine ich, dass die vorgelegten
Überlegungen, gerade weil sie sich innerhalb des Schweizer Katholizismus

und seiner Geschichte bewegen, das Praedikat oekumenisch
verdienen, auch wenn sie nicht in erster Linie das Gespräch zwischen
den Konfessionen darstellen und suchen. Den andern verstehen, heisst
immer auch sich selbst verstehen und heisst im besten Fall, durch die
Aussen-Ansicht sogar dem andern zu einem bessern Verständnis
seiner selbst zu verhelfen. Ich hoffe, dass dies in einem bescheidenen
Mass hier geschehen konnte.

109




	Ausblicke

