
Zeitschrift: Beiheft zum Bündner Monatsblatt

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: 6 (1997)

Artikel: Decurtins Kampf um die Kirche : Antimodernismus im Schweizer
Katholizismus

Autor: Flury, Johannes

Kapitel: Gisler - Decurtins : gemeinsam gegen den Modernismus?

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-821123

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-821123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gisler - Decurtins: Gemeinsam gegen den
Modernismus
GISLERS ANALYSE DES MODERNISMUS

Anton Gisler ist zur Zeit der Modernismus-Krise Professor für
Apologetik und Dogmatik in Chur und wird 1913 Regens des gleichen
Priesterseminars. Aus dem Kanton Uri stammend hatte er eine
Laufbahn hinter sich, wie sie für viele katholische Priester und
Gelehrten damals typisch war. Aufgewachsen in einer geschlossen
katholischen Gegend, Gymnasium an einer von Ordensleuten geleiteten
Schule, Priesterseminar und darauf, wollte man eine wissenschaftliche
Laufbahn einschlagen, ein zusätzliches Studium in Rom. Auf diesem

Weg, man möchte ihn klassisch nennen, gelangte Gisler auf die Chu-
rer Professur und war in diesen Jahren Vertrauter des damaligen
Churer Bischofs Georgius Schmid von Grüneck.98

Es macht eine gewisse Ironie der Geschichte aus, dass sich in der
Kontroverse Gisler - Decurtins die Ausbildungsgänge untypisch kreuzen.

Der oben für Gisler skizzierte Bildungsgang führte in der Regel zu
einer „normgerechten" Priesterexistenz: Ultramontan, im katholischen

Milieu verhaftet, Lektüre der einschlägigen Tageszeitungen
und Periodika, stark antiliberal und mit wenigen Kontakten über
den geschlossenen Kreis hinaus.99 Kurz: Das, was Altermatt mit
Getto bezeichnet und was im damaligen Deutschland Zentrumsturm
genannt wurde. Umgekehrt bot der Bildungsgang, wie ihn Decurtins
aufweisen kann, am ehesten Gewähr für eine antiultramontane und
liberale Haltung, den Reformkatholiken zugewandt: Jugend in
einem vielen Anregungen offenen Elternhaus, staatliches Gymnasium,
Studium an staatlichen Universitäten. Wir werden dieser biographischen

Auffälligkeit unten bei Decurtins weiter nachgehen müssen.
Die Atmosphäre am Churer Priesterseminar entsprach dem Bild

damaliger Ausbildungsstätten, ein familiäres, in sich zwar sehr
geschlossenes, aber nicht eigentlich bedrückendes Klima. Ein Zitat
eines damaligen Absolventen mag dies belegen: „Freilich, es bedurfte
der Lizenz, das Seminar zu verlassen. (Sc. um z.B. in die Stadt zu
gehen oder einen Spaziergang zu machen). Wir fühlten das nicht als

eine Freiheitsbeschränkung, sondern als begründete Regel der
Ordnung. Das Seminar bot mir Heimstätte, Gemeinschaft, geistiges und

39



leibliches Wohlergehen und Geborgenheit. Hier reiften die Priesterberufe

heran."100 Es lohnt sich, einen Moment bei dieser Beschreibung

zu verweilen. Sie drückt sehr schön die Beschränkung auf die

enge Welt von St. Luzi aus, über der Stadt Chur gelegen, und so
wurde das denn auch empfunden: Man war der saekularen Welt
enthoben, lernte diese in erster Linie aus den Büchern und
Vorlesungen der Apologetik kennen als eine Welt, die der katholischen
Religion und dem eines Priesters würdigen Lebenswandel feindlich
gegenüberstand. Diese Distanz zur „Welt" wurde nicht als Entbehrung

empfunden, das Seminar bot demgegenüber das Gefühl des

Aufgehobenseins unter Gleichgesinnten und Gleichaltrigen, bot die

Möglichkeit der Identifikation mit älteren Priestern, die als Lehrer in
der gleichen Hausgemeinschaft wohnten und bot in den Heiligen
und in der Person Marias, welche die Kirche gleichsam personifizierte,

Ideale, denen nachzueifern sich lohnte. Priesterausbildung,
Priesterreife, wie das im Zitat oben genannt wurde, das war zum
einen die Chance einer völligen Konzentration auf die Lehre und die
Spiritualität der Kirche, zum anderen ist natürlich hier das Getto
gleichsam mit Händen zu greifen. Wen wundert, dass solchermassen
ausgebildete Priester in ihren Gemeinden die Tendenz hatten, das
katholische Milieu zu reproduzieren, Gemeindeaufbau also verstanden

wurde als Herstellung einer möglichst geschlossenen Subgesell-
schaft und in Distanz zur Welt sich ausbildenden Subkultur.101

Wenn wir uns heute mit Theologen wie Gisler beschäftigen, sind
wir in der Regel allzu schnell geneigt, solche Positionen unter
Stichworten wie „stockkatholisch", „antimodernistisch" oder „Getto-Katholizismus"

zu subsumieren. Nach der Schilderung des allgemeinen
Klimas sollte allerdings deutlich geworden sein, dass es innerhalb des

Anti-Modernismus Differenzierungen gibt, die für die Entwicklung
der katholischen Theologie und des Katholizismus nicht unerheblich
sind. Wer am Ende des grossen Werkes Gislers: „Der Modernismus"
den Hymnus auf das konsequente Vorgehen Pius X. gegen die
Modernisten liest, schliesst (vorschnell) auf triumphalistischen, maxima-
listischen Papalismus. Das ist nur die eine Seite, die in vielen Teilen
sorgfältige und nicht von vorneherein voreingenommene Behandlung

philosophischer Autoren wie Kant oder Blondel im gleichen
Werk die andere.102

40



Gisler war massgeblich an der „Schweizerischen Rundschau"
beteiligt, als Mitherausgeber und als einer ihrer wichtigsten Autoren.
Um die Jahrhundertwende beginnt die Zeitschrift zu erscheinen,
Gisler eröffnet den ersten Band mit einem Aufsatz über Friedrich
Nietzsche, aus Anlass seines Todes. Es gibt keine programmatischen
Erklärungen zum Erscheinen der Zeitschrift im ersten Band, aber
die Beiträge selbst sind ein deutliches Programm. Die Zeitschrift will
selbstverständlich katholisch sein, will aber von der Warte des
Katholizismus aus über vielfältige Erscheinungen und Bestrebungen in
Kultur und Wissenschaft informieren. Hier liegt das Besondere. Sie
will zuerst einmal verstehen und dann beurteilen, und eben nicht
von vorneherein verurteilen. Gisler schreibt im ersten Jahrgang weiter

über E. Häckel und über christian science, schreibt Miszellen und
ist auch in den folgenden Jahrgängen häufig anzutreffen, immer
mehr mit Artikeln aus dem Umfeld des Modernismus. Nachdem er
im ersten Jahrgang des „Schweizer Jahrbuch" einen ausführlichen
Artikel gegen den Modernismus unter den Titel: Ecclesia militans
gesetzt hatte, bespricht er im 9. Jahrgang der Schweizer Rundschau
die Enzyklika Pascendi, im nächsten Band blickt er zurück auf das

Religionsparlament von Chicago 1893, eine Parallele zu seiner
ausfuhrlichen Besprechung des Amerikanismus in seinem grossen
Modernismus-Band, nicht anders der Artikel über Isaak Thomas Hek-
ker im 12. Band. Dazwischen finden sich weitere Aufsätze zur
Thematik. Wenn ein Schüler Gislers feststellt: „Seit 1893 befasste
sich Prof. Gisler in seinen Vorlesungen und Vorträgen mit diesen
Geistesströmungen, die man auch mit dem Sammelnamen Modernismus

bezeichnet", dann ist seine schriftstellerische Tätigkeit
diesbezüglich zwischen 1906 und 1912 zu einem Höhepunkt gelangt.103

Bei solch pointierter Stellungnahme gegen den Modernismus,
mag das Urteil von Altermatt über die Schweizer Rundschau erstaunen:

„Diese Zeitschrift widmete sich neben sozial-, kultur-, und
staatspolitischen Fragen vor allem kulturästhetischen Problemen und
vertrat eine dem «Reformkatholizismus» entsprechende
Grundlinie."104 Das Urteil ist aber nicht falsch. Die Zeitschrift und mit ihr
Gisler wollten würdigen, was ausserhalb des Katholizismus geschah,
wollten aber umgekehrt den eigenen katholischen Standpunkt
keineswegs verleugnen. Dazu mussten sie zuerst einmal über die kulturellen

und wissenschaftlichen Strömungen informieren. Ein sinnvol-

41



les und an sich auch harmloses Unterfangen. Wir werden sehen, dass

dieses Unterfangen in der in diesen Jahren herrschenden Atmosphäre
des Kampfes als Verrat am Katholizismus empfunden wurde.
Modernismus ist nach Gisler „in erster Linie religiöser Relativismus".

Dazu passt, dass Gisler der Bewegung einen pragmatischen
Wahrheitsbegriff zuschreibt. „In zweiter Linie ist der Modernismus
religiöser Subjektivismus oder Immanentismus." „Modernist sein

heisst, bestreiten, dass es irgendeine religiöse Erkenntnis gebe, die
mit der Wirklichkeit übereinstimmt, ..." Alles ist letztlich Gefühl,
vom Einzelnen erfahren, „nirgends mehr ein fester Pol im Gebiet
der Religion."105 Diese Fehlentwicklung hat mit dem Amerikanismus
begonnen. Zwar lobt Gisler I. Th. Hecker für seine Bemühungen,
die entkirchlichten Katholiken Nordamerikas, besonders in der
Arbeiterschicht, zurückzugewinnen, in diesem Bemühen ist er aber in
seinem Urteil in der Anpassung soweit gegangen, dass sich besonders
französische Vertreter des Amerikanismus zurecht auf ihn berufen
konnten. Trotz dieser Berufung ist dort das Gebiet der kirchlich
approbierten Lehre verlassen worden.106 In Frankreich ist der
Immanentismus besonders durch die Philosophie M. Blondels zur Blüte
gelangt und dann als Immanenzapologetik in die Fundamental-
Theologie eingegangen.107 Sie versucht einen anderen Beweisgang
als die klassische Apologetik, wie sie oben kurz dargestellt wurde.
Gisler lässt an diesem Unterschied keinen Zweifel: „Alle jene
Beweismittel für den Glauben, welche die Neuapologeten vorbringen,
wollen wir gerne gelten lassen als Konvenienzbeweise, als

Bestätigungen, als Hilfsargumente."108 Mehr dürfen sie aber nach Gisler
nicht sein, will sich die Apologetik nicht selbst aufgeben. Die
wissenschaftliche Theologie der Neuscholastik weist der Apologetik die
Aufgaben zu, „einen logisch geschlossenen, unangreifbaren Vorbau
für den Glaubensakt" aufzustellen, jeder Einbau von Gefühl oder
persönlicher Erfahrung wäre hier störend. Gisler gelangt zur
Konklusion: „Daher wird die Apologetik intellektuell-spekulativ sein,
oder sie wird nicht sein."109 Für Gisler steht also im Gespräch mit
der Immanenz-Apologetik die Apologetik selbst auf dem Spiel und
damit die Vernünftigkeit des Glaubensaktes und letztlich die
Möglichkeit von Theologie in neuscholastischer Ausrichtung.

Gerade in Frankreich hatte der Modernismus, oder was seine Gegner

dafür hielten, eine pointierte Ausrichtung auf die Exegese, beson-

42



ders durch M.J. Lagrange, in diesen Jahren Leiter eines neugegründeten

Institut biblique in Jerusalem. Gisler ist durch diesen Reformweg
weit weniger beunruhigt als durch die neuen Ansätze innerhalb der
Apologetik: „Für den Katholiken sind übrigens die biblischen Fragen
umso weniger beunruhigend, als die Kirche niemals ängstlich auf
den biblischen Buchstaben sich festlegte und oberste Richterin des

biblischen Gedankens zu sein immer energisch beanspruchte. Nicht
die Kirche wird durch die Bibel, sondern die Bibel durch die Kirche
gerichtet; denn die Kirche ist älter als die Bibel und hat zum
Glaubensführer den heiligen Geist."110 Deutlicher könnte die Differenz
zum Protestantismus nicht markiert, deutlicher aber auch nicht
ausgesprochen werden, warum das Bollwerk der Apologetik nicht fallen
darf: Dort wird ja in der demonstratio catholica die real existierende
Kirche als Hüterin der Offenbarung nachgewiesen, dies, wie oben
gezeigt wurde, ohne auf die Überzeugung des Glaubenden zu
rekurrieren.

Aus der skizzierten Beurteilung der modernistischen Ansätze
ergibt sich die Disposition des Gislerschen Hauptwerkes „Der
Modernismus", eines „opus magnum", schon an seiner Seitenzahl gemessen.

Eine ausführliche, fast 200 Seiten umfassende Darstellung des

Amerikanismus in seiner ursprünglichen und besonders in der
französischen Spielart, inbegriffen des Amerikanismus als Reformkatholizismus

in Deutschland, eröffnet das Werk. Diese Subsumierung des

deutschen Reformkatholizismus vernachlässigt die in wesentlichen
Zügen doch verschiedene sozialpolitische und regionalpolitische
Ausgangslage in beiden Ländern, sie ermöglicht aber eine Verknüpfung

von disparaten Elementen. Die Darstellung des eigentlichen
Modernismus splittert diesen auf in Elemente: Gnostizismus, Skeptizismus,
Kantscher Agnostizismus und Immanenzlehre. Es geht Gisler nicht darum,

Schiessbudenfiguren als Gegner zu errichten, die er leicht erledigen
kann. Die Darstellung Kants ist durchaus eine Würdigung, auch wenn
sein System zuletzt deutlich abgelehnt wird. Die gewählte Form der
Darstellung erweist den Modernismus als falsche Philosophie und
nicht eigentlich als Bewegung gegen die Kirche, was in der damaligen

Zeit einen deutlichen Positionsbezug darstellte.111

Gisler hält mit anderen den Modernismus in diesem umfassenden
Sinn in Deutschland für sehr wenig verbreitet, wirksam eigentlich
mehr ausserhalb der Fakultäten. Er gesteht den Neuapologeten min-

43



destens ein ehrliches Bemühen zu: „das Bestreben, die katholische
Religion den intellektuellen, moralischen, sozialen Bedürfnissen der
Gegenwart anzupassen." Und als Apologet sieht Gisler klar: „Der
oberste Zweck der Modernisten war also ein apologetischer: die

Verteidigung und Erhaltung der Kirche durch Anpassung an die
Bedürfnisse der Gegenwart." Wir haben in der Einleitung diese

Anpassung als die Grundfrage überhaupt dargestellt — hier ist sie als

zentraler Differenzpunkt zwischen Modernisten und Anti-Moder-
nisten herausgeschält.112 Diese Differenzen dürfen aber nicht über
die unten noch zu besprechende Gemeinsamkeit hinwegtäuschen: Es

geht beiden um die Erhaltung und um die Verteidigung der Position
der katholischen Kirche.

Nur schlecht zur letzten Beschreibung Gislers passt seine
Rückführung der modernistischen Ansätze auf protestantische Positionen.
Er referiert den Vortrag des Berner Pfarrers Hadorn, der Modernismus

sei eine durchaus katholische Bewegung, angetreten, die
katholische Kirche zu erneuern, was nach den obigen Zitaten eigentlich

Gislers Einschätzung weitgehend entsprechen sollte. Gisler
distanziert sich aber deutlich („Das ist unstatthafte Oberflächlichkeit")

und verpasst auch sonst kaum eine Gelegenheit, Verbindungslinien

zwischen zeitgenössischer protestantischer Theologie und dem
Modernismus herzustellen.113

Allerdings setzt er sich ebenso ab von den „zelanti"; darunter ist
in der Schweiz in erster Linie der Dominikaner und Freiburger
Professor A. M. Weiss zu erwähnen. Gisler bespricht dessen Buch:
Lebens- und Geistesfragen der Gegenwart und bringt wenig Verständnis

auf für seine Einschätzung der Gegenwart, diese ist ihm zu
einseitig, zu düster und allzu sehr auf Kritik angelegt. Diese
Distanzierung wird mit zur nachfolgenden Kontroverse beitragen.114 Sie ist
aber nach Gisler nötig, denn der Ansatz von Weiss führte zu einer
totalen Dichotomie von katholischer und allgemeiner Geistesarbeit
und damit zu einer Negierung des Anliegens der „Schweizerischen
Rundschau".

Das Buch von Gisler ist ein Erfolg. Ende 1912 erscheint es schon
in dritter Auflage. Offenbar wird es — um seiner ausfuhrlichen
Schilderung der Hintergründe willen — zu einer Art Kompendium, in den
Priesterseminarien weit verbreitet. Mit Stolz weist der Autor auf die

44



breite Zustimmung zu seinem Werk hin, die kleine Churer Hochschule

ist für einmal im Gespräch der katholischen Wissenschaft.115
Zusammenfassend kartn festgehalten werden, dass Gislers Analyse

des Modernismus diesen nicht unnötig verzerrt, ihn als

philosophisch-theologische Strömung und nicht als antikatholischen
Aufstand charakterisiert, sich um Sachlichkeit und Schilderung der
Hintergründe bemüht, dennoch aber in keiner Weise von einer dezi-
diert kirchlichen Linie abweicht. Gisler wird in erster Linie da
pathetisch, wo er die päpstlichen Massnahmen schildert. Da sind denn
auch Qualifikationen zu lesen, die eigentlich mit der vorangegangenen

Analyse schlecht zusammenpassen. Ein letztes Beispiel: „Der
Modernist hat der christlichen Religion das Herz durchstochen, die
Wurzel weggeschnitten ,..".I1G Wenn sich der Tatbestand natürlich
dermassen präsentierte, ist da nicht verständlich, dass das kirchliche
Lehramt mit aller Macht reagieren musste?

DECURTINS BESPRECHUNG VON GISLERS WERK UND
GISLERS REAKTION

Während der Abfassung des grossen Werkes über den Modernismus
hatte sich der Schwerpunkt der Auseinandersetzung schon verschoben.

Durch die Enzyklika waren die Theologen getroffen oder
zumindest gewarnt worden, disziplinarische Massnahmen sorgten
dafür, dass die einen verstummten, einige wenige schieden aus der
Kirche aus. „Doch hatten sich um diese Zeit die hauptsächlichen
Besorgnisse der integralen Katholiken bereits vom Gebiet der kirchlichen

Wissenschaften auf das verschoben, was sie den praktischen
Modemismus nannten: ...".ll7 Decurtins versteht darunter „das Milieu,
dem der Modernismus entsprungen" und darum müsste nach seiner
Meinung ein Werk über diese Haeresie, „sich zu einer knappen
Darstellung der treibenden Ideen der modernen Kultur erweitern." Die
auch kirchenpolitisch bedeutsame Akzentverschiebung gegenüber
dem Gislerschen Ansatz ist deutlich. Es geht nicht mehr um eine
innerkirchliche Auseinandersetzung, es geht Decurtins um den Kampf
gegen die den Katholizismus bedrohende saekulare Kultur.118 Er
weiss sich in diesem Kampf mit der Kirche einig, denn „in seinem
Streben nach einem «integralen» Katholizismus duldete Rom kei-

45



nerlei Eigenständigkeit von Kultur, Politik und Sozialpolitik ..." Es

geht somit nicht nur um die Reinheit der Lehre, sondern ebenso um
die Ausrichtung auf das eine Zentrum.119

Diese treibenden Ideen der modernen Kultur, um mit Decurtins
zu sprechen, sind nun in der Einschätzung der „Rundschau" nicht
einfach areligiös oder materialistisch. Gisler hatte seinerseits von
einem Erwachen der Religion gesprochen und Tolstoi als einen
Exponenten angeführt. Decurtins grenzt sich davon scharf ab, indem er
ein Diktum Solowjew's übernimmt, der Tolstoi als den Antichrist
bezeichnet, „weil er alles zerstöre, was den Menschen wahrhaft gross
mache, seine Freiheit, sein Gewissen, den unendlichen Wert der
menschlichen Seele, ihren göttlichen Ursprung, die Verantwortlichkeit

vor dem gerechtesten aller Richter, die ewigen Hoffnungen."120
Gerade diese Einschätzungen eines heute als christlicher Dichter bis
in die Schulbücher des Faches Katholische Religionslehre
vorgedrungenen Autors machen die Distanz, um nicht zu sagen den Hiatus,

zwischen katholischer Weltanschauung und Kultur deutlich.
Dies war nicht nur in der Einschätzung von Autoren literarischer
Werke zu spüren, es beschlug alle Bereiche: „Der Katholizismus
hinkte der Welt hinterher. Die Gefahr bestand, dass die Kirche sich
intellektuell lächerlich machte, wenn dies allzu lange weiterging."121

Nach Decurtins ist dieses Erwachen der Religion mit seiner
Konzentration auf das Gemüt, auf das Bild und das Symbol nichts anderes

als eine Spielform des Modernismus, bzw. dieser nährt sich
weitgehend daraus. Für Decurtins ist dies durchwegs religiöser
Subjektivismus und Relativismus. Dieser bringt mit sich, dass in der
Folge die christlichen Konfessionen als unter sich gleichberechtigt
angesehen und die Dogmen der jeweiligen Zeit und Kultur ange-
passt werden können. „Warum sollten die Modernen sich nicht eine
der Kultur der Gegenwart entsprechende Kirche bauen?"122 Gegen
den gleichen Gegner kämpft Decurtins bekanntlich in seinem zweiten

Brief an einen jungen Freund, diesmal auf dem Gebiet der
Literatur. „Alles im Roman ist dazu angetan, dem Leser die Relativität
der religiösen Erfahrung zu beweisen."123 Dies hat dann, immer
nach Decurtins, die Konsequenz, dass „der Leser allmählich vom
drückenden Gefühl erfasst (wird), es sei vergebens, nach der vollen
Wahrheit zu streben, auf dem blutigen Felde des erbarmungslosen
Glaubenskampfes wächst die Blume der Toleranz." Diese Blume ist,

46



im mehr als deutlichen Gegensatz zu heutigen Bestrebungen, für
Decurtins letztlich die Kapitulation der katholischen Lehre. Denn
solche religiöse Ideen „würden, fertig gedacht, zu dem in der Ency-
klika Pascendi verurteilten Satz führen, dass alle Religionen gleich
wahr und unwahr seien."124

Wer aber den Modernismus nach den Kriterien Gislers beurteile,
die Modernisten nur innerhalb der Theologie, besonders in der der
Apologetik zugrundeliegenden Philosophie suche, „wird die stets
wiederkehrenden Anstrengungen des Heiligen Vaters, den Modernismus

zu bekämpfen, nur schwer verstehen."125 Dies insbesondere,
weil nach Gislers Auffassung unter den deutschen Katholiken nur
einige wenige Modernisten zu finden seien. Decurtins will aber in
seinem Abwehrkampf über den streng umrissenen Modernismus
hinausgehen, die Befürworter jeglicher Anpassung miteinbeziehen,
wie einst die Semiarianer dem Arianismus erst seine eigentliche
Gefährlichkeit verliehen hätten. So nämlich konnten erstere in den
Raum der Kirche infiltrieren, während der Arianismus als deutlich
erkennbare und so auch abgewehrte Häresie keine Chance dazu
gehabt habe. Nicht anders sieht Decurtins die Situation in seiner Zeit:
„Nichts wäre also unrichtiger, als zu verlangen, dass bei den einzelnen

Modernisten alle Irrtümer dieser Weltanschauung sich
zusammenfinden müssten." Decurtins bemerkt, dass er bei solchem
Vorgehen in den Geruch der Modernistenschnüffelei gerate, die Sache
sei aber zu ernst, als dass er hier schweigen könne. Gisler allerdings
gehe hier den angenehmen Weg. „Allein darin sehen wir gerade das

Bedenkliche dieses Buches, dass Gisler den Modernismus, wo er für
die Kirche am schädlichsten ist, nicht sieht."1211 Nach Decurtins ist er
dies in seiner abgeschwächten Form, besonders innerhalb der
schöngeistigen katholischen Literatur dieserJahre.

In diesem Zusammenhang bricht Decurtins eine Lanze für die
thomanische gegen die kantische Philosophie und setzt sich vehement

für die in diesen Jahren als überholt apostrophierte neuscholastische

Schultheologie ein, sind doch „die grossen katholischen
Theologen des letzten Jahrhunderts mit geringer Ausnahme Vertreter

der so verächtlich behandelten Schule" (sc. von Seiten der
Reformtheologen) gewesen. Aber obwohl „die von langer Hand vorbereitete

Entkonfessionalisierungs- und Entklerikalisierungsbewegung"
in vollem Gange ist, gilt nach Decurtins erst recht: „Die Schultheo-

47



logie ist noch nicht zusammengebrochen."127 Auf den Vorwurf der
Entkonfessionalisierung werden wir unten bei Decurtins Engagement

auf politischem und sozialem Gebiet noch einmal eingehen
müssen.

Noch deutlicher als Gisler betont Decurtins die Einflüsse der
protestantischen Theologie auf den Modernismus. Nach den für
Decurtins absolut notwendigen Stürmen der Auseinandersetzungen
nach dem Ersten Vatikanischen Konzil, Kämpfen, die „eine
Stärkung des Katholizismus in Deutschland (bedeuteten), sie gleichen
den Frühlingsstürmen, welche alles, was morsch ist, hinwegfegen";
nach diesen Stürmen sei allerdings ein Föhn eingekehrt, welcher An-
lass zu Versuchen geboten habe, „eine Versöhnung zwischen dem
alten Glauben und dem neuen Wissen herbeizuführen."128 Dieses neue
Wissen ist aber massgeblich durch die areligiöse Philosophie und
durch die protestantische Theologie, besonders durch die Exegese
bestimmt. Interkonfessionalismus sei für die Modernisten die daraus
folgende Losung, ist doch der Modernismus selbst nach Decurtins
nichts anderes als „die Reflexbewegung des protestantischen Reformertums in
der katholischen Kirche." Die Kirche der Zukunft, von der die
Modernisten träumen, ist denn auch eine Kirche, „welche alle wirklich
religiös Fühlenden umfassen soll,"129 sie ist aber für Decurtins nicht
mehr und nicht weniger als eine Gegenkirche zur Una Sancta.

Im Protestantismus kann nun eigentlich gar nicht von Kirche
gesprochen werden, es ist eine Kirche ohne Altar, ein Gottesdienst ohne

Opfer, und die Dogmen sind nichts anderes als Vehikel für ethische

Grundsätze. In einem kleinen Exkurs greift Decurtins die
Kontroverse um D. F. Strauss und sein „Leben Jesu" auf, dem er
Harnack's „Wesen des Christentums" zur Seite stellt, beides Bücher,
welche dem Protestantismus den Siegel aufdrücken. Zwar sei das
Buch von Strauss von „gläubigen protestantischen Kreisen mit
Entsetzen zurückgewiesen" worden, doch haben sich die Hoffnungen

nicht erfüllt: „In der katholischen Kirche hoffte man, dieses

Buch würde die Zersetzung der protestantischen Kirche beschleunigen

und die gläubigen Elemente zur Mutterkirche zurückführen."130
Da dies nicht geschehen sei, auf lange Sicht Harnack im Gefolge von
Strauss sich durchgesetzt habe, ist der Protestantismus dem Re-
formertum gleichzusetzen, jeglicher Einfluss dieser Konfession und

48



Weltanschauung auf die katholische Theologie und Kirche muss
zum Modernismus fuhren.131

Gisler, so der Vorwurf Decurtins, drücke sich in seiner Engfuh-
rung um die eigentliche Auseinandersetzung mit diesen Positionen
und Vorwürfen herum. Er reihe Tatsachen mechanisch aneinander,
man vermisse eine selbständige Behandlung des zusammengetragenen

Stoffes, bei Loisy fehle sowohl eine vollständige Würdigung wie
eine abschliessende Darstellung, Gisler mache nicht deutlich, wieso
der Papst habe eingreifen müssen, er verharmlose dadurch die
modernistischen Strömungen im deutschen Katholizismus, vor allem
dadurch, dass er nur den als Modernisten bezeichne, „welcher das

ganze System des Modernismus annehme, wie es Pius X. in der En-
cyklika Pascendi dargestellt hat."132 So individualisiere Gisler faktisch
den Modernismus, wie er auch Loisy als einzelnen darstelle, dabei
gehe es doch darum, eine der Kirche äusserst gefährliche Bewegung
in ihrer ganzen Breite darzustellen. Den Kampf gegen den Modernismus

gelte es nicht nur gegenüber „den Folianten der Theologen
und Philosophen" aufzunehmen, sei doch auch die Aufklärung einst
über „die Bücher und Büchlein der Unterhaltungsliteratur über
Europa hinweggetragen" worden. So seien auch heute „alle diejenigen,

welche den religiösen Subjektivismus und Relativismus vertreten

als bewusste oder unbewusste Streiter im Heere des Modernismus

(zu) betrachten."133 Nicht einzelne Theologen seien darzustellen.
Alle diesen Ideen würden einem Nährboden entspringen und diesen
hätte Gisler schildern und als anti-katholisch kritisieren müssen.

Ich breche hier ab, um noch kurz die Reaktion Gislers zu
beleuchten, wobei ich mich mehr auf die Form konzentriere, die
inhaltlichen Verschiedenheiten werden zur Genüge deutlich geworden
sein. Gleich zu Beginn fällt die Schärfe der Entgegnung auf, die
Schrift zeichnet sich durch eine Wortwahl aus, die an Deutlichkeit
nichts zu wünschen übrig lässt: Decurtins schulmeistere in Theologie,

es gehe ihm eigentlich nur darum, Gislers Werk kleinzuschlagen,
so beginnt die Gegenkritik, um ihm in der Folge „theologische
Anspruchslosigkeit" vorzuwerfen ebenso wie: er trete als Anwalt Loisy's
auf,134 er kenne keinen Unterschied zwischen liberalem Protestantismus

und der katholischen Kirche, er bringe geistlose Nörgelei an,
seine Ausfuhrungen seien „tumultuarische Notizen und Schiefheiten,
für die auch das bescheidenste Lexikon sich bedanken dürfte."

49



Decurtins habe sich dem Buch (und dem Autor) von vorneherein mit
dem „Dolch des Misswollens" genähert — „seiner werde ich mich
erwehren." Er mache sich glatter Unwahrheiten schuldig, versuche
Gisler persönlich zu beleidigen, seine Kritik sei nichts anderes als ein
hässlicher Angriff und ein Versuch, Gisler zu einem Sympathisanten
der Reformkatholiken zu stempeln.135

Soviel zur Charakterisierung der Diskussionslage, es Hessen sich
noch einige Invektiven mehr anbringen. Wieso diese Schärfe, diese
verletzende Polemik, die dem Kritiker jegliche Sachkompetenz
abspricht und das zwischen zwei als orthodoxe Katholiken bekannten
Professoren, die beide in ihrer Reverenz vor Pius X. nicht genug tun
können. Gisler selbst gibt zu Beginn seiner Antikritik einen Hinweis,
wenn er sich von einer Verschwörung umgeben sieht, die aus dem
Hinterhalt gegen sein Buch und gegen ihn agiere. Der Vorwurf,
Helfershelfer der Modernisten zu sein und sei es unbewusst, konnte
nicht nur die wissenschaftliche Reputation des Autors, sondern ganz
direkt seine Stellung und sein Auskommen gefährden. Gisler ist sich
dessen wohl bewusst und unterwirft sich und sein Buch deshalb dem
Urteil des vom Papst in jeder Diözese eigens geschaffenen Prüfungs-
ausschuss, des sog. Vigilanz-Rates, der ihm bestätigt, sein Werk
enthalte nichts, „was der gesunden katholischen Lehre widerspräche,
dass es im Gegenteil kräftige Waffen bietet, um die unheilvollen
Irrtümer des Modernismus zu bekämpfen." So mit Datum vom Januar
1913, als die Kritik Decurtins erst angekündigt war, Gisler hat also
schon auf die anonyme Kritik in der „Correspondance de Rome"
reagiert. Der Autor konnte sich so zufrieden geben, das ganze Netzwerk,

das pro und kontra „Der Modernismus" im Hintergrund
gesponnen wurde, lohnt aber noch einen vertieften Blick.136

DIE DAMALIGEN MITTEL DES KAMPFES

Wir werden unten noch auf die Vorgänge um Monsignore U. Be-

nigni und seine „Correspondance de Rome" eingehen, soweit sie

Decurtins betreffen. Hier will ich nur schildern, was im Vorfeld und
im Hintergrund der Debatte Decurtins - Gisler sich abspielte. Wie
erwähnt, Gisler hat einen nicht ganz falschen Eindruck. „Wie auf
den Pfiff eines unsichtbaren Hauptmanns war ich da plötzlich von

50



vermummten Gestalten umringt und angefallen."137 Es musste also

Organisationen geben, welche systematisch Modernisten, vermeintliche

und wirkliche, ebenso wie Sympathisanten, auch da vermeintliche

und wirkliche, aufspürten.
Nachdem die anonyme Kritik, die Schrift von Decurtins und

ebenso die — teils positive, teils negative - Stellungnahme des
Innsbrucker Professors Müller erschienen waren, setzte eine Kampagne
zugunsten Gislers ein. Seine Person und mehr noch sein Buch waren
auf dem besten Weg, Symbol im Kampf um die rechte Haltung
gegenüber dem Modernismus zu werden.138 Eine Gisler unterstützende,

die Correspondance de Rome und besonders Decurtins deutlich
attackierende Besprechung war sogar in der französischen Integri-
sten-Zeitschrift ,,L' Univers" zu finden, was die Redaktion zum
Geständnis nötigte, ihr sei damit ein übler Streich gespielt worden. Be-

nigni wusste in Rom bald einmal Bescheid über den Autor dieses der
Zeitschrift unterschobenen Artikels, Julien Favre, Lehrer und
Seelsorger am Lehrerseminar in Fribourg. Decurtins war zum einen
empört über die ungenügenden Entschuldigungen des Univers, zum
anderen war für ihn einmal mehr die Professorenschaft in Fribourg
auf Abwegen, modernistisch angehaucht.139 Gislers Buch wurde in
den Kreisen des Integrismus als trojanisches Pferd des Modernismus
beurteilt, nicht offen modernistisch, deshalb viel gefährlicher, aber

ganz klar wurde festgehalten: „C'est précisément parce que Der
Modernismus fait les affaires du modernisme ...".l+(l

Dies alles war für Gisler nicht ohne Bedeutung, weil diese Kreise
in Rom offensichtlich Zugang zum Papst hatten und so durchaus
Massnahmen gegen ihn erwirken konnten. Sein Bischof hat denn
auch direkt in Rom bei Kardinal Billot interveniert, was diesen zu
unfreundlichen Worten gegenüber Benigni bewegte.141 Verständlich,
dass diese Zensurierung Benignis nicht zur Wertschätzung Gislers in
den integristischen Kreisen beitrug. Für sie war „Der Modernismus"
in einem spezifischen Sinne zu theologisch und zu wenig kämpferisch.

Im Urteil Poulats: „Reposant sur une bonne connaissance de
la philosophie moderne, analysant son action néfaste sur l'intelligence

catholique, descendant rarement des hauteurs théologiques,
Der Modernismus ne pouvait que rencontrer la sympathie du cardinal

Billot." Man spürt: Die Meinungen über das rechte Vorgehen
waren auch in der Kurie geteilt, Benigni allerdings wusste genau,

51



wer wie anzugehen war, um seine Ziele zu erreichen. Umgekehrt
wusste auch der Churer Bischof, an wen er sich zugunsten Gislers zu
wenden hatte. Die gemässigten Kreise waren allerdings in der
Defensive, sie wagten sich erst gegen Ende des Pontifikates Pius X. wieder

hervor, und Benedikt XV. machte denn auch dem ganzen
Unwesen bald einmal ein Ende.

Für Gisler war natürlich die „Empfehlung" des Organs der
deutschen Reformkatholiken „Das neue Jahrhundert", welches sein Buch
als „auf sympathische Weise gemässigt" besprach, ein Bärendienst,
für die Integristen ein neuerlicher Beweis der unheilvollen Tendenz
dieses Buches. Decurtins selbst veröffentlichte im Frühling 1913 eine
Kritik der Gegenkritik, die in der Sache aber nichts Neues mehr
beiträgt — die Schlacht ging im Hintergrund weiter, die Waffen waren

in erster Linie Verdächtigungen und Denunziationen. Auch auf
diese Auseinandersetzung lässt sich eine Einschätzung anwenden, die
in anderem Zusammenhang getroffen wird: „Diese Ereignisse können

schlaglichtartig die Situation beleuchten, die am Höhepunkt der
Modernismuskontroverse von Bespitzelung, Intrigen, Denunziation
und Verstellung gekennzeichnet war."142

ZWISCHENHALT II

Eines dürfte hinlänglich deutlich geworden sein: Es geht in der
Kontroverse wirklich nicht um eine Auseinandersetzung zwischen
einem modernistischen und und einem integralistischen Autor, die
Fronten verlaufen innerhalb des Anti-Modernismus. Die Nähe der
Positionen gibt der Auseinandersetzung die besondere Schärfe:
Diskutiert wird im Grunde die Frage, wie sich die Kirche gegenüber
dem Modernismus und den Modernisten zu verhalten habe, damit
aber zugleich die Frage nach dem Stellenwert der Moderne innerhalb

der Kirche überhaupt.
Poulat, der wohl beste heutige Kenner dieser Auseinandersetzung,

bzw. der dabei verwendeten Mittel, nennt die eine Position die
Minimalisten (les minimistes), die andere die Maximalisten (les ma-
ximistes).143 Die Minimalisten waren bestrebt, als Modernisten nur
die zu bezeichnen, die in vollem Umfang das von Pius X. abgelehnte
System bejahten. So gesehen war die Zahl der Modernisten sehr

52



klein, in Deutschland waren wenige zu finden, die dann auch mit
kirchlichen Sanktionen belegt wurden. Umgekehrt hatte dieses
Vorgehen die schon erwähnte Tabuisierung des Themas zur Folge, da
nicht sein kann, was nicht sein darf, und das bis in die letzten
Jahrzehnte unseres Jahrhunderts. Th. M. Loome kann noch 1976
feststellen: „Man muss zusammenfassend sagen, dass die katholische
Theologie bis jetzt den historischen Kontext, der die Modernismuskontroverse

historisch und theologisch verständlich macht, noch
nicht gefunden hat ...",144 Das ist natürlich auch eine Konsequenz
der Tatsache, dass Forschung über diese Zeit als heikel und damit
verpönt galt. Die Maximalisten umgekehrt wollten alles als Modernismus

ansprechen, was in ihren Augen einen Kompromiss mit den
Ideen der Zeit einging, so auch den sogenannten praktischen
Modernismus, der in der katholischen Literatur auch noch nach Pascendi
und Lamentabili in ihrer Meinung weit verbreitet war. Für sie war
deshalb das Werk Gislers von einer gefährlichen Einäugigkeit, ein
Werk nämlich, welches „permet toutes les illusions et toutes les

manoeuvres ...".145 Der Kampf gegen den Modernismus war nach dieser

Konzeption in erster Linie innerhalb des Katholizismus zu führen,

jede Abweichung war aufzudecken, gerade dann, wenn der Laie
sie noch gar nicht als Abweichung erkennen konnte, denn diese Un-
erkennbarkeit machte sie doppelt gefährlich. Wir werden unten bei
Decurtins auf die Brisanz dieses Ansatzes noch einmal zurückkommen.

Schon jetzt aber sei auf die Konsequenz hingewiesen: Diese

Konzeption lädt geradezu ein zu Bespitzelungen und Denunziationen,

zur Ketzersuche, weil die eigentlichen Feinde innerhalb der
Mauern zu suchen sind und die gleiche Uniform tragen, um die
Sprache der Kontroverse für einmal aufzunehmen.

Sind also die Minimalisten unter den Anti-Modernisten bewusst
oder unbewusst nichts anderes als die fünfte Kolonne der Modernisten?

Betreiben sie durch ihre Weigerung, in jedem Eingehen auf die
Bedürfnisse der Zeit schon Modernismus zu entdecken, die
Geschäfte der Modernisten mit? Verhindern umgekehrt die Maximalisten

einen vernünftigen Mittelweg und treiben so die Kirche in die
nächste Kontroverse? Nehmen sie willentlich die Verdächtigung so

und so vieler kirchentreuer Katholiken in Kauf, um ja nicht einen

Angriff auf die Reinheit der kirchlich approbierten Lehre unbemerkt
passieren zu lassen?146

53



Zurecht weist Poulat darauf hin, dass hinter diesen Positionen
zwei verschiedene Konzeptionen von Katholizismus und besonders
von Verständnis und Aufgabe der Kirche stehen. Die eine Konzeption

will um der Reinheit der Lehre in Kauf nehmen, dass nötigenfalls

die Zeitgenossenschaft aufgegeben wird und immer wieder
Gruppen aus der Kirche ausgeschieden werden — der reinigende,
weil Morsches zertrümmernde Frühlingssturm von Decurtins. Die
Kirche ist Turm in der Schlacht, ist Fels in der Brandung, Sie kann
nur bestehen, wenn sie erprobt, geprüft und vor allem einheitlich ist.
Sie kann sich selbst genug sein, weil die saekulare Welt letztlich auf
sie angewiesen ist und nicht umgekehrt und sie damit eine Zeit der
Distanz und Distanzierung problemlos überstehen kann.

Die andere Konzeption will keineswegs in der Moderne aufgehen —

nichts läge ihr ferner. Sie weigert sich aber, die Moderne mehr oder
weniger unbesehen nur als negative Kontrastfolie zu sehen. Ihr geht
es darum, den orthodoxen katholischen Glauben, die Schultheologie,

die für einen Theologen wie Gisler in ihrer Bedeutung nie in
Frage stand, in die Welt hinein zu vermitteln und den Dialog nicht
abreissen zu lassen. Ihr geht es ebenso um den Bestand der Kirche,
aber mehr als die absolute Reinheit steht für sie die Katholizität im
Vordergrund. Für sie ist der Modernismus ein philosophischer
Irrweg und eine theologische Häresie - auf diesem Gebiet ist er denn
auch zu bekämpfen. Die Maximalisten hingegen sehen sich umgeben
von einer feindlichen Welt, vom Liberalismus in allen seinen
Spielarten, den Antiklerikalismus inbegriffen. Darum ist in ihren Augen
ein radikaler Trennungsprozess allen möglichen Kompromissen
vorzuziehen, auch wenn diese seelsorgerlich noch so begründet sein

mögen.147
Beiden geht es letztlich um die Zukunft der katholischen Kirche

und des katholischen Glaubens, beide sind sich aber in der Hitze des

Gefechtes dieses gemeinsamen Interesses nicht mehr bewusst. Das
macht das Gespräch so schwierig, macht aber zugleich die Exempla-
rität der Kontroverse für unsere heutige Problemstellung aus. Wie ist
der Glaube zu vermitteln, dass er auch in unserer Gesellschaft eine
Zukunft hat? Welche Form der Kirche sichert, dass diese ihre
Aufgabe, das Evangelium zu verkünden, auch in Zukunft wahrnehmen
kann? Die uns „konservativ" erscheinende Konzeption der Reinheit
der Lehre um fast jeden Preis darf nicht von vornherein als

54



„Holzweg" diffamiert werden. Sie hat gerade in ihrer Exklusivität ihre

Stärke und ihre Anziehungskraft. Sie bezahlt dafür allerdings
einen hohen Preis: die Gefahr, von der Volkskirche zur Sekte zu
werden, sich selbst dermassen zu marginalisieren, dass sie ihre
Absicht, ein Fanal für die Völker zu sein, nicht mehr wahrnehmen
kann. Die „progressiv" anmutende, auf die Moderne zugehende
Haltung bewahrt die auch die zeitgenössische Kultur umfassende
Katholizität, verliert aber Profil und wird damit in eine dauernde
Suche nach ihrer Identität geworfen.

In der hierarchisch strukturierten Kirche konnte es damals nicht
ausbleiben, dass beide Seiten - und sei es über die Diffamierung der
Gegenseite - bestrebt waren, die offizielle Billigung ihrer Position
durch das Lehramt zu erreichen. Nicht eigentlich die Christlichkeit
der Positionen stand damit zur Debatte, mehr die Frage, welche
Position dem Willen des Papstes und damit der eigentlichen Absicht der
Kirche im Grunde entspräche. Es ist heute in der Forschung anerkannt,
dass Pius X. in diesenJahren die Integristen deutlich bevorzugte. Er war
in den letzten Jahren seines Lebens überzeugt, die Nussschale Kirche
durch einen lebensgefährlichen Sturm zu steuern. Dazu wurde seine
fast panische Angst vor dem Abgleiten der Kirche in modernistische
Strömungen von Leuten seiner Umgebung in nicht immer fairer
Weise für ihre zum Teil persönlichen, zum Teil dogmatischen Ziele
ausgenützt.148

Im Ausziehen der Linien in die heutige Zeit muss hier differenziert

werden. Eine simplifizierte Übertragung übersieht die Veränderung

der Bedeutung von Amtsautorität allgemein und im Rahmen
der Kirche insbesonders. Ebenfalls simplifizierend wäre aber die
Annahme, dass in einer individualistisch geprägten Zeit Autorität
allgemein als obsolet und Stellungnahmen des Lehramtes damit als

für den Einzelnen nicht verpflichtend abgetan würden. Nur schon
die Tatsache fundamentalistischer Strömungen innerhalb der Kirche
zeigt die Bereitschaft, lehramtliche Weisungen als identitätsstützend
zu erfahren. Der zur Zeit im Bistum Chur von vielen erfahrene
Ausfall an akzeptierter Bischöflicher Autorität wird nicht etwa als

Befreiung, sondern eher als Belastung empfunden.149 Es zeigt sich

nur schon in solchen Beobachtungen, dass hier unbewältigte Fragen
des Verständnisses von Kirche und Amtsautorität anstehen. Der
Rückblick auf die Modernistenkrise bringt sicher keine einfachen

55



und eingängigen Lösungen. Aber er kann helfen, diese Fragen als
echte Fragen zu formulieren und sich über die Stringenz möglicher
Antworten klar zu werden. Anzugehen und einer Lösung entgegen
zu führen sind die Fragen im Kontext ihrer jeweiligen Zeit. Noch
wenn in einer ahistorischen Sicht von einem Bestand an ewigen
Antworten ausgegangen würde, so antworten diese doch auf jeweils
anders gestellte Fragen. Eine Kontroverse, die dermassen zu Paralle-
lisierungen mit heutigen Kontroversen einlädt wie eben die Moder-
nistenkrise, darf nicht zu unhistorischen Übertragungen verleiten.
Dass sie als ein die Kirche tief berührendes Ereignis aber aus den

Köpfen der Beteiligten nicht einfach verbannt werden kann, zeigt
sich in der nicht zu übersehenden referentiellen Bedeutung in der
heutigen kirchenpolitischen Diskussion.

56


	Gisler - Decurtins : gemeinsam gegen den Modernismus?

