Zeitschrift: Beiheft zum Bindner Monatsblatt
Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: 6 (1997)

Artikel: Decurtins Kampf um die Kirche : Antimodernismus im Schweizer
Katholizismus

Autor: Flury, Johannes

Kapitel: Reformkatholizismus und Modernismus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-821123

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-821123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Reformkatholizismus und Modernismus

DIE ROMISCH-KATHOLISCHE KIRCHE UND DIE MODERNE
IM 19. JAHRHUNDERT

Die zweite Halfte des 19. Jahrhunderts steht unter dem Zeichen des
Syllabus und der darin durch Pius IX. gesetzten Haltung der offizi-
ellen Kirche. Der Papst, gezeichnet durch die politischen Ereignis-
se,” stellt im ,,Verzeichnis der hauptsachlichsten Irrtimer unserer
Zeit", dem sogenannten Syllabus, eine Liste der mit dem katholi-
schen Glauben und der durch ihn gepragten Weltanschauung un-
vereinbaren Meinungen und politischen Anschauungen auf und trifft
in seinen Verurteilungen in den Augen der Zeitgenossen nichts we-
niger als die ,,moderne Zeit*“ allgemein. 3 Fir uns von Bedeutung
sind die folgenden Punkte: In Nr. 13 wird die Meinung verurteilt,
dass ,,die Methode und die Prinzipien, nach denen die scholastischen
Lehrer der Vorzeit die Theologie ausgebildet haben, ... keineswegs
den Bedurfnissen unserer Zeit und ihrem Fortschritt in den Wissen-
schaften (entsprechen)” (lat. temporum nostrorum necessitatibus
scientiarumque progressui). Positiv gewendet besagt dies, dass die
scholastischen Systeme als die der Lehre der katholischen Kirche
einzig angemessenen bezeichnet werden.>® Wir werden unten S. 28ff.
sehen, wie sich dies in der neuscholastischen Apologetik auswirkte.

Die Nr. 47 und 48 bestreiten dem Staat das Recht, die Volks-
schulen und hoheren Bildungsanstalten ohne Einmischung der Kir-
che zu betreiben, namlich ,,nach dem Gutdiinken der Staatslenker
und nach Massgabe der allgemeinen Zeitrichtung®.

Nr. 77 weist die Meinung ab, dass es ,,in unserer Zeit ... nicht
mehr zutraglich (ist), dass die katholische Religion mit Ausschluss
aller tibrigen Kulte als einzige Staatsreligion gelte, ein klarer Hin-
weis auf die weiterhin behauptete Stellung der katholischen Religion
als der in Fragen des Glaubens und der Ethik allein bestimmenden
Instanz, und Nr. 80 fasst den ganzen Katalog in einem die nachsten
Jahrzehnte wie mit einem Stempel versehenden Satz zusammen, in-
dem zum Schluss des Dokumentes als Irrtum verdammt wird: ,,Der
romische Papst kann und soll sich mit dem Fortschritt, mit dem Li-
beralismus und mit der modernen Bildung ausséhnen und verstandi-
gen® (in der klassischen lateinischen Form: Romanus Pontifex ac de-

23



bet cum progressu, cum liberalismo et cum recenti civilitate sese re-
conciliare et componere). Es lohnt sich, hier noch einen Moment zu
verweilen. Die Formel ist dreiteilig: Unter dem Stichwort progressus
verbirgt sich in erster Linie der technologische Fortschritt, aber in-
eins damit seine Auswirkungen in den westeuropaischen und nord-
amerikanischen Staaten, mit dem Liberalismus wird die Grundlage
nicht nur der damals als fortschrittlich geltenden Staatswesen, sondern
auch die sich ausbildende Oekonomie anwvisiert und die civilitas
recens, die moderne Bildung, wie die damalige deutsche Uberset-
zung den Ausdruck wiedergibt, deutet die Distanz zu den Bildungs-
bemithungen der europaischen Staaten an, welche, wie oben ver-
merkt, der Kirche die entscheidende Mitsprache verwehrten.t0

Die Reaktion der nicht-katholischen Kreise, welche iiberzeugt
waren, dass die romisch-katholische Kirche mit solchen Texten ihre
kulturelle und intellektuelle Inferioritat nicht nur zementiere, son-
dern zur offiziellen Haltung erhebe und die sich somit in all ithren
Klischees bestatigt sahen, braucht uns hier nicht zu interessieren.
Wichtiger sind in unserem Zusammenhang die innerkatholischen
Auswirkungen in der Schweiz und in Deutschland. In der Schweiz
lag die ,,Katastrophe® des Sonderbundskrieges noch nicht allzu weit
zuruck. Die katholischen Kantone hatten sich in der Folge dieser
Niederlage auf sich selbst zuruckgezogen. Es verblieben aber z.B. im
Kanton Luzern liberale katholische Kreise, welche im Bundesstaat
mitmachen wollten und die in die oekonomischen Strukturen der li-
beralen Staatsordnung eingebunden waren.5! Diese verstanden sich
auch selbst als die Ermoglichung der Gleichzeitigkeit von Treue zur
angestammten Konfession und von Partezipation am politischen,
geistigen und oekonomischen Fortschritt. Solche Bemiithungen und
die hinter diesen stehenden katholischen Kreise mussten den Sylla-
bus als Schlag in den Riicken empfinden. Wollten sie ithre Stellung
innerhalb der Schweizer Gesellschaft nicht verlieren, blieb ithnen fast
nur der Weg in die innere Emigration oder in ein eigentimlich ge-
spaltenes Weltbild offen. Allerdings konnten sie sich auch fiir die Inte-
gration in die katholische Subkultur entscheiden, das hiess nun aber
zwangslaufig Verzicht auf liberales Gedankengut und damit Absage
an die eigene Bildungsbiographie.6? Diese Integration in die spezi-
fisch katholische Subkultur ist in Deutschland, und wohl nicht viel
anders in der Schweiz, in eindriicklicher Weise geschehen: Es lasst

24



sich nachweisen, dass in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts der
katholische Klerus in Baden, der zu Beginn des Jahrhunderts noch
mehrheitlich liberal und so denn auch den ,tragenden Kraften® in
den Stadten verbunden war, immer mehr durch Priester ersetzt wurde,
welche aus landlich-bauerlichen Verhaltnissen stammten und Uber
kirchliche Gymnasien und Seminare ihre Ausbildung erhalten hatten.
Diese waren einerseits den Glaubigen aus der Arbeiterschicht viel na-
her, besonders in der Ablehnung des liberalen Unternehmertums,
andererseits entfiel die Vermittlung von Kultur und Glauben véllig,
da sie zur Kultur der stadtischen Gesellschaft kein Verhaltnis hatten
und politisch dem Ultramontanismus naher standen.53 Was also in
der Schweiz beziiglich des Liberalismus in den katholischen Kanto-
nen zu konstatieren ist: ein Absinken in die Bedeutungslosigkeit bzw.
eine Konzentration auf wenige Familien, das zeigt sich als soziolo-
gisch aufweisbare Tatsache an der Zusammensetzung des badischen
Klerus.

Der Preis, der zu zahlen war, war hoch: Die kulturelle, wissen-
schaftliche und intellektuelle Marginalisierung des Katholizismus.
Doch brachte diese Entwicklung in positiver Hinsicht eine klar um-
rissene Identitat und damit eine Hilfe in den sozialen und geistigen
Umwalzungen dieser Jahre; der Riickzug ins Getto war zugleich die
Moglichkeit des Uberlebens und damit auch des iiber das Getto
Hinauswachsens, Altermatt hat dies fiir die Schweiz detailliert be-
schrieben.b4

Nicht zu vergessen ist dabei die fortgesetzt wachsende Bedeutung
der Papstverehrung, die von Frankreich ausgehend auch in der
Schweiz sich immer mehr durchsetzte. Der ,,Gefangene im Vatikan®
bot sich nach dem Verlust des Kirchenstaates als Identifikationsfigur
und Sympathietrager geradezu an, und wenn eine Petition in der
katholischen Schweiz 150'000 Unterschriften fur die Wiederherstel-
lung des Kirchenstaates zustandebrachte,%> dann sicher nicht aus
Zuneigung zu einem Staatsgebilde, das man sich reaktionarer ver-
waltet fast nicht vorstellen kann, sondern weil die Unterschreibenden
Uberzeugt waren, nur so konnte am Heiligen Vater etwas vom erlit-
tenen Unrecht wieder gut gemacht werden. Im geschlossenen katho-
lischen System vermochten solche Dinge eine Einheit zu knipfen,
welche der modernen Welt, der man infolge der Geschlossenheit des
Systems ohnehin nur in gedampfter Weise ausgesetzt war, Parol

25



bieten konnte. In der Diaspora und den konfessionell gemischten
Gebieten vermochte man durch die konfessionellen Zusammen-
schlisse und Vereine ein ahnlich stabilisierendes System zu schaf-
fen.56 Diese Tendenzen werden noch verstarkt durch die Tatsache,
dass Leo XIII. des oftern die Irrtimer der Zeit, den Sozialismus, den
Kommunismus, etc. auf die Reformation zurtckfihrte: ,,Jener Hae-
resie entstammte 1m vorigen Jahrhundert eine falschlich sogenannte
Philosophie und das sogenannte moderne Recht, sowie die Volkssouverd-
mtat und eine alles Mass uberschreitende Zugellosigkeit, worin allzu
viele das Wesen der Freiheit sehen. Von hier war nur noch ein Schritt
zu den verderblichen Irrtiimern des Kommunismus, des Sozialismus und
Nihlismus, diesen entsetzlichen Vorzeichen und nahezu Todesboten
der burgerlichen Gesellschaft.“67 Dass dazu haufig noch der Gegen-
satz von Stadt und Land kam, einer mehr anonymisierenden zu ei-
ner die moralischen Normen streng kontrollierenden Gesellschatft,
gab diesem Gegensatz nicht nur einen konfessionellen, sondern
ebenso moralisierenden und sozialen Zug.

Allerdings sah besonders in den konfessionell gemischten Staaten
der katholische Volksteil bald ein, dass die so prinzipiell bekampften
burgerlichen Freiheiten des liberalen Staates manche Vorteile in sich
bargen. So ermoglichte die Niederlassungsfreiheit die Teilnahme an
der wirtschaftlichen Prosperitit, die Glaubens- und Gewissensfreiheit
diente als Grundlage fiir die Bildung katholischer Gemeinden in ur-
sprunglich geschlossen protestantischen Gegenden und fir den Bau
von Kirchen. In der offiziellen Lehre fithrte dies eine Zeitlang zu uns
heute seltsam anmutenden Mischformen der Argumentation. Diese
Freiheiten des doch eigentlich zu bekampfenden biirgerlich liberalen
Staates wurden fiir protestantische Staaten um ihrer Vorteile fiir den
katholischen Volksteil willen bejaht, fur katholische Staaten hingegen
als unnotig betrachtet, da diese schon auf der Wahrheit basierten,
und die protestantische Minoritat somit keinerlel Recht, ja eigentlich
gar keinen Anlass habe, auf Gegenseitigkeit zu pochen.58

Im Deutschen Reich und in der Schweiz, ebenso in Grossbritan-
nien und besonders in den Vereinigten Staaten kam es so im letzten
Drittel des Jahrhunderts zu einem Aufbruch des Katholizismus, der
seinen Anteil an der politischen Macht forderte und sich um Mass-
nahmen bemiihte, die vermeintliche oder reale Inferioritat der Ka-
tholiken zu beseitigen. In den Vereinigten Staaten war bekanntlich

26



die Kirche vom Staat getrennt und die Katholiken standen vor der
Frage, ob sie sich uiberhaupt am Aufbau und an der Verwaltung ei-
nes solchen, in offiziellen romischen Augen atheistischen und anti-
kirchlichen Staates beteiligen sollten und diirften. Konnte ein Katholik
zugleich guter amerikanischer Staatsbiirger und guter Katholik sein,
waren Washington und Rom vereinbar? Immer weitere Kreise in-
nerhalb des amerikanischen Katholizismus waren mit der kirchli-
chen Distanzierung vom Staat nicht einverstanden und forderten
von der kirchlichen Lehre Anpassung und von der kirchlichen Hier-
archie aktive Mitarbeit.%9

Dies fihrte zu einer ersten Entscheidungssituation, als im Jahr
1893 in Chicago ein sogenanntes Religionsparlament einberufen
und die katholische Kirche um Teilnahme ersucht wurde.”® Stiirmi-
sche Sitzungen innerhalb der amerikanischen katholischen Kirche
erbrachten am Schluss ein Ja zur Teilnahme, den Ausschlag gab
letztlich wohl ein flammendes Votum, das auf das Beispiel des Pau-
lus hinwies, welcher ebenfalls auf dem Aeropag und anderswo sich
nicht gescheut habe, zu Heiden zu sprechen. Die Teilnahme wurde
damit als missionarische Gelegenheit gewertet. Allerdings konnte die
Mitarbeit der Katholiken auch so verstanden werden, dass damit die
romisch-katholische Kirche sich als eine unter vielen gleichberech-
tigten Glaubensgemeinschaften verstand, und das war ein hareti-
scher Gedanke. So wurde noch Jahre spater zum Beispiel in der
Schweizer Rundschau geurteilt und Anton Gisler, dem wir noch
ausfihrlich begegnen werden, zweifelt nicht an der Naivitdt, um
nicht mehr zu sagen, der katholischen Teilnehmer: ,,Auch scheint
den katholischen Kongressmitgliedern die geheime Grundlinie der
Versammlung verborgen geblieben zu sein, die ... im Sinne der
Akatholiken nichts anderes war als die dogmatische Indifferenz, na-
herhin: religioser Evolutionismus, ...“.7! Der Artikel von Gisler be-
urteilt dieses Religionsparlament mitten aus der Modernisten-Krise
heraus und diagnostiziert hier Vorformen des Modernismus, eben
zum einen die dogmatische Indifferenz, die zur Konsequenz fiihren
konnte, in seinen Augen geradezu fithren musste, mehrere religiose
Meinungen nebeneinander zu akzeptieren, zum andern den religio-
sen Evolutionismus, der die Meinung vertrat, dass im Sinne einer Art
Teleologie die Wahrheit uneinholbar vor den verschiedenen Reli-
gionen liege und es deren Aufgabe sei, ineins mit dem Zeitgeist sich

27



daraufhin zu entwickeln. Fir eine Konfession, die sich selbst als
Hiuterin der Wahrheit wusste, sei es aber unmaoglich, bzw. grotesk,
sich an einer solchen Aufgabe zu beteiligen.

Solche Gedanken in einem Land, das im Urteil Gislers ,,fir ande-
re als irdische Ziele weder Sinn noch Kraft zu besitzen scheint®,72
waren fur die Amerikaner selbst nichts anderes als Stufen auf dem
Weg zu einem eigenstandigen, der spezifischen Situation der USA
angepassten Katholizismus, fur die ultramontanen Europaer dage-
gen ein klarer Irrweg, der nur schlimme Konsequenzen zeitigen
konnte. Leo XIII. nahm 1895 in einem Brief Stellung, nachdem das
Gewicht von Kardinal Gibbons und Erzbischof Ireland solche und
ahnliche Veranstaltungen lange gedeckt hatte, und forderte katholische
Veranstaltungen, allenfalls unter Einladung Nichtglaubiger, und er
installierte nicht sehr zur Freude des nordamerikanischen Episkopa-
tes einen standigen apostolischen Delegierten in den USA.73

Ich habe diese Situation deshalb etwas ausfuhrlicher geschildert,
well wir mit dem Artikel Gislers eine sie beschreibende Sicht mitten
aus der Modernisten-Krise besitzen und weil so deutlich wird, dass
die Fragen um Anpassung, um eigenstandige, dem Lande einbe-
schriebene Formen von Kirche und Lehre nichts spezifisch Westeu-
ropaisches waren. Die gleiche Problematik ware auf vielen Gebieten
aufzuzeigen, ich kann hier auf reichliche Literatur verweisen.’* Nur
am Rande sei noch auf die latente Gefahr hingewiesen, die in der
Ablehnung der modernen Welt entstehen konnte: Ich meine die
Vorliebe fur anti-demokratische und zum Teil faschistische Formen
des Staates, ein Verdacht, der dann in der Weimarer Republik aller-
dings auf der protestantischen Seite eher Realitat annahm als auf der
katholischen.

DIE NEUSCHOLASTIK

In theologischer Hinsicht ist interessant, wie die Schultheologie auf
diese Herausforderung durch die Neuzeit reagierte. Ich kann hier
weitgehend auf die Nachweise und die Darstellung in meiner Dis-
sertation verweisen,’> deshalb mochte ich wie im vorausgegangenen
Kapitel eher versuchen, das Klima und die Umstiande zu beschrei-
ben, in welchen sich theologische Arbeit vollzog.

28



Kurz zusammengefasst Uberspitzte die traditionelle neuscholasti-
sche Schultheologie, besonders was die Apologetik bzw. Fundamen-
taltheologie angeht, ihre konservative Position in Abwehr des Moder-
nismus derartig, dass gerade diese Abwehr den Keim der Auflosung in
sich barg, einer Auflosung, die in der Zwischenkriegszeit und in den Jah-
ren zwischen dem 2. Weltkrieg und dem 2. Vatikanischen Konzil denn
auch eingetreten ist. Sie ist durch Versuche einzelner vorbereitet und
gefordert worden. Einige davon werden unten noch zu erwahnen sein.

Das Erste Vatikanische Konzil hatte neben der in diesem Zu-
sammenhang immer wieder erwahnten Statulerung der Unfehlbar-
keit des Papstes in Fragen der Lehre und der Sitte einen fiir die
Theologie ungleich wichtigeren Text verabschiedet, die Konstitution
,Del filius“. Diese Konstitution wurde von der neuscholastischen
Schultheologie als Bestatigung ihres eingeschlagenen Weges aufge-
fasst, umso mehr als schon der oben erwahnte Syllabus in Nr. 13 die
Meinung als irrig bezeichnet hatte, ,,die Methode und die Prinzipien,
nach denen die scholastischen Lehrer der Vorzeit die Theologie aus-
gebildet haben, entsprechen keineswegs den Bedurfnissen unserer
Zeit und ithrem Fortschritte in den Wissenschaften®. Positiv gewen-
det verstand die Schultheologie diesen Satz und die, obgleich auch
anderen Interpretationen offene Konzilskonstitution derart, dass nur
die Neuscholastik der Lehre der Kirche und gleichermassen den Be-
durfnissen der Zeit entspreche. Man mache sich aber keine Illusio-
nen. Was hier als Neuscholastik auftrat, war nur entfernt mit dem
Bild verwandt, das wir heute vom Lehrbetrieb des Mittelalters ha-
ben. Die quaestiones sind doch eigentlich Ausdruck einer lebendigen
Disputation, welche entgegengesetzten Meinungen Raum gab, und
die Scholastik als Ganze eben keine Homophonie, sondern eine be-
eindruckende Polyphonie mit zum Teil gewagten Disharmonien.”
Naturlich gab es schon damals die Gefahr der Erstarrung und des
sinnentleerten Repetierens gleicher Formeln, aber sicher entsprach
die mittelalterliche Scholastik nicht dem starren, schematischen und
den Gegner formlich niederwalzenden System der neuscholastischen
Schultheologie, die nun, gestitzt durch zentralistische Massnahmen
(Berufungen, Beforderungen, etc.) thren Siegeszug durch die euro-
paische katholische Theologie antrat und in dieser Form denn auch
vorwiegend in Schulbiichern zu finden ist. Die Formung der mass-
gebenden Theologen geschah zentralisierend in Rom, wer dort stu-

22



diert und abgeschlossen hatte, konnte sich eher Chancen auf einen
Lehrstuhl ausrechnen und in der Folge Priester in dieser Art von
Theologie ausbilden und formen, bei der Besetzung von Bischofs-
stihlen war eine romische Ausbildung ein Vorteil und diese Bischofe
beriefen wieder Gleichgesinnte an ihre Priesterseminarien. Wohl
kaum jemals wies mindestens im katholischen Europa die an den
Priesterseminarien und Hochschulen gelehrte Theologie ein solches
Mass an Einheitlichkeit auf. Dass diese Einheitlichkeit auch ihre po-
litische, zumindest kirchenpolitische Note hatte, ist erwahnenswert.
Die Neuscholastiker waren in der Regel ultramontan, haufig schon
durch 1thre romische Ausbildungszeit. Hand in Hand mit der einheitli-
chen Lehre ging so die zentrale Ausrichtung auf die hierarchisch
strukturierte romische Kirche. Der liberale, dem Bildungsbiirgertum
und der nationalen Eigenstandigkeit verpflichtete Katholizismus
hielt sich noch in Residuen an staatlichen Hochschulen, wo er um-
gekehrt nun wieder durch den Staat ebenso gefordert wurde wie die
Neuscholastik durch die Kirche.’7 Eine ins Gewicht fallende Rolle
sollte er erst wieder — in gewandelter Form allerdings — in der Mo-
dernistenkrise spielen.

Was war nun inhaltlich das Anliegen der Schultheologie? Ich will
dies zusammengefasst am Beispiel der damals in der Regel Apologe-
tik genannten Fundamentaltheologie zeigen.” Sie fihrte in drei Be-
weisgangen zum Ziel. Im ersten, der sog. demonstratio religiosa, gmg
es um den Nachweis, dass der vernunftbegabte Mensch imstande sei,
die Existenz Gottes unabhangig von einer Glaubenszustimmung, al-
so remoto Deo, einzusehen und ebenso, dass dieser existierende Gott
sich dem Menschen mitteilen kann. In einem zweiten Schritt, der
demonstratio christiana, wird nachgewiesen, dass diese Mitteilung
Gottes an den Menschen in der Person von Jesus Christus faktisch
geschehen 1st und dass die Sendung von Jesus Christus durch Wun-
der und erfiillte Prophezeiungen als gottliche Sendung beglaubigt ist.
Der dritte Beweisgang, die demonstratio catholica, handelt dann von
der Weitergabe dieser Mitteilung durch die von Jesus Christus einge-
setzte Kirche, real verwirklicht einzig in der hierarchisch strukturier-
ten, im Papsttum gipfelnden romisch-katholischen Kirche.

Soll die Apologetik diesen Aufweis, und das ist erklartermassen
ihr Ziel, gegenliiber dem Nicht-Glaubenden erbringen, so muss sie
gestutzt auf die Vernunft argumentieren, sie darf nicht vom Glauben

30



thres Gesprachspartners ausgehen. So kann sie zum Beispiel die
Texte der Bibel nur als historische Dokumente ins Spiel bringen und
sie wendet grosse Energie darauf, die Person Jesu Christi mit rein hi-
storischen und rationalen Argumenten als den alleinigen Offenbarer
darzustellen.

Sie will so nicht eigentlich den Glauben uber die Vernunft er-
zwingen, das widersprache auch in ithrer Argumentation dem Wesen
des Glaubens, sie will aber zeigen, dass der Glaube der Vernunft
nicht widerspreche, was auch der Nicht-Glaubende, so er vernunft-
begabt ist, anerkennen musse. In der uns im folgenden beschaftigen-
den Zeit, der Modernistenkrise, wird dies am Ende des letzten und
zu Beginn dieses Jahrhunderts, in der Abwehr aller, einen echten
Dialog mit der sackularen Welt befiirwortenden Ansitze, auf die
Spitze getrieben und besonders kommt es zu einem Ubergewicht des
dritten Teils, der demonstratio catholica.”? Um den gegenlaufigen
Ansatzen entgegenzutreten, ergibt sich so eine Hypostasierung der
im Papsttum gipfelnden Kirche, so dass am Ende das Papsttum die
Kirche tragt und nicht umgekehrt. Ein solcher Ansatz in der Apolo-
getik muss dann in der eigentlichen Lehre von der Kirche, der Ek-
klesiologie, dazu fithren, dass das Gewicht einzig auf die iuridischen
und autoritar-hierarchischen Aspekte gelegt wird.

Als Aufgabe der Fundamentaltheologie kann demnach Gisler
formulieren: ,,Sie fithrt ihn (gemeint den Gebildeten) vom Nichts
zum unfehlbaren Papst.“8" Die lapidare Kiirze dieses Satzes hat ihre
Signifikanz. Fiir die Antimodernisten gibt es demnach nur den einen
kirchlich gestiitzten Glauben, zentriert in der Person des Papstes,
oder das Abgleiten in den Nihilismus. Tertium non datur. Fir die
Ubrigen christlichen Konfessionen mussten solche Feststellungen als
Gesprachsverweigerung erscheinen. Im Kampf gegen den Moder-
nismus geriet die Schultheologie so in eine Sackgasse. Ihr Maxima-
lismus erlaubte es nicht mehr, irgend eine andere Haltung in ithrem
Eigenwert zu wiirdigen. Alles oder nichts, war die Devise, und dieses
Alles verrannte sich immer mehr in eine Isolierung, besonders wenn
die parallel verlaufende Entwicklung innerhalb der protestantischen
Theologie ins Auge gefasst wurde.8!

Naturlich ist dies nicht die ganze katholische Theologie jener
Zeit. Besonders unter Leo XIII. machte die Erforschung der Schola-
stik, besonders des Thomismus grosse Fortschritte, und der Neu-

31



Thomismus sollte in der Folge nicht unwesentlich zur Aufweichung
der starren Neu-Scholastik beitragen. In der Zeit der Krise, 1m
Kampfgewuhl, um die damalige Sprache aufzunehmen, verschaffte
sich aber die Neu-Scholastik lautstark Gehor und bezeichnete sich
selbst als die einzige dem Lehramt und dem Anliegen der Kirche
entsprechende Theologie. In dieser Engfihrung wurde sie in der
Modernisten-Krise vom Lehramt unterstitzt; diese Massnahmen des
Lehramtes seien deshalb noch dargestellt, bevor ein erster Zwi-
schenhalt einzuschalten 1st.

DIE MASSNAHMEN DES LEHRAMTES?2

Schon unter Leo XIII. war es, wie oben schon angetont, zu ersten
Massnahmen gekommen. In einem Brief an den amerikanischen
Kardinal Gibbons nahm der Papst die Herausgabe einer Biographie
uber den Paulistenpater Hecker, der als eine Art von frithem Arbei-
terpriester bezeichnet werden konnte, zum Anlass, sich Uber den
Amerikanismus in kritischer und zurechtrickender Weise verneh-
men zu lassen. Es ist strittig, ob der Amerikanismus tUberhaupt als
Vorlaufer des Modernismus zu betrachten ist. Sicher waren wviele
Zeitgenossen, besonders unter den Integristen, dieser Meinung. Als
integrale Katholiken bezeichneten sich in der Folge die, welche den
liberalen Katholiken und den Modernisten die unverfalschte, inte-
grale Lehre der Kirche, die Treue zum Lehramt und den buchstab-
lichen Gehorsam gegentiber den Weisungen des Papstes gegenuiber
stellten. Fir sie war mit dem Papstbrief ein erstes Zeichen der Nicht-
Anpassung an den Zeitgeist gesetzt. Gisler zum Beispiel 1st in seinem
grossen Werk tuber den Modernismus ganz eindeutig der Meinung,
dass der Amerikanismus, besonders in seiner Rezeption in Frank-
reich, als Vorlaufer des Modernismus zu bezeichnen sei. Dafur
spricht in seinen Augen auch die gleiche Grundthematik: die Frage
der Anpassung an die Gegebenheiten des Landes und die jeweiligen
Erfordernisse der Zeit.8?

Mit hinein spielen politische Griinde. In Frankreich wurde die
Biographie Heckers begeistert begriisst von den Kreisen, die der
Meinung waren, man habe auf einen Ausgleich mit dem sich damals
haufig anti-klerikal gebardenden Staat hinzuarbeiten. In Deutschland

32



wiederum war nur schon die Tatsache, dass der Amerikanismus gerade
in Frankreich Anhanger fand, Grund genug, ihn der Haresie zu ver-
dachtigen, handelte es sich doch mit Frankreich um einen republi-
kanischen Staat, nicht frei von einem kampferischen antikirchlichen
Liberalismus, der zum Beispiel das Schulwesen laisiert hatte und auf
eine Auflosung der Orden ebenso wie eine Trennung von Kirche
und Staat hinarbeitete. Was konnte in den Augen ultramontaner
deutscher Katholiken Gutes aus so einem Lande kommen?

Mit Pius X. bestieg nun 1903 ein Papst den Stuhl, der schon die
Wahl seines Namens damit begriindete, er gedenke an die Papste die-
ses Namens, die im vergangenen Jahrhundert mutig gegen die wu-
chernden Irrtimer gekampft hatten, anzukniipfen.8* Es war deshalb
zu erwarten, dass er im Bereich der Lehre an die Bemithungen Pius
IX. anschliessen wiirde. Unterdessen war aber die Zeit nicht stehen-
geblieben, die Kirche auch in ithrem Selbstbewusstsein weltumspan-
nender geworden, die katholischen Volksteile in den europaischen
Landern und besonders in den USA selbstbewusster, die zuruck-
drangenden Massnahmen des Lehramtes wie zum Beispiel in Italien
das Verbot, sich am laizistischen Staat und sei es nur als Wahler zu
beteiligen, hatten an Kraft verloren. Wenn Pius X. hier also an seine
Vorginger anknupfen wollte, war eine beachtliche, vor allem die
Theologie disziplinierende Kraftanstrengung vonnéten. Der Papst,
geschildert als ein Mann mit einem tiefen Gefiihl fiir seine Verant-
wortung als Hirte der weltweiten Gemeinde, war bereit, auf diesem
Gebiet auch unpopulare und strenge Massnahmen zu ergreifen. Die-
se sollten sich zuerst gegen Neuerungen auf dem Gebiet der Bibel-
auslegung richten, bald aber die theologische Forschung als ganze
und thr Verhaltnis zu den nichttheologischen Wissenschaften be-
treffen.

Nebst unzdhligen Massnahmen gegen einzelne Theologen, die
uns hier nicht zu beschaftigen brauchen und zum Teil in den nach-
sten Kapiteln auftauchen werden, sind drei Ausserungen des Lehr-
amtes von besonderem Gewicht: Das Dekret ,,LLamentabili® des
Sanctum Officium, die Enzyklika ,,Pascendi” und das Motuproprio
»,Sacrorum Antistitum®.

Das Dekret ,,Lamentabili‘ lehnt sich schon in der Form an den
Syllabus an. Es stellt einzelne, aus dem Zusammenhang gerissene
Satze modernistischer Autoren zusammen, um diese zusammenfas-

33



send zu verurteilen. Die Enzyklika ,,Pascendi®, wie das Dekret 1907
erschienen, fasst dann alle diese Abweichungen von der katholischen
Lehre in einer, Modernismus genannten Haresie zusammen, vom
Papst in aller wunschenswerten Deutlichkeit als Brutstatte und
Summe aller Haresien bezeichnet.

Dieses Vorgehen konstitulerte erst eigentlich den Modernismus
als System und als in sich kohaerentes Lehrgebaude, so sehr dass
modernistische Autoren ironisch bemerken konnten, eigentlich miisste
man die Lektire der Enzyklika verbieten, so anziehend werde darin das
System der Modernisten geschildert.8> Es machte aber umgekehrt dem
Einzelnen moglich zu behaupten, ein solches System, wie es hier
verurteilend konstruiert werde, betreffe ihn selbst hochstens ganz am
Rande, und so sei er von der Qualifikation als Modernist und der
daraus folgenden Indizierung gar nicht beruhrt. Diese ,,Vertei-
digungslinie® war schon bei der Verurteilung des Amerikanismus
eingehalten worden, wo Kardinal Gibbons mit einem gewissen
Recht feststellen konnte, niemand im amerikanischen Klerus wiirde so
etwas, wie es kirchenamtlich als ,,Amerikanismus® geschildert werde,
als seine eigene Meinung akzeptieren. Ebenso hiess es auch jetzt,
wieder mit einem gewissen Recht, dass besonders im deutschen
Sprachbereich durch dieses gewissermassen maximalistisch konstru-
lerte System sich niemand mitbetreffen lassen miisse. Dieser Ansatz,
mit der Enzyklika auf diese Art und Weise in einer Koexistenz zu le-
ben, hatte bis in die 60er Jahre des Jahrhunderts die Konsequenz,
dass der Modernismus, eben als nicht existierende Haltung, totge-
schwiegen wurde, totgeschwiegen werden musste, damit aber auch
das echte Problem, welches durch die Bewegung des Modernismus
ja angezeigt worden war. So kann noch heute konstatiert werden,
dass wohl in keinem Land Europas nach 1914 das tiber hundertjah-
rige Bemuhen, den Katholizismus von innen her zu reformieren und
damit denn auch den Gegebenheiten der modernen sei es naturwis-
senschaftlichen wie historischen Erkenntnisse anzupassen, so sehr
,vergessen®, besser wohl verdrangt und in den Hintergrund abge-
schoben wurden wie in Deutschland.86 Damit hatte die Art, mit den
kirchlichen Verurteilungen umzugehen, weit iiber die Tragweite der
Verurteilungen hinaus, eine tabuisierende Konsequenz. Die Zensur-
schere im Kopf wurde wichtiger als die Zensurschere tiberhaupt.

34



Wie schon beim Syllabus wurde auch jetzt wieder angetont und
zum Teil offen behauptet, eigentlich handle es sich beim Modernis-
mus um ein verkapptes protestantisches System, anders aber als da-
mals blieb die nicht-katholische Offentlichkeit weitgehend indifferent
und sah in der Kontroverse eine innerkatholische Differenz, einzig
dass hie und da bemerkt wurde, damit habe sich die katholische Kir-
che und die von ihr bestimmte theologische Wissenschaft nun end-
gultig aus der Forschung und der modernen Weltsicht abgemeldet.
Sowohl Karl Holl wie auch Adolf von Harnack bemerken im Ge-
genzug ubereinstimmend, dass der Modernismus gerade nicht ein
Schritt auf dem Weg zum Protestantismus sei, sondern tber eine
Reform von Kirche und Theologie den Katholizismus starken
wolle.87

Das Motuproprio ,,Sacrorum Antistitum* zielt direkt auf die Rei-
hen des Klerus, indem es von allen Priestern einen Eid verlangt, der
die dezidierte Absage an den Modernismus beinhaltet. Diese Diszi-
plinarmassnahme zur Schliessung der Reihen, der sogenannte Anti-
Modernisten-Eid, fiihrte besonders in deutschen Universitatskreisen
zu einiger Emporung. Es gab Stimmen, welche verlangten, katholi-
sche Theologieprofessoren, welche den Eid ablegten, aus der Uni-
versitat auszuschliessen, weil ein solcher Eid mit der Freiheit der
Forschung unvereinbar sei.8# Auf Bitten des deutschen Episkopats
wurden deshalb die deutschen Theologieprofessoren an staatlichen
Fakultaten von der Eidesleistung befreit, um nicht Gelegenheit zu
einem in Deutschland befurchteten Wiederaufflackern des Kultur-
kampfes zu geben. Bei Berufungen war aber nicht zu vermeiden,
dass Priester, welche den Eid geschworen hatten, Lehrstiihle beset-
zen konnten. So wurde der Anti-Modernisten-Eid nach einigen Jah-
ren auch bel den Ordinarien deutscher Universitaten zur Tradition,
Herbert Haag zahlt in seiner Autobiographie auf, wieviele Male er
ithn geschworen habe.®)

Dazu kamen Massnahmen gegen Einzelpersonen, diese hier auch
nur skizziert zu umreissen, wirde zu weit fithren. Stadler fasst sie in
der Art der Durchfihrung zusammen: ,,... der Kampf gegen den
Modermismus, der zu Beginn des 20. Jahrhunderts zu heftigen, nach
aussen aber sorgsam abgeschirmten Debatten und auch zu personli-
chen Tragodien fuhrte.“9? Und als dann 1910 die sogenannte Bor-
romaus-Enzyklika in Deutschland als anti-protestantisch empfunden

35



wurde, war alles Geschirr in der massgeblichen deutschen Offent-
lichkeit zerschlagen.”! Dantine/Hultsch gewinnen mit einem gewis-
sen Recht den Eindruck, ,,dass die enorme Kraftanstrengung, mit
welcher der Papalismus im ultramontanen und neuscholastischen
Gewande die katholische Kirche auf ihr mittelalterlich-barockes
Gewordensein festzulegen und zu konservieren suchte, letztlich ver-
geblich war.“9?2 Der Hauptteil unserer Arbeit wird eine solche Kraft-
anstrengung naher untersuchen und anhand der von Stadler schon
erwahnten, oft bitteren und wenig erfreulichen Streitigkeiten und
Kontroversen das Fortwirken der Problematik aufzeigen und ebenso
den Beweis dafiir erbringen, dass trotz aller disziplinarischen Mass-
nahmen die Probleme nicht gelost waren und damit die Kraftan-
strengung eben letztlich vergebens war.

ZWISCHENHALT |

,Der Tod Pius X. und der Ausbruch des Ersten Weltkrieges haben
die Modernismuskrise abgebrochen. Dieser Abbruch bedeutete je-
doch keine Bewaltigung des Problems, das unter der Oberflache
weiterschwelte.” Diese leicht resigniert tonende Feststellung Trip-
pens uber den Modernismus in Deutschland kann auf die Schweiz
Ubertragen werden und wenn B. Haring heute in seinem Lebens-
ruckblick zu einem heutigen Vorgehen der Glaubenskongregation
bemerkt: ,,Ich halte letzteres Schreiben der Glaubenskongregation
fiir besonders aufschlussreich. Man will keine offene Kritik zulassen
und durch Lehrverfahren unter Einschaltung der Ordensoberen kri-
tische Theologen zum Schweigen bringen, wenn sie selbst in klein-
sten Punkten lehramtlicher Ausserungen anders denken. Nicht nur
Dissens, sondern auch jede kritische Ausserung wird so zu einem
strafbaren Tatbestand®,? dann konnten diese Satze ebenso 1912 von
einem gemassregelten Theologen aus dem Kreise der Reformer ge-
schrieben sein. Ist also alles gleichgeblieben? Bestimmt nicht, die
Macht der Medien und das Bewusstsein der Laien, um nur zwel
Punkte zu nennen, sind heute ganz anders. Ebenso haben sich die
kritischen Punkte von der Apologetik ins Gebiet der Moraltheologie
verlagert, ,,Humanae vitae“, die bekannte Ausserung von Paul VL.,
bekannt geworden als Stellungnahme zur Pille, ist das beste Beispiel

36



fir den Wandel des Gebietes und fiir das gewandelte Gewicht der
offentlichen Meinung.

Was gleich geblieben ist, ist wohl die oben schon in der Einlei-
tung formulierte Grundfrage: Wie sehr darf und kann sich die Lehre
der Kirche den Bediirfnissen des einzelnen Landes und der Zeit an-
passen? Die Frage also nach der Zeitgenossenschaft der Kirche.
Gleich geblieben ist auch das in sich hochst legitime Interesse der
Kurie, die Einheitlichkeit der katholischen Kirche als Einheit der
Lehre festzuhalten.% Einen weiteren Vergleichspunkt meine ich
darin zu sehen, dass die katholische Kirche heute ebenso wie damals
in Gefahr ist, sich ganz auf die innerkatholischen Probleme zu kon-
zentrieren und die Oekumene im urspringlichen Sinn des Wortes zu
vernachlassigen. Fir diese Parallele spricht nicht zuletzt der Ge-
brauch des Protestantismus in der Polemik. Wieder wird den
»progressiven” Gruppierungen vorgeworfen, sie seien nichts anderes
als verkappte Protestanten und wieder kann und muss demgegentiber
von protestantischer Seite geurteilt werden, es handle sich um einen
echt katholischen Aufbruch. Dass in solchen Krisen heute wie da-
mals die Reformkatholiken eher zu einem Dialog mit anderen christ-
lichen Konfessionen bereit sind, stempelt sie noch keineswegs zu
Krypto-Protestanten.

Der grosste Unterschied liegt meines Erachtens in der Nicht-
Wiederherstellbarkeit des katholischen Milieus. Michael Klocker hat
den Zerfall oder mindestens die Aufweichung dieses Milieus sehr
detailliert beschrieben, Gerhard Schmied sieht in seinem soziologi-
schen Ansatz die katholische Kirche gerade in ithrer Entwicklung seit
dem II. Vatikanum auf dem Weg zur Sekte im Sinne Troeltschs.%
Damit ist, auch wenn man diesen Ansatz nicht durchwegs teilen will,
angedeutet, dass es die alle Lebensbereiche liberspannende katholi-
sche Kultur nicht mehr gibt und dass der Einfluss der Katholischen
Kirche hochstens noch den Bereich ihrer direkten Anhanger um-
fasst. Diese Entwicklung verscharft sich, wenn sich das System noch
einmal in zwel oder mehrere Subsysteme aufsplittert, die sich derma-
ssen tber die Richtung uneins sind, dass sie keinen gemeinsamen mi-
nimalen Nenner mehr finden konnen. Ich kann hier nur als Frage
aufwerfen, ob nicht dieses Phianomen mitbeeinflusst ist durch die im
Troeltsch’schen Sinne gekennzeichnete Entwicklung, gleichsam also
Geburtswehen darstellt auf dem Weg zu einer minoritaren Kirche?9

37



Solche Probleme betrafen damals hochstens die Diaspora-Katho-
liken, keineswegs die Stammlande, und auch fir die Diaspora waren
sie anders gestellt, weil die meisten Katholiken geistig-religios in den
Stammlanden verwurzelt waren (iber Verwandtschaften, Teilnahme
an kirchlichen Feiern in den Heimatgemeinden, etc.) und die ge-
schlossen katholischen Gebiete in threm Rucken wussten.?” Das Re-
duit 1st heute verschwunden, die Antwort auf die so verwirrend viel-
faltigen Fragen der Moderne ist von Einzelnen oder von einzelnen
Gruppen zu geben, die Lehre der Kirche wird dabei als Hilfe, aber
nicht mehr eo ipso als letzte Autoritat empfunden.

Vorschnelle Ubertragungen iiber das Jahrhundert hinweg ver-
bieten sich damit, die vorhandene Parallelitat und die Abhangigkeit
der heutigen von der damaligen Problematik liegen dennoch klar
zutage. Auf sie wird am Schluss noch einmal zurtickzukommen sein.

Dieser Uberblick iiber die Modernismus-Krise, notgedrungen stark
verkirzt und schon auf die Kontroverse des nachsten Kapitels zen-
triert, sollte gleichsam die Bithne schildern und die Vorgeschichte.
Wenn im folgenden ein Aspekt des Lebens und Werkes Caspar
Decurtins zum Thema gemacht wird, speziell in der Auseinanderset-
zung mit Anton Gisler, dann soll der Rahmen dieser Auseinander-
setzung prasent bleiben. Einmal ist nur so zu verstehen, in welcher
Scharfe diese Kontroverse gefithrt wurde, dann kann weiter dieses
Detail aus der Modernisten-Krise exemplarischen Charakter an-
nehmen und drittens soll so neues Licht auf die auf den ersten Blick
erratisch in seine Biographie eingefligte Passage aus Decurtins an
Kampfen nicht armes Leben geworfen werden.

Es geht aber in erster Linie nicht um die Biographie eines katholi-
schen ,,Helden in der Abgrenzung gegen einen zukiinftigen Bischof,
sondern um Positionen innerhalb der IFragestellung, ,,Anpassung an
die Moderne® und um die Frage, wieso damals ungeniert die uns
heute so peinlich beruhrenden Methoden der Auseinandersetzung
angewandt wurden. Bei beiden Aspekten, Positionen wie Methoden,
ist sowohl der zeitgenossische, wie auch der heutige Hintergrund
nicht auszublenden.

38



	Reformkatholizismus und Modernismus

