Zeitschrift: Beiheft zum Bindner Monatsblatt
Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: 6 (1997)

Artikel: Decurtins Kampf um die Kirche : Antimodernismus im Schweizer
Katholizismus

Autor: Flury, Johannes

Kapitel: Einleitung

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-821123

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-821123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einleitung
DIE AKTUALITAT DES ANTI-MODERNISMUS

Die Darstellung eines Streites innerhalb des sogenannten Anti-Mo-
dernismus, einer Gegenbewegung zum Modernismus innerhalb der
katholischen Kirche und Theologie, scheint eine akademische Pflicht-
Ubung zu sein. Der eine Kontrahent ist kaum mehr bekannt, der ande-
re ist wohl fir die Schweizer Geschichte von Belang, ebenso fur die
Geschichte der sozialen Bewegung innerhalb des Katholizismus. Seine
Aktivitat im Zusammenhang mit dem Modernismus spielt hingegen
heute hochstens im Umbkreis der Universitat Freiburg noch eine Rolle.

Es mag deshalb zum Verstandnis der Ausfuhrungen beitragen,
wenn iber deren Entstehung und deren Verkniipfungen einiges ge-
sagt wird. Meine Uberlegungen haben bei den Erschiitterungen,
welche das Bistum Chur im Anschluss an die Bestellung eines Ko-
adjutors und an dessen Ubergang auf den freiwerdenden Bischofs-
stuhl betroffen haben und zum Teil heute noch betreffen, ihren Aus-
gang genommen. Ahnliche Erschiitterungen haben Bischofsernen-
nungen in andern Teilen Europas ausgelost. Die Tatsache, dass hier
vor jewells anderem Hintergrund ahnliche Konsequenzen entstan-
den, lasst vermuten, dass mehr im Spiel ist als eine als unglicklich
empfundene vatikanische Personalpolitik. Es geht offenbar um Pro-
bleme, fir welche diese Personalpolitik und die durch sie angeord-
neten Bistumsbesetzungen eine Art von aufdeckendem Symbol sind,
gewissermassen das Indiz einer tiefer liegenden Spannung.!

In der Uberfiille der Pressekommentare im Anschluss an die Ereig-
nisse im Bistum Chur fallt der inflatorische Gebrauch des Begriffes Getto
ins Auge. Besonders aus den sogenannten Administrationsgebieten
und dort wiederum in erster Linie aus den Agglomerations- und den
stadtischen Gemeinden wurde die Angst vernehmbar, die Besetzung
des zustandigen Bischofsstuhls mit einem, wie man annehmen durf-
te, konservativen, der dogmatischen Linie des Vatikans treu ergebe-
nen Hirten heisse zugleich eine Riickkehr zu Positionen, welche seit
dem Zweiten Vatikanischen Konzil als iberwunden galten. Wie ge-
nau die iiberwundene und wie die erreichte Position zu umschreiben
war, blieb in all diesen Stimmen weitgehend unklar. Und gerade dies
machte denn auch wieder einen Teil der Angst aus. Das drohende



Getto, in welches man sich hineingepresst glaubte, hatte in dieser
relativen Unbestimmtheit erst recht seinen drohenden Charakter.
Doch ist deutlich zu spiiren, dass mit solchen Schlagworten der Gedanke
sich verband, es konnte eine Umkehr eingeleitet werden, welche den
(neuerlichen) Riickzug des katholischen Volksteiles aus der Polis darstel-
len wiirde.?

Aus solchen Beobachtungen ergibt sich eine erste Absicht dieser
Uberlegungen. Der Rekurs auf ein historisches Beispiel und auf Ex-
ponenten kirchenpolitischer und mentalitatsgeschichtlich verschie-
dener Richtungen soll es erlauben, die aktuelle Kontroverse klarer
zu konturieren und durch die Schilderung der historischen auch die
aktuelle Diskussionslage prazise zu umschreiben. Das sollte zum
mindesten als Ergebnis zeitigen, dass uber die Personalfragen hinaus
ebenso die Sachprobleme gesehen und bearbeitet wiirden. Denn
nicht zu iiberhéren war in verschiedenen Ausserungen die Meinung,
dass mit einer andern personellen Besetzung des Bischofsstuhls wie
des Domkapitels die Probleme des Bistums gelost seien. Mindestens
in dieser Einschatzung treffen sich Freund und Feind, nur dass es fiir
die einen eine Hoffnung, fiir die andern ein eingetretenes Faktum ist.

Meine Uberlegungen vertreten dezidiert eine andere Zielrich-
tung. Dominierend miissten die Sachprobleme sein, die allenfalls in
einer andern personellen Konstellation eher in einer Atmosphare des
Konsenses angegangen werden kénnten. Dass es sich aber um Sach-
mehr als um Personalprobleme handelt, musste sich nur schon aus
dem Vokabular der Kontroverse ergeben, welches prazise mit der
Problemlage und dem Vokabular der Erschiitterung korrelierte, wel-
che zu Beginn unseres Jahrhunderts die katholische Kirche einer
Zerreissprobe aussetzte: Die sogenannte Modernistenkrise.

Sich mit dem Modernismus und den durch ihn teils manifest ge-
machten latenten, teils hervorgerufenen und in die Anonymitat ge-
zwungenen Stromungen innerhalb der Kirche zu beschaftigen ist
damit zum einen historische Arbeit, Aufarbeitung einer nun bald ein
Jahrhundert zuriuckliegenden Kontroverse. Es ist aber zum andern
ein Teil der Gegenwart nicht nur der katholischen Kirche, sondern
ebenso der religiosen Weltdeutung allgemein.? Und dies nicht nur in
der Problemstellung, sondern ebenso sehr in der Problembewalti-
gung. Insofern will die Darstellung der Kontroverse innerhalb der
Schweizer Anti-Modernisten, und mehr noch die Konzentration auf



den einen Kontrahenten, auf seine Art, Kirche zu verstehen und zu
leben und auf die damit verbundenen Implikationen dazu anleiten,
heutige Kontroversen und die Positionen der heutigen Kontrahenten
zu verstehen und in einen Kontext zu bringen. Historische Darstel-
lung hat — beil diesem Thema nicht zu umgehen — ihren Gegen-
wartsbezug. Er soll denn auch nicht abgeschwacht, sondern immer
wieder ins Bewusstsein gerufen werden.*

Dies mochte ich an einigen Beispielen verdeutlichen: Im Vorwort
zum neuesten Werk Ulber den Modernismus schreibt H. Fries:
,Hatten sich solche Leitlinien (so wie die des Antimodernismus) all-
gemein durchgesetzt, die im Grunde die Nichtbewiltigung der
Spannung zwischen Glaube und Neuzeit darstellen, das Gesamt der
Kirche ware zu einem beziehungslosen und einflusslosen Getto ge-
schrumpft, die Theologie hatte sich der Lacherlichkeit preisgege-
ben.“ Noch in diesem Riickblick nach neunzig Jahren ist zu spiiren,
wie sehr Fries hier eine grundlegende Weichenstellung diagnostiziert.
Dass die Lacherlichkeit der Theologie nicht Realitat geworden ist,
verdankt nach der Meinung von H. Fries die Theologie den Moder-
nisten, welche vieles von dem vorweggenommen hatten, was im
Zweiten Vatikanischen Konzil die ganze Kirche beeinflussende Leh-
re geworden sel. Ich wiirde hier einige Nuancierungen anbringen, in
der Tendenz kann der Wertung Fries’ beigestimmt werden. Wenn er
dann aber im gleichen Vorwort zur Entwicklung nach dem Konzil
sich dussert, dann zeigt sich, wie sehr fir ithn die Modernismus-
Kontroverse noch Gegenwart ist: ,,Diese (sc. des II. Vatikanums)
hoffnungsvollen Prinzipien sind zwar nicht unwirksam geblieben.
Aber sie haben es nicht verhindert, dass das Konzil in Vergessenheit
geriet und dass die vorkonziliare Kirche und ihre restaurativen An-
triebe sich neu durchzusetzen suchten. Dieser Trend ist im Wachsen
und wird leider auch favorisiert. Modernismus ist manchmal auch
heute noch ein Wort der Verdachtigung. Deshalb muss alles getan
werden, dass die Fruchte des Konzils nicht verloren gehen oder gar
absterben. Sie sind die Trager der Hoffnung.*

Solcher Hintergrundfolien muss sich jede Darstellung des Mo-
dernismus und einzelner Facetten davon bewusst sein. Noch eine
rein historische Darstellung ist ein Positionsbezug in einer die katho-
lische Kirche zutiefst betreffenden Frage.



Niemand solle glauben, argumentierte auf dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil der Erzbischof von Turin, der Patristiker Pellegrino,
,»solche und ahnliche Dinge betrafen nur vergangene Zeiten“ und
meinte damit die Geschichte der Unterdriickung des Modernismus.
Er wollte anhand konkreter Beispiele auf das seiner Meinung nach
unbewaltigte und in der Sache noch zu bearbeitende Kapitel des
Umgangs der Kirche mit der Freiheit der Forschung und Lehre, mit
dem Verhaltnis von Theologie und Kirche, von Wissenschaft und
Kirche tberhaupt, aber auch mit dem virulent Werden moderner
Stromungen von Autonomie und Demokratie, Basisbewegungen und
Menschenrechtsdiskussionen in der Kirche hinweisen. Keineswegs
nur vergangene Zeiten, auch nach dem Zweiten Vatikanum nicht,
ware dreissig Jahre spater anzumerken. Die autobiographischen
Werke von Bernhard Haring’, Herbert Haag und Heinrich Fries?
widerspiegeln dies, die minuziose Darstellung des Konfliktes um Ste-
phan Pfiirtner durch Ludwig Kaufmann und die ihn daraus treffen-
den Folgen? sowie auf ganz andere Weise die Kontroverse um Eugen
Drewermann!? sind Symptome einer unbewaltigten Problemlage, die
zur Zeit der Modernistenkrise mutatis mutandis so viel anders sich
nicht prasentierte.

Ist es so nicht verstandlich, wenn P. Hiinermann seinen offenen
Brief an den Vorsitzenden der deutschen Bischofskonferenz, Bischof
Lehmann, betitelt: Droht eine dritte Modernismus-Krise?!! und da-
mit die heutigen Konflikte in eine historische Reithe mit den Ge-
schehnissen in der Mitte des letzten Jahrhunderts unter Pius IX.
(Syllabus) und zu Beginn dieses Jahrhunderts unter Pius X. (Enzy-
klika Pascendi, Anti-Modernisteneid) bringt? Mindestens darf eine
Untersuchung tber Geschehnisse und Kontroversen in dieser Zeit
und im Anschluss daran auf das Interesse auch an heutiger Kirchen-
politik Beteiligter hoffen.!2

Ich mochte dem eine personliche Reminiszenz beifiigen. Als ich
in Miinchen in den 70er Jahren an einer Dissertation iiber den Gang
der Fundamentaltheologie in der Entwicklung von der Neuscholastik
zu heutigen Ansatzen arbeitete, wurde mir gerade von katholischer
Seite immer wieder angeraten, diese Dinge doch in Frieden ruhen zu
lassen, und auf meine Nachfrage jeweils bedeutet, dass noch in den
60er und 70er-Jahren der Vorwurf des Modernismus erklingen und
in einer der akademischen Laufbahn hinderlichen Art und Weise

12



missbraucht werden konnte, wo einer die ausgetretenen Pfade fun-
damentaltheologischer und apologetischer Reflexion verliess.!3

Caspar Decurtins ist in den letzten Jahren nicht nur tber seine
Beteiligung an der Grindung des Universitat Fribourg und seine
Beitrage zur sozialen Ausrichtung innerhalb des Katholizismus wie-
der ins Gesprach gekommen. Die Geschichtswissenschaft ist an thm
interessiert infolge seines Beitrages zur Formung eines sog. dritten
Weges zwischen Kapitalismus und Marxismus. Dieser Weg trug in
der Regel korporativistische Ziige an sich und bildete einen Strang
rechter Politik getrennt vom Faschismus. Es muss auf den ersten
Blick seltsam erscheinen, den Vorkampfer des sozialen Gedanken-
gutes in diesem Zusammenhang erwahnt zu sehen. Gedanken, wie
sie in der Zwischenkriegszeit z.B. vom nachmaligen Bundesrat Phil-
ipp Etter zur Erneuerung der Schweiz zwischen der Skylla des Libe-
ralismus und der Charybdis des Sozialismus gedussert wurden,
konnten ebensogut von Decurtins formuliert sein bzw. sind direkt
von seinem Gedankengut beeinflusst. Die Anti-Modernismus-Zeit ist
fir Decurtins in diesem Zusammenhang von besonderer Wichtigkeit,
well hier seine ideologische Pragung in der Zuspitzung des Kampfes
Uberdeutlich wird. Ist dann die eine Haltung nur Tinche tuber der an-
dern oder nur Taktik im politischen Geschaft? Ist er katholisch rechts-
konservativ eingefarbter Sozialist oder sozial angehauchter rechtskonser-
vativer Intellektueller. Meine Darstellung hat ein Ziel erreicht, wenn es
ihr gelingt, das Entweder - Oder als nachtraglich angebrachte, ithm
nicht gerecht werdende Fragestellung aufzuzeigen. Die Basis fur die
Maoglichkeit, beides zu sein und in sich als zwar ambivalenter, aber nicht
einfach inkonsequenter Personlichkeit zu vereinen, liegt anderswo. Mei-
ne Darstellung hat zwar nicht in erster Linie eine historische Ausrich-
tung, vermag aber tiber die Schilderung seines letzten grossen Kampfes
vielleicht doch auch zur historischen Klarung beizutragen. '+

Einer Anmerkung wert dirfte der ckumenische Charakter dieser
Arbeit sein. Nicht Kontroverstheologie im alten Sinn ist gemeint,
sondern okumenische Theologie, die sich nicht freut an den Schwierig-
keiten der anderen, sondern in der Distanz der anderen Konfession die
Liebe zur anderen Konfession nicht vergisst. Man wird hoffentlich spi-
ren, wie sehr der Verfasser fasziniert ist von seinem Gegenstand, wie
sehr es ihm darum geht, die Kontrahenten in ihrer Zeit und ihrem
Umfeld zu verstehen und diesen Abschnitt katholischer Kirchen-



und Theologiegeschichte als einen respektablen Abschnitt zu wiirdi-
gen. Dass dies Wertungen nicht aus-, sondern gerade einschliesst,
scheint mir selbstverstandlich. Dass die reformatorische Theologie
und die Kirchen des Protestantismus die dargestellten Probleme be-
waltigt hatten, kann nur behaupten, wer auf mindestens einem Auge
blind ist.!> Insofern ist der Blick iiber den konfessionellen Garten-
zaun immer auch ein Blick auf die eigenen Beete und hilft durch
Nachbarliches (nicht Fremdes!) Eigenes zu verfremden und so als Ei-
genes wieder besser zu verstehen. Manches der dargestellten Pro-
bleme liesse sich auch innerhalb der protestantischen Tradition
festmachen und als heute noch ungelostes Problem verifizieren. Dies
musste aus arbeitsokonomischen Gesichtspunkten ausser Acht blei-
ben. Es sei hier aber ein fiir allemal gesagt, dass es nicht um Besser-
wisserel in Okumenischer Hinsicht gehen kann und auch nicht gehen
soll.

Im Gegenteil halte ich dafiir, dass in Anbetracht der erwahnten
vom Thema her mitgegebenen Gegenwartsbeziige der Blickwinkel
des protestantischen Beobachters sich als hilfreich erweisen kann.
Ihm ist es moglich, Entwicklungen darzustellen und zu beurteilen,
ohne sogleich in den Ruf der kirchenpolitischen Frontenbildung zu
verfallen.! Das ist — die Darstellung wird es in der Modernismus-
Debatte tiberdeutlich prasentieren — das Fatale an solchen Graben-
kampfen. Jede Handlung, jeder Forschungsbeitrag, jede Schrift wird
nur noch nach ihrer vermeintlichen Zugehorigkeit zur einen oder
anderen Partei bewertet. Hier kann sich die von der anderen Tradi-
tion her gegebene Distanz hermeneutisch bewahren.

Eine historische Problematik als Fundamentaltheologe in Angriff
nehmen heisst, sie auf ihre Problemrelevanz abzuklopfen, das Vor-
gehen hat also immer ein paradigmatisches Interesse. Inwiefern
zeigten sich damals Probleme, die heute noch die Diskussionsansatze
beeinflussen? Inwiefern zeigen sich Losungsstrategien als niitzlich
bzw. als verfehlt, und wie konnen diese in heutigen Problembiindeln
zum Tragen gebracht werden?!”7 Forschungsleitendes Interesse ist
damit nur zum einen die Frage: Was ist damals geschehen? Damit
verkniipfen sich die weiteren Fragen nach der Exemplaritat der Pro-
blemformulierung und der Bewiltigung. Diese zu erheben kann hilf-
reich sein, auch wenn eine direkte Beeinflussung der heutigen durch
die damalige Situation nicht gegeben wire. Die Paradigmatik wird

| 4



aber noch akuter, wenn festgestellt wiirde, und das ist meine Ar-
beitshypothese, dass die Art des Umgangs mit der damaligen Pro-
blemstellung die Art und Weise, wie sich heute das Problem stellt,
direkt mitbeeinflusst.!® Dass diese Arbeitshypothese eine Zirkel-
struktur beinhaltet, diirfte klar sein, sie ist in diesem Ansatz nicht
auszuschliessen. Die Zirkelstruktur liegt darin, dass meine Hypothese
aus einer Sicht der heutigen Vorgange gewonnen ist, die durch ein
Vorverstandnis der historischen Genese mitbestimmt threm Recht
belassen werden, der Abstand ist nicht einfach kurzzuschliessen. Es
darf auch nicht kurzweg behauptet werden, wir stiessen hier auf eine
die Kirche und ihr Handeln und Verkiindigen dauernd begleitende
Frage: Wie weit sie sich der ,,Moderne® anpassen solle, dirfe und
musse und damit auf eine mit und in ihr schon mitgegebene Frage.
Selbst wenn dem so ware, gibt es Zeiten, wo diese Frage akut er-
scheint und, in einem Problemknauel verdichtet, der Kirche zur Ent-
scheidung aufgegeben ist und es gibt Zeiten, wo die Frage zur schie-
ren Banalitat gerinnt und verkommt.!? Auch als perennierende Frage
ware die Frage somit nicht einfach die ewig Gleiche.

Diese hermeneutische Grunduberlegung soll noch vertieft und
mit einigen Bemerkungen zur Terminologie abgeschlossen werden:

Die oben ungeschiitzt und abgekiirzt aufgeworfene Frage, inwie-
weit sich Handeln und Verkundigen der Kirche der ,,Moderne® an-
passen solle, diirfe und miisse, ist reich an Facetten. Sie ist, schon die er-
sten Ausfliige ins Terminologische werden es verraten, die heimliche
Grundfrage emer Zeit des Modernismus, Antimodernismus, Reform-
katholizismus, u.a.. Heimlich darum, welil sie in der Hitze des Gefechtes
gar nicht so oft gestellt wird, wie denn in der Schlacht der eigentliche
Grund des Krieges ob der drangenden Aufgaben zu verloren gehen
droht. Facettenreich deshalb, weil so viele unbestimmte Grossen in
der Fragestellung vorkommen. Es fragt sich zum einen, ob alles Han-
deln und Verkiindigen auch der einzelnen Glaubigen gedeckt sein
muss oder nur das von kirchlichen Amtstragern und Gremien. Ist je-
der Priester als ein solcher Amtstrager zu betrachten?? Und wo-
durch gedeckt? Durch die Lehre der Kirche (Evangelium und Tra-
dition) oder durch sein Verstandnis von eben dieser Lehre??! Gibt es
so etwas wie ein Verstandnis einer Gemeinde oder Gemeinschaft,
und deckt dieser sensus fidellum, wenn es sich um eine partikulare
Gemeinschaft handelt, ithre Verkiindigung??? Nur dann, wenn sie

I5



sich ineins weiss mit der Gesamtkirche? Wie soll aber Fortentwick-
lung der Lehre und damit des Verstandnisses von Evangelium und
Tradition moglich sein, ohne dass einzelne iiber die Grenzen gehende
Vorstosse akzeptiert und als wenn auch vielleicht unfruchtbare, so doch
nicht unerlaubte Weiterungen in Kauf genommen werden?? (Ich for-
muliere hier bewusst nicht von einer protestantischen Gewissensbin-
dungs-Tradition aus, wo die Fragen noch einmal anders lagen).2+

Weiter: Was heisst ,,anpassen® in diesem Zusammenhang? Han-
delt es sich um Ubernahme der Sprache, die aber doch immer auch
Ubernahme der Denkbedingungen beinhaltet? Inkulturation gewiss,
aber was ist darunter zu verstehen? Schafft sich nicht das Evangeli-
um letztlich seine Sprache selbst?25 Aber gerdt es damit nicht in Ge-
fahr, ein in sich geschlossenes, schones, aber nutzloses Sprachspiel zu
werden und seine eigentliche Aufgabe, Salz der Erde zu sein, zu ver-
lieren? Und gleich wieder anders gewendet: Ist nicht gerade durch
die Anpassung diese Funktion gefahrdet, da das Salz im Gleichklang
der gangigen Worte seine Scharfe einbuisste?26 Wer hat sich also an-
zupassen? Nur die Form oder auch der Inhalt? Oder hat sich die
Welt an die Botschaft anzupassen, gar nicht umgekehrt, wie immer
vorausgesetzt wird? Gangig ist durchwegs der Verdacht, es wirde
zwar die Form angepasst, aber damit eben auch, gewollt oder nicht,
der Inhalt und dieser somit an die Welt verraten.?’

Unbestimmt ist ferner der Terminus ,,Moderne®, unabhangig
von der nicht mehr zu iiberblickenden Diskussion, die im Zeichen
der ,Postmoderne® in den letzten Jahren gefiihrt wurde.?8 Die zu
Beginn des Jahrhunderts zur Debatte stehende ,,moderne Welt* ist
ein, je nach Standpunkt schillernder Begriff, eine Anhaufung von -
ismen und so das Gegenbild zur katholischen Welt und ithrem fest-
gefiigten Weltbild oder aber der Zielpunkt der Entwicklung, derge-
geniiber die Inferioritat der Katholiken erst recht manifest wird. Ist
die Moderne die Welt, zu der es aus dem Getto der katholischen
Subsysteme aus- und aufzubrechen gilt oder ein Wertesystem, das
nichts weniger ist als die totale Verneinung des althergebrachten
Wertsystems und damit letztlich nur in ethischen Depravierungs-
Kategorien fassbar??? Wir konnen als Arbeitshypothese ,,Moderne*
beschreiben als die Zentraleuropdische Welt um 1900, die ihre tech-
nischen Mittel einsetzt ebenso wie die historisch-kritische Forschung,
eine Welt, in der sich die sozialen Klassen noch hart aneinander rei-

16



ben, in der eine religionslose Haltung nicht mehr unbedingt soziale
Achtung miteinschliesst und die Macht sozialer, besonders familiarer
Bindungen abnimmt, eine Welt sodann, die vor dem ersten Welt-
krieg in einer latenten bis manifesten Uberschitzung ihrer selbst und
threr eigenen Moglichkeiten Politik betreibt.3? Dieser Welt sieht sich
der Katholizismus gegentiber, der erst vor kurzem, wie noch zu be-
schreiben sein wird, einen oberflachlichen Burgfrieden mit den diese
Welt formenden Machten geschlossen hatte.3!

Die letzte Uberlegung knupft sich an das Modalverb in unserer
vorlaufigen Problemanzeige. Ich sehe von der Nullvariante ab, der
bewussten Verweigerung gegentber jeglicher Anpassung. (Allerdings
ist auch diese noch, wie der Uberblick iiber die Forschung erbringen
wird, in eminentem Masse mit der Moderne verkniipft, denn diese
Verweigerung flihrte in der Folge zur Moglichkeit, eine eigenstandi-
ge Form der Partezipation an der Moderne zu entwickeln.) Ob aber
die Anpassung als Muss, gewissermassen abgetrotzt, oder als Muss
im Sinne eines unbedingten Sollens gesehen und erfahren wird, be-
stimmt nicht nur die Sicht der Moderne, sondern zugleich die Sicht
der Kirche und wird umgekehrt wieder aus diesen beiden Grossen
gespiesen. 32 Die Ambivalenz und die Dialektik machen hier die Li-
nien fast unentwirrbar. Sollen, konnen, diirfen oder mussen bezeich-
nen nicht nur verschiedene Stufen der Anpassung. Uber solche gra-
duellen Unterschiede hinaus weisen sie auf Wertungsunterschiede,
die die kirchliche Gemeinschaft betreffen und erschuttern mussten.

Der Fundamentaltheologie ist der Dialog mit der Welt, saekulari-
siert, areligios, atheistisch, allgemein religios und wie auch immer,
als auf seine impliziten Ansatze zu hinterfragender Diskurs aufgege-
ben, gleichsam also auch als Metatheologie. Sie geht von der Uber-
zeugung aus, dass dieser Dialog eine gemeinsame Basis hat, auch
wenn sie heute nicht mehr die hypothetische Haltung ,,remoto Deo®
(wie wenn es Gott nicht gabe) einnimmt. 3 Was also in der Moder-
nismus-Krise geschah, namlich die Verweigerung der Anpassung,
und ebenso was heute in der Angst vieler Katholiken aufbricht, die
Ruckkehr in ein wie auch immer geartetes Getto drohe nicht anders
als damals?, ist, ja muss ihr Geschift sein, weil der Dialog mit der
Welt damit auf dem Spiele steht und weil die jeweiligen Begriindun-
gen der Aufnahme und der Verweigerung des Dialoges eben zu
hinterfragen sind. Denn dahinter steht Ermoglichung und Verun-

17



moglichung von Dialog, steht die Beurteilung der dem Glauben be-
gegnenden Welt, stehen die Fragen eben dieser Welt an die Ver-
nunftigkeit eben dieses Glaubens. 32

Wenn ich es in meiner Darstellung der Entwicklung der Funda-
mentaltheologie als grosse Leistung bezeichnet habe, dass die zwei-
maligen im Grunde nicht bewaltigten Krisen, Mitte des 19. und Be-
ginn des 20. Jahrhunderts, sich nicht in einer dritten und wviel zer-
reissenderen Krise entladen hatten, sondern in die Transformation
des Zweiten Vatikanischen Konzils eingemiindet seien, was auf die
Leistung vieler Vorlaufer dieser Transformation im Laufe des 20. Jahr-
hunderts zuruckzufiihren sei, dann ergibt das ein hermeneutisches Para-
digma, das der theologischen Arbeit des einzelnen Vorlaufers eine gewis-
se Dignitat gegentuiber der oft anonym auftretenden und in Lehrbiichern
zusammengefassten Schultheologie zuschreibt.3¢ Das liess sich schon
darum nicht vermeiden, weil in der gleichen Zeitspanne ja nicht eine
Schultheologie gegen eine andere ausgetauscht wurde, sondern es zu
einer Ablosung jeglicher, europaische Bedeutung verlangender Schul-
theologie kam. Diese latente Uberschitzung der Arbeit des einzelnen
Theologen bzw. sein Gebrauch (und damit wohl auch Missbrauch)
als Problemanzeige sei hier ausdriicklich erwahnt, weil in dieser Ar-
beit ebenso Kontroversen und Probleme am Schicksal Einzelner
festgemacht werden.?” Kam dort die Schultheologie zu kurz, so sind
es dieses Mal die Neuerer. Ich meine aber, dass sich nur so Ent-
wicklungen solcher Art uberhaupt festmachen lassen.

Noch ein Wort zur Terminologie. Ich formuliere bewusst un-
scharf und bezeichne, wie es in der Zeit selbst geschah, neue Ansatze
bald als modernistisch, bald als reformkatholisch, wobei ich weder
mit dem einen noch anderen eine Abwertung ausdriicke.?® Antimo-
dernismus ist dann die bestimmte Gegenposition, ultramontan wird
uns in seiner Bedeutung unten noch beschaftigen, ebenso was dieser
Ultramontanismus unter dem Liberalismus verstand. Das Bild wird
— obwohl die apologetische Tendenz verstandlich ist — verzerrt,
wenn als Modernismus nur das verstanden wird, was Pius X. in der
Enzyklika ,,Pascendi als die Summe und den Ursprung aller Haere-
sien ansah, um darauf beruhigt festzustellen, dass insofern in Europa
nur ganz wenige, im deutschen Sprachgebiet tberhaupt keine Mo-
dernisten existierten und der Papst damit einem Chimarenhaupt den
Garaus mache.?® Neunzig Jahre spater darf durchaus festgestellt

18



werden, dass damals verschiedene Antworten auf die Anfrage der
Zeit gegeben wurden, welche im Raume der Kirche strittig waren.
Ohne mich also in die Schar der Modernisten-Schniffler und Jager
nachtraglich einzureihen, halte ich es fur sinnvoller, von einer real
existierenden Kontroverse auszugehen.

ZUR LITERATUR

Damit bin ich schon mitten in die Kontroverse heutiger Forschung
eingetreten. Generell ist zu sagen, dass die Fragen um die Moder-
nismus-Krise lange Jahre tabuisiert wurden. In den letzten Jahren
sind aber gewichtige Beitrage erschienen, besonders von N. Trippen,
Th. M. Loome und Chr. Weber.#* Auch die Editionen haben neue
Kenntnisse geliefert, besonders was den Modernismus in Frankreich,
England und Deutschland betrifft. Die fast geheimdienstartigen Ver-
flechtungen um Benigni haben in E. Poulat einen kenntnisreichen
Editor und Erzahler gefunden.*! R. Aubert hat unter verschiedenen
Gesichtspunkten die dlteren dieser Arbeiten zusammengefasst und in
Gesamtdarstellungen eingearbeitet.*?2 Das Milieu, das die kirchliche
und theologische Arbeit begleitete, 1st am anschaulichsten in Biogra-
phien, besonders Autobiographien aus dieser Zeit zu fassen.** Hier
ware, besonders unter regionalen Gesichtspunkten noch sehr vieles
zu tun.

Immer wieder wird beklagt, dass die allgemeine Geschichts-
schreibung dem speziell religios gefarbten Milieu und den dadurch
beeinflussten Grossen wenig Beachtung schenke.* Da ist in den letz-
ten Jahren durch die Darstellung von Th. Nipperdey und einige
Sammelbinde sehr viel aufgearbeitet worden.*> Was die Schweiz
und ihre doch wieder besonderen Verhaltnisse angeht, hat Urs Al-
termatt durch seine eigenen Arbeiten wie durch die seiner Schiiler
Pionierdienste geleistet.#6 Die vorliegende Arbeit verdankt sich in
vielem seiner Anregung und versteht sich nicht zuletzt als theologi-
scher Farbtupfer auf seinem Historiker-Gemalde.

Sowohl Nipperdey wie Altermatt benutzen das Paradigma der
Modernisierung, zum Teil in Anlehnung an P. L. Berger.*’” Dagegen
ist Einspruch erhoben, der wohl auf Schwachen hinweist, einen an-
deren Ansatz aber nicht plausibel machen kann.* Ich habe oben

19



schon auf den latent theologischen Kern des Modernismus-Theo-
rems hingewiesen, insofern sich ein eschatologischer Nukleus dieses
Theorems nicht vermeiden lasst. Ich meine nun, dass gerade in der
Verbreiterung des Ansatzes in fundamentaltheologischer Richtung,
wie es hier versucht wird, eine notwendige Vertiefung dieses Ansat-
zes geschehen kann.

Eben erst erschienen sind die historischen Arbeiten zum Anlass
der 100-Jahr-Feier der Universitat Fribourg, welche es erlauben,
Rolle und Position von C. Decurtins neu zu sehen.* Fir ithn sind wir
immer noch auf die umfangreiche, aber tendenziose Biographie von
K. Fry angewiesen, die ich in einer ersten Arbeit zum Thema schon
besprochen habe.3® Uber seinen Kontrahenten Gisler und die dama-
lige Kontroverse wie auch iiber Georg Sebastian Huber fehlen neue-
re Arbeiten, ausgenommen eine rezente Besprechung des Disputs
von Anton Gisler mit Joseph Wittig aus der Feder des Churer Kir-
chenhistorikers Gasser.3! Erstaunlich und erfreulich, dass ein Verle-
ger das Wagnis der Neuauflage von G. S. Hubers Hauptwerk ,,Vom
Christentum zum Reiche Gottes™ auf sich genommen hat.’2 Die
Entwicklung innerhalb des Schweizer Katholizismus hat eine erste
grobflachige Darstellung durch A. Stoecklin gefunden, materialreich
durch die personlichen Schilderungen.®

Decurtins 1st als Sammler ratoromanischen Volksgutes wieder-
aufgelegt und besprochen worden,>* seine sozialpolitischen und
theologischen Interessen warten noch einer vertieften Behandlung.
Ebenfalls erst in Arbeiten zu einzelnen Themen liegt eine Darstel-
lung der politischen und konfessionellen Situation im Biindner
Oberland zu Ende des 19. Jahrhunderts vor,” eine eingehendere
Aufarbeitung des Erloschens des Liberalismus in dieser Gegend gabe
nicht nur Licht auf die Person Decurtins, sondern ebenso sehr auf
eine bis heute Konsequenzen zeitigende Sequenz innerhalb der
Bundner Geschichte.?

So ist das, was ich versuche, in mancherlei Hinsicht ein Wagnis,
vergleichbar dem Schlagen einer ersten Schneise. Lokalhistorie
und Geschichte der weltumspannenden Kirche, politische, soziale
und Kirchengeschichte vereint mit dem erkenntnisleitenden Inter-
esse der Fundamentaltheologie und das vor dem Hintergrund einer
kirchlichen Kontroverse, die an Deutlichkeit und Scharfe wohl
kaum mehr zu uUberbieten ist, es fehlt an Fussangeln nicht. Hof-

20



fentlich ist es mir gelungen, einigen auszuweichen, hoffentlich ist es
mir aber ebenso gelungen, einige davon als solche darzustellen.

21






	Einleitung

