
Zeitschrift: Beiheft zum Bündner Monatsblatt

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: 6 (1997)

Artikel: Decurtins Kampf um die Kirche : Antimodernismus im Schweizer
Katholizismus

Autor: Flury, Johannes

Kapitel: Einleitung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-821123

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-821123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einleitung
DIE AKTUALITÄT DES ANTI-MODERNISMUS

Die Darstellung eines Streites innerhalb des sogenannten
Anti-Modernismus, einer Gegenbewegung zum Modernismus innerhalb der
katholischen Kirche und Theologie, scheint eine akademische Pflichtübung

zu sein. Der eine Kontrahent ist kaum mehr bekannt, der andere

ist wohl für die Schweizer Geschichte von Belang, ebenso für die
Geschichte der sozialen Bewegung innerhalb des Katholizismus. Seine
Aktivität im Zusammenhang mit dem Modernismus spielt hingegen
heute höchstens im Umkreis der Universität Freiburg noch eine Rolle.

Es mag deshalb zum Verständnis der Ausführungen beitragen,
wenn über deren Entstehung und deren Verknüpfungen einiges
gesagt wird. Meine Überlegungen haben bei den Erschütterungen,
welche das Bistum Chur im Anschluss an die Bestellung eines Ko-
adjutors und an dessen Übergang auf den freiwerdenden Bischofsstuhl

betroffen haben und zum Teil heute noch betreffen, ihren
Ausgang genommen. Ähnliche Erschütterungen haben Bischofsernennungen

in andern Teilen Europas ausgelöst. Die Tatsache, dass hier
vor jeweils anderem Hintergrund ähnliche Konsequenzen entstanden,

lässt vermuten, dass mehr im Spiel ist als eine als unglücklich
empfundene vatikanische Personalpolitik. Es geht offenbar um
Probleme, für welche diese Personalpolitik und die durch sie angeordneten

Bistumsbesetzungen eine Art von aufdeckendem Symbol sind,
gewissermassen das Indiz einer tiefer liegenden Spannung.1

In der Überfülle der Pressekommentare im Anschluss an die Ereignisse

im Bistum Chur fällt der inflatorische Gebrauch des Begriffes Getto
ins Auge. Besonders aus den sogenannten Administrationsgebieten
und dort wiederum in erster Linie aus den Agglomerations- und den
städtischen Gemeinden wurde die Angst vernehmbar, die Besetzung
des zuständigen Bischofsstuhls mit einem, wie man annehmen durfte,

konservativen, der dogmatischen Linie des Vatikans treu ergebenen

Hirten heisse zugleich eine Rückkehr zu Positionen, welche seit
dem Zweiten Vatikanischen Konzil als überwunden galten. Wie
genau die überwundene und wie die erreichte Position zu umschreiben
war, blieb in all diesen Stimmen weitgehend unklar. Und gerade dies
machte denn auch wieder einen Teil der Angst aus. Das drohende

9



Getto, in welches man sich hineingepresst glaubte, hatte in dieser
relativen Unbestimmtheit erst recht seinen drohenden Charakter.
Doch ist deutlich zu spüren, dass mit solchen Schlagworten der Gedanke
sich verband, es könnte eine Umkehr eingeleitet werden, welche den

(neuerlichen) Rückzug des katholischen Volksteiles aus der Polis darstellen

würde.2
Aus solchen Beobachtungen ergibt sich eine erste Absicht dieser

Überlegungen. Der Rekurs auf ein historisches Beispiel und auf
Exponenten kirchenpolitischer und mentalitätsgeschichtlich verschiedener

Richtungen soll es erlauben, die aktuelle Kontroverse klarer
zu konturieren und durch die Schilderung der historischen auch die
aktuelle Diskussionslage präzise zu umschreiben. Das sollte zum
mindesten als Ergebnis zeitigen, dass über die Personalfragen hinaus
ebenso die Sachprobleme gesehen und bearbeitet würden. Denn
nicht zu überhören war in verschiedenen Äusserungen die Meinung,
dass mit einer andern personellen Besetzung des Bischofsstuhls wie
des Domkapitels die Probleme des Bistums gelöst seien. Mindestens
in dieser Einschätzung treffen sich Freund und Feind, nur dass es für
die einen eine Hoffnung, für die andern ein eingetretenes Faktum ist.

Meine Überlegungen vertreten dezidiert eine andere Zielrichtung.

Dominierend müssten die Sachprobleme sein, die allenfalls in
einer andern personellen Konstellation eher in einer Atmosphäre des

Konsenses angegangen werden könnten. Dass es sich aber um Sachmehr

als um Personalprobleme handelt, musste sich nur schon aus
dem Vokabular der Kontroverse ergeben, welches präzise mit der
Problemlage und dem Vokabular der Erschütterung korrelierte, welche

zu Beginn unseres Jahrhunderts die katholische Kirche einer
Zerreissprobe aussetzte: Die sogenannte Modernistenkrise.

Sich mit dem Modernismus und den durch ihn teils manifest
gemachten latenten, teils hervorgerufenen und in die Anonymität
gezwungenen Strömungen innerhalb der Kirche zu beschäftigen ist
damit zum einen historische Arbeit, Aufarbeitung einer nun bald ein
Jahrhundert zurückliegenden Kontroverse. Es ist aber zum andern
ein Teil der Gegenwart nicht nur der katholischen Kirche, sondern
ebenso der religiösen Weltdeutung allgemein.3 Und dies nicht nur in
der Problemstellung, sondern ebenso sehr in der Problembewältigung.

Insofern will die Darstellung der Kontroverse innerhalb der
Schweizer Anti-Modernisten, und mehr noch die Konzentration auf

10



den einen Kontrahenten, auf seine Art, Kirche zu verstehen und zu
leben und auf die damit verbundenen Implikationen dazu anleiten,
heutige Kontroversen und die Positionen der heutigen Kontrahenten
zu verstehen und in einen Kontext zu bringen. Historische Darstellung

hat — bei diesem Thema nicht zu umgehen — ihren
Gegenwartsbezug. Er soll denn auch nicht abgeschwächt, sondern immer
wieder ins Bewusstsein gerufen werden.4

Dies möchte ich an einigen Beispielen verdeutlichen: Im Vorwort
zum neuesten Werk über den Modernismus schreibt H. Fries:
„Hätten sich solche Leitlinien (so wie die des Antimodernismus)
allgemein durchgesetzt, die im Grunde die Nichtbewältigung der
Spannung zwischen Glaube und Neuzeit darstellen, das Gesamt der
Kirche wäre zu einem beziehungslosen und einflusslosen Getto
geschrumpft, die Theologie hätte sich der Lächerlichkeit preisgegeben."

Noch in diesem Rückblick nach neunzig Jahren ist zu spüren,
wie sehr Fries hier eine grundlegende Weichenstellung diagnostiziert.
Dass die Lächerlichkeit der Theologie nicht Realität geworden ist,
verdankt nach der Meinung von H. Fries die Theologie den Modernisten,

welche vieles von dem vorweggenommen hätten, was im
Zweiten Vatikanischen Konzil die ganze Kirche beeinflussende Lehre

geworden sei. Ich würde hier einige Nuancierungen anbringen, in
der Tendenz kann der Wertung Fries' beigestimmt werden. Wenn er
dann aber im gleichen Vorwort zur Entwicklung nach dem Konzil
sich äussert, dann zeigt sich, wie sehr für ihn die Modernismus-
Kontroverse noch Gegenwart ist: „Diese (sc. des II. Vatikanums)
hoffnungsvollen Prinzipien sind zwar nicht unwirksam geblieben.
Aber sie haben es nicht verhindert, dass das Konzil in Vergessenheit
geriet und dass die vorkonziliare Kirche und ihre restaurativen
Antriebe sich neu durchzusetzen suchten. Dieser Trend ist im Wachsen
und wird leider auch favorisiert. Modernismus ist manchmal auch
heute noch ein Wort der Verdächtigung. Deshalb muss alles getan
werden, dass die Früchte des Konzils nicht verloren gehen oder gar
absterben. Sie sind die Träger der Hoffnung."5

Solcher Hintergrundfolien muss sich jede Darstellung des
Modernismus und einzelner Facetten davon bewusst sein. Noch eine
rein historische Darstellung ist ein Positionsbezug in einer die katholische

Kirche zutiefst betreffenden Frage.

I I



Niemand solle glauben, argumentierte auf dem Zweiten Vatikanischen

Konzil der Erzbischof von Turin, der Patristiker Pellegrino,
„solche und ähnliche Dinge beträfen nur vergangene Zeiten" und
meinte damit die Geschichte der Unterdrückung des Modernismus.0
Er wollte anhand konkreter Beispiele auf das seiner Meinung nach
unbewältigte und in der Sache noch zu bearbeitende Kapitel des

Umgangs der Kirche mit der Freiheit der Forschung und Lehre, mit
dem Verhältnis von Theologie und Kirche, von Wissenschaft und
Kirche überhaupt, aber auch mit dem virulent Werden moderner
Strömungen von Autonomie und Demokratie, Basisbewegungen und
Menschenrechtsdiskussionen in der Kirche hinweisen. Keineswegs
nur vergangene Zeiten, auch nach dem Zweiten Vatikanum nicht,
wäre dreissig Jahre später anzumerken. Die autobiographischen
Werke von Bernhard Häring7, Herbert Haag und Heinrich Fries8

widerspiegeln dies, die minuziöse Darstellung des Konfliktes um
Stephan Pfürtner durch Ludwig Kaufmann und die ihn daraus treffenden

Folgen9 sowie auf ganz andere Weise die Kontroverse um Eugen
Drewermann10 sind Symptome einer unbewältigten Problemlage, die

zur Zeit der Modernistenkrise mutatis mutandis so viel anders sich
nicht präsentierte.

Ist es so nicht verständlich, wenn P. Hünermann seinen offenen
Brief an den Vorsitzenden der deutschen Bischofskonferenz, Bischof
Lehmann, betitelt: Droht eine dritte Modernismus-Krise?11 und
damit die heutigen Konflikte in eine historische Reihe mit den
Geschehnissen in der Mitte des letzten Jahrhunderts unter Pius IX.
(Syllabus) und zu Beginn dieses Jahrhunderts unter Pius X. (Enzyklika

Pascendi, Anti-Modernisteneid) bringt? Mindestens darf eine

Untersuchung über Geschehnisse und Kontroversen in dieser Zeit
und im Anschluss daran auf das Interesse auch an heutiger Kirchenpolitik

Beteiligter hoffen.12
Ich möchte dem eine persönliche Reminiszenz beifügen. Als ich

in München in den 70erJahren an einer Dissertation über den Gang
der Fundamentaltheologie in der Entwicklung von der Neuscholastik
zu heutigen Ansätzen arbeitete, wurde mir gerade von katholischer
Seite immer wieder angeraten, diese Dinge doch in Frieden ruhen zu
lassen, und auf meine Nachfrage jeweils bedeutet, dass noch in den
60er und 70er-Jahren der Vorwurf des Modernismus erklingen und
in einer der akademischen Laufbahn hinderlichen Art und Weise

12



missbraucht werden konnte, wo einer die ausgetretenen Pfade
fundamentaltheologischer und apologetischer Reflexion verliess.13

Caspar Decurtins ist in den letzten Jahren nicht nur über seine

Beteiligung an der Gründung des Universität Fribourg und seine

Beiträge zur sozialen Ausrichtung innerhalb des Katholizismus wieder

ins Gespräch gekommen. Die Geschichtswissenschaft ist an ihm
interessiert infolge seines Beitrages zur Formung eines sog. dritten
Weges zwischen Kapitalismus und Marxismus. Dieser Weg trug in
der Regel korporativistische Züge an sich und bildete einen Strang
rechter Politik getrennt vom Faschismus. Es muss auf den ersten
Blick seltsam erscheinen, den Vorkämpfer des sozialen Gedankengutes

in diesem Zusammenhang erwähnt zu sehen. Gedanken, wie
sie in der Zwischenkriegszeit z.B. vom nachmaligen Bundesrat Philipp

Etter zur Erneuerung der Schweiz zwischen der Skylla des
Liberalismus und der Charybdis des Sozialismus geäussert wurden,
könnten ebensogut von Decurtins formuliert sein bzw. sind direkt
von seinem Gedankengut beeinflusst. Die Anti-Modernismus-Zeit ist
für Decurtins in diesem Zusammenhang von besonderer Wichtigkeit,
weil hier seine ideologische Prägung in der Zuspitzung des Kampfes
überdeutlich wird. Ist dann die eine Haltung nur Tünche über der
andern oder nur Taktik im politischen Geschäft? Ist er katholisch
rechtskonservativ eingefärbter Sozialist oder sozial angehauchter rechtskonservativer

Intellektueller. Meine Darstellung hat ein Ziel erreicht, wenn es

ihr gelingt, das Entweder - Oder als nachträglich angebrachte, ihm
nicht gerecht werdende Fragestellung aufzuzeigen. Die Basis für die

Möglichkeit, beides zu sein und in sich als zwar ambivalenter, aber nicht
einfach inkonsequenter Persönlichkeit zu vereinen, liegt anderswo. Meine

Darstellung hat zwar nicht in erster Linie eine historische Ausrichtung,

vermag aber über die Schilderung seines letzten grossen Kampfes
vielleicht doch auch zur historischen Klärung beizutragen.14

Einer Anmerkung wert dürfte der ökumenische Charakter dieser
Arbeit sein. Nicht Kontroverstheologie im alten Sinn ist gemeint,
sondern ökumenische Theologie, die sich nicht freut an den Schwierigkeiten

der anderen, sondern in der Distanz der anderen Konfession die
Liebe zur anderen Konfession nicht vergisst. Man wird hoffentlich spüren,

wie sehr der Verfasser fasziniert ist von seinem Gegenstand, wie
sehr es ihm darum geht, die Kontrahenten in ihrer Zeit und ihrem
Umfeld zu verstehen und diesen Abschnitt katholischer Kirchen-

13



und Theologiegeschichte als einen respektablen Abschnitt zu würdigen.

Dass dies Wertungen nicht aus-, sondern gerade einschliesst,
scheint mir selbstverständlich. Dass die reformatorische Theologie
und die Kirchen des Protestantismus die dargestellten Probleme
bewältigt hätten, kann nur behaupten, wer auf mindestens einem Auge
blind ist.15 Insofern ist der Blick über den konfessionellen Gartenzaun

immer auch ein Blick auf die eigenen Beete und hilft durch
Nachbarliches (nicht Fremdes!) Eigenes zu verfremden und so als

Eigenes wieder besser zu verstehen. Manches der dargestellten
Probleme liesse sich auch innerhalb der protestantischen Tradition
festmachen und als heute noch ungelöstes Problem verifizieren. Dies
musste aus arbeitsökonomischen Gesichtspunkten ausser Acht bleiben.

Es sei hier aber ein für allemal gesagt, dass es nicht um
Besserwisserei in ökumenischer Hinsicht gehen kann und auch nicht gehen
soll.

Im Gegenteil halte ich dafür, dass in Anbetracht der erwähnten
vom Thema her mitgegebenen Gegenwartsbezüge der Blickwinkel
des protestantischen Beobachters sich als hilfreich erweisen kann.
Ihm ist es möglich, Entwicklungen darzustellen und zu beurteilen,
ohne sogleich in den Ruf der kirchenpolitischen Frontenbildung zu
verfallen.16 Das ist - die Darstellung wird es in der Modernismus-
Debatte überdeutlich präsentieren - das Fatale an solchen
Grabenkämpfen. Jede Handlung, jeder Forschungsbeitrag, jede Schrift wird
nur noch nach ihrer vermeintlichen Zugehörigkeit zur einen oder
anderen Partei bewertet. Hier kann sich die von der anderen Tradition

her gegebene Distanz hermeneutisch bewähren.
Eine historische Problematik als Fundamentaltheologe in Angriff

nehmen heisst, sie auf ihre Problemrelevanz abzuklopfen, das

Vorgehen hat also immer ein paradigmatisches Interesse. Inwiefern
zeigten sich damals Probleme, die heute noch die Diskussionsansätze
beeinflussen? Inwiefern zeigen sich Lösungsstrategien als nützlich
bzw. als verfehlt, und wie können diese in heutigen Problembündeln
zum Tragen gebracht werden?17 Forschungsleitendes Interesse ist
damit nur zum einen die Frage: Was ist damals geschehen? Damit
verknüpfen sich die weiteren Fragen nach der Exemplarität der
Problemformulierung und der Bewältigung. Diese zu erheben kann
hilfreich sein, auch wenn eine direkte Beeinflussung der heutigen durch
die damalige Situation nicht gegeben wäre. Die Paradigmatik wird

14



aber noch akuter, wenn festgestellt würde, und das ist meine
Arbeitshypothese, dass die Art des Umgangs mit der damaligen
Problemstellung die Art und Weise, wie sich heute das Problem stellt,
direkt mitbeeinflusst.18 Dass diese Arbeitshypothese eine
Zirkelstruktur beinhaltet, dürfte klar sein, sie ist in diesem Ansatz nicht
auszuschliessen. Die Zirkelstruktur liegt darin, dass meine Hypothese
aus einer Sicht der heutigen Vorgänge gewonnen ist, die durch ein
Vorverständnis der historischen Genese mitbestimmt ihrem Recht
belassen werden, der Abstand ist nicht einfach kurzzuschliessen. Es

darf auch nicht kurzweg behauptet werden, wir stiessen hier auf eine
die Kirche und ihr Handeln und Verkündigen dauernd begleitende
Frage: Wie weit sie sich der „Moderne" anpassen solle, dürfe und
müsse und damit auf eine mit und in ihr schon mitgegebene Frage.
Selbst wenn dem so wäre, gibt es Zeiten, wo diese Frage akut
erscheint und, in einem Problemknäuel verdichtet, der Kirche zur
Entscheidung aufgegeben ist und es gibt Zeiten, v/o die Frage zur schieren

Banalität gerinnt und verkommt.19 Auch als perennierende Frage
wäre die Frage somit nicht einfach die ewig Gleiche.

Diese hermeneutische Grundüberlegung soll noch vertieft und
mit einigen Bemerkungen zur Terminologie abgeschlossen werden:

Die oben ungeschützt und abgekürzt aufgeworfene Frage, inwieweit

sich Handeln und Verkündigen der Kirche der „Moderne"
anpassen solle, dürfe und müsse, ist reich an Facetten. Sie ist, schon die
ersten Ausflüge ins Terminologische werden es verraten, die heimliche
Grundfrage einer Zeit des Modernismus, Antimodemismus,
Reformkatholizismus, u.ä.. Heimlich darum, weil sie in der Hitze des Gefechtes

gar nicht so oft gestellt wird, wie denn in der Schlacht der eigentliche
Grund des Krieges ob der drängenden Aufgaben zu verloren gehen
droht. Facettenreich deshalb, weil so viele unbestimmte Grössen in
der Fragestellung vorkommen. Es fragt sich zum einen, ob alles Handeln

und Verkündigen auch der einzelnen Gläubigen gedeckt sein

muss oder nur das von kirchlichen Amtsträgern und Gremien. Ist
jeder Priester als ein solcher Amtsträger zu betrachten?20 Und
wodurch gedeckt? Durch die Lehre der Kirche (Evangelium und
Tradition) oder durch sein Verständnis von eben dieser Lehre?21 Gibt es

so etwas wie ein Verständnis einer Gemeinde oder Gemeinschaft,
und deckt dieser sensus fidelium, wenn es sich um eine partikuläre
Gemeinschaft handelt, ihre Verkündigung?22 Nur dann, wenn sie

15



sich ineins weiss mit der Gesamtkirche? Wie soll aber Fortentwicklung

der Lehre und damit des Verständnisses von Evangelium und
Tradition möglich sein, ohne dass einzelne über die Grenzen gehende
Vorstösse akzeptiert und als wenn auch vielleicht unfruchtbare, so doch
nicht unerlaubte Weiterungen in Kauf genommen werden?23 (Ich
formuliere hier bewusst nicht von einer protestantischen Gewissensbin-

dungs-Tradition aus, wo die Fragen noch einmal anders lägen).24
Weiter: Was heisst „anpassen" in diesem Zusammenhang? Handelt

es sich um Übernahme der Sprache, die aber doch immer auch
Übernahme der Denkbedingungen beinhaltet? Inkulturation gewiss,
aber was ist darunter zu verstehen? Schafft sich nicht das Evangelium

letztlich seine Sprache selbst?25 Aber gerät es damit nicht in
Gefahr, ein in sich geschlossenes, schönes, aber nutzloses Sprachspiel zu
werden und seine eigentliche Aufgabe, Salz der Erde zu sein, zu
verlieren? Und gleich wieder anders gewendet: Ist nicht gerade durch
die Anpassung diese Funktion gefährdet, da das Salz im Gleichklang
der gängigen Worte seine Schärfe einbüsste?26 Wer hat sich also

anzupassen? Nur die Form oder auch der Inhalt? Oder hat sich die
Welt an die Botschaft anzupassen, gar nicht umgekehrt, wie immer
vorausgesetzt wird? Gängig ist durchwegs der Verdacht, es würde
zwar die Form angepasst, aber damit eben auch, gewollt oder nicht,
der Inhalt und dieser somit an die Welt verraten.27

Unbestimmt ist ferner der Terminus „Moderne", unabhängig
von der nicht mehr zu überblickenden Diskussion, die im Zeichen
der „Postmoderne" in den letzten Jahren geführt wurde.28 Die zu
Beginn des Jahrhunderts zur Debatte stehende „moderne Welt" ist

ein, je nach Standpunkt schillernder Begriff, eine Anhäufung von -

ismen und so das Gegenbild zur katholischen Welt und ihrem
festgefügten Weltbild oder aber der Zielpunkt der Entwicklung, derge-
genüber die Inferiorität der Katholiken erst recht manifest wird. Ist
die Moderne die Welt, zu der es aus dem Getto der katholischen
Subsysteme aus- und aufzubrechen gilt oder ein Wertesystem, das

nichts weniger ist als die totale Verneinung des althergebrachten
Wertsystems und damit letztlich nur in ethischen Depravierungs-
Kategorien fassbar?29 Wir können als Arbeitshypothese „Moderne"
beschreiben als die Zentraleuropäische Welt um 1900, die ihre
technischen Mittel einsetzt ebenso wie die historisch-kritische Forschung,
eine Welt, in der sich die sozialen Klassen noch hart aneinander rei-

16



ben, in der eine religionslose Haltung nicht mehr unbedingt soziale

Ächtung miteinschliesst und die Macht sozialer, besonders familiärer
Bindungen abnimmt, eine Welt sodann, die vor dem ersten Weltkrieg

in einer latenten bis manifesten Uberschätzung ihrer selbst und
ihrer eigenen Möglichkeiten Politik betreibt.30 Dieser Welt sieht sich
der Katholizismus gegenüber, der erst vor kurzem, wie noch zu
beschreiben sein wird, einen oberflächlichen Burgfrieden mit den diese
Welt formenden Mächten geschlossen hatte.31

Die letzte Überlegung knüpft sich an das Modalverb in unserer
vorläufigen Problemanzeige. Ich sehe von der Nullvariante ab, der
bewussten Verweigerung gegenüber jeglicher Anpassung. (Allerdings
ist auch diese noch, wie der Überblick über die Forschung erbringen
wird, in eminentem Masse mit der Moderne verknüpft, denn diese

Verweigerung führte in der Folge zur Möglichkeit, eine eigenständige
Form der Partezipation an der Moderne zu entwickeln.) Ob aber

die Anpassung als Muss, gewissermassen abgetrotzt, oder als Muss
im Sinne eines unbedingten Sollens gesehen und erfahren wird,
bestimmt nicht nur die Sicht der Moderne, sondern zugleich die Sicht
der Kirche und wird umgekehrt wieder aus diesen beiden Grössen

gespiesen. 32 Die Ambivalenz und die Dialektik machen hier die
Linien fast unentwirrbar. Sollen, können, dürfen oder müssen bezeichnen

nicht nur verschiedene Stufen der Anpassung. Über solche
graduellen Unterschiede hinaus weisen sie auf Wertungsunterschiede,
die die kirchliche Gemeinschaft betreffen und erschüttern mussten.

Der Fundamentaltheologie ist der Dialog mit der Welt, saekulari-
siert, areligiös, atheistisch, allgemein religiös und wie auch immer,
als auf seine impliziten Ansätze zu hinterfragender Diskurs aufgegeben,

gleichsam also auch als Metatheologie. Sie geht von der
Überzeugung aus, dass dieser Dialog eine gemeinsame Basis hat, auch
wenn sie heute nicht mehr die hypothetische Haltung „remoto Deo"
(wie wenn es Gott nicht gäbe) einnimmt. 33 Was also in der
Modernismus-Krise geschah, nämlich die Verweigerung der Anpassung,
und ebenso was heute in der Angst vieler Katholiken aufbricht, die
Rückkehr in ein wie auch immer geartetes Getto drohe nicht anders
als damals34, ist, ja muss ihr Geschäft sein, weil der Dialog mit der
Welt damit auf dem Spiele steht und weil die jeweiligen Begründungen

der Aufnahme und der Verweigerung des Dialoges eben zu
hinterfragen sind. Denn dahinter steht Ermöglichung und Verun-

17



möglichung von Dialog, steht die Beurteilung der dem Glauben
begegnenden Welt, stehen die Fragen eben dieser Welt an die
Vernünftigkeit eben dieses Glaubens. 35

Wenn ich es in meiner Darstellung der Entwicklung der
Fundamentaltheologie als grosse Leistung bezeichnet habe, dass die
zweimaligen im Grunde nicht bewältigten Krisen, Mitte des 19. und
Beginn des 20. Jahrhunderts, sich nicht in einer dritten und viel zer-
reissenderen Krise entladen hätten, sondern in die Transformation
des Zweiten Vatikanischen Konzils eingemündet seien, was auf die
Leistung vieler Vorläufer dieser Transformation im Laufe des 20.
Jahrhunderts zurückzufuhren sei, dann ergibt das ein hermeneutisches
Paradigma, das der theologischen Arbeit des einzelnen Vorläufers eine gewisse

Dignität gegenüber der oft anonym auftretenden und in Lehrbüchern
zusammengefassten Schultheologie zuschreibt.36 Das liess sich schon
darum nicht vermeiden, weil in der gleichen Zeitspanne ja nicht eine

Schultheologie gegen eine andere ausgetauscht wurde, sondern es zu
einer Ablösung jeglicher, europäische Bedeutung verlangender
Schultheologie kam. Diese latente Überschätzung der Arbeit des einzelnen
Theologen bzw. sein Gebrauch (und damit wohl auch Missbrauch)
als Problemanzeige sei hier ausdrücklich erwähnt, weil in dieser
Arbeit ebenso Kontroversen und Probleme am Schicksal Einzelner
festgemacht werden.37 Kam dort die Schultheologie zu kurz, so sind
es dieses Mal die Neuerer. Ich meine aber, dass sich nur so

Entwicklungen solcher Art überhaupt festmachen lassen.

Noch ein Wort zur Terminologie. Ich formuliere bewusst
unscharf und bezeichne, wie es in der Zeit selbst geschah, neue Ansätze
bald als modernistisch, bald als reformkatholisch, wobei ich weder
mit dem einen noch anderen eine Abwertung ausdrücke.38 Antimo-
dernismus ist dann die bestimmte Gegenposition, ultramontan wird
uns in seiner Bedeutung unten noch beschäftigen, ebenso was dieser
Ultramontanismus unter dem Liberalismus verstand. Das Bild wird
- obwohl die apologetische Tendenz verständlich ist - verzerrt,
wenn als Modernismus nur das verstanden wird, was Pius X. in der
Enzyklika „Pascendi" als die Summe und den Ursprung aller Haere-
sien ansah, um darauf beruhigt festzustellen, dass insofern in Europa
nur ganz wenige, im deutschen Sprachgebiet überhaupt keine
Modernisten existierten und der Papst damit einem Chimärenhaupt den
Garaus mache.39 Neunzig Jahre später darf durchaus festgestellt

18



werden, dass damals verschiedene Antworten auf die Anfrage der
Zeit gegeben wurden, welche im Räume der Kirche strittig waren.
Ohne mich also in die Schar der Modernisten-Schnüffler und Jäger
nachträglich einzureihen, halte ich es für sinnvoller, von einer real
existierenden Kontroverse auszugehen.

ZUR LITERATUR

Damit bin ich schon mitten in die Kontroverse heutiger Forschung
eingetreten. Generell ist zu sagen, dass die Fragen um die
Modernismus-Krise lange Jahre tabuisiert wurden. In den letzten Jahren
sind aber gewichtige Beiträge erschienen, besonders von N. Trippen,
Th. M. Loome und Chr. Weber.40 Auch die Editionen haben neue
Kenntnisse geliefert, besonders was den Modernismus in Frankreich,
England und Deutschland betrifft. Die fast geheimdienstartigen
Verflechtungen um Benigni haben in E. Poulat einen kenntnisreichen
Editor und Erzähler gefunden.41 R. Aubert hat unter verschiedenen
Gesichtspunkten die älteren dieser Arbeiten zusammengefasst und in
Gesamtdarstellungen eingearbeitet.42 Das Milieu, das die kirchliche
und theologische Arbeit begleitete, ist am anschaulichsten in Biographien,

besonders Autobiographien aus dieser Zeit zu fassen.43 Hier
wäre, besonders unter regionalen Gesichtspunkten noch sehr vieles

zu tun.
Immer wieder wird beklagt, dass die allgemeine Geschichtsschreibung

dem speziell religiös gefärbten Milieu und den dadurch
beeinflussten Grössen wenig Beachtung schenke.44 Da ist in den letzten

Jahren durch die Darstellung von Th. Nipperdey und einige
Sammelbände sehr viel aufgearbeitet worden.45 Was die Schweiz
und ihre doch wieder besonderen Verhältnisse angeht, hat Urs
Altermatt durch seine eigenen Arbeiten wie durch die seiner Schüler
Pionierdienste geleistet.46 Die vorliegende Arbeit verdankt sich in
vielem seiner Anregung und versteht sich nicht zuletzt als theologischer

Farbtupfer auf seinem Historiker-Gemälde.
Sowohl Nipperdey wie Altermatt benutzen das Paradigma der

Modernisierung, zum Teil in Anlehnung an P. L. Berger.47 Dagegen
ist Einspruch erhoben, der wohl auf Schwächen hinweist, einen
anderen Ansatz aber nicht plausibel machen kann.48 Ich habe oben

19



schon auf den latent theologischen Kern des Modernismus-Theorems

hingewiesen, insofern sich ein eschatologischer Nukleus dieses

Theorems nicht vermeiden lässt. Ich meine nun, dass gerade in der
Verbreiterung des Ansatzes in fundamentaltheologischer Richtung,
wie es hier versucht wird, eine notwendige Vertiefung dieses Ansatzes

geschehen kann.
Eben erst erschienen sind die historischen Arbeiten zum Anlass

der 100-Jahr-Feier der Universität Fribourg, welche es erlauben,
Rolle und Position von G. Decurtins neu zu sehen.40 Für ihn sind wir
immer noch auf die umfangreiche, aber tendenziöse Biographie von
K. Fry angewiesen, die ich in einer ersten Arbeit zum Thema schon
besprochen habe.5" Über seinen Kontrahenten Gisler und die damalige

Kontroverse wie auch über Georg Sebastian Huber fehlen neuere

Arbeiten, ausgenommen eine rezente Besprechung des Disputs
von Anton Gisler mit Joseph Wittig aus der Feder des Churer
Kirchenhistorikers Gasser.51 Erstaunlich und erfreulich, dass ein Verleger

das Wagnis der Neuauflage von G. S. Hubers Hauptwerk „Vom
Christentum zum Reiche Gottes" auf sich genommen hat.52 Die
Entwicklung innerhalb des Schweizer Katholizismus hat eine erste

grobflächige Darstellung durch A. Stoecklin gefunden, materialreich
durch die persönlichen Schilderungen.53

Decurtins ist als Sammler rätoromanischen Volksgutes
wiederaufgelegt und besprochen worden,54 seine sozialpolitischen und
theologischen Interessen warten noch einer vertieften Behandlung.
Ebenfalls erst in Arbeiten zu einzelnen Themen liegt eine Darstellung

der politischen und konfessionellen Situation im Bündner
Oberland zu Ende des 19. Jahrhunderts vor,55 eine eingehendere
Aufarbeitung des Erlöschens des Liberalismus in dieser Gegend gäbe
nicht nur Licht auf die Person Decurtins, sondern ebenso sehr auf
eine bis heute Konsequenzen zeitigende Sequenz innerhalb der
Bündner Geschichte.5"

So ist das, was ich versuche, in mancherlei Hinsicht ein Wagnis,
vergleichbar dem Schlagen einer ersten Schneise. Lokalhistorie
und Geschichte der weltumspannenden Kirche, politische, soziale
und Kirchengeschichte vereint mit dem erkenntnisleitenden Interesse

der Fundamentaltheologie und das vor dem Hintergrund einer
kirchlichen Kontroverse, die an Deutlichkeit und Schärfe wohl
kaum mehr zu überbieten ist, es fehlt an Fussangeln nicht. Hof-

20



fentlich ist es mir gelungen, einigen auszuweichen, hoffentlich ist es

mir aber ebenso gelungen, einige davon als solche darzustellen.

21




	Einleitung

