Zeitschrift: Beiheft zum Bindner Monatsblatt
Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: 6 (1997)

Artikel: Decurtins Kampf um die Kirche : Antimodernismus im Schweizer
Katholizismus

Autor: Flury, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-821123

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-821123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Decurti
um die

_ Beiheft Nr. 6

zum Biindner Monatsblatt




Flury « Decurtins Kampf um die Kirche



Decurtins Kampf um die Kirche
ANTIMODERNISMUS IM SCHWEIZER KATHOLIZISMUS

Johannes Flury

Beiheft 6 zum Bilindner Monatsblatt
Verein fir Bundner Kulturforschung



Die Herausgeber danken der Regierung des Kanons Graubiinden fur
die finanzielle Unterstiitzung der Drucklegung.

© Verein fir Bundner Kulturforschung, Chur 1997

Herausgeber der Reihe ,,Beihefte zum Bindner Monatzsblatt*:
Verein fur Biundner Kulturforschung

Verlag: Buindner Monatsblatt, Chur

Satz, Layout: Beatrice Calzaferri Gianotti

Umschlaggestaltung: Andrea Luzia Gadient

Druck: AG Buchdruckerei Schiers

ISBN: 3-905241-77-3



INHALT

AV 6) T o) o OO PP TP 7
{1101 Fiby 1 1 R A A I — 9
Die Aktualitat des Anti-Modernismus ......eeeeeeeeveeeiueeereeeeennnn. 9
AV g I LTSS =1 4 ) 19
Reformkatholizismus und Modernisimms: . s sssss ssssss 23
Die Romisch-katholische Kirche und
die Moderne im 19. Jahrhundert.............ccooiiiis 23
Die Neuscholastik c.o..iieeeiiiiiiiiiieiee e 28
Die Massnahmen des Lehramtes......ccoovvvveeiiiviieiiiiiiieeneene. 32
ZoWISCHENNALL I ......ovsrsennnenisinnensasnsmmsmsnnssas sasosssenssssrsnsonnnssasass 36
Gisler — Decurtins: Gemeinsam gegen den Modernismus ...... 39
Gislers Analyse des Modermismus wamsmsmssssosvmsmimsws 39
Decurtins Besprechung von Gislers Werk
und Gislers Reaktion ...ouuee e ieeeieeee e 45
Die damaligen Mittel des Kampfes ..........ccocooeiiiiiinnn, 50
Zwischenhalt I1....oooooviiiiiiiii e a2
Caspar Decurtins als Bannertrager der Ultramontanen ......... o/
Der Anti-Liberalismus Decurtins......coooecvveeviiiveeiieiienneennne. 59
Im Kampf gegen den praktischen Modernismus ............... 65
Foderalismus und Ultramontanismus...........c.ccoeeeeevvvvnnnene. 72
Decurtins Sicht der:sozialen Fragen ssswsmsssssessssssansissss 79
LoTIRCHERITRIE TIL et mosiniioininsiinmsmensonsindiniesiusinn i s s i 86
AUSDIICKE e 93
Dier bergende RAGH comnasormmmarmemmmsamssmssomsnosssspo 94
Der Fundamentalismus-Verdacht ....ccmmmssomssmsumsssnsanss 98
Zvr-wetteren Erbvcklunmg . oimmmisisimmiissusmstomng 104
L ) S 111
ANIETRINPON sxuuimuesruenms monsms e o o sy 111
PR AU i oo A A S S A 183
LteraturvVerZeiChIIS covueee e ceieeeeeeeeei e e e e e 184

Personenregister.......ooccoiviiiiiiiiiiiniiiii 198



Vorwort

Die vorliegende Arbeit ist eigentlich eine Nebenfrucht meiner Be-
schaftigung mit dem Schweizer Katholizismus, sie ist zuerst ohne Ver-
offentlichungsabsicht, einzig aus der Faszination durch den Gegen-
stand entstanden; die Einleitung sagt mehr tiber die Genese aus. Sie ist
deshalb auch in der Art nicht als streng fachwissenschaftliche Arbeit zu
betrachten. Ich habe versucht, so zu schreiben, dass ein Liebhaber bund-
nerischer Geschichte oder ein an katholischer Theologie und Kirchen-
geschichte interessierter Laie sie ebenfalls zur Kenntnis nehmen konnen.
Ob mir das gelungen ist oder ob nicht am Schluss der Jargon doch
wieder die Uberhand gewonnen hat, das muss ich dem Leser zur Be-
urteilung uberlassen. Gegentiber einer ersten Fassung habe ich das er-
ste Kapitel fur die Publikation umgestaltet, ich danke dem wissen-
schaftlichen Beirat des Bundner Monatsblattes fur die diesbezligliche
Beratung, ebenso fiir seine Bereitschaft, diese Uberlegungen, auch
wenn sie den Rahmen der historischen Wissenschaften oft sprengen, in
die Rethe Beihefte aufzunehmen.

Die Arbeit ist neben der Belastung durch das Rektorat einer Mittel-
schule entstanden. Ich musste mir deshalb von vornherein verbieten,
die Literatur in vollem Umfang aufzuarbeiten, die Arbeit ware sonst
nie geschrieben worden. Ich wollte mir eine andere Sicht der Ereignis-
se erarbeiten, nicht unbedingt neue Quellen erschliessen. Dank der
Hilfe von Herrn Andreas Gujan, lic. rer. publ. war es aber dennoch
moglich, zu Decurtins eine Fille von Zeitungsartikeln, Pressenotizen
etc. beizubringen. Ich habe mich denn auch, wenn entschieden wer-
den musste, immer fuir die zeitgenossische Darstellung entschieden und
eher die heutige Fachliteratur vernachlassigt. Sie ist 1993 abgeschlos-
sen worden, spater erschienene Literatur ist nur in Einzelfallen und
nur punktuell eingearbeitet.

Ohne Zweifel ist der Arbeit anzumerken, dass sie immer wieder zur
Seite gelegt und neu aufgenommen werden musste. Schiler und
Schulerinnen, Lehrer, Eltern, Schulpolitik hatten Vorrang. Meine
Hoftnung ist, dass ihr das nicht nur zum Nachteil gereicht hat, sondern
dass die dadurch gegebene Verbindung mit heute immer wieder
durchschimmert. Und ich hoffe, dass nur ein wenig von der Faszinati-
on, die mich immer wieder an den Schreibtisch gebracht hat, auch fiir
den Leser noch spurbar ist.






Einleitung
DIE AKTUALITAT DES ANTI-MODERNISMUS

Die Darstellung eines Streites innerhalb des sogenannten Anti-Mo-
dernismus, einer Gegenbewegung zum Modernismus innerhalb der
katholischen Kirche und Theologie, scheint eine akademische Pflicht-
Ubung zu sein. Der eine Kontrahent ist kaum mehr bekannt, der ande-
re ist wohl fir die Schweizer Geschichte von Belang, ebenso fur die
Geschichte der sozialen Bewegung innerhalb des Katholizismus. Seine
Aktivitat im Zusammenhang mit dem Modernismus spielt hingegen
heute hochstens im Umbkreis der Universitat Freiburg noch eine Rolle.

Es mag deshalb zum Verstandnis der Ausfuhrungen beitragen,
wenn iber deren Entstehung und deren Verkniipfungen einiges ge-
sagt wird. Meine Uberlegungen haben bei den Erschiitterungen,
welche das Bistum Chur im Anschluss an die Bestellung eines Ko-
adjutors und an dessen Ubergang auf den freiwerdenden Bischofs-
stuhl betroffen haben und zum Teil heute noch betreffen, ihren Aus-
gang genommen. Ahnliche Erschiitterungen haben Bischofsernen-
nungen in andern Teilen Europas ausgelost. Die Tatsache, dass hier
vor jewells anderem Hintergrund ahnliche Konsequenzen entstan-
den, lasst vermuten, dass mehr im Spiel ist als eine als unglicklich
empfundene vatikanische Personalpolitik. Es geht offenbar um Pro-
bleme, fir welche diese Personalpolitik und die durch sie angeord-
neten Bistumsbesetzungen eine Art von aufdeckendem Symbol sind,
gewissermassen das Indiz einer tiefer liegenden Spannung.!

In der Uberfiille der Pressekommentare im Anschluss an die Ereig-
nisse im Bistum Chur fallt der inflatorische Gebrauch des Begriffes Getto
ins Auge. Besonders aus den sogenannten Administrationsgebieten
und dort wiederum in erster Linie aus den Agglomerations- und den
stadtischen Gemeinden wurde die Angst vernehmbar, die Besetzung
des zustandigen Bischofsstuhls mit einem, wie man annehmen durf-
te, konservativen, der dogmatischen Linie des Vatikans treu ergebe-
nen Hirten heisse zugleich eine Riickkehr zu Positionen, welche seit
dem Zweiten Vatikanischen Konzil als iberwunden galten. Wie ge-
nau die iiberwundene und wie die erreichte Position zu umschreiben
war, blieb in all diesen Stimmen weitgehend unklar. Und gerade dies
machte denn auch wieder einen Teil der Angst aus. Das drohende



Getto, in welches man sich hineingepresst glaubte, hatte in dieser
relativen Unbestimmtheit erst recht seinen drohenden Charakter.
Doch ist deutlich zu spiiren, dass mit solchen Schlagworten der Gedanke
sich verband, es konnte eine Umkehr eingeleitet werden, welche den
(neuerlichen) Riickzug des katholischen Volksteiles aus der Polis darstel-
len wiirde.?

Aus solchen Beobachtungen ergibt sich eine erste Absicht dieser
Uberlegungen. Der Rekurs auf ein historisches Beispiel und auf Ex-
ponenten kirchenpolitischer und mentalitatsgeschichtlich verschie-
dener Richtungen soll es erlauben, die aktuelle Kontroverse klarer
zu konturieren und durch die Schilderung der historischen auch die
aktuelle Diskussionslage prazise zu umschreiben. Das sollte zum
mindesten als Ergebnis zeitigen, dass uber die Personalfragen hinaus
ebenso die Sachprobleme gesehen und bearbeitet wiirden. Denn
nicht zu iiberhéren war in verschiedenen Ausserungen die Meinung,
dass mit einer andern personellen Besetzung des Bischofsstuhls wie
des Domkapitels die Probleme des Bistums gelost seien. Mindestens
in dieser Einschatzung treffen sich Freund und Feind, nur dass es fiir
die einen eine Hoffnung, fiir die andern ein eingetretenes Faktum ist.

Meine Uberlegungen vertreten dezidiert eine andere Zielrich-
tung. Dominierend miissten die Sachprobleme sein, die allenfalls in
einer andern personellen Konstellation eher in einer Atmosphare des
Konsenses angegangen werden kénnten. Dass es sich aber um Sach-
mehr als um Personalprobleme handelt, musste sich nur schon aus
dem Vokabular der Kontroverse ergeben, welches prazise mit der
Problemlage und dem Vokabular der Erschiitterung korrelierte, wel-
che zu Beginn unseres Jahrhunderts die katholische Kirche einer
Zerreissprobe aussetzte: Die sogenannte Modernistenkrise.

Sich mit dem Modernismus und den durch ihn teils manifest ge-
machten latenten, teils hervorgerufenen und in die Anonymitat ge-
zwungenen Stromungen innerhalb der Kirche zu beschaftigen ist
damit zum einen historische Arbeit, Aufarbeitung einer nun bald ein
Jahrhundert zuriuckliegenden Kontroverse. Es ist aber zum andern
ein Teil der Gegenwart nicht nur der katholischen Kirche, sondern
ebenso der religiosen Weltdeutung allgemein.? Und dies nicht nur in
der Problemstellung, sondern ebenso sehr in der Problembewalti-
gung. Insofern will die Darstellung der Kontroverse innerhalb der
Schweizer Anti-Modernisten, und mehr noch die Konzentration auf



den einen Kontrahenten, auf seine Art, Kirche zu verstehen und zu
leben und auf die damit verbundenen Implikationen dazu anleiten,
heutige Kontroversen und die Positionen der heutigen Kontrahenten
zu verstehen und in einen Kontext zu bringen. Historische Darstel-
lung hat — beil diesem Thema nicht zu umgehen — ihren Gegen-
wartsbezug. Er soll denn auch nicht abgeschwacht, sondern immer
wieder ins Bewusstsein gerufen werden.*

Dies mochte ich an einigen Beispielen verdeutlichen: Im Vorwort
zum neuesten Werk Ulber den Modernismus schreibt H. Fries:
,Hatten sich solche Leitlinien (so wie die des Antimodernismus) all-
gemein durchgesetzt, die im Grunde die Nichtbewiltigung der
Spannung zwischen Glaube und Neuzeit darstellen, das Gesamt der
Kirche ware zu einem beziehungslosen und einflusslosen Getto ge-
schrumpft, die Theologie hatte sich der Lacherlichkeit preisgege-
ben.“ Noch in diesem Riickblick nach neunzig Jahren ist zu spiiren,
wie sehr Fries hier eine grundlegende Weichenstellung diagnostiziert.
Dass die Lacherlichkeit der Theologie nicht Realitat geworden ist,
verdankt nach der Meinung von H. Fries die Theologie den Moder-
nisten, welche vieles von dem vorweggenommen hatten, was im
Zweiten Vatikanischen Konzil die ganze Kirche beeinflussende Leh-
re geworden sel. Ich wiirde hier einige Nuancierungen anbringen, in
der Tendenz kann der Wertung Fries’ beigestimmt werden. Wenn er
dann aber im gleichen Vorwort zur Entwicklung nach dem Konzil
sich dussert, dann zeigt sich, wie sehr fir ithn die Modernismus-
Kontroverse noch Gegenwart ist: ,,Diese (sc. des II. Vatikanums)
hoffnungsvollen Prinzipien sind zwar nicht unwirksam geblieben.
Aber sie haben es nicht verhindert, dass das Konzil in Vergessenheit
geriet und dass die vorkonziliare Kirche und ihre restaurativen An-
triebe sich neu durchzusetzen suchten. Dieser Trend ist im Wachsen
und wird leider auch favorisiert. Modernismus ist manchmal auch
heute noch ein Wort der Verdachtigung. Deshalb muss alles getan
werden, dass die Fruchte des Konzils nicht verloren gehen oder gar
absterben. Sie sind die Trager der Hoffnung.*

Solcher Hintergrundfolien muss sich jede Darstellung des Mo-
dernismus und einzelner Facetten davon bewusst sein. Noch eine
rein historische Darstellung ist ein Positionsbezug in einer die katho-
lische Kirche zutiefst betreffenden Frage.



Niemand solle glauben, argumentierte auf dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil der Erzbischof von Turin, der Patristiker Pellegrino,
,»solche und ahnliche Dinge betrafen nur vergangene Zeiten“ und
meinte damit die Geschichte der Unterdriickung des Modernismus.
Er wollte anhand konkreter Beispiele auf das seiner Meinung nach
unbewaltigte und in der Sache noch zu bearbeitende Kapitel des
Umgangs der Kirche mit der Freiheit der Forschung und Lehre, mit
dem Verhaltnis von Theologie und Kirche, von Wissenschaft und
Kirche tberhaupt, aber auch mit dem virulent Werden moderner
Stromungen von Autonomie und Demokratie, Basisbewegungen und
Menschenrechtsdiskussionen in der Kirche hinweisen. Keineswegs
nur vergangene Zeiten, auch nach dem Zweiten Vatikanum nicht,
ware dreissig Jahre spater anzumerken. Die autobiographischen
Werke von Bernhard Haring’, Herbert Haag und Heinrich Fries?
widerspiegeln dies, die minuziose Darstellung des Konfliktes um Ste-
phan Pfiirtner durch Ludwig Kaufmann und die ihn daraus treffen-
den Folgen? sowie auf ganz andere Weise die Kontroverse um Eugen
Drewermann!? sind Symptome einer unbewaltigten Problemlage, die
zur Zeit der Modernistenkrise mutatis mutandis so viel anders sich
nicht prasentierte.

Ist es so nicht verstandlich, wenn P. Hiinermann seinen offenen
Brief an den Vorsitzenden der deutschen Bischofskonferenz, Bischof
Lehmann, betitelt: Droht eine dritte Modernismus-Krise?!! und da-
mit die heutigen Konflikte in eine historische Reithe mit den Ge-
schehnissen in der Mitte des letzten Jahrhunderts unter Pius IX.
(Syllabus) und zu Beginn dieses Jahrhunderts unter Pius X. (Enzy-
klika Pascendi, Anti-Modernisteneid) bringt? Mindestens darf eine
Untersuchung tber Geschehnisse und Kontroversen in dieser Zeit
und im Anschluss daran auf das Interesse auch an heutiger Kirchen-
politik Beteiligter hoffen.!2

Ich mochte dem eine personliche Reminiszenz beifiigen. Als ich
in Miinchen in den 70er Jahren an einer Dissertation iiber den Gang
der Fundamentaltheologie in der Entwicklung von der Neuscholastik
zu heutigen Ansatzen arbeitete, wurde mir gerade von katholischer
Seite immer wieder angeraten, diese Dinge doch in Frieden ruhen zu
lassen, und auf meine Nachfrage jeweils bedeutet, dass noch in den
60er und 70er-Jahren der Vorwurf des Modernismus erklingen und
in einer der akademischen Laufbahn hinderlichen Art und Weise

12



missbraucht werden konnte, wo einer die ausgetretenen Pfade fun-
damentaltheologischer und apologetischer Reflexion verliess.!3

Caspar Decurtins ist in den letzten Jahren nicht nur tber seine
Beteiligung an der Grindung des Universitat Fribourg und seine
Beitrage zur sozialen Ausrichtung innerhalb des Katholizismus wie-
der ins Gesprach gekommen. Die Geschichtswissenschaft ist an thm
interessiert infolge seines Beitrages zur Formung eines sog. dritten
Weges zwischen Kapitalismus und Marxismus. Dieser Weg trug in
der Regel korporativistische Ziige an sich und bildete einen Strang
rechter Politik getrennt vom Faschismus. Es muss auf den ersten
Blick seltsam erscheinen, den Vorkampfer des sozialen Gedanken-
gutes in diesem Zusammenhang erwahnt zu sehen. Gedanken, wie
sie in der Zwischenkriegszeit z.B. vom nachmaligen Bundesrat Phil-
ipp Etter zur Erneuerung der Schweiz zwischen der Skylla des Libe-
ralismus und der Charybdis des Sozialismus gedussert wurden,
konnten ebensogut von Decurtins formuliert sein bzw. sind direkt
von seinem Gedankengut beeinflusst. Die Anti-Modernismus-Zeit ist
fir Decurtins in diesem Zusammenhang von besonderer Wichtigkeit,
well hier seine ideologische Pragung in der Zuspitzung des Kampfes
Uberdeutlich wird. Ist dann die eine Haltung nur Tinche tuber der an-
dern oder nur Taktik im politischen Geschaft? Ist er katholisch rechts-
konservativ eingefarbter Sozialist oder sozial angehauchter rechtskonser-
vativer Intellektueller. Meine Darstellung hat ein Ziel erreicht, wenn es
ihr gelingt, das Entweder - Oder als nachtraglich angebrachte, ithm
nicht gerecht werdende Fragestellung aufzuzeigen. Die Basis fur die
Maoglichkeit, beides zu sein und in sich als zwar ambivalenter, aber nicht
einfach inkonsequenter Personlichkeit zu vereinen, liegt anderswo. Mei-
ne Darstellung hat zwar nicht in erster Linie eine historische Ausrich-
tung, vermag aber tiber die Schilderung seines letzten grossen Kampfes
vielleicht doch auch zur historischen Klarung beizutragen. '+

Einer Anmerkung wert dirfte der ckumenische Charakter dieser
Arbeit sein. Nicht Kontroverstheologie im alten Sinn ist gemeint,
sondern okumenische Theologie, die sich nicht freut an den Schwierig-
keiten der anderen, sondern in der Distanz der anderen Konfession die
Liebe zur anderen Konfession nicht vergisst. Man wird hoffentlich spi-
ren, wie sehr der Verfasser fasziniert ist von seinem Gegenstand, wie
sehr es ihm darum geht, die Kontrahenten in ihrer Zeit und ihrem
Umfeld zu verstehen und diesen Abschnitt katholischer Kirchen-



und Theologiegeschichte als einen respektablen Abschnitt zu wiirdi-
gen. Dass dies Wertungen nicht aus-, sondern gerade einschliesst,
scheint mir selbstverstandlich. Dass die reformatorische Theologie
und die Kirchen des Protestantismus die dargestellten Probleme be-
waltigt hatten, kann nur behaupten, wer auf mindestens einem Auge
blind ist.!> Insofern ist der Blick iiber den konfessionellen Garten-
zaun immer auch ein Blick auf die eigenen Beete und hilft durch
Nachbarliches (nicht Fremdes!) Eigenes zu verfremden und so als Ei-
genes wieder besser zu verstehen. Manches der dargestellten Pro-
bleme liesse sich auch innerhalb der protestantischen Tradition
festmachen und als heute noch ungelostes Problem verifizieren. Dies
musste aus arbeitsokonomischen Gesichtspunkten ausser Acht blei-
ben. Es sei hier aber ein fiir allemal gesagt, dass es nicht um Besser-
wisserel in Okumenischer Hinsicht gehen kann und auch nicht gehen
soll.

Im Gegenteil halte ich dafiir, dass in Anbetracht der erwahnten
vom Thema her mitgegebenen Gegenwartsbeziige der Blickwinkel
des protestantischen Beobachters sich als hilfreich erweisen kann.
Ihm ist es moglich, Entwicklungen darzustellen und zu beurteilen,
ohne sogleich in den Ruf der kirchenpolitischen Frontenbildung zu
verfallen.! Das ist — die Darstellung wird es in der Modernismus-
Debatte tiberdeutlich prasentieren — das Fatale an solchen Graben-
kampfen. Jede Handlung, jeder Forschungsbeitrag, jede Schrift wird
nur noch nach ihrer vermeintlichen Zugehorigkeit zur einen oder
anderen Partei bewertet. Hier kann sich die von der anderen Tradi-
tion her gegebene Distanz hermeneutisch bewahren.

Eine historische Problematik als Fundamentaltheologe in Angriff
nehmen heisst, sie auf ihre Problemrelevanz abzuklopfen, das Vor-
gehen hat also immer ein paradigmatisches Interesse. Inwiefern
zeigten sich damals Probleme, die heute noch die Diskussionsansatze
beeinflussen? Inwiefern zeigen sich Losungsstrategien als niitzlich
bzw. als verfehlt, und wie konnen diese in heutigen Problembiindeln
zum Tragen gebracht werden?!”7 Forschungsleitendes Interesse ist
damit nur zum einen die Frage: Was ist damals geschehen? Damit
verkniipfen sich die weiteren Fragen nach der Exemplaritat der Pro-
blemformulierung und der Bewiltigung. Diese zu erheben kann hilf-
reich sein, auch wenn eine direkte Beeinflussung der heutigen durch
die damalige Situation nicht gegeben wire. Die Paradigmatik wird

| 4



aber noch akuter, wenn festgestellt wiirde, und das ist meine Ar-
beitshypothese, dass die Art des Umgangs mit der damaligen Pro-
blemstellung die Art und Weise, wie sich heute das Problem stellt,
direkt mitbeeinflusst.!® Dass diese Arbeitshypothese eine Zirkel-
struktur beinhaltet, diirfte klar sein, sie ist in diesem Ansatz nicht
auszuschliessen. Die Zirkelstruktur liegt darin, dass meine Hypothese
aus einer Sicht der heutigen Vorgange gewonnen ist, die durch ein
Vorverstandnis der historischen Genese mitbestimmt threm Recht
belassen werden, der Abstand ist nicht einfach kurzzuschliessen. Es
darf auch nicht kurzweg behauptet werden, wir stiessen hier auf eine
die Kirche und ihr Handeln und Verkiindigen dauernd begleitende
Frage: Wie weit sie sich der ,,Moderne® anpassen solle, dirfe und
musse und damit auf eine mit und in ihr schon mitgegebene Frage.
Selbst wenn dem so ware, gibt es Zeiten, wo diese Frage akut er-
scheint und, in einem Problemknauel verdichtet, der Kirche zur Ent-
scheidung aufgegeben ist und es gibt Zeiten, wo die Frage zur schie-
ren Banalitat gerinnt und verkommt.!? Auch als perennierende Frage
ware die Frage somit nicht einfach die ewig Gleiche.

Diese hermeneutische Grunduberlegung soll noch vertieft und
mit einigen Bemerkungen zur Terminologie abgeschlossen werden:

Die oben ungeschiitzt und abgekiirzt aufgeworfene Frage, inwie-
weit sich Handeln und Verkundigen der Kirche der ,,Moderne® an-
passen solle, diirfe und miisse, ist reich an Facetten. Sie ist, schon die er-
sten Ausfliige ins Terminologische werden es verraten, die heimliche
Grundfrage emer Zeit des Modernismus, Antimodernismus, Reform-
katholizismus, u.a.. Heimlich darum, welil sie in der Hitze des Gefechtes
gar nicht so oft gestellt wird, wie denn in der Schlacht der eigentliche
Grund des Krieges ob der drangenden Aufgaben zu verloren gehen
droht. Facettenreich deshalb, weil so viele unbestimmte Grossen in
der Fragestellung vorkommen. Es fragt sich zum einen, ob alles Han-
deln und Verkiindigen auch der einzelnen Glaubigen gedeckt sein
muss oder nur das von kirchlichen Amtstragern und Gremien. Ist je-
der Priester als ein solcher Amtstrager zu betrachten?? Und wo-
durch gedeckt? Durch die Lehre der Kirche (Evangelium und Tra-
dition) oder durch sein Verstandnis von eben dieser Lehre??! Gibt es
so etwas wie ein Verstandnis einer Gemeinde oder Gemeinschaft,
und deckt dieser sensus fidellum, wenn es sich um eine partikulare
Gemeinschaft handelt, ithre Verkiindigung??? Nur dann, wenn sie

I5



sich ineins weiss mit der Gesamtkirche? Wie soll aber Fortentwick-
lung der Lehre und damit des Verstandnisses von Evangelium und
Tradition moglich sein, ohne dass einzelne iiber die Grenzen gehende
Vorstosse akzeptiert und als wenn auch vielleicht unfruchtbare, so doch
nicht unerlaubte Weiterungen in Kauf genommen werden?? (Ich for-
muliere hier bewusst nicht von einer protestantischen Gewissensbin-
dungs-Tradition aus, wo die Fragen noch einmal anders lagen).2+

Weiter: Was heisst ,,anpassen® in diesem Zusammenhang? Han-
delt es sich um Ubernahme der Sprache, die aber doch immer auch
Ubernahme der Denkbedingungen beinhaltet? Inkulturation gewiss,
aber was ist darunter zu verstehen? Schafft sich nicht das Evangeli-
um letztlich seine Sprache selbst?25 Aber gerdt es damit nicht in Ge-
fahr, ein in sich geschlossenes, schones, aber nutzloses Sprachspiel zu
werden und seine eigentliche Aufgabe, Salz der Erde zu sein, zu ver-
lieren? Und gleich wieder anders gewendet: Ist nicht gerade durch
die Anpassung diese Funktion gefahrdet, da das Salz im Gleichklang
der gangigen Worte seine Scharfe einbuisste?26 Wer hat sich also an-
zupassen? Nur die Form oder auch der Inhalt? Oder hat sich die
Welt an die Botschaft anzupassen, gar nicht umgekehrt, wie immer
vorausgesetzt wird? Gangig ist durchwegs der Verdacht, es wirde
zwar die Form angepasst, aber damit eben auch, gewollt oder nicht,
der Inhalt und dieser somit an die Welt verraten.?’

Unbestimmt ist ferner der Terminus ,,Moderne®, unabhangig
von der nicht mehr zu iiberblickenden Diskussion, die im Zeichen
der ,Postmoderne® in den letzten Jahren gefiihrt wurde.?8 Die zu
Beginn des Jahrhunderts zur Debatte stehende ,,moderne Welt* ist
ein, je nach Standpunkt schillernder Begriff, eine Anhaufung von -
ismen und so das Gegenbild zur katholischen Welt und ithrem fest-
gefiigten Weltbild oder aber der Zielpunkt der Entwicklung, derge-
geniiber die Inferioritat der Katholiken erst recht manifest wird. Ist
die Moderne die Welt, zu der es aus dem Getto der katholischen
Subsysteme aus- und aufzubrechen gilt oder ein Wertesystem, das
nichts weniger ist als die totale Verneinung des althergebrachten
Wertsystems und damit letztlich nur in ethischen Depravierungs-
Kategorien fassbar??? Wir konnen als Arbeitshypothese ,,Moderne*
beschreiben als die Zentraleuropdische Welt um 1900, die ihre tech-
nischen Mittel einsetzt ebenso wie die historisch-kritische Forschung,
eine Welt, in der sich die sozialen Klassen noch hart aneinander rei-

16



ben, in der eine religionslose Haltung nicht mehr unbedingt soziale
Achtung miteinschliesst und die Macht sozialer, besonders familiarer
Bindungen abnimmt, eine Welt sodann, die vor dem ersten Welt-
krieg in einer latenten bis manifesten Uberschitzung ihrer selbst und
threr eigenen Moglichkeiten Politik betreibt.3? Dieser Welt sieht sich
der Katholizismus gegentiber, der erst vor kurzem, wie noch zu be-
schreiben sein wird, einen oberflachlichen Burgfrieden mit den diese
Welt formenden Machten geschlossen hatte.3!

Die letzte Uberlegung knupft sich an das Modalverb in unserer
vorlaufigen Problemanzeige. Ich sehe von der Nullvariante ab, der
bewussten Verweigerung gegentber jeglicher Anpassung. (Allerdings
ist auch diese noch, wie der Uberblick iiber die Forschung erbringen
wird, in eminentem Masse mit der Moderne verkniipft, denn diese
Verweigerung flihrte in der Folge zur Moglichkeit, eine eigenstandi-
ge Form der Partezipation an der Moderne zu entwickeln.) Ob aber
die Anpassung als Muss, gewissermassen abgetrotzt, oder als Muss
im Sinne eines unbedingten Sollens gesehen und erfahren wird, be-
stimmt nicht nur die Sicht der Moderne, sondern zugleich die Sicht
der Kirche und wird umgekehrt wieder aus diesen beiden Grossen
gespiesen. 32 Die Ambivalenz und die Dialektik machen hier die Li-
nien fast unentwirrbar. Sollen, konnen, diirfen oder mussen bezeich-
nen nicht nur verschiedene Stufen der Anpassung. Uber solche gra-
duellen Unterschiede hinaus weisen sie auf Wertungsunterschiede,
die die kirchliche Gemeinschaft betreffen und erschuttern mussten.

Der Fundamentaltheologie ist der Dialog mit der Welt, saekulari-
siert, areligios, atheistisch, allgemein religios und wie auch immer,
als auf seine impliziten Ansatze zu hinterfragender Diskurs aufgege-
ben, gleichsam also auch als Metatheologie. Sie geht von der Uber-
zeugung aus, dass dieser Dialog eine gemeinsame Basis hat, auch
wenn sie heute nicht mehr die hypothetische Haltung ,,remoto Deo®
(wie wenn es Gott nicht gabe) einnimmt. 3 Was also in der Moder-
nismus-Krise geschah, namlich die Verweigerung der Anpassung,
und ebenso was heute in der Angst vieler Katholiken aufbricht, die
Ruckkehr in ein wie auch immer geartetes Getto drohe nicht anders
als damals?, ist, ja muss ihr Geschift sein, weil der Dialog mit der
Welt damit auf dem Spiele steht und weil die jeweiligen Begriindun-
gen der Aufnahme und der Verweigerung des Dialoges eben zu
hinterfragen sind. Denn dahinter steht Ermoglichung und Verun-

17



moglichung von Dialog, steht die Beurteilung der dem Glauben be-
gegnenden Welt, stehen die Fragen eben dieser Welt an die Ver-
nunftigkeit eben dieses Glaubens. 32

Wenn ich es in meiner Darstellung der Entwicklung der Funda-
mentaltheologie als grosse Leistung bezeichnet habe, dass die zwei-
maligen im Grunde nicht bewaltigten Krisen, Mitte des 19. und Be-
ginn des 20. Jahrhunderts, sich nicht in einer dritten und wviel zer-
reissenderen Krise entladen hatten, sondern in die Transformation
des Zweiten Vatikanischen Konzils eingemiindet seien, was auf die
Leistung vieler Vorlaufer dieser Transformation im Laufe des 20. Jahr-
hunderts zuruckzufiihren sei, dann ergibt das ein hermeneutisches Para-
digma, das der theologischen Arbeit des einzelnen Vorlaufers eine gewis-
se Dignitat gegentuiber der oft anonym auftretenden und in Lehrbiichern
zusammengefassten Schultheologie zuschreibt.3¢ Das liess sich schon
darum nicht vermeiden, weil in der gleichen Zeitspanne ja nicht eine
Schultheologie gegen eine andere ausgetauscht wurde, sondern es zu
einer Ablosung jeglicher, europaische Bedeutung verlangender Schul-
theologie kam. Diese latente Uberschitzung der Arbeit des einzelnen
Theologen bzw. sein Gebrauch (und damit wohl auch Missbrauch)
als Problemanzeige sei hier ausdriicklich erwahnt, weil in dieser Ar-
beit ebenso Kontroversen und Probleme am Schicksal Einzelner
festgemacht werden.?” Kam dort die Schultheologie zu kurz, so sind
es dieses Mal die Neuerer. Ich meine aber, dass sich nur so Ent-
wicklungen solcher Art uberhaupt festmachen lassen.

Noch ein Wort zur Terminologie. Ich formuliere bewusst un-
scharf und bezeichne, wie es in der Zeit selbst geschah, neue Ansatze
bald als modernistisch, bald als reformkatholisch, wobei ich weder
mit dem einen noch anderen eine Abwertung ausdriicke.?® Antimo-
dernismus ist dann die bestimmte Gegenposition, ultramontan wird
uns in seiner Bedeutung unten noch beschaftigen, ebenso was dieser
Ultramontanismus unter dem Liberalismus verstand. Das Bild wird
— obwohl die apologetische Tendenz verstandlich ist — verzerrt,
wenn als Modernismus nur das verstanden wird, was Pius X. in der
Enzyklika ,,Pascendi als die Summe und den Ursprung aller Haere-
sien ansah, um darauf beruhigt festzustellen, dass insofern in Europa
nur ganz wenige, im deutschen Sprachgebiet tberhaupt keine Mo-
dernisten existierten und der Papst damit einem Chimarenhaupt den
Garaus mache.?® Neunzig Jahre spater darf durchaus festgestellt

18



werden, dass damals verschiedene Antworten auf die Anfrage der
Zeit gegeben wurden, welche im Raume der Kirche strittig waren.
Ohne mich also in die Schar der Modernisten-Schniffler und Jager
nachtraglich einzureihen, halte ich es fur sinnvoller, von einer real
existierenden Kontroverse auszugehen.

ZUR LITERATUR

Damit bin ich schon mitten in die Kontroverse heutiger Forschung
eingetreten. Generell ist zu sagen, dass die Fragen um die Moder-
nismus-Krise lange Jahre tabuisiert wurden. In den letzten Jahren
sind aber gewichtige Beitrage erschienen, besonders von N. Trippen,
Th. M. Loome und Chr. Weber.#* Auch die Editionen haben neue
Kenntnisse geliefert, besonders was den Modernismus in Frankreich,
England und Deutschland betrifft. Die fast geheimdienstartigen Ver-
flechtungen um Benigni haben in E. Poulat einen kenntnisreichen
Editor und Erzahler gefunden.*! R. Aubert hat unter verschiedenen
Gesichtspunkten die dlteren dieser Arbeiten zusammengefasst und in
Gesamtdarstellungen eingearbeitet.*?2 Das Milieu, das die kirchliche
und theologische Arbeit begleitete, 1st am anschaulichsten in Biogra-
phien, besonders Autobiographien aus dieser Zeit zu fassen.** Hier
ware, besonders unter regionalen Gesichtspunkten noch sehr vieles
zu tun.

Immer wieder wird beklagt, dass die allgemeine Geschichts-
schreibung dem speziell religios gefarbten Milieu und den dadurch
beeinflussten Grossen wenig Beachtung schenke.* Da ist in den letz-
ten Jahren durch die Darstellung von Th. Nipperdey und einige
Sammelbinde sehr viel aufgearbeitet worden.*> Was die Schweiz
und ihre doch wieder besonderen Verhaltnisse angeht, hat Urs Al-
termatt durch seine eigenen Arbeiten wie durch die seiner Schiiler
Pionierdienste geleistet.#6 Die vorliegende Arbeit verdankt sich in
vielem seiner Anregung und versteht sich nicht zuletzt als theologi-
scher Farbtupfer auf seinem Historiker-Gemalde.

Sowohl Nipperdey wie Altermatt benutzen das Paradigma der
Modernisierung, zum Teil in Anlehnung an P. L. Berger.*’” Dagegen
ist Einspruch erhoben, der wohl auf Schwachen hinweist, einen an-
deren Ansatz aber nicht plausibel machen kann.* Ich habe oben

19



schon auf den latent theologischen Kern des Modernismus-Theo-
rems hingewiesen, insofern sich ein eschatologischer Nukleus dieses
Theorems nicht vermeiden lasst. Ich meine nun, dass gerade in der
Verbreiterung des Ansatzes in fundamentaltheologischer Richtung,
wie es hier versucht wird, eine notwendige Vertiefung dieses Ansat-
zes geschehen kann.

Eben erst erschienen sind die historischen Arbeiten zum Anlass
der 100-Jahr-Feier der Universitat Fribourg, welche es erlauben,
Rolle und Position von C. Decurtins neu zu sehen.* Fir ithn sind wir
immer noch auf die umfangreiche, aber tendenziose Biographie von
K. Fry angewiesen, die ich in einer ersten Arbeit zum Thema schon
besprochen habe.3® Uber seinen Kontrahenten Gisler und die dama-
lige Kontroverse wie auch iiber Georg Sebastian Huber fehlen neue-
re Arbeiten, ausgenommen eine rezente Besprechung des Disputs
von Anton Gisler mit Joseph Wittig aus der Feder des Churer Kir-
chenhistorikers Gasser.3! Erstaunlich und erfreulich, dass ein Verle-
ger das Wagnis der Neuauflage von G. S. Hubers Hauptwerk ,,Vom
Christentum zum Reiche Gottes™ auf sich genommen hat.’2 Die
Entwicklung innerhalb des Schweizer Katholizismus hat eine erste
grobflachige Darstellung durch A. Stoecklin gefunden, materialreich
durch die personlichen Schilderungen.®

Decurtins 1st als Sammler ratoromanischen Volksgutes wieder-
aufgelegt und besprochen worden,>* seine sozialpolitischen und
theologischen Interessen warten noch einer vertieften Behandlung.
Ebenfalls erst in Arbeiten zu einzelnen Themen liegt eine Darstel-
lung der politischen und konfessionellen Situation im Biindner
Oberland zu Ende des 19. Jahrhunderts vor,” eine eingehendere
Aufarbeitung des Erloschens des Liberalismus in dieser Gegend gabe
nicht nur Licht auf die Person Decurtins, sondern ebenso sehr auf
eine bis heute Konsequenzen zeitigende Sequenz innerhalb der
Bundner Geschichte.?

So ist das, was ich versuche, in mancherlei Hinsicht ein Wagnis,
vergleichbar dem Schlagen einer ersten Schneise. Lokalhistorie
und Geschichte der weltumspannenden Kirche, politische, soziale
und Kirchengeschichte vereint mit dem erkenntnisleitenden Inter-
esse der Fundamentaltheologie und das vor dem Hintergrund einer
kirchlichen Kontroverse, die an Deutlichkeit und Scharfe wohl
kaum mehr zu uUberbieten ist, es fehlt an Fussangeln nicht. Hof-

20



fentlich ist es mir gelungen, einigen auszuweichen, hoffentlich ist es
mir aber ebenso gelungen, einige davon als solche darzustellen.

21






Reformkatholizismus und Modernismus

DIE ROMISCH-KATHOLISCHE KIRCHE UND DIE MODERNE
IM 19. JAHRHUNDERT

Die zweite Halfte des 19. Jahrhunderts steht unter dem Zeichen des
Syllabus und der darin durch Pius IX. gesetzten Haltung der offizi-
ellen Kirche. Der Papst, gezeichnet durch die politischen Ereignis-
se,” stellt im ,,Verzeichnis der hauptsachlichsten Irrtimer unserer
Zeit", dem sogenannten Syllabus, eine Liste der mit dem katholi-
schen Glauben und der durch ihn gepragten Weltanschauung un-
vereinbaren Meinungen und politischen Anschauungen auf und trifft
in seinen Verurteilungen in den Augen der Zeitgenossen nichts we-
niger als die ,,moderne Zeit*“ allgemein. 3 Fir uns von Bedeutung
sind die folgenden Punkte: In Nr. 13 wird die Meinung verurteilt,
dass ,,die Methode und die Prinzipien, nach denen die scholastischen
Lehrer der Vorzeit die Theologie ausgebildet haben, ... keineswegs
den Bedurfnissen unserer Zeit und ihrem Fortschritt in den Wissen-
schaften (entsprechen)” (lat. temporum nostrorum necessitatibus
scientiarumque progressui). Positiv gewendet besagt dies, dass die
scholastischen Systeme als die der Lehre der katholischen Kirche
einzig angemessenen bezeichnet werden.>® Wir werden unten S. 28ff.
sehen, wie sich dies in der neuscholastischen Apologetik auswirkte.

Die Nr. 47 und 48 bestreiten dem Staat das Recht, die Volks-
schulen und hoheren Bildungsanstalten ohne Einmischung der Kir-
che zu betreiben, namlich ,,nach dem Gutdiinken der Staatslenker
und nach Massgabe der allgemeinen Zeitrichtung®.

Nr. 77 weist die Meinung ab, dass es ,,in unserer Zeit ... nicht
mehr zutraglich (ist), dass die katholische Religion mit Ausschluss
aller tibrigen Kulte als einzige Staatsreligion gelte, ein klarer Hin-
weis auf die weiterhin behauptete Stellung der katholischen Religion
als der in Fragen des Glaubens und der Ethik allein bestimmenden
Instanz, und Nr. 80 fasst den ganzen Katalog in einem die nachsten
Jahrzehnte wie mit einem Stempel versehenden Satz zusammen, in-
dem zum Schluss des Dokumentes als Irrtum verdammt wird: ,,Der
romische Papst kann und soll sich mit dem Fortschritt, mit dem Li-
beralismus und mit der modernen Bildung ausséhnen und verstandi-
gen® (in der klassischen lateinischen Form: Romanus Pontifex ac de-

23



bet cum progressu, cum liberalismo et cum recenti civilitate sese re-
conciliare et componere). Es lohnt sich, hier noch einen Moment zu
verweilen. Die Formel ist dreiteilig: Unter dem Stichwort progressus
verbirgt sich in erster Linie der technologische Fortschritt, aber in-
eins damit seine Auswirkungen in den westeuropaischen und nord-
amerikanischen Staaten, mit dem Liberalismus wird die Grundlage
nicht nur der damals als fortschrittlich geltenden Staatswesen, sondern
auch die sich ausbildende Oekonomie anwvisiert und die civilitas
recens, die moderne Bildung, wie die damalige deutsche Uberset-
zung den Ausdruck wiedergibt, deutet die Distanz zu den Bildungs-
bemithungen der europaischen Staaten an, welche, wie oben ver-
merkt, der Kirche die entscheidende Mitsprache verwehrten.t0

Die Reaktion der nicht-katholischen Kreise, welche iiberzeugt
waren, dass die romisch-katholische Kirche mit solchen Texten ihre
kulturelle und intellektuelle Inferioritat nicht nur zementiere, son-
dern zur offiziellen Haltung erhebe und die sich somit in all ithren
Klischees bestatigt sahen, braucht uns hier nicht zu interessieren.
Wichtiger sind in unserem Zusammenhang die innerkatholischen
Auswirkungen in der Schweiz und in Deutschland. In der Schweiz
lag die ,,Katastrophe® des Sonderbundskrieges noch nicht allzu weit
zuruck. Die katholischen Kantone hatten sich in der Folge dieser
Niederlage auf sich selbst zuruckgezogen. Es verblieben aber z.B. im
Kanton Luzern liberale katholische Kreise, welche im Bundesstaat
mitmachen wollten und die in die oekonomischen Strukturen der li-
beralen Staatsordnung eingebunden waren.5! Diese verstanden sich
auch selbst als die Ermoglichung der Gleichzeitigkeit von Treue zur
angestammten Konfession und von Partezipation am politischen,
geistigen und oekonomischen Fortschritt. Solche Bemiithungen und
die hinter diesen stehenden katholischen Kreise mussten den Sylla-
bus als Schlag in den Riicken empfinden. Wollten sie ithre Stellung
innerhalb der Schweizer Gesellschaft nicht verlieren, blieb ithnen fast
nur der Weg in die innere Emigration oder in ein eigentimlich ge-
spaltenes Weltbild offen. Allerdings konnten sie sich auch fiir die Inte-
gration in die katholische Subkultur entscheiden, das hiess nun aber
zwangslaufig Verzicht auf liberales Gedankengut und damit Absage
an die eigene Bildungsbiographie.6? Diese Integration in die spezi-
fisch katholische Subkultur ist in Deutschland, und wohl nicht viel
anders in der Schweiz, in eindriicklicher Weise geschehen: Es lasst

24



sich nachweisen, dass in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts der
katholische Klerus in Baden, der zu Beginn des Jahrhunderts noch
mehrheitlich liberal und so denn auch den ,tragenden Kraften® in
den Stadten verbunden war, immer mehr durch Priester ersetzt wurde,
welche aus landlich-bauerlichen Verhaltnissen stammten und Uber
kirchliche Gymnasien und Seminare ihre Ausbildung erhalten hatten.
Diese waren einerseits den Glaubigen aus der Arbeiterschicht viel na-
her, besonders in der Ablehnung des liberalen Unternehmertums,
andererseits entfiel die Vermittlung von Kultur und Glauben véllig,
da sie zur Kultur der stadtischen Gesellschaft kein Verhaltnis hatten
und politisch dem Ultramontanismus naher standen.53 Was also in
der Schweiz beziiglich des Liberalismus in den katholischen Kanto-
nen zu konstatieren ist: ein Absinken in die Bedeutungslosigkeit bzw.
eine Konzentration auf wenige Familien, das zeigt sich als soziolo-
gisch aufweisbare Tatsache an der Zusammensetzung des badischen
Klerus.

Der Preis, der zu zahlen war, war hoch: Die kulturelle, wissen-
schaftliche und intellektuelle Marginalisierung des Katholizismus.
Doch brachte diese Entwicklung in positiver Hinsicht eine klar um-
rissene Identitat und damit eine Hilfe in den sozialen und geistigen
Umwalzungen dieser Jahre; der Riickzug ins Getto war zugleich die
Moglichkeit des Uberlebens und damit auch des iiber das Getto
Hinauswachsens, Altermatt hat dies fiir die Schweiz detailliert be-
schrieben.b4

Nicht zu vergessen ist dabei die fortgesetzt wachsende Bedeutung
der Papstverehrung, die von Frankreich ausgehend auch in der
Schweiz sich immer mehr durchsetzte. Der ,,Gefangene im Vatikan®
bot sich nach dem Verlust des Kirchenstaates als Identifikationsfigur
und Sympathietrager geradezu an, und wenn eine Petition in der
katholischen Schweiz 150'000 Unterschriften fur die Wiederherstel-
lung des Kirchenstaates zustandebrachte,%> dann sicher nicht aus
Zuneigung zu einem Staatsgebilde, das man sich reaktionarer ver-
waltet fast nicht vorstellen kann, sondern weil die Unterschreibenden
Uberzeugt waren, nur so konnte am Heiligen Vater etwas vom erlit-
tenen Unrecht wieder gut gemacht werden. Im geschlossenen katho-
lischen System vermochten solche Dinge eine Einheit zu knipfen,
welche der modernen Welt, der man infolge der Geschlossenheit des
Systems ohnehin nur in gedampfter Weise ausgesetzt war, Parol

25



bieten konnte. In der Diaspora und den konfessionell gemischten
Gebieten vermochte man durch die konfessionellen Zusammen-
schlisse und Vereine ein ahnlich stabilisierendes System zu schaf-
fen.56 Diese Tendenzen werden noch verstarkt durch die Tatsache,
dass Leo XIII. des oftern die Irrtimer der Zeit, den Sozialismus, den
Kommunismus, etc. auf die Reformation zurtckfihrte: ,,Jener Hae-
resie entstammte 1m vorigen Jahrhundert eine falschlich sogenannte
Philosophie und das sogenannte moderne Recht, sowie die Volkssouverd-
mtat und eine alles Mass uberschreitende Zugellosigkeit, worin allzu
viele das Wesen der Freiheit sehen. Von hier war nur noch ein Schritt
zu den verderblichen Irrtiimern des Kommunismus, des Sozialismus und
Nihlismus, diesen entsetzlichen Vorzeichen und nahezu Todesboten
der burgerlichen Gesellschaft.“67 Dass dazu haufig noch der Gegen-
satz von Stadt und Land kam, einer mehr anonymisierenden zu ei-
ner die moralischen Normen streng kontrollierenden Gesellschatft,
gab diesem Gegensatz nicht nur einen konfessionellen, sondern
ebenso moralisierenden und sozialen Zug.

Allerdings sah besonders in den konfessionell gemischten Staaten
der katholische Volksteil bald ein, dass die so prinzipiell bekampften
burgerlichen Freiheiten des liberalen Staates manche Vorteile in sich
bargen. So ermoglichte die Niederlassungsfreiheit die Teilnahme an
der wirtschaftlichen Prosperitit, die Glaubens- und Gewissensfreiheit
diente als Grundlage fiir die Bildung katholischer Gemeinden in ur-
sprunglich geschlossen protestantischen Gegenden und fir den Bau
von Kirchen. In der offiziellen Lehre fithrte dies eine Zeitlang zu uns
heute seltsam anmutenden Mischformen der Argumentation. Diese
Freiheiten des doch eigentlich zu bekampfenden biirgerlich liberalen
Staates wurden fiir protestantische Staaten um ihrer Vorteile fiir den
katholischen Volksteil willen bejaht, fur katholische Staaten hingegen
als unnotig betrachtet, da diese schon auf der Wahrheit basierten,
und die protestantische Minoritat somit keinerlel Recht, ja eigentlich
gar keinen Anlass habe, auf Gegenseitigkeit zu pochen.58

Im Deutschen Reich und in der Schweiz, ebenso in Grossbritan-
nien und besonders in den Vereinigten Staaten kam es so im letzten
Drittel des Jahrhunderts zu einem Aufbruch des Katholizismus, der
seinen Anteil an der politischen Macht forderte und sich um Mass-
nahmen bemiihte, die vermeintliche oder reale Inferioritat der Ka-
tholiken zu beseitigen. In den Vereinigten Staaten war bekanntlich

26



die Kirche vom Staat getrennt und die Katholiken standen vor der
Frage, ob sie sich uiberhaupt am Aufbau und an der Verwaltung ei-
nes solchen, in offiziellen romischen Augen atheistischen und anti-
kirchlichen Staates beteiligen sollten und diirften. Konnte ein Katholik
zugleich guter amerikanischer Staatsbiirger und guter Katholik sein,
waren Washington und Rom vereinbar? Immer weitere Kreise in-
nerhalb des amerikanischen Katholizismus waren mit der kirchli-
chen Distanzierung vom Staat nicht einverstanden und forderten
von der kirchlichen Lehre Anpassung und von der kirchlichen Hier-
archie aktive Mitarbeit.%9

Dies fihrte zu einer ersten Entscheidungssituation, als im Jahr
1893 in Chicago ein sogenanntes Religionsparlament einberufen
und die katholische Kirche um Teilnahme ersucht wurde.”® Stiirmi-
sche Sitzungen innerhalb der amerikanischen katholischen Kirche
erbrachten am Schluss ein Ja zur Teilnahme, den Ausschlag gab
letztlich wohl ein flammendes Votum, das auf das Beispiel des Pau-
lus hinwies, welcher ebenfalls auf dem Aeropag und anderswo sich
nicht gescheut habe, zu Heiden zu sprechen. Die Teilnahme wurde
damit als missionarische Gelegenheit gewertet. Allerdings konnte die
Mitarbeit der Katholiken auch so verstanden werden, dass damit die
romisch-katholische Kirche sich als eine unter vielen gleichberech-
tigten Glaubensgemeinschaften verstand, und das war ein hareti-
scher Gedanke. So wurde noch Jahre spater zum Beispiel in der
Schweizer Rundschau geurteilt und Anton Gisler, dem wir noch
ausfihrlich begegnen werden, zweifelt nicht an der Naivitdt, um
nicht mehr zu sagen, der katholischen Teilnehmer: ,,Auch scheint
den katholischen Kongressmitgliedern die geheime Grundlinie der
Versammlung verborgen geblieben zu sein, die ... im Sinne der
Akatholiken nichts anderes war als die dogmatische Indifferenz, na-
herhin: religioser Evolutionismus, ...“.7! Der Artikel von Gisler be-
urteilt dieses Religionsparlament mitten aus der Modernisten-Krise
heraus und diagnostiziert hier Vorformen des Modernismus, eben
zum einen die dogmatische Indifferenz, die zur Konsequenz fiihren
konnte, in seinen Augen geradezu fithren musste, mehrere religiose
Meinungen nebeneinander zu akzeptieren, zum andern den religio-
sen Evolutionismus, der die Meinung vertrat, dass im Sinne einer Art
Teleologie die Wahrheit uneinholbar vor den verschiedenen Reli-
gionen liege und es deren Aufgabe sei, ineins mit dem Zeitgeist sich

27



daraufhin zu entwickeln. Fir eine Konfession, die sich selbst als
Hiuterin der Wahrheit wusste, sei es aber unmaoglich, bzw. grotesk,
sich an einer solchen Aufgabe zu beteiligen.

Solche Gedanken in einem Land, das im Urteil Gislers ,,fir ande-
re als irdische Ziele weder Sinn noch Kraft zu besitzen scheint®,72
waren fur die Amerikaner selbst nichts anderes als Stufen auf dem
Weg zu einem eigenstandigen, der spezifischen Situation der USA
angepassten Katholizismus, fur die ultramontanen Europaer dage-
gen ein klarer Irrweg, der nur schlimme Konsequenzen zeitigen
konnte. Leo XIII. nahm 1895 in einem Brief Stellung, nachdem das
Gewicht von Kardinal Gibbons und Erzbischof Ireland solche und
ahnliche Veranstaltungen lange gedeckt hatte, und forderte katholische
Veranstaltungen, allenfalls unter Einladung Nichtglaubiger, und er
installierte nicht sehr zur Freude des nordamerikanischen Episkopa-
tes einen standigen apostolischen Delegierten in den USA.73

Ich habe diese Situation deshalb etwas ausfuhrlicher geschildert,
well wir mit dem Artikel Gislers eine sie beschreibende Sicht mitten
aus der Modernisten-Krise besitzen und weil so deutlich wird, dass
die Fragen um Anpassung, um eigenstandige, dem Lande einbe-
schriebene Formen von Kirche und Lehre nichts spezifisch Westeu-
ropaisches waren. Die gleiche Problematik ware auf vielen Gebieten
aufzuzeigen, ich kann hier auf reichliche Literatur verweisen.’* Nur
am Rande sei noch auf die latente Gefahr hingewiesen, die in der
Ablehnung der modernen Welt entstehen konnte: Ich meine die
Vorliebe fur anti-demokratische und zum Teil faschistische Formen
des Staates, ein Verdacht, der dann in der Weimarer Republik aller-
dings auf der protestantischen Seite eher Realitat annahm als auf der
katholischen.

DIE NEUSCHOLASTIK

In theologischer Hinsicht ist interessant, wie die Schultheologie auf
diese Herausforderung durch die Neuzeit reagierte. Ich kann hier
weitgehend auf die Nachweise und die Darstellung in meiner Dis-
sertation verweisen,’> deshalb mochte ich wie im vorausgegangenen
Kapitel eher versuchen, das Klima und die Umstiande zu beschrei-
ben, in welchen sich theologische Arbeit vollzog.

28



Kurz zusammengefasst Uberspitzte die traditionelle neuscholasti-
sche Schultheologie, besonders was die Apologetik bzw. Fundamen-
taltheologie angeht, ihre konservative Position in Abwehr des Moder-
nismus derartig, dass gerade diese Abwehr den Keim der Auflosung in
sich barg, einer Auflosung, die in der Zwischenkriegszeit und in den Jah-
ren zwischen dem 2. Weltkrieg und dem 2. Vatikanischen Konzil denn
auch eingetreten ist. Sie ist durch Versuche einzelner vorbereitet und
gefordert worden. Einige davon werden unten noch zu erwahnen sein.

Das Erste Vatikanische Konzil hatte neben der in diesem Zu-
sammenhang immer wieder erwahnten Statulerung der Unfehlbar-
keit des Papstes in Fragen der Lehre und der Sitte einen fiir die
Theologie ungleich wichtigeren Text verabschiedet, die Konstitution
,Del filius“. Diese Konstitution wurde von der neuscholastischen
Schultheologie als Bestatigung ihres eingeschlagenen Weges aufge-
fasst, umso mehr als schon der oben erwahnte Syllabus in Nr. 13 die
Meinung als irrig bezeichnet hatte, ,,die Methode und die Prinzipien,
nach denen die scholastischen Lehrer der Vorzeit die Theologie aus-
gebildet haben, entsprechen keineswegs den Bedurfnissen unserer
Zeit und ithrem Fortschritte in den Wissenschaften®. Positiv gewen-
det verstand die Schultheologie diesen Satz und die, obgleich auch
anderen Interpretationen offene Konzilskonstitution derart, dass nur
die Neuscholastik der Lehre der Kirche und gleichermassen den Be-
durfnissen der Zeit entspreche. Man mache sich aber keine Illusio-
nen. Was hier als Neuscholastik auftrat, war nur entfernt mit dem
Bild verwandt, das wir heute vom Lehrbetrieb des Mittelalters ha-
ben. Die quaestiones sind doch eigentlich Ausdruck einer lebendigen
Disputation, welche entgegengesetzten Meinungen Raum gab, und
die Scholastik als Ganze eben keine Homophonie, sondern eine be-
eindruckende Polyphonie mit zum Teil gewagten Disharmonien.”
Naturlich gab es schon damals die Gefahr der Erstarrung und des
sinnentleerten Repetierens gleicher Formeln, aber sicher entsprach
die mittelalterliche Scholastik nicht dem starren, schematischen und
den Gegner formlich niederwalzenden System der neuscholastischen
Schultheologie, die nun, gestitzt durch zentralistische Massnahmen
(Berufungen, Beforderungen, etc.) thren Siegeszug durch die euro-
paische katholische Theologie antrat und in dieser Form denn auch
vorwiegend in Schulbiichern zu finden ist. Die Formung der mass-
gebenden Theologen geschah zentralisierend in Rom, wer dort stu-

22



diert und abgeschlossen hatte, konnte sich eher Chancen auf einen
Lehrstuhl ausrechnen und in der Folge Priester in dieser Art von
Theologie ausbilden und formen, bei der Besetzung von Bischofs-
stihlen war eine romische Ausbildung ein Vorteil und diese Bischofe
beriefen wieder Gleichgesinnte an ihre Priesterseminarien. Wohl
kaum jemals wies mindestens im katholischen Europa die an den
Priesterseminarien und Hochschulen gelehrte Theologie ein solches
Mass an Einheitlichkeit auf. Dass diese Einheitlichkeit auch ihre po-
litische, zumindest kirchenpolitische Note hatte, ist erwahnenswert.
Die Neuscholastiker waren in der Regel ultramontan, haufig schon
durch 1thre romische Ausbildungszeit. Hand in Hand mit der einheitli-
chen Lehre ging so die zentrale Ausrichtung auf die hierarchisch
strukturierte romische Kirche. Der liberale, dem Bildungsbiirgertum
und der nationalen Eigenstandigkeit verpflichtete Katholizismus
hielt sich noch in Residuen an staatlichen Hochschulen, wo er um-
gekehrt nun wieder durch den Staat ebenso gefordert wurde wie die
Neuscholastik durch die Kirche.’7 Eine ins Gewicht fallende Rolle
sollte er erst wieder — in gewandelter Form allerdings — in der Mo-
dernistenkrise spielen.

Was war nun inhaltlich das Anliegen der Schultheologie? Ich will
dies zusammengefasst am Beispiel der damals in der Regel Apologe-
tik genannten Fundamentaltheologie zeigen.” Sie fihrte in drei Be-
weisgangen zum Ziel. Im ersten, der sog. demonstratio religiosa, gmg
es um den Nachweis, dass der vernunftbegabte Mensch imstande sei,
die Existenz Gottes unabhangig von einer Glaubenszustimmung, al-
so remoto Deo, einzusehen und ebenso, dass dieser existierende Gott
sich dem Menschen mitteilen kann. In einem zweiten Schritt, der
demonstratio christiana, wird nachgewiesen, dass diese Mitteilung
Gottes an den Menschen in der Person von Jesus Christus faktisch
geschehen 1st und dass die Sendung von Jesus Christus durch Wun-
der und erfiillte Prophezeiungen als gottliche Sendung beglaubigt ist.
Der dritte Beweisgang, die demonstratio catholica, handelt dann von
der Weitergabe dieser Mitteilung durch die von Jesus Christus einge-
setzte Kirche, real verwirklicht einzig in der hierarchisch strukturier-
ten, im Papsttum gipfelnden romisch-katholischen Kirche.

Soll die Apologetik diesen Aufweis, und das ist erklartermassen
ihr Ziel, gegenliiber dem Nicht-Glaubenden erbringen, so muss sie
gestutzt auf die Vernunft argumentieren, sie darf nicht vom Glauben

30



thres Gesprachspartners ausgehen. So kann sie zum Beispiel die
Texte der Bibel nur als historische Dokumente ins Spiel bringen und
sie wendet grosse Energie darauf, die Person Jesu Christi mit rein hi-
storischen und rationalen Argumenten als den alleinigen Offenbarer
darzustellen.

Sie will so nicht eigentlich den Glauben uber die Vernunft er-
zwingen, das widersprache auch in ithrer Argumentation dem Wesen
des Glaubens, sie will aber zeigen, dass der Glaube der Vernunft
nicht widerspreche, was auch der Nicht-Glaubende, so er vernunft-
begabt ist, anerkennen musse. In der uns im folgenden beschaftigen-
den Zeit, der Modernistenkrise, wird dies am Ende des letzten und
zu Beginn dieses Jahrhunderts, in der Abwehr aller, einen echten
Dialog mit der sackularen Welt befiirwortenden Ansitze, auf die
Spitze getrieben und besonders kommt es zu einem Ubergewicht des
dritten Teils, der demonstratio catholica.”? Um den gegenlaufigen
Ansatzen entgegenzutreten, ergibt sich so eine Hypostasierung der
im Papsttum gipfelnden Kirche, so dass am Ende das Papsttum die
Kirche tragt und nicht umgekehrt. Ein solcher Ansatz in der Apolo-
getik muss dann in der eigentlichen Lehre von der Kirche, der Ek-
klesiologie, dazu fithren, dass das Gewicht einzig auf die iuridischen
und autoritar-hierarchischen Aspekte gelegt wird.

Als Aufgabe der Fundamentaltheologie kann demnach Gisler
formulieren: ,,Sie fithrt ihn (gemeint den Gebildeten) vom Nichts
zum unfehlbaren Papst.“8" Die lapidare Kiirze dieses Satzes hat ihre
Signifikanz. Fiir die Antimodernisten gibt es demnach nur den einen
kirchlich gestiitzten Glauben, zentriert in der Person des Papstes,
oder das Abgleiten in den Nihilismus. Tertium non datur. Fir die
Ubrigen christlichen Konfessionen mussten solche Feststellungen als
Gesprachsverweigerung erscheinen. Im Kampf gegen den Moder-
nismus geriet die Schultheologie so in eine Sackgasse. Ihr Maxima-
lismus erlaubte es nicht mehr, irgend eine andere Haltung in ithrem
Eigenwert zu wiirdigen. Alles oder nichts, war die Devise, und dieses
Alles verrannte sich immer mehr in eine Isolierung, besonders wenn
die parallel verlaufende Entwicklung innerhalb der protestantischen
Theologie ins Auge gefasst wurde.8!

Naturlich ist dies nicht die ganze katholische Theologie jener
Zeit. Besonders unter Leo XIII. machte die Erforschung der Schola-
stik, besonders des Thomismus grosse Fortschritte, und der Neu-

31



Thomismus sollte in der Folge nicht unwesentlich zur Aufweichung
der starren Neu-Scholastik beitragen. In der Zeit der Krise, 1m
Kampfgewuhl, um die damalige Sprache aufzunehmen, verschaffte
sich aber die Neu-Scholastik lautstark Gehor und bezeichnete sich
selbst als die einzige dem Lehramt und dem Anliegen der Kirche
entsprechende Theologie. In dieser Engfihrung wurde sie in der
Modernisten-Krise vom Lehramt unterstitzt; diese Massnahmen des
Lehramtes seien deshalb noch dargestellt, bevor ein erster Zwi-
schenhalt einzuschalten 1st.

DIE MASSNAHMEN DES LEHRAMTES?2

Schon unter Leo XIII. war es, wie oben schon angetont, zu ersten
Massnahmen gekommen. In einem Brief an den amerikanischen
Kardinal Gibbons nahm der Papst die Herausgabe einer Biographie
uber den Paulistenpater Hecker, der als eine Art von frithem Arbei-
terpriester bezeichnet werden konnte, zum Anlass, sich Uber den
Amerikanismus in kritischer und zurechtrickender Weise verneh-
men zu lassen. Es ist strittig, ob der Amerikanismus tUberhaupt als
Vorlaufer des Modernismus zu betrachten ist. Sicher waren wviele
Zeitgenossen, besonders unter den Integristen, dieser Meinung. Als
integrale Katholiken bezeichneten sich in der Folge die, welche den
liberalen Katholiken und den Modernisten die unverfalschte, inte-
grale Lehre der Kirche, die Treue zum Lehramt und den buchstab-
lichen Gehorsam gegentiber den Weisungen des Papstes gegenuiber
stellten. Fir sie war mit dem Papstbrief ein erstes Zeichen der Nicht-
Anpassung an den Zeitgeist gesetzt. Gisler zum Beispiel 1st in seinem
grossen Werk tuber den Modernismus ganz eindeutig der Meinung,
dass der Amerikanismus, besonders in seiner Rezeption in Frank-
reich, als Vorlaufer des Modernismus zu bezeichnen sei. Dafur
spricht in seinen Augen auch die gleiche Grundthematik: die Frage
der Anpassung an die Gegebenheiten des Landes und die jeweiligen
Erfordernisse der Zeit.8?

Mit hinein spielen politische Griinde. In Frankreich wurde die
Biographie Heckers begeistert begriisst von den Kreisen, die der
Meinung waren, man habe auf einen Ausgleich mit dem sich damals
haufig anti-klerikal gebardenden Staat hinzuarbeiten. In Deutschland

32



wiederum war nur schon die Tatsache, dass der Amerikanismus gerade
in Frankreich Anhanger fand, Grund genug, ihn der Haresie zu ver-
dachtigen, handelte es sich doch mit Frankreich um einen republi-
kanischen Staat, nicht frei von einem kampferischen antikirchlichen
Liberalismus, der zum Beispiel das Schulwesen laisiert hatte und auf
eine Auflosung der Orden ebenso wie eine Trennung von Kirche
und Staat hinarbeitete. Was konnte in den Augen ultramontaner
deutscher Katholiken Gutes aus so einem Lande kommen?

Mit Pius X. bestieg nun 1903 ein Papst den Stuhl, der schon die
Wahl seines Namens damit begriindete, er gedenke an die Papste die-
ses Namens, die im vergangenen Jahrhundert mutig gegen die wu-
chernden Irrtimer gekampft hatten, anzukniipfen.8* Es war deshalb
zu erwarten, dass er im Bereich der Lehre an die Bemithungen Pius
IX. anschliessen wiirde. Unterdessen war aber die Zeit nicht stehen-
geblieben, die Kirche auch in ithrem Selbstbewusstsein weltumspan-
nender geworden, die katholischen Volksteile in den europaischen
Landern und besonders in den USA selbstbewusster, die zuruck-
drangenden Massnahmen des Lehramtes wie zum Beispiel in Italien
das Verbot, sich am laizistischen Staat und sei es nur als Wahler zu
beteiligen, hatten an Kraft verloren. Wenn Pius X. hier also an seine
Vorginger anknupfen wollte, war eine beachtliche, vor allem die
Theologie disziplinierende Kraftanstrengung vonnéten. Der Papst,
geschildert als ein Mann mit einem tiefen Gefiihl fiir seine Verant-
wortung als Hirte der weltweiten Gemeinde, war bereit, auf diesem
Gebiet auch unpopulare und strenge Massnahmen zu ergreifen. Die-
se sollten sich zuerst gegen Neuerungen auf dem Gebiet der Bibel-
auslegung richten, bald aber die theologische Forschung als ganze
und thr Verhaltnis zu den nichttheologischen Wissenschaften be-
treffen.

Nebst unzdhligen Massnahmen gegen einzelne Theologen, die
uns hier nicht zu beschaftigen brauchen und zum Teil in den nach-
sten Kapiteln auftauchen werden, sind drei Ausserungen des Lehr-
amtes von besonderem Gewicht: Das Dekret ,,LLamentabili® des
Sanctum Officium, die Enzyklika ,,Pascendi” und das Motuproprio
»,Sacrorum Antistitum®.

Das Dekret ,,Lamentabili‘ lehnt sich schon in der Form an den
Syllabus an. Es stellt einzelne, aus dem Zusammenhang gerissene
Satze modernistischer Autoren zusammen, um diese zusammenfas-

33



send zu verurteilen. Die Enzyklika ,,Pascendi®, wie das Dekret 1907
erschienen, fasst dann alle diese Abweichungen von der katholischen
Lehre in einer, Modernismus genannten Haresie zusammen, vom
Papst in aller wunschenswerten Deutlichkeit als Brutstatte und
Summe aller Haresien bezeichnet.

Dieses Vorgehen konstitulerte erst eigentlich den Modernismus
als System und als in sich kohaerentes Lehrgebaude, so sehr dass
modernistische Autoren ironisch bemerken konnten, eigentlich miisste
man die Lektire der Enzyklika verbieten, so anziehend werde darin das
System der Modernisten geschildert.8> Es machte aber umgekehrt dem
Einzelnen moglich zu behaupten, ein solches System, wie es hier
verurteilend konstruiert werde, betreffe ihn selbst hochstens ganz am
Rande, und so sei er von der Qualifikation als Modernist und der
daraus folgenden Indizierung gar nicht beruhrt. Diese ,,Vertei-
digungslinie® war schon bei der Verurteilung des Amerikanismus
eingehalten worden, wo Kardinal Gibbons mit einem gewissen
Recht feststellen konnte, niemand im amerikanischen Klerus wiirde so
etwas, wie es kirchenamtlich als ,,Amerikanismus® geschildert werde,
als seine eigene Meinung akzeptieren. Ebenso hiess es auch jetzt,
wieder mit einem gewissen Recht, dass besonders im deutschen
Sprachbereich durch dieses gewissermassen maximalistisch konstru-
lerte System sich niemand mitbetreffen lassen miisse. Dieser Ansatz,
mit der Enzyklika auf diese Art und Weise in einer Koexistenz zu le-
ben, hatte bis in die 60er Jahre des Jahrhunderts die Konsequenz,
dass der Modernismus, eben als nicht existierende Haltung, totge-
schwiegen wurde, totgeschwiegen werden musste, damit aber auch
das echte Problem, welches durch die Bewegung des Modernismus
ja angezeigt worden war. So kann noch heute konstatiert werden,
dass wohl in keinem Land Europas nach 1914 das tiber hundertjah-
rige Bemuhen, den Katholizismus von innen her zu reformieren und
damit denn auch den Gegebenheiten der modernen sei es naturwis-
senschaftlichen wie historischen Erkenntnisse anzupassen, so sehr
,vergessen®, besser wohl verdrangt und in den Hintergrund abge-
schoben wurden wie in Deutschland.86 Damit hatte die Art, mit den
kirchlichen Verurteilungen umzugehen, weit iiber die Tragweite der
Verurteilungen hinaus, eine tabuisierende Konsequenz. Die Zensur-
schere im Kopf wurde wichtiger als die Zensurschere tiberhaupt.

34



Wie schon beim Syllabus wurde auch jetzt wieder angetont und
zum Teil offen behauptet, eigentlich handle es sich beim Modernis-
mus um ein verkapptes protestantisches System, anders aber als da-
mals blieb die nicht-katholische Offentlichkeit weitgehend indifferent
und sah in der Kontroverse eine innerkatholische Differenz, einzig
dass hie und da bemerkt wurde, damit habe sich die katholische Kir-
che und die von ihr bestimmte theologische Wissenschaft nun end-
gultig aus der Forschung und der modernen Weltsicht abgemeldet.
Sowohl Karl Holl wie auch Adolf von Harnack bemerken im Ge-
genzug ubereinstimmend, dass der Modernismus gerade nicht ein
Schritt auf dem Weg zum Protestantismus sei, sondern tber eine
Reform von Kirche und Theologie den Katholizismus starken
wolle.87

Das Motuproprio ,,Sacrorum Antistitum* zielt direkt auf die Rei-
hen des Klerus, indem es von allen Priestern einen Eid verlangt, der
die dezidierte Absage an den Modernismus beinhaltet. Diese Diszi-
plinarmassnahme zur Schliessung der Reihen, der sogenannte Anti-
Modernisten-Eid, fiihrte besonders in deutschen Universitatskreisen
zu einiger Emporung. Es gab Stimmen, welche verlangten, katholi-
sche Theologieprofessoren, welche den Eid ablegten, aus der Uni-
versitat auszuschliessen, weil ein solcher Eid mit der Freiheit der
Forschung unvereinbar sei.8# Auf Bitten des deutschen Episkopats
wurden deshalb die deutschen Theologieprofessoren an staatlichen
Fakultaten von der Eidesleistung befreit, um nicht Gelegenheit zu
einem in Deutschland befurchteten Wiederaufflackern des Kultur-
kampfes zu geben. Bei Berufungen war aber nicht zu vermeiden,
dass Priester, welche den Eid geschworen hatten, Lehrstiihle beset-
zen konnten. So wurde der Anti-Modernisten-Eid nach einigen Jah-
ren auch bel den Ordinarien deutscher Universitaten zur Tradition,
Herbert Haag zahlt in seiner Autobiographie auf, wieviele Male er
ithn geschworen habe.®)

Dazu kamen Massnahmen gegen Einzelpersonen, diese hier auch
nur skizziert zu umreissen, wirde zu weit fithren. Stadler fasst sie in
der Art der Durchfihrung zusammen: ,,... der Kampf gegen den
Modermismus, der zu Beginn des 20. Jahrhunderts zu heftigen, nach
aussen aber sorgsam abgeschirmten Debatten und auch zu personli-
chen Tragodien fuhrte.“9? Und als dann 1910 die sogenannte Bor-
romaus-Enzyklika in Deutschland als anti-protestantisch empfunden

35



wurde, war alles Geschirr in der massgeblichen deutschen Offent-
lichkeit zerschlagen.”! Dantine/Hultsch gewinnen mit einem gewis-
sen Recht den Eindruck, ,,dass die enorme Kraftanstrengung, mit
welcher der Papalismus im ultramontanen und neuscholastischen
Gewande die katholische Kirche auf ihr mittelalterlich-barockes
Gewordensein festzulegen und zu konservieren suchte, letztlich ver-
geblich war.“9?2 Der Hauptteil unserer Arbeit wird eine solche Kraft-
anstrengung naher untersuchen und anhand der von Stadler schon
erwahnten, oft bitteren und wenig erfreulichen Streitigkeiten und
Kontroversen das Fortwirken der Problematik aufzeigen und ebenso
den Beweis dafiir erbringen, dass trotz aller disziplinarischen Mass-
nahmen die Probleme nicht gelost waren und damit die Kraftan-
strengung eben letztlich vergebens war.

ZWISCHENHALT |

,Der Tod Pius X. und der Ausbruch des Ersten Weltkrieges haben
die Modernismuskrise abgebrochen. Dieser Abbruch bedeutete je-
doch keine Bewaltigung des Problems, das unter der Oberflache
weiterschwelte.” Diese leicht resigniert tonende Feststellung Trip-
pens uber den Modernismus in Deutschland kann auf die Schweiz
Ubertragen werden und wenn B. Haring heute in seinem Lebens-
ruckblick zu einem heutigen Vorgehen der Glaubenskongregation
bemerkt: ,,Ich halte letzteres Schreiben der Glaubenskongregation
fiir besonders aufschlussreich. Man will keine offene Kritik zulassen
und durch Lehrverfahren unter Einschaltung der Ordensoberen kri-
tische Theologen zum Schweigen bringen, wenn sie selbst in klein-
sten Punkten lehramtlicher Ausserungen anders denken. Nicht nur
Dissens, sondern auch jede kritische Ausserung wird so zu einem
strafbaren Tatbestand®,? dann konnten diese Satze ebenso 1912 von
einem gemassregelten Theologen aus dem Kreise der Reformer ge-
schrieben sein. Ist also alles gleichgeblieben? Bestimmt nicht, die
Macht der Medien und das Bewusstsein der Laien, um nur zwel
Punkte zu nennen, sind heute ganz anders. Ebenso haben sich die
kritischen Punkte von der Apologetik ins Gebiet der Moraltheologie
verlagert, ,,Humanae vitae“, die bekannte Ausserung von Paul VL.,
bekannt geworden als Stellungnahme zur Pille, ist das beste Beispiel

36



fir den Wandel des Gebietes und fiir das gewandelte Gewicht der
offentlichen Meinung.

Was gleich geblieben ist, ist wohl die oben schon in der Einlei-
tung formulierte Grundfrage: Wie sehr darf und kann sich die Lehre
der Kirche den Bediirfnissen des einzelnen Landes und der Zeit an-
passen? Die Frage also nach der Zeitgenossenschaft der Kirche.
Gleich geblieben ist auch das in sich hochst legitime Interesse der
Kurie, die Einheitlichkeit der katholischen Kirche als Einheit der
Lehre festzuhalten.% Einen weiteren Vergleichspunkt meine ich
darin zu sehen, dass die katholische Kirche heute ebenso wie damals
in Gefahr ist, sich ganz auf die innerkatholischen Probleme zu kon-
zentrieren und die Oekumene im urspringlichen Sinn des Wortes zu
vernachlassigen. Fir diese Parallele spricht nicht zuletzt der Ge-
brauch des Protestantismus in der Polemik. Wieder wird den
»progressiven” Gruppierungen vorgeworfen, sie seien nichts anderes
als verkappte Protestanten und wieder kann und muss demgegentiber
von protestantischer Seite geurteilt werden, es handle sich um einen
echt katholischen Aufbruch. Dass in solchen Krisen heute wie da-
mals die Reformkatholiken eher zu einem Dialog mit anderen christ-
lichen Konfessionen bereit sind, stempelt sie noch keineswegs zu
Krypto-Protestanten.

Der grosste Unterschied liegt meines Erachtens in der Nicht-
Wiederherstellbarkeit des katholischen Milieus. Michael Klocker hat
den Zerfall oder mindestens die Aufweichung dieses Milieus sehr
detailliert beschrieben, Gerhard Schmied sieht in seinem soziologi-
schen Ansatz die katholische Kirche gerade in ithrer Entwicklung seit
dem II. Vatikanum auf dem Weg zur Sekte im Sinne Troeltschs.%
Damit ist, auch wenn man diesen Ansatz nicht durchwegs teilen will,
angedeutet, dass es die alle Lebensbereiche liberspannende katholi-
sche Kultur nicht mehr gibt und dass der Einfluss der Katholischen
Kirche hochstens noch den Bereich ihrer direkten Anhanger um-
fasst. Diese Entwicklung verscharft sich, wenn sich das System noch
einmal in zwel oder mehrere Subsysteme aufsplittert, die sich derma-
ssen tber die Richtung uneins sind, dass sie keinen gemeinsamen mi-
nimalen Nenner mehr finden konnen. Ich kann hier nur als Frage
aufwerfen, ob nicht dieses Phianomen mitbeeinflusst ist durch die im
Troeltsch’schen Sinne gekennzeichnete Entwicklung, gleichsam also
Geburtswehen darstellt auf dem Weg zu einer minoritaren Kirche?9

37



Solche Probleme betrafen damals hochstens die Diaspora-Katho-
liken, keineswegs die Stammlande, und auch fir die Diaspora waren
sie anders gestellt, weil die meisten Katholiken geistig-religios in den
Stammlanden verwurzelt waren (iber Verwandtschaften, Teilnahme
an kirchlichen Feiern in den Heimatgemeinden, etc.) und die ge-
schlossen katholischen Gebiete in threm Rucken wussten.?” Das Re-
duit 1st heute verschwunden, die Antwort auf die so verwirrend viel-
faltigen Fragen der Moderne ist von Einzelnen oder von einzelnen
Gruppen zu geben, die Lehre der Kirche wird dabei als Hilfe, aber
nicht mehr eo ipso als letzte Autoritat empfunden.

Vorschnelle Ubertragungen iiber das Jahrhundert hinweg ver-
bieten sich damit, die vorhandene Parallelitat und die Abhangigkeit
der heutigen von der damaligen Problematik liegen dennoch klar
zutage. Auf sie wird am Schluss noch einmal zurtickzukommen sein.

Dieser Uberblick iiber die Modernismus-Krise, notgedrungen stark
verkirzt und schon auf die Kontroverse des nachsten Kapitels zen-
triert, sollte gleichsam die Bithne schildern und die Vorgeschichte.
Wenn im folgenden ein Aspekt des Lebens und Werkes Caspar
Decurtins zum Thema gemacht wird, speziell in der Auseinanderset-
zung mit Anton Gisler, dann soll der Rahmen dieser Auseinander-
setzung prasent bleiben. Einmal ist nur so zu verstehen, in welcher
Scharfe diese Kontroverse gefithrt wurde, dann kann weiter dieses
Detail aus der Modernisten-Krise exemplarischen Charakter an-
nehmen und drittens soll so neues Licht auf die auf den ersten Blick
erratisch in seine Biographie eingefligte Passage aus Decurtins an
Kampfen nicht armes Leben geworfen werden.

Es geht aber in erster Linie nicht um die Biographie eines katholi-
schen ,,Helden in der Abgrenzung gegen einen zukiinftigen Bischof,
sondern um Positionen innerhalb der IFragestellung, ,,Anpassung an
die Moderne® und um die Frage, wieso damals ungeniert die uns
heute so peinlich beruhrenden Methoden der Auseinandersetzung
angewandt wurden. Bei beiden Aspekten, Positionen wie Methoden,
ist sowohl der zeitgenossische, wie auch der heutige Hintergrund
nicht auszublenden.

38



Gisler - Decurtins: Gemeinsam gegen den
Modernismus ?

GISLERS ANALYSE DES MODERNISMUS

Anton Gisler ist zur Zeit der Modernismus-Krise Professor fiir Apo-
logetik und Dogmatik in Chur und wird 1913 Regens des gleichen
Priesterseminars. Aus dem Kanton Uri stammend hatte er eine
Laufbahn hinter sich, wie sie fiir viele katholische Priester und Ge-
lehrten damals typisch war. Aufgewachsen in einer geschlossen ka-
tholischen Gegend, Gymnasium an einer von Ordensleuten geleiteten
Schule, Priesterseminar und darauf, wollte man eine wissenschaftliche
Laufbahn einschlagen, ein zusatzliches Studium in Rom. Auf diesem
Weg, man mochte ihn klassisch nennen, gelangte Gisler auf die Chu-
rer Professur und war in diesen Jahren Vertrauter des damaligen
Churer Bischofs Georgius Schmid von Griineck.?

Es macht eine gewisse Ironie der Geschichte aus, dass sich in der
Kontroverse Gisler — Decurtins die Ausbildungsgange untypisch kreu-
zen. Der oben fur Gisler skizzierte Bildungsgang fuhrte in der Regel zu
einer ,,normgerechten® Priesterexistenz: Ultramontan, im katholi-
schen Milieu verhaftet, Lektire der einschlagigen Tageszeitungen
und Periodika, stark antiliberal und mit wenigen Kontakten tber
den geschlossenen Kreis hinaus.? Kurz: Das, was Altermatt mit
Getto bezeichnet und was im damaligen Deutschland Zentrumsturm
genannt wurde. Umgekehrt bot der Bildungsgang, wie ithn Decurtins
aufweisen kann, am ehesten Gewahr fur eine antiultramontane und
liberale Haltung, den Reformkatholiken zugewandt: Jugend in ei-
nem vielen Anregungen offenen Elternhaus, staatliches Gymnasium,
Studium an staatlichen Universitaten. Wir werden dieser biographi-
schen Auffalligkeit unten bei Decurtins weiter nachgehen miissen.

Die Atmosphare am Churer Priesterseminar entsprach dem Bild
damaliger Ausbildungsstatten, ein familiares, in sich zwar sehr ge-
schlossenes, aber nicht eigentlich bedriickendes Klima. Ein Zitat ei-
nes damaligen Absolventen mag dies belegen: , Freilich, es bedurfte
der Lizenz, das Seminar zu verlassen. (Sc. um z.B. in die Stadt zu
gehen oder einen Spaziergang zu machen). Wir fihlten das nicht als
eine Freiheitsbeschrankung, sondern als begriindete Regel der Ord-
nung. Das Seminar bot mir Heimstatte, Gemeinschaft, geistiges und

39



leibliches Wohlergehen und Geborgenheit. Hier reiften die Priester-
berufe heran.“1% Es lohnt sich, einen Moment bei dieser Beschrei-
bung zu verweilen. Sie druckt sehr schon die Beschrankung auf die
enge Welt von St. Luzi aus, Uber der Stadt Chur gelegen, und so
wurde das denn auch empfunden: Man war der saekularen Welt
enthoben, lernte diese in erster Linie aus den Biichern und Vorle-
sungen der Apologetik kennen als eine Welt, die der katholischen
Religion und dem eines Priesters wiirdigen Lebenswandel feindlich
gegenuberstand. Diese Distanz zur ,,Welt" wurde nicht als Entbeh-
rung empfunden, das Seminar bot demgegeniiber das Gefiihl des
Aufgehobenseins unter Gleichgesinnten und Gleichaltrigen, bot die
Moglichkeit der Identifikation mit alteren Priestern, die als Lehrer in
der gleichen Hausgemeinschaft wohnten und bot in den Heiligen
und in der Person Marias, welche die Kirche gleichsam personifi-
zierte, Ideale, denen nachzueifern sich lohnte. Priesterausbildung,
Priesterreife, wie das im Zitat oben genannt wurde, das war zum ei-
nen die Chance einer volligen Konzentration auf die Lehre und die
Spiritualitat der Kirche, zum anderen ist natiirlich hier das Getto
gleichsam mit Handen zu greifen. Wen wundert, dass solchermassen
ausgebildete Priester in thren Gemeinden die Tendenz hatten, das
katholische Milieu zu reproduzieren, Gemeindeaufbau also verstan-
den wurde als Herstellung einer moglichst geschlossenen Subgesell-
schaft und in Distanz zur Welt sich ausbildenden Subkultur. 10!

Wenn wir uns heute mit Theologen wie Gisler beschiftigen, sind
wir in der Regel allzu schnell geneigt, solche Positionen unter Stich-
worten wie ,,stockkatholisch®, ,,antimodernistisch® oder ,,Getto-Katho-
lizismus® zu subsumieren. Nach der Schilderung des allgemeinen
Klimas sollte allerdings deutlich geworden sein, dass es innerhalb des
Anti-Modernismus Differenzierungen gibt, die fiir die Entwicklung
der katholischen Theologie und des Katholizismus nicht unerheblich
sind. Wer am Ende des grossen Werkes Gislers: ,,Der Modernismus*
den Hymnus auf das konsequente Vorgehen Pius X. gegen die Mo-
dernisten liest, schliesst (vorschnell) auf triumphalistischen, maxima-
listischen Papalismus. Das ist nur die eine Seite, die in vielen Teilen
sorgfaltige und nicht von vorneherein voreingenommene Behand-

lung philosophischer Autoren wie Kant oder Blondel im gleichen
Werk die andere.102

40



Gisler war massgeblich an der ,,Schweizerischen Rundschau®
beteiligt, als Mitherausgeber und als einer ihrer wichtigsten Autoren.
Um die Jahrhundertwende beginnt die Zeitschrift zu erscheinen,
Gisler eroffnet den ersten Band mit einem Aufsatz iiber Friedrich
Nietzsche, aus Anlass seines Todes. Es gibt keine programmatischen
Erklarungen zum Erscheinen der Zeitschrift im ersten Band, aber
die Beitrage selbst sind ein deutliches Programm. Die Zeitschrift will
selbstverstandlich katholisch sein, will aber von der Warte des Ka-
tholizismus aus iiber vielfaltige Erscheinungen und Bestrebungen in
Kultur und Wissenschaft informieren. Hier liegt das Besondere. Sie
will zuerst einmal verstehen und dann beurteilen, und eben nicht
von vorneherein verurteilen. Gisler schreibt im ersten Jahrgang wei-
ter Uber E. Hackel und iber christian science, schreibt Miszellen und
ist auch in den folgenden Jahrgangen haufig anzutreffen, immer
mehr mit Artikeln aus dem Umfeld des Modernismus. Nachdem er
im ersten Jahrgang des ,,Schweizer Jahrbuch® einen ausfuhrlichen
Artikel gegen den Modernismus unter den Titel: Ecclesia militans
gesetzt hatte, bespricht er im 9. Jahrgang der Schweizer Rundschau
die Enzyklika Pascendi, im nachsten Band blickt er zuriick auf das
Religionsparlament von Chicago 1893, eine Parallele zu seiner aus-
fihrlichen Besprechung des Amerikanismus in seinem grossen Mo-
dernismus-Band, nicht anders der Artikel tiber Isaak Thomas Hek-
ker im 12. Band. Dazwischen finden sich weitere Aufsitze zur
Thematik. Wenn ein Schiler Gislers feststellt: ,,Seit 1893 befasste
sich Prof. Gisler in seinen Vorlesungen und Vortrigen mit diesen
Geistesstromungen, die man auch mit dem Sammelnamen Moder-
nismus bezeichnet”, dann ist seine schriftstellerische Tatigkeit dies-
beztglich zwischen 1906 und 1912 zu einem Hohepunkt gelangt. 103

Beir solch pointierter Stellungnahme gegen den Modernismus,
mag das Urteil von Altermatt iiber die Schweizer Rundschau erstau-
nen: ,,Diese Zeitschrift widmete sich neben sozial-, kultur-, und
staatspolitischen Fragen vor allem kulturasthetischen Problemen und
vertrat eine dem «Reformkatholizismus» entsprechende Grund-
linie.“19¢ Das Urteil ist aber nicht falsch. Die Zeitschrift und mit ihr
Gisler wollten wiirdigen, was ausserhalb des Katholizismus geschah,
wollten aber umgekehrt den eigenen katholischen Standpunkt kei-
neswegs verleugnen. Dazu mussten sie zuerst einmal tiber die kultu-
rellen und wissenschaftlichen Stromungen informieren. Ein sinnvol-

4|



les und an sich auch harmloses Unterfangen. Wir werden sehen, dass
dieses Unterfangen in der in diesen Jahren herrschenden Atmospha-
re des Kampfes als Verrat am Katholizismus empfunden wurde.

Modernismus ist nach Gisler ,,in erster Linie religioser Relativis-
mus®. Dazu passt, dass Gisler der Bewegung einen pragmatischen
Wahrheitsbegriff zuschreibt. ,,In zweiter Linie ist der Modernismus
religioser Subjektivismus oder Immanentismus.” ,,Modernist sein
heisst, bestreiten, dass es irgendeine religiose Erkenntnis gebe, die
mit der Wirklichkeit ubereinstimmt, ...* Alles ist letztlich Gefuhl,
vom Einzelnen erfahren, ,nirgends mehr ein fester Pol im Gebiet
der Religion.“1% Diese Fehlentwicklung hat mit dem Amerikanismus
begonnen. Zwar lobt Gisler I. Th. Hecker fir seine Bemiihungen,
die entkirchlichten Katholiken Nordamerikas, besonders in der Ar-
beiterschicht, zurickzugewinnen, in diesem Bemiuhen ist er aber in
seinem Urteil in der Anpassung soweit gegangen, dass sich besonders
franzosische Vertreter des Amerikanismus zurecht auf ihn berufen
konnten. Trotz dieser Berufung ist dort das Gebiet der kirchlich ap-
probierten Lehre verlassen worden.!% In Frankreich ist der Imma-
nentismus besonders durch die Philosophie M. Blondels zur Blute
gelangt und dann als Immanenzapologetik in die Fundamental-
Theologie eingegangen.!®? Sie versucht einen anderen Beweisgang
als die klassische Apologetik, wie sie oben kurz dargestellt wurde.
Gisler lasst an diesem Unterschied keinen Zweifel: ,,Alle jene Be-
weismittel fir den Glauben, welche die Neuapologeten vorbringen,
wollen wir gerne gelten lassen als Konvenienzbeweise, als Bestati-
gungen, als Hilfsargumente.“198 Mehr durfen sie aber nach Gisler
nicht sein, will sich die Apologetik nicht selbst aufgeben. Die wissen-
schaftliche Theologie der Neuscholastik weist der Apologetik die
Aufgaben zu, ,einen logisch geschlossenen, unangreifbaren Vorbau
fur den Glaubensakt® aufzustellen, jeder Einbau von Gefihl oder
personlicher Erfahrung ware hier storend. Gisler gelangt zur Kon-
klusion: ,,Daher wird die Apologetik intellektuell-spekulativ sein,
oder sie wird nicht sein.“!%? Fir Gisler steht also im Gesprach mit
der Immanenz-Apologetik die Apologetik selbst auf dem Spiel und
damit die Verniinftigkeit des Glaubensaktes und letztlich die Mog-
lichkeit von Theologie in neuscholastischer Ausrichtung.

Gerade in Frankreich hatte der Modernismus, oder was seine Geg-
ner dafir hielten, eine pointierte Ausrichtung auf die Exegese, beson-

42



ders durch M. J. Lagrange, in diesen Jahren Leiter eines neugegrin-
deten Institut biblique in Jerusalem. Gisler ist durch diesen Reformweg
weilt weniger beunruhigt als durch die neuen Ansatze innerhalb der
Apologetik: ,,Fiir den Katholiken sind iibrigens die biblischen Fragen
umso weniger beunruhigend, als die Kirche niemals angstlich auf
den biblischen Buchstaben sich festlegte und oberste Richterin des
biblischen Gedankens zu sein immer energisch beanspruchte. Nicht
die Kirche wird durch die Bibel, sondern die Bibel durch die Kirche
gerichtet; denn die Kirche ist alter als die Bibel und hat zum Glau-
bensfiihrer den heiligen Geist.“!'0 Deutlicher konnte die Differenz
zum Protestantismus nicht markiert, deutlicher aber auch nicht aus-
gesprochen werden, warum das Bollwerk der Apologetik nicht fallen
darf: Dort wird ja in der demonstratio catholica die real existierende
Kirche als Hiuterin der Offenbarung nachgewiesen, dies, wie oben
gezeigt wurde, ohne auf die Uberzeugung des Glaubenden zu rekur-
rieren.

Aus der skizzierten Beurtellung der modernistischen Ansatze er-
gibt sich die Disposition des Gislerschen Hauptwerkes ,,Der Moder-
nismus®, eines ,,opus magnum®, schon an seiner Seitenzahl gemes-
sen. Eine ausfuhrliche, fast 200 Seiten umfassende Darstellung des
Amerikanismus in seiner ursprunglichen und besonders in der fran-
zosischen Spielart, inbegriffen des Amerikanismus als Reformkatho-
lizismus in Deutschland, eroffnet das Werk. Diese Subsumierung des
deutschen Reformkatholizismus vernachlassigt die in wesentlichen
Zigen doch verschiedene sozialpolitische und regionalpolitische
Ausgangslage in beiden Landern, sie ermoglicht aber eine Verkntp-
fung von disparaten Elementen. Die Darstellung des eigentlichen Mo-
dernismus splittert diesen auf in Elemente: Gnostizismus, Skeptizismus,
Kantscher Agnostizismus und Immanenzlehre. Es geht Gisler nicht dar-
um, Schiessbudenfiguren als Gegner zu errichten, die er leicht erledigen
kann. Die Darstellung Kants ist durchaus eine Wurdigung, auch wenn
sein System zuletzt deutlich abgelehnt wird. Die gewéhlte Form der
Darstellung erweist den Modernismus als falsche Philosophie und
nicht eigentlich als Bewegung gegen die Kirche, was in der damali-
gen Zeit einen deutlichen Positionsbezug darstellte.!!!

Gisler halt mit anderen den Modernismus in diesem umfassenden
Sinn in Deutschland fiir sehr wenig verbreitet, wirksam eigentlich
mehr ausserhalb der Fakultaten. Er gesteht den Neuapologeten min-

43



destens ein ehrliches Bemiuihen zu: ,,das Bestreben, die katholische
Religion den intellektuellen, moralischen, sozialen Bedurfnissen der
Gegenwart anzupassen.” Und als Apologet sieht Gisler klar: ,,Der
oberste Zweck der Modernisten ... war also ein apologetischer: die
Verteidigung und Erhaltung der Kirche durch Anpassung an die
Bedirfnisse der Gegenwart.“ Wir haben in der Einleitung diese An-
passung als die Grundfrage uberhaupt dargestellt — hier ist sie als
zentraler Differenzpunkt zwischen Modernisten und Anti-Moder-
nisten herausgeschalt.!'? Diese Differenzen durfen aber nicht tber
die unten noch zu besprechende Gemeinsamkeit hinwegtauschen: Es
geht beiden um die Erhaltung und um die Verteidigung der Position
der katholischen Kirche.

Nur schlecht zur letzten Beschreibung Gislers passt seine Riick-
fuhrung der modernistischen Ansatze auf protestantische Positionen.
Er referiert den Vortrag des Berner Pfarrers Hadorn, der Moder-
nismus sel eine durchaus katholische Bewegung, angetreten, die ka-
tholische Kirche zu erneuern, was nach den obigen Zitaten eigent-
lich Gislers Einschatzung weitgehend entsprechen sollte. Gisler
distanziert sich aber deutlich (,,Das ist unstatthafte Oberflachlich-
keit®) und verpasst auch sonst kaum eine Gelegenheit, Verbindungs-
linien zwischen zeitgenossischer protestantischer Theologie und dem
Modernismus herzustellen.!!3

Allerdings setzt er sich ebenso ab von den ,,zelanti“; darunter ist
in der Schweiz in erster Linie der Dominikaner und Freiburger Pro-
fessor A. M. Weiss zu erwahnen. Gisler bespricht dessen Buch: Le-
bens- und Geistesfragen der Gegenwart und bringt wenig Verstand-
nis auf fur seine Einschatzung der Gegenwart, diese ist thm zu
einseitig, zu duster und allzu sehr auf Kritik angelegt. Diese Distan-
zierung wird mit zur nachfolgenden Kontroverse beitragen.!!# Sie ist
aber nach Gisler notig, denn der Ansatz von Weiss fiihrte zu einer
totalen Dichotomie von katholischer und allgemeiner Geistesarbeit
und damit zu einer Negierung des Anliegens der ,,Schweizerischen
Rundschau®.

Das Buch von Gisler ist ein Erfolg. Ende 1912 erscheint es schon
in dritter Auflage. Offenbar wird es — um seiner ausfiihrlichen Schil-
derung der Hintergriinde willen — zu einer Art Kompendium, in den
Priesterseminarien weit verbreitet. Mit Stolz weist der Autor auf die

44



breite Zustimmung zu seinem Werk hin, die kleine Churer Hoch-
schule st fiir einmal 1m Gesprach der katholischen Wissenschaft.!15

Zusammenfassend karin festgehalten werden, dass Gislers Analyse
des Modernismus diesen nicht unnotig verzerrt, ithn als philoso-
phisch-theologische Stromung und nicht als antikatholischen Auf-
stand charakterisiert, sich um Sachlichkeit und Schilderung der
Hintergriinde bemiiht, dennoch aber in keiner Weise von einer dezi-
diert kirchlichen Linie abweicht. Gisler wird in erster Linie da pa-
thetisch, wo er die papstlichen Massnahmen schildert. Da sind denn
auch Qualifikationen zu lesen, die eigentlich mit der vorangegange-
nen Analyse schlecht zusammenpassen. Ein letztes Beispiel: ,,Der
Modernist hat der christlichen Religion das Herz durchstochen, die
Wurzel weggeschnitten ...“.!'6 Wenn sich der Tatbestand natiirlich
dermassen prasentierte, ist da nicht verstandlich, dass das kirchliche
Lehramt mit aller Macht reagieren musste?

DECURTINS BESPRECHUNG VON GISLERS WERK UND
GISLERS REAKTION

Wahrend der Abfassung des grossen Werkes tiber den Modernismus
hatte sich der Schwerpunkt der Auseinandersetzung schon verscho-
ben. Durch die Enzyklika waren die Theologen getroffen oder zu-
mindest gewarnt worden, disziplinarische Massnahmen sorgten da-
fur, dass die einen verstummten, einige wenige schieden aus der
Kirche aus. ,,Doch hatten sich um diese Zeit die hauptsachlichen Be-
sorgnisse der integralen Katholiken bereits vom Gebiet der kirchli--
chen Wissenschaften auf das verschoben, was sie den praktischen Mo-
dernismus nannten: ...“.!'7 Decurtins versteht darunter ,,das Milieu,
dem der Modernismus entsprungen® und darum musste nach seiner
Meinung ein Werk uber diese Haeresie, ,,sich zu einer knappen Dar-
stellung der treibenden Ideen der modernen Kultur erweitern.” Die
auch kirchenpolitisch bedeutsame Akzentverschiebung gegentuber
dem Gislerschen Ansatz ist deutlich. Es geht nicht mehr um eine in-
nerkirchliche Auseinandersetzung, es geht Decurtins um den Kampf
gegen die den Katholizismus bedrohende saekulare Kultur.!'® Er
weiss sich in diesem Kampf mit der Kirche einig, denn ,,in seinem
Streben nach einem «integralen» Katholizismus duldete Rom kei-

45



nerlei Eigenstandigkeit von Kultur, Polittk und Sozialpolitik ... Es
geht somit nicht nur um die Reinheit der Lehre, sondern ebenso um
die Ausrichtung auf das eine Zentrum.!!?

Diese treibenden Ideen der modernen Kultur, um mit Decurtins
zu sprechen, sind nun in der Einschatzung der ,,Rundschau® nicht
einfach areligios oder materialistisch. Gisler hatte seinerseits von ei-
nem Erwachen der Religion gesprochen und Tolstoi als einen Expo-
nenten angefihrt. Decurtins grenzt sich davon scharf ab, indem er
ein Diktum Solowjew's iibernimmt, der Tolstoi als den Antichrist be-
zeichnet, ,,well er alles zerstore, was den Menschen wahrhaft gross
mache, seine Freiheit, sein Gewissen, den unendlichen Wert der
menschlichen Seele, ihren gottlichen Ursprung, die Verantwortlich-
keit vor dem gerechtesten aller Richter, die ewigen Hoffnungen.*120
Gerade diese Einschatzungen eines heute als christlicher Dichter bis
in die Schulbtucher des Faches Katholische Religionslehre vorge-
drungenen Autors machen die Distanz, um nicht zu sagen den Hia-
tus, zwischen katholischer Weltanschauung und Kultur deutlich.
Dies war nicht nur in der Einschitzung von Autoren literarischer
Werke zu spiiren, es beschlug alle Bereiche: ,,Der Katholizismus
hinkte der Welt hinterher. Die Gefahr bestand, dass die Kirche sich
intellektuell lacherlich machte, wenn dies allzu lange weiterging.“12!

Nach Decurtins ist dieses Erwachen der Religion mit seiner Kon-
zentration auf das Gemuit, auf das Bild und das Symbol nichts ande-
res als eine Spielform des Modernismus, bzw. dieser nahrt sich weit-
gehend daraus. Fur Decurtins ist dies durchwegs religioser
Subjektivismus und Relativismus. Dieser bringt mit sich, dass in der
Folge die christlichen Konfessionen als unter sich gleichberechtigt
angesehen und die Dogmen der jeweiligen Zeit und Kultur ange-
passt werden konnen. ,,Warum sollten die Modernen sich nicht eine
der Kultur der Gegenwart entsprechende Kirche bauen?*“!22 Gegen
den gleichen Gegner kampft Decurtins bekanntlich in seinem zwei-
ten Brief an einen jungen Freund, diesmal auf dem Gebiet der Lite-
ratur. ,Alles im Roman ist dazu angetan, dem Leser die Relativitat
der religiosen Erfahrung zu beweisen.“!?3 Dies hat dann, immer
nach Decurtins, die Konsequenz, dass ,,der Leser allmahlich vom
driuckenden Gefuhl erfasst (wird), es sei vergebens, nach der vollen
Wabhrheit zu streben, auf dem blutigen Felde des erbarmungslosen
Glaubenskampfes wachst die Blume der Toleranz.“ Diese Blume ist,

46



im mehr als deutlichen Gegensatz zu heutigen Bestrebungen, fiir
Decurtins letztlich die Kapitulation der katholischen Lehre. Denn
solche religiose Ideen ,,wiirden, fertig gedacht, zu dem in der Ency-
klika Pascendi verurteilten Satz fithren, dass alle Religionen gleich
wahr und unwahr seien.“!2¢

Wer aber den Modernismus nach den Kriterien Gislers beurteile,
die Modernisten nur innerhalb der Theologie, besonders in der der
Apologetik zugrundeliegenden Philosophie suche, ,wird die stets
wiederkehrenden Anstrengungen des Heiligen Vaters, den Moder-
nismus zu bekampfen, nur schwer verstehen.“!2> Dies insbesondere,
weil nach Gislers Auffassung unter den deutschen Katholiken nur
einige wenige Modernisten zu finden seien. Decurtins will aber in
seinem Abwehrkampf tiber den streng umrissenen Modernismus
hinausgehen, die Befiirworter jeglicher Anpassung miteinbeziehen,
wie einst die Semiarianer dem Arianismus erst seine eigentliche Ge-
fahrlichkeit verliehen hatten. So namlich konnten erstere in den
Raum der Kirche infiltrieren, wahrend der Arianismus als deutlich
erkennbare und so auch abgewehrte Haresie keine Chance dazu ge-
habt habe. Nicht anders sieht Decurtins die Situation in seiner Zeit:
,»INichts ware also unrichtiger, als zu verlangen, dass bel den einzel-
nen Modernisten alle Irrtimer dieser Weltanschauung sich zusam-
menfinden miussten.” Decurtins bemerkt, dass er bei solchem Vor-
gehen in den Geruch der Modernistenschniiffelei gerate, die Sache
sel aber zu ernst, als dass er hier schweigen konne. Gisler allerdings
gehe hier den angenehmen Weg. ,,Allein darin sehen wir gerade das
Bedenkliche dieses Buches, dass Gisler den Modernismus, wo er fur
die Kirche am schadlichsten ist, nicht sieht.“!26 Nach Decurtins ist er
dies in seiner abgeschwachten Form, besonders innerhalb der schon-
geistigen katholischen Literatur dieser Jahre.

In diesem Zusammenhang bricht Decurtins eine Lanze fur die
thomanische gegen die kantische Philosophie und setzt sich vehe-
ment fur die in diesen Jahren als tberholt apostrophierte neuschola-
stische Schultheologie ein, sind doch ,die grossen katholischen
Theologen des letzten Jahrhunderts mit geringer Ausnahme Vertre-
ter der so verachtlich behandelten Schule” (sc. von Seiten der Re-
formtheologen) gewesen. Aber obwohl ,,die von langer Hand vorbe-
reitete Entkonfessionalisierungs- und Entklerikalisierungsbewegung®
in vollem Gange ist, gilt nach Decurtins erst recht: ,,Die Schultheo-

47



logie ist noch nicht zusammengebrochen.“1?7 Auf den Vorwurf der
Entkonfessionalisierung werden wir unten bei Decurtins Engage-
ment auf politischem und sozialem Gebiet noch einmal eingehen
mussen.

Noch deutlicher als Gisler betont Decurtins die Einflusse der
protestantischen Theologie auf den Modernismus. Nach den fir
Decurtins absolut notwendigen Stiirmen der Auseinandersetzungen
nach dem Ersten Vatikanischen Konzil, Kampfen, die ,eine Star-
kung des Katholizismus in Deutschland (bedeuteten), sie gleichen
den Frihlingsstirmen, welche alles, was morsch ist, hinwegfegen®;
nach diesen Stirmen sei allerdings ein Fohn eingekehrt, welcher An-
lass zu Versuchen geboten habe, ,,eine Verschnung zwischen dem al-
ten Glauben und dem neuen Wissen herbeizufiihren.“128 Dieses neue
Wissen 1st aber massgeblich durch die areligiose Philosophie und
durch die protestantische Theologie, besonders durch die Exegese
bestimmt. Interkonfessionalismus sei fur die Modernisten die daraus
folgende Losung, ist doch der Modernismus selbst nach Decurtins
nichts anderes als ,,die Reflexbewegung des protestantischen Reformertums in
der katholischen Kirche.” Die Kirche der Zukunft, von der die Mo-
dernisten traumen, ist denn auch eine Kirche, ,,welche alle wirklich
religios Fuhlenden umfassen soll,“12? sie ist aber fur Decurtins nicht
mehr und nicht weniger als eine Gegenkirche zur Una Sancta.

Im Protestantismus kann nun eigentlich gar nicht von Kirche ge-
sprochen werden, es ist eine Kirche ohne Altar, ein Gottesdienst oh-
ne Opfer, und die Dogmen sind nichts anderes als Vehikel fur ethi-
sche Grundsdtze. In einem kleinen Exkurs greift Decurtins die
Kontroverse um D. F. Strauss und sein ,,Leben Jesu“ auf, dem er
Harnack's ,,Wesen des Christentums‘ zur Seite stellt, beides Bucher,
welche dem Protestantismus den Siegel aufdriicken. Zwar sei das
Buch von Strauss von ,glaubigen protestantischen Kreisen ... mit
Entsetzen zuriickgewiesen® worden, doch haben sich die Hoffnun-
gen nicht erfullt: ,In der katholischen Kirche hoffte man, dieses
Buch wiirde die Zersetzung der protestantischen Kirche beschleuni-
gen und die glaubigen Elemente zur Mutterkirche zurtickfithren.“130
Da dies nicht geschehen sei, auf lange Sicht Harnack im Gefolge von
Strauss sich durchgesetzt habe, ist der Protestantismus dem Re-
formertum gleichzusetzen, jeglicher Einfluss dieser Konfession und

48



Weltanschauung auf die katholische Theologie und Kirche muss
zum Modernismus fihren.!3!

Gisler, so der Vorwurf Decurtins, driicke sich in seiner Engfiih-
rung um die eigentliche Auseinandersetzung mit diesen Positionen
und Vorwiirfen herum. Er reihe Tatsachen mechanisch aneinander,
man vermisse eine selbstandige Behandlung des zusammengetrage-
nen Stoffes, beil Loisy fehle sowohl eine vollstandige Wiirdigung wie
eine abschliessende Darstellung, Gisler mache nicht deutlich, wieso
der Papst habe eingreifen miissen, er verharmlose dadurch die mo-
dernistischen Stromungen im deutschen Katholizismus, vor allem
dadurch, dass er nur den als Modernisten bezeichne, ,,welcher das
ganze System des Modernismus annehme, wie es Pius X. in der En-
cyklika Pascendi dargestellt hat.“132 So individualisiere Gisler faktisch
den Modernismus, wie er auch Loisy als einzelnen darstelle, dabei
gehe es doch darum, eine der Kirche ausserst gefahrliche Bewegung
in threr ganzen Breite darzustellen. Den Kampf gegen den Moder-
nismus gelte es nicht nur gegeniiber ,,den Folianten der Theologen
und Philosophen® aufzunehmen, sei doch auch die Aufklarung einst
uber ,die Biicher und Biichlein der Unterhaltungsliteratur ... uber
Europa hinweggetragen worden. So seien auch heute ,,alle diejeni-
gen, welche den religiosen Subjektivismus und Relativismus vertre-
ten ... als bewusste oder unbewusste Streiter im Heere des Modernis-
mus (zu) betrachten.“!33 Nicht einzelne Theologen seien darzustellen.
Alle diesen Ideen wiirden einem Nahrboden entspringen und diesen
hatte Gisler schildern und als anti-katholisch kritisieren miussen.

Ich breche hier ab, um noch kurz die Reaktion Gislers zu be-
leuchten, wobei ich mich mehr auf die Form konzentriere, die in-
haltlichen Verschiedenheiten werden zur Gentige deutlich geworden
sein. Gleich zu Beginn féllt die Scharfe der Entgegnung auf, die
Schrift zeichnet sich durch eine Wortwahl aus, die an Deutlichkeit
nichts zu wiinschen ubrig lasst: Decurtins schulmeistere in Theolo-
gie, es gehe thm eigentlich nur darum, Gislers Werk kleinzuschlagen,
so beginnt die Gegenkritik, um thm in der Folge ,,theologische An-
spruchslosigkeit” vorzuwerfen ebenso wie: er trete als Anwalt Loisy's
auf,!3¢ er kenne keinen Unterschied zwischen liberalem Protestan-
tismus und der katholischen Kirche, er bringe geistlose Norgelei an,
seine Ausfilhrungen seien ,,tumultuarische Notizen und Schiefheiten,
fiur die auch das bescheidenste Lexikon sich bedanken durfte.”

49



Decurtins habe sich dem Buch (und dem Autor) von vorneherein mit
dem ,,Dolch des Misswollens" genahert — ,,;seiner werde ich mich er-
wehren.”“ Er mache sich glatter Unwahrheiten schuldig, versuche
Gisler personlich zu beleidigen, seine Kritik sei nichts anderes als ein
hasslicher Angriff und ein Versuch, Gisler zu einem Sympathisanten
der Reformkatholiken zu stempeln.13

Soviel zur Charakterisierung der Diskussionslage, es liessen sich
noch einige Invektiven mehr anbringen. Wieso diese Scharfe, diese
verletzende Polemik, die dem Kritiker jegliche Sachkompetenz ab-
spricht und das zwischen zweli als orthodoxe Katholiken bekannten
Professoren, die beide in ihrer Reverenz vor Pius X. nicht genug tun
konnen. Gisler selbst gibt zu Beginn seiner Antikritik einen Hinweis,
wenn er sich von einer Verschworung umgeben sieht, die aus dem
Hinterhalt gegen sein Buch und gegen ihn agiere. Der Vorwurf,
Helfershelfer der Modernisten zu sein und sei es unbewusst, konnte
nicht nur die wissenschaftliche Reputation des Autors, sondern ganz
direkt seine Stellung und sein Auskommen gefahrden. Gisler 1st sich
dessen wohl bewusst und unterwirft sich und sein Buch deshalb dem
Urteil des vom Papst in jeder Diozese eigens geschaffenen Prifungs-
ausschuss, des sog. Vigilanz-Rates, der thm bestatigt, sein Werk ent-
halte nichts, ,,was der gesunden katholischen Lehre widersprache,
dass es im Gegentell kraftige Waffen bietet, um die unheilvollen Irr-
timer des Modernismus zu bekampfen.“ So mit Datum vom Januar
1913, als die Kritik Decurtins erst angekiindigt war, Gisler hat also
schon auf die anonyme Kritik in der ,,Correspondance de Rome*
reagiert. Der Autor konnte sich so zufrieden geben, das ganze Netz-
werk, das pro und kontra ,,Der Modernismus® im Hintergrund ge-
sponnen wurde, lohnt aber noch einen vertieften Blick.!36

DIE DAMALIGEN MITTEL DES KAMPFES

Wir werden unten noch auf die Vorgange um Monsignore U. Be-
nigni und seine ,,Correspondance de Rome® eingehen, soweit sie
Decurtins betreffen. Hier will ich nur schildern, was im Vorfeld und
im Hintergrund der Debatte Decurtins — Gisler sich abspielte. Wie
erwahnt, Gisler hat einen nicht ganz falschen Eindruck. ,Wie auf
den Pfiff eines unsichtbaren Hauptmanns war ich da plotzlich von

50



vermummten Gestalten umringt und angefallen.“!37 Es musste also
Organisationen geben, welche systematisch Modernisten, vermeint-
liche und wirkliche, ebenso wie Sympathisanten, auch da vermeintli-
che und wirkliche, aufspiirten.

Nachdem die anonyme Kritik, die Schrift von Decurtins und
ebenso die — teils positive, teils negative — Stellungnahme des Inns-
brucker Professors Miiller erschienen waren, setzte eine Kampagne
zugunsten Gislers ein. Seine Person und mehr noch sein Buch waren
auf dem besten Weg, Symbol im Kampf um die rechte Haltung ge-
genuber dem Modernismus zu werden.!38 Eine Gisler untersttitzen-
de, die Correspondance de Rome und besonders Decurtins deutlich
attackierende Besprechung war sogar in der franzosischen Integri-
sten-Zeitschrift ,,L' Univers“ zu finden, was die Redaktion zum Ge-
standnis notigte, ihr sei damit ein tbler Streich gespielt worden. Be-
nigni wusste in Rom bald einmal Bescheid iiber den Autor dieses der
Zeitschrift unterschobenen Artikels, Julien Favre, Lehrer und Seel-
sorger am Lehrerseminar in Fribourg. Decurtins war zum einen em-
port Uber die ungeniigenden Entschuldigungen des Univers, zum
anderen war fir ithn einmal mehr die Professorenschaft in Fribourg
auf Abwegen, modernistisch angehaucht.!3? Gislers Buch wurde in
den Kreisen des Integrismus als trojanisches Pferd des Modernismus
beurteilt, nicht offen modernistisch, deshalb viel gefahrlicher, aber
ganz klar wurde festgehalten: ,,C'est précisément parce que Der Mo-
dernismus fait les affaires du modernisme ...*.140

Dies alles war fiir Gisler nicht ohne Bedeutung, weil diese Kreise
in Rom offensichtlich Zugang zum Papst hatten und so durchaus
Massnahmen gegen ihn erwirken konnten. Sein Bischof hat denn
auch direkt in Rom bei Kardinal Billot interveniert, was diesen zu
unfreundlichen Worten gegentiber Benigni bewegte.!*! Verstandlich,
dass diese Zensurierung Benignis nicht zur Wertschatzung Gislers in
den integristischen Kreisen beitrug. Fir sie war ,,Der Modernismus*
in einem spezifischen Sinne zu theologisch und zu wenig kampfe-
risch. Im Urteil Poulats: ,,Reposant sur une bonne connaissance de
la philosophie moderne, analysant son action néfaste sur l'intelli-
gence catholique, descendant rarement des hauteurs théologiques,
Der Modernismus ne pouvait que rencontrer la sympathie du cardi-
nal Billot. Man sptirt: Die Meinungen uber das rechte Vorgehen
waren auch in der Kurie geteilt, Benigni allerdings wusste genau,

51



wer wie anzugehen war, um seine Ziele zu erreichen. Umgekehrt
wusste auch der Churer Bischof, an wen er sich zugunsten Gislers zu
wenden hatte. Die gemassigten Kreise waren allerdings in der De-
fensive, sie wagten sich erst gegen Ende des Pontifikates Pius X. wie-
der hervor, und Benedikt XV. machte denn auch dem ganzen Un-
wesen bald einmal ein Ende.

Fiir Gisler war natirlich die ,,Empfehlung® des Organs der deut-
schen Reformkatholiken ,,Das neue Jahrhundert®, welches sein Buch
als ,,auf sympathische Weise gemassigt® besprach, ein Barendienst,
fur die Integristen ein neuerlicher Beweis der unheilvollen Tendenz
dieses Buches. Decurtins selbst veroffentlichte im Frihling 1913 eine
Kritik der Gegenkritik, die in der Sache aber nichts Neues mehr
beitragt — die Schlacht ging im Hintergrund weiter, die Waffen wa-
ren in erster Linie Verdachtigungen und Denunziationen. Auch auf
diese Auseinandersetzung lasst sich eine Einschatzung anwenden, die
in anderem Zusammenhang getroffen wird: ,,Diese Ereignisse kon-
nen schlaglichtartig die Situation beleuchten, die am Hohepunkt der
Modernismuskontroverse von Bespitzelung, Intrigen, Denunziation
und Verstellung gekennzeichnet war.“142

ZWISCHENHALT I

Eines durfte hinlanglich deutlich geworden sein: Es geht in der
Kontroverse wirklich nicht um eine Auseinandersetzung zwischen
einem modernistischen und und einem integralistischen Autor, die
Fronten verlaufen innerhalb des Anti-Modernismus. Die Nahe der
Positionen gibt der Auseinandersetzung die besondere Scharfe: Dis-
kutiert wird im Grunde die Frage, wie sich die Kirche gegentber
dem Modernismus und den Modernisten zu verhalten habe, damit
aber zugleich die Frage nach dem Stellenwert der Moderne inner-
halb der Kirche uberhaupt.

Poulat, der wohl beste heutige Kenner dieser Auseinanderset-
zung, bzw. der dabei verwendeten Mittel, nennt die eine Position die
Minimalisten (les minimistes), die andere die Maximalisten (les ma-
ximistes).!43 Die Minimalisten waren bestrebt, als Modernisten nur
die zu bezeichnen, die in vollem Umfang das von Pius X. abgelehnte
System bejahten. So gesehen war die Zahl der Modernisten sehr

52



klein, in Deutschland waren wenige zu finden, die dann auch mit
kirchlichen Sanktionen belegt wurden. Umgekehrt hatte dieses Vor-
gehen die schon erwahnte Tabuisierung des Themas zur Folge, da
nicht sein kann, was nicht sein darf, und das bis in die letzten Jahr-
zehnte unseres Jahrhunderts. Th. M. Loome kann noch 1976 fest-
stellen: ,Man muss zusammenfassend sagen, dass die katholische
Theologie bis jetzt den historischen Kontext, der die Modernismus-
kontroverse historisch und theologisch verstandlich macht, noch
nicht gefunden hat ...“.!# Das ist natiirlich auch eine Konsequenz
der Tatsache, dass Forschung uUber diese Zeit als heikel und damit
verpont galt. Die Maximalisten umgekehrt wollten alles als Moder-
nismus ansprechen, was in ihren Augen einen Kompromiss mit den
Ideen der Zeit einging, so auch den sogenannten praktischen Mo-
dernismus, der in der katholischen Literatur auch noch nach Pascend:
und Lamentabili in threr Meinung weit verbreitet war. Fur sie war
deshalb das Werk Gislers von einer gefahrlichen Einaugigkeit, ein
Werk namlich, welches ,,permet toutes les illusions et toutes les ma-
noeuvres ... .14 Der Kampf gegen den Modernismus war nach die-
ser Konzeption in erster Linie innerhalb des Katholizismus zu fiih-
ren, jede Abweichung war aufzudecken, gerade dann, wenn der Laie
sie noch gar nicht als Abweichung erkennen konnte, denn diese Un-
erkennbarkeit machte sie doppelt gefahrlich. Wir werden unten bei
Decurtins auf die Brisanz dieses Ansatzes noch einmal zurickkom-
men. Schon jetzt aber sei auf die Konsequenz hingewiesen: Diese
Konzeption ladt geradezu ein zu Bespitzelungen und Denunziatio-
nen, zur Ketzersuche, weil die eigentlichen Feinde innerhalb der
Mauern zu suchen sind und die gleiche Uniform tragen, um die
Sprache der Kontroverse fur einmal aufzunehmen.

Sind also die Minimalisten unter den Anti-Modernisten bewusst
oder unbewusst nichts anderes als die funfte Kolonne der Moderni-
sten? Betreiben sie durch ithre Weigerung, in jedem Eingehen auf die
Bedirfnisse der Zeit schon Modernismus zu entdecken, die Ge-
schafte der Modernisten mit? Verhindern umgekehrt die Maximali-
sten einen verninftigen Mittelweg und treiben so die Kirche in die
nachste Kontroverse? Nehmen sie willentlich die Verdachtigung so
und so vieler kirchentreuer Katholiken in Kauf, um ja nicht einen
Angrniff auf die Reinheit der kirchlich approbierten Lehre unbemerkt

passieren zu lassen?!46

53



Zurecht weist Poulat darauf hin, dass hinter diesen Positionen
zwel verschiedene Konzeptionen von Katholizismus und besonders
von Verstandnis und Aufgabe der Kirche stehen. Die eine Konzep-
tion will um der Reinheit der Lehre in Kauf nehmen, dass notigen-
falls die Zeitgenossenschaft aufgegeben wird und immer wieder
Gruppen aus der Kirche ausgeschieden werden — der reinigende,
weil Morsches zertrimmernde Frithlingssturm von Decurtins. Die
Kirche ist Turm in der Schlacht, ist Fels in der Brandung, Sie kann
nur bestehen, wenn sie erprobt, gepriift und vor allem einheitlich ist.
Sie kann sich selbst genug sein, weil die saekulare Welt letztlich auf
sie angewiesen ist und nicht umgekehrt und sie damit eine Zeit der
Distanz und Distanzierung problemlos tiberstehen kann.

Die andere Konzeption will keineswegs in der Moderne aufgehen —
nichts lage ihr ferner. Sie weigert sich aber, die Moderne mehr oder
weniger unbesehen nur als negative Kontrastfolie zu sehen. Ihr geht
es darum, den orthodoxen katholischen Glauben, die Schultheo-
logie, die fir einen Theologen wie Gisler in ihrer Bedeutung nie in
Frage stand, in die Welt hinein zu vermitteln und den Dialog nicht
abreissen zu lassen. Ihr geht es ebenso um den Bestand der Kirche,
aber mehr als die absolute Reinheit steht fur sie die Katholizitat im
Vordergrund. Fir sie ist der Modernismus ein philosophischer Irr-
weg und eine theologische Haresie — auf diesem Gebiet ist er denn
auch zu bekampfen. Die Maximalisten hingegen sehen sich umgeben
von einer feindlichen Welt, vom Liberalismus in allen seinen Spiel-
arten, den Antiklerikalismus inbegriffen. Darum ist in ihren Augen
ein radikaler Trennungsprozess allen moglichen Kompromissen vor-
zuziehen, auch wenn diese seelsorgerlich noch so begrindet sein
mogen. !4

Beiden geht es letztlich um die Zukunft der katholischen Kirche
und des katholischen Glaubens, beide sind sich aber in der Hitze des
Gefechtes dieses gemeinsamen Interesses nicht mehr bewusst. Das
macht das Gesprach so schwierig, macht aber zugleich die Exempla-
ritat der Kontroverse fiir unsere heutige Problemstellung aus. Wie ist
der Glaube zu vermitteln, dass er auch in unserer Gesellschaft eine
Zukunft hat? Welche Form der Kirche sichert, dass diese ihre Auf-
gabe, das Evangelium zu verkiinden, auch in Zukunft wahrnehmen
kann? Die uns ,konservativ® erscheinende Konzeption der Reinheit
der Lehre um fast jeden Preis darf nicht von vornherein als

54



,2Holzweg* diffamiert werden. Sie hat gerade in ihrer Exklusivitat ih-
re Starke und ihre Anziehungskraft. Sie bezahlt dafur allerdings ei-
nen hohen Preis: die Gefahr, von der Volkskirche zur Sekte zu
werden, sich selbst dermassen zu marginalisieren, dass sie thre Ab-
sicht, ein Fanal fur die Volker zu sein, nicht mehr wahrnehmen
kann. Die ,progressiv‘ anmutende, auf die Moderne zugehende
Haltung bewahrt die auch die zeitgenossische Kultur umfassende
Katholizitat, verliert aber Profil und wird damit in eine dauernde
Suche nach ihrer Identitat geworfen.

In der hierarchisch strukturierten Kirche konnte es damals nicht
ausbleiben, dass beide Seiten — und sei es liber die Diffamierung der
Gegenseite — bestrebt waren, die offizielle Billigung ihrer Position
durch das Lehramt zu erreichen. Nicht eigentlich die Christlichkeit
der Positionen stand damit zur Debatte, mehr die Frage, welche Po-
sittion dem Willen des Papstes und damit der eigentlichen Absicht der
Kirche im Grunde entsprache. Es ist heute in der Forschung anerkannt,
dass Pius X. in diesen Jahren die Integristen deutlich bevorzugte. Er war
in den letzten Jahren seines Lebens uberzeugt, die Nussschale Kirche
durch einen lebensgefahrlichen Sturm zu steuern. Dazu wurde seine
fast panische Angst vor dem Abgleiten der Kirche in modernistische
Stromungen von Leuten seiner Umgebung in nicht immer fairer
Weise fiir thre zum Teil personlichen, zum Teil dogmatischen Ziele
ausgenutzt.!48

Im Ausziehen der Linien in die heutige Zeit muss hier differen-
ziert werden. Eine simplifizierte Ubertragung iibersieht die Veriande-
rung der Bedeutung von Amtsautoritit allgemein und im Rahmen
der Kirche insbesonders. Ebenfalls simplifizierend widre aber die
Annahme, dass in einer individualistisch gepragten Zeit Autoritat
allgemein als obsolet und Stellungnahmen des Lehramtes damit als
fir den Einzelnen nicht verpflichtend abgetan wiirden. Nur schon
die Tatsache fundamentalistischer Stromungen innerhalb der Kirche
zeigt die Bereitschaft, lehramtliche Weisungen als identitatsstiitzend
zu erfahren. Der zur Zeit im Bistum Chur von wvielen erfahrene
Ausfall an akzeptierter Bischoflicher Autoritat wird nicht etwa als
Befreiung, sondern eher als Belastung empfunden.!¥ Es zeigt sich
nur schon in solchen Beobachtungen, dass hier unbewiltigte Fragen
des Verstandnisses von Kirche und Amtsautoritat anstehen. Der
Ruckblick auf die Modernistenkrise bringt sicher keine einfachen

55



und eingangigen Losungen. Aber er kann helfen, diese Fragen als
echte Fragen zu formulieren und sich iiber die Stringenz maglicher
Antworten klar zu werden. Anzugehen und einer Losung entgegen
zu fihren sind die Fragen im Kontext ihrer jeweiligen Zeit. Noch
wenn In einer ahistorischen Sicht von einem Bestand an ewigen
Antworten ausgegangen wirde, so antworten diese doch auf jeweils
anders gestellte Fragen. Eine Kontroverse, die dermassen zu Paralle-
lisierungen mit heutigen Kontroversen einladt wie eben die Moder-
nistenkrise, darf nicht zu unhistorischen Ubertragungen verleiten.
Dass sie als ein die Kirche tief berihrendes Ereignis aber aus den
Kopfen der Beteiligten nicht einfach verbannt werden kann, zeigt
sich in der nicht zu ubersehenden referentiellen Bedeutung in der
heutigen kirchenpolitischen Diskussion.

56



Caspar Decurtins als Bannertrager der
Ultramontanen

Wer sich mit dem Modernismus in der Schweiz beschaftigt, kommt
nicht an diesem Mann vorbei. Mit ganzer Energie — und das hiess
bei Decurtins nicht wenig — hat er sich in diesen Kampf gestiirzt, mit
solcher Vehemenz, dass er sich nach Meinung Gruners ,,geradezu
verhasst machte® und mit Methoden, die einen Biographen jlingster
Zeit zur Einschitzung notigen: ,,ausnehmend peinlich.“150

Warum die Vehemenz, warum diese wirklich peinlich anmutende
Ketzerschniiffelei bei einem Politiker, der sonst keinerler Bertih-
rungsangste zeigte, wenn es zum Beispiel darum ging, mit linken Po-
littkern zusammen ein Gesetz durch den Nationalrat zu bringen?
Warum dieser fast manisch erscheinende Kampf um die Reinheit
der katholischen Lehre, wenn er daneben sehr gut mit Reformierten
wie z.B. Theophil von Sprecher, dem nachmaligen Generalstabschef
zusammenarbeitete?!5! Warum ein solcher Zusammenstoss mit ei-
nem grundkatholischen Mann wie Gisler, der spater Weihbischof
werden und den nur sein frither Tod am Erreichen des Churer Bi-
schofssitzes hindern sollte?

Wenn im folgenden die Kontroverse Gisler — Decurtins auf die
Beweggriinde von Decurtins hinterfragt wird, geht es mir nicht um
die Psychologie Decurtins', auch wenn dies nicht ganz auszuschlie-
ssen ist. Es dirfte im Vorangegangenen hinreichend klar geworden
sein, dass es um die Rezeption der Moderne durch den Katholizis-
mus geht. Der Dissens zwischen Integristen und gemassigten Anti-
Modernisten hat zwei mogliche Positionen illustriert, gewonnen an
der von der Kirche sofort abgelehnten dritten, der des Modernismus
selbst. Damit ist eine Art Binnenperspektive gegeben. Gegentuber
Arbeiten, welche sogleich die Konsequenzen auf die soziale und po-
litische Tatigkeit der Katholiken und der katholischen Parteien, so-
weit sie damals schon existierten, ins Auge fassen, schien es mir
wichtig, innerkirchliche, sogar innertheologische Rezeptionsweisen
im Detail zu analysieren. Es ist mir bewusst, dass auf diesem Wege
die Moderne nur tiber die Vermittlung durch eine kirchliche Grup-
pe, die Modernisten, tiberhaupt ins Blickfeld tritt. Diese Einschran-
kung entspricht der Realitat, war doch um die Jahrhundertwende
und bis zum Ersten Weltkrieg dies die einzig mogliche Perspektive,

57



unter welcher die kirchlichen Autoritaten und die Schultheologie
von der Moderne iiberhaupt Kenntnis nahmen: In der Verzerrung
der Hareste.

Die Darstellung verengt sich also bewusst noch einmal, wenn sie
nun den einen Kontrahenten auf seine Motive und Hintergrunde
befragt. Sie erweitert sich aber zugleich, geht es doch nicht um einen
Apologeten, nicht einmal um einen Fachtheologen, sondern um ei-
nen Politiker, Sozialpolitiker und Wissenschaftler, um einen Angeho-
rigen einer ganz anderen Welt als der des geschlossenen Kosmos des
Priesterseminars St. Luzi in Chur, stellvertretend fur viele derartige
Kosmoi im deutschsprachigen Raum.

Naturlich kann und will sich die Darstellung nicht zu einer Bio-
graphie in nuce ausweiten, so sehr eine solche Biographie, fussend
auf der reichhaltigen zweibandigen Arbeit Frys, ein Desiderat der For-
schung ware.!52 Sie bleibt zentriert auf die Interventionen Decurtins in
der Modernismus-Debatte. Die zu Beginn dieses Abschnittes gestellten
Fragen lassen sich aber nicht beantworten, ohne auszugreifen auf die
ubrigen Tatigkeitsfelder dieses rastlosen und umfassend tatigen
Mannes. Ich bin liberzeugt, dass gerade so ein Kapitel ,,Katholizismus
und Moderne® zur Darstellung kommt und in anderer Perspektive als
im letzten Kapitel die gleichen Fragen nur anders niianciert sich
stellen.

Um die Darstellung Decurtins innerhalb dieser Arbeit nicht zu
Uberfrachten, werden einzelne Aspekte seiner Tatigkeit ganz ausge-
spart, andere sehr abgekurzt dargeboten. Ich hoffe, an anderer Stelle
einiges davon nachholen zu kénnen.!33

Ich habe oben schon erwihnt, dass sich die Lebenslaufe und die
Standpunkte der beiden Protagonisten in eigentimlicher Weise kreu-
zen. Dieses Sich Kreuzen macht natirlich einen besonderen Teil der
Faszination dieser Kontroverse aus. Dieser teilweisen Durchbrechung
des Normalen mochte ich am einen Lebenslauf nachgehen. Weiter: Gibt
es gewisse weltanschauliche Fixierungen, welche mit Ultramontanismus
gekoppelt sind und welche sind dies? Inwiefern halten sich Pragungen
durch das katholische Milieu bis in die sozialpolitischen Stellung-
nahmen durch? Wie ist der schweizerische Foderalismus mit dem
romisch-katholischen Zentralismus vereinbar, bzw. welche Nuancie-
rungen sind in und an dieser Beziehung anzubringen? Die Beschafti-
gung mit Decurtins ist nur darum schon sehr heilsam, weil dieser

58



Mann sich nicht leichthin in ein Schema pressen lasst und damit
denn auch die Relativitat aller Schemata blosslegt. Ich werde unten
versuchen, eine Art Schlusselidee fiir seinen Ansatz zu formulieren.
Aber auch diese Annaherung an sein geheimes Zentrum ist ein
nachtraglich formuliertes Theologumenon, das nicht von Decurtins
selbst stammt und seine Berechtigung nur so einsichtig machen
kann, dass es sein Handeln gewissermassen hermeneutisch erst er-
schliessen kann.

Ich meine zu sehen, dass in der Darstellung des spaten 19. und
des frihen 20. Jahrhunderts oft vorschnell Katholizismus mit Ultra-
montanismus, mit Ablehnung aller sozialpolitischen Massnahmen, so-
fern nicht kirchlich gefordert, und mit foderalistischer Grundstruktur,
Bewahrung der lindlichen Eigenheiten, Abwehr der stadtischen Zi-
vilisation, 1dentifiziert wird.!>* Die Suche nach dem Hintergrund der
militanten antimodernistischen Haltung bei Decurtins soll bei der Be-
stimmung solcher religioser Verhaltensmuster (pattern) die mogliche
Variationsbreite erhohen — es gibt auch im Katholizismus nicht ein-
fach einen normierten Lebenslauf verbunden mit einer ebenso mi-
lieubestimmten, normierten Weltanschauung.!55

Es 1st also die Anomalie, die mich beschaftigt, wenn es denn eine
Anomalie sein soll. Und wenn nicht, dann stellt sich erst recht die
Frage, ob nicht auch im Katholizismus Standardisierungen sich ver-
bieten oder hochstens als Annaherungen erlaubt sind.

DER ANTI-LIBERALISMUS DECURTINS

Fur Decurtins ist der Liberalismus sein ganzes Leben hindurch der
Hauptgegner, sei dies auf politischem, sozialem oder kirchlichem
Gebiet. Diese Komponente seines Weltbildes halt sich von seiner
Studienzeit bis ins Alter durch und beschlagt alle Tatigkeitsgebiete.
Wir werden allerdings noch genau zu definieren haben, was Decur-
tins unter Liberalismus versteht.!%6

Bekanntlich war Decurtins der Sohn einer pointiert liberalen
Mutter, von ithr mehr als vom Vater hat er die Passion fiir politisches
Handeln und Debattieren geerbt. Katharina Decurtins war eine ge-
borene de Latour aus Brigels, das fiihrende liberale Haus im Biind-
ner Oberland. Die ,konsequente Haltung der liberalen Mutter hat

59



sich auch dann nicht verandert, als thr Sohn schon langst seine eige-
nen Wege ging.!5’ Der Liberalismus filhrender Familien des Bundner
Oberlandes darf nun aber nicht unbesehen mit dem rein oekonomisch
orientierten, auf die Industrialisierung ausgerichteten Liberalismus
der Wirtschaftszentren identifiziert werden. Martin Bundi betont das
zurecht in seiner Biographie eines direkten Konkurrenten Decurtins
in den Nationalratswahlen, Anton Steinhauser: ,,Man findet in die-
sen Worten einen der charakteristischsten Zuge der Bundner Libe-
ralen jener Zeit: den einer tiefen und ehrlichen Sorge um die Armen,
wahrhaft ein Verstandnis und den festen Willen, die soziale Frage zu
l6sen.“158 (Ubersetzung von mir) Der Biindner Liberalismus, das gilt
in besonderem Masse fur die Surselva, nahrte sich aus den Ereignis-
sen der franzosischen Revolution und der Staatengriindung auf
kantonaler und eidgendssischer Ebene. Die Liberalen waren einge-
treten fir einen Kanton Graubiinden mit einer handlungsfahigen
Regierung, fir den Anschluss an die Schweiz, in der Folge dann fir
weitgehende Volksrechte, fur die Erschliessung der Biindner Taler
mit Strassen und Eisenbahnen in der Hoffnung auf wirtschaftlichen
Aufschwung, fur effizientere Gemeindeverwaltung und fiir eine obli-
gatorische, mehrere Jahre umfassende Elementarbildung.!5? Gerade
der letzte Punkt brachte sie in Konflikt mit der damals noch stark von
der Kirche getragenen katholischen Schule. Weder die Latour noch
die Steinhauser konnen als antiklerikal bezeichnet werden, sie waren
durchwegs katholisch, in beiden Familien gab es allerdings schon
damals Mischehen. Ihr Bemiithen um den Fortschritt brachte sie
aber in den Ruf der Antiklerikalitat, wenn sie z.B. fir eine paritati-
sche Realschule in Ilanz eintraten. Anton Steinhauser, der spatere
Antipode Decurtins, war in einem paritatischen Dorf aufgewachsen,
die Wahrung des konfessionellen Friédens durch gegenseitige Tole-
ranz war thm seit seiner Jugend zur Selbstverstandlichkeit gewor-
den, eine ultramontane Haltung war unter solchen Umstanden
undenkbar.

Wo, wann und unter welchen Umstanden sich Decurtins vom
Liberalismus seines Elternhauses abwandte, ist unklar, fir unsere
Untersuchung auch sekundar, ebenfalls wie sehr die bewusste Abset-
zung von der Mutter dazu beitrug. Die Tatsache, dass Anton Stein-
hauser eine Generation spater Ahnliches mit seinem Sohn Aluis er-
lebte, lasst darauf schliessen, dass eine politische Karriere mit

60



liberalen Vorzeichen zu Beginn des 20. Jahrhunderts im Buindner
Oberland nicht mehr moglich war. Dieses Erloschen des katholi-
schen Liberalismus in der Surselva ist ein Phanomen, das noch der
Darstellung harrt. Zwar steht fest, dass es mehr um Personen geht als
um Positionen. Kampfe um Positionen wurden vor Wahlen gefiihrt,
wenn es galt, Personen zu diskreditieren. Die Wahler scharten sich
um einzelne Personlichkeiten, aber es ist dennoch signifikant, dass
diese ab 1880 ultramontan, konservativ und zunehmend konfessio-
nalistisch waren.!60

In eindricklicher Zentrierung zeigt diesen Zug die Grabrede des
Trunser Pfarrers Rest Giusep Caminada vom 1. Juni 1916. Sie scheint
mir darum signifikant, weil sie einem Publikum gilt, das Decurtins
kannte und ihn jahrelang in das Kantons- wie ins Eidgendssische Par-
lament abordnete. ,,Credidit et zelum De1 habuit®, in diese Worte aus
einer Liturgie am Sterbebett fasst Caminada Decurtins Lebenswerk
zusammen und wird nicht mide, immer wieder zu betonen, dass das
Prinzip all seines Wirkens katholisch war. ,,Sia politica fuva catolica
da principi, g.e. da fundament anora ... jeu plaidel tier vus dalla po-
litica da principi, q.e. de quellas ideas religiusas filosoficas, che fan il
moviment della cultura humana ... en quei fuva el il grand um cato-
lic, ...“.16! Fir Decurtins war es selbstverstandlich, dass Katholizis-
mus Ultramontanismus hiess, dass somit in der Ausrichtung auf das
Zentrum der Kirche die einzige Moglichkeit lag, sie in den Stiirmen
der Zeit lebendig zu bewahren. Das hiess nicht totaler Verzicht auf
Rezeption der Moderne; wir werden noch zeigen, dass fir ihn z.B.
die Massenmedien ein oft benititztes Instrument darstellten, aber das
hatte mit der Kirche nichts zu tun, ihre Lehre und ihr Aufbau blie-
ben davon unberiihrt. Er schreibt in der Ruckschau: ,,Ma formation
intellectuelle s'est accomplie a cette époque de régénération de la
pensée et de la vie catholique ou la jeunesse croyante se groupait sous
I'étendard du Syllabus et s'enthousiasmait pour le programme de ca-
tholicisme intégral deployé par Louis Veuillot.“!62 Decurtins selbst
nimmt also Bezug auf die durch den Syllabus und seine Nachwehen
erfolgte Schliessung der Reihen des Katholizismus und auf die For-
mung des Integralismus in Frankreich. Er nimmt allerdings ebenfalls
Bezug auf eine Stromung, welche einen latenten Konservativismus
bis hin zu monarchischen Stromungen nicht verleugnen konnte. Es
wird uns noch beschaftigen miissen, wie dies mit dem Foderalismus

6l



und dem Demokratieverstandnis bet Decurtins Hand in Hand gehen
konnte.

Wann genau diese fur sein ganzes Leben entscheidende Zuwen-
dung zum integralen, papsttreuen Katholizismus geschah, ist fir un-
sere Untersuchung sekundar. Sicher spielt aber die erste politische
Wirksamkeit Decurtins, seine Erhebung zum Mistral (Landammann)
der Cadi, mit dem Auftrag zur Restitution des Klosters Disentis, eine
sein politisches und religioses Leben markierende Rolle. Dass diese
Restitution Erfolg hatte, gab den Konservativen Auftrieb: ,,Die
Rettung des Stiftes Disentis wurde zum Symbol der politischen, kul-
turellen und religiosen Selbstbehauptung der konservativen Katholi-
ken in einer — ihrer Auffassung nach — der Religion feindlich ge-
sinnten, liberal-katholischen und radikalen Umwelt.“163 Die Kloster
und die Orden (Jesuiten!) spielten in der Kirchenpolitik des Libera-
lismus bekanntlich eine entscheidende Rolle, besonders darum, weil
sie in der Schule stark verankert waren, umgekehrt die Schule in den
Augen der Liberalen Garant fir eine progressive Formung zu sein
hatte. So war der Kampf um die Schule in den Augen beider Partei-
en alles andere als ein Nebenschauplatz in der ideologischen Ausein-
andersetzung. Wenn es nun dem jungen Decurtins — unter anderem
durch die Koalition mit konservativen protestantischen Kraften — ge-
lang, ein Benediktiner-Kloster zu restituieren und die Schule dort wie-
der zum Leben zu erwecken, hatte das Signalwirkung und dies weit
lber den engen Raum der Surselva hinaus: Die Restitution war zum
einen ein Symbol fur die Leistungsfahigkeit eines geeinten Katholi-
zismus, zum anderen wurde der vermeintlichen oder wirklichen
»2Aushungerungspolitik® der liberalen Krafte ein Riegel geschoben,
und zum dritten — Decurtins hat das nie vergessen — war es auch ein
Zeichen der politischen Begeisterungsfahigkeit durch ein grosses
Projekt. Dies wurde nicht nur im Biundner Oberland, sondern erst
recht in den vom Sonderbundskrieg betroffenen Landschaften der
Schweiz so gesehen.

Aus solchen Erfahrungen, die durchaus auch Elemente der Iden-
titatsstiftung und -sicherung aufweisen, nahrte sich Decurtins Anti-
Liberalismus. Er fand in der vom Syllabus gepréagten katholischen
Gesellschaftslehre und Theologie adaquaten Ausdruck. Doch hat er
dabei die elementare Pragung durch die foderalistische und irgendwie
anarchische Struktur biindnerischer Politik, eine anarchische Struktur,

62



die verbunden 1st mit einer geheimen Neigung, starken Figuren lan-
ge zu folgen, um sie dann plotzlich fallen zu lassen, nie ganz abstrei-
fen konnen.

Seine vor Wahlen immer wieder bemerkbare Angst, sein Dran-
gen gegeniiber Freunden, seine oft fast grotesken Anstrengungen
mogen auch hier ihre Wurzeln haben.!64

Der Liberalismus verhinderte nach seiner Einschiatzung gerade
diese Schliessung der Reihen, welche dem Katholizismus Starke ver-
lieh. Er stand in den Augen Decurtins nicht nur in klarem Wider-
spruch zur kirchlichen Lehre, er war fir ihn Selbstaufgabe, aber
auch Aufgabe des Menschen schlechthin, der um des oekonomischen
und zivilisatorischen Fortschrittes willen seine Wurde verriet, ja sie
um ein Linsengericht verkaufte. Meines Erachtens liegt hier einer
der Zugange zu Decurtins Handeln, gewissermassen das ihn organi-
sierende Zentrum. Alles war darauf ausgerichtet, den Katholiken,
den Arbeiter, den Menschen schlechthin nicht in die Fange des men-
schenvernichtenden Liberalismus geraten zu lassen. Er hatte keine
Hemmungen, mit Sozialisten, welschschweizer Foderalisten und
protestantischen Konservativen zu politisieren. Im Unterschied zur
Meinung anderer Katholiken war er aber kein Befurworter des Ein-
trittes der Katholisch-Konservativen in einen radikal (= liberal) do-
minierten Bundesrat, dies in deutlichem Gegensatz zum Wirken Ph.
A. von Segessers.

Er war ebenso zeit seines Lebens ein entschiedener Verfechter
der Gleichsetzung von Katholizismus mit Ultramontanismus. In der
Zentrierung auf Rom sah er die einzige erfolgversprechende Abwehr
des Liberalismus. Nur in dieser Ausrichtung — der bei vielen Katho-
liken ein Personenkult um den Papst entsprach — war es moglich, der
eigentlichen Aufgabe Herr zu werden, ,,in der Abwehr des — aus ih-
rer Sicht — schadlichen saekularisierenden Zeitgeistes und der Gefah-
ren, die von dieser Seite den Katholiken als Minderheit im Staate
drohten.“165 Dies musste zur Anfeindung, aber auch zur Bewunde-
rung fihren. Ein Beispiel: ,,Ja, das ist der unverriickbare Grundzug,
das brennende Herz, Stern und Kern des Decurtins'schen Wesens:
die Lewdenschaft fiir die ecnmal erkannte Idee!” Was aber die Idee inhaltlich
ist, sagt Walter nie prazise. Wir konnen es erahnen, wenn er wenig
spater schreibt: ,Einer, der in die Taler einer kleinglaubigen, eng-
bristigen, im Materialismus verlotternden Zeit den hohen Fackel-

63



schein ewig bluhender und sturmender Jugend warf, ...“.166 Das war
die Zeichnung des Liberalismus aus der Sicht Decurtins und seiner
Anhanger, eine verlotternde, allen hohen Ideen abgeneigte und ein-
zig dem Dienst am Mammon verpflichtete Zeit, dagegen galt es an-
zukampfen, dagegen lohnte sich der Kampf!

Im konkreten Kampf gegen den Modernismus allerdings fehlten
ihm Leute, die ihn unterstitzt hatten, Decurtins hat dies selbst
schmerzlich empfunden. Fry beschreibt seine damalige Situation
unter Ruckgriff auf alttestamentliche Bilder: ,,Von eigenen Freunden
verlassen, wenn nicht verraten, von Wichtern auf Sion, die sein ma-
kelloses Schwert hatten segnen sollen, vielfach verdachtigt, ...“, und
er billigt thm Konsequenz zu: ,,In Wirklichkeit war der Moderni-
stenkampf Decurtins' die gradlinige Fortsetzung eines Lebens, das er
dem Kampfe gegen den Liberalismus auf allen Gebieten geweiht
hatte.“167 Das sieht auch Rusch so, wenn er Decurtins' Haltung in
der Modernistenkrise direkt mit seiner Bekampfung des politischen
und wirtschaftlichen Liberalismus zusammenbringt, er setzt sich
aber ab von der Art und Weise, wie dies geschah. Diese thm wider-
strebende Art und Weise fuhrt er auf einen Charakterzug Decurtins'
zuruck: Es mangle ihm an Humor, es fehle ihm ,,der frohliche Ein-
bezug der eigenen und fremden Schwachen in die Lebensberech-
nung. Solche Leute nehmen alles zu ernst, oft auch sich selber.“168
Ich will Ruschs Beobachtungen zu Decurtins Personlichkeitsstruktur
nicht in Zweifel ziehen, aber auf den Hintergrund hinweisen. Fiir ei-
nen Ultramontanen vom Schlage Decurtins gab es keine Moglichkeit
humoristischer Distanz, wenn das Zentrum des Glaubens in Gefahr
war. Darum musste und zwar mit allen Mitteln gekampft werden,
alles andere ware Verrat an der Sache gewesen. Deshalb konnte
Decurtins auch nicht unterscheiden zwischen dem Inhalt des
Kampfes und der Art und Weise wie gekampft wurde. Es gab in die-
ser Situation keine Adiaphora — alles war zur entscheidenden Situa-
tion geworden, alles war wichtig, alles war miteinbezogen ins glau-
bensentscheidende Pro und Contra.

Decurtins war sich deshalb gar nicht bewusst, konnte es wohl gar
nicht sein, wie abstossend seine Kampfmittel auf Freund und Feind
wirkten. Da es um nichts weniger als alles ging, war alles erlaubt, ja
musste alles eingesetzt werden; wir werden im nachsten Kapitel noch
darauf zuriickkommen.

64



Naturlich spielte ebenfalls eine Rolle, dass das Engagement auf
konservativer und konfessionalistischer Seite Wahlerstimmen brach-
te. Dieses Motiv diirfte aber nicht ausschlaggebend gewesen sein und
nur in der Frihzeit erheblich mitgespielt haben. Spater hat Decur-
tins mehrere Male bewiesen, dass sein Anti-Liberalismus nicht
wabhltaktisch begriindet war. Er hatte durch begrenzte Abmachun-
gen mit den Liberalen sich politische Vorteile erwerben konnen. IThm
Populismus vorwerfen, ist also in diesen Fragen unzutreffend.

IM KAMPF GEGEN DEN PRAKTISCHEN MODERNISMUS

Ich greife noch einmal auf die Entwicklung und den Bildungsgang
Decurtins zuriick. Aus seiner Kantonsschulzeit sind zwei Ereignisse
in diesem Zusammenhang signifikant: Einmal wird er von einem
seiner Lehrer auf die bei Kosel erscheinende Bibliothek der Kir-
chenvater hingewiesen, und er nutzt die Gymnasialjahre zu einem
eifrigen Studium derselben. Es ist nicht iibertrieben, darin den ei-
gentlichen Grundstock und ein zentrales formendes Element seiner
Kultur zu sehen. Die Vater des Christentums, darin war die Richt-
schnur und die Maxime allen christlichen Handelns und aller Welt-
sicht aus christlichem Glauben zu finden. Dann wird berichtet, er
habe sich vor dem Rektorat der Kantonsschule verantworten miis-
sen, well er mit einem Lehrer beztiglich der Unfehlbarkeitserklarung
des Ersten Vatikanischen Konzils, welche damals die Gemiiter be-
wegte, in einen heftigen Streit geraten sei. Hier liegt eine weitere Eigen-
heit Decurtins'schen Denkens. Seine Uberzeugung von der Notwendig-
keit sichernder Institutionen verbindet sich mit seiner Lekture. Die
Kirche, in threr romisch-katholischen Form, gipfelnd im unfehlbaren
Papst, bewahrt diese Lehre der Viter in reiner Form. Alles andere
kann nur Abfall, kann nur Verzerrung oder Missbrauch dieser
doctrina sana et pura sein.!69

Hinter dem oben gezeichneten Antiliberalismus Decurtins steht
sein Katholizismus. Dazu hat, die Grabrede weist deutlich darauf
hin, seine Umgebung und seine Familie Entscheidendes beigetra-
gen.!70 Dass sich aber der Katholizismus im Falle seiner Mutter mit
einer weltoffenen liberalen Haltung verband, beim Sohn dann ein
ultramontanes, konservatives Geprage fand, mag vordergriundig auf

65



einen reinen Generationenkonflikt hinweisen. Nicht zu vergessen ist
aber die allgemeine Entwicklung, wie ich sie zu Beginn der Arbeit
gezeichnet habe. Der Katholizismus von Katharina de Latour war
sozusagen ein Katholizismus vor dem Syllabus, er hat sich nicht
mehr geandert. Es war zugleich ein Katholizismus eigentlich vorde-
mokratischer Strukturen, ein Katholizismus, um es uberspitzt zu sa-
gen, den sich die fiihrenden Hauser, aufgeklart und gebildet, leisten
konnten.!7! Ich habe oben bei dem Hinweis auf die Herkunft des li-
beralen und dann des ultramontanen Klerus auf diese soziale Diffe-
renzierung aufmerksam gemacht. Bei ithrem Sohn ist es ein Katholi-
zismus nach dem Syllabus, in einer Zeit des kraftvollen Riickzugs auf
sich selbst (um ein Paradox dieser Art zur Beschreibung zu Hilfe zu
nehmen), ein Katholizismus der Demokratie, nicht frei von populisti-
schen Zigen, jedenfalls bemiiht und bewusst, mit der Haltung der
Wahler ibereinzustimmen. Der Wandel im europdischen und
schweizerischen Selbstverstandnis der Katholiken ist bis in die Trun-
ser Familie hinein zu verfolgen.!72

Dieser Katholizismus sah sich in der Modernismus-Debatte in
seinen Grundfesten bedroht. Alles stand auf dem Spiel und deshalb —
ich habe oben schon einmal auf diese Folgerung hingewiesen — wa-
ren alle Waffen erlaubt, bzw. einzusetzen. Damit war naturlich auch
kein Gebiet vom Kampf ausgenommen. In der Theologie und Philo-
sopie waren Modernisten, mindestens wenn man der Meinung des
Lehramtes folgte, klar zu bezeichnen. Schwieriger war es auf dem
Gebiet der Kunst, insbesondere der Literatur, schwieriger ebenso auf
dem Gebiet der Wissenschaft. Ein Beweggrund bei der Errichtung
der katholischen Universitat Fribourg war ja die Sorge um die Ent-
fremdung katholischer Studenten von ithrem Glauben und ihrer Kir-
che gewesen, wenn sie in der Schweiz notgedrungen Universitaten in
reformierten Kantonen besuchen mussten. Nicht dass eine katholi-
sche Jurisprudenz oder Geisteswissenschaft gefordert ware, Decurtins
selbst hatte ja ebenfalls an protestantischen Universitaten (Heidelberg!)
studiert. Gefordert war aber eine Wissenschaft durch katholische Leh-
rer, welche dem Studenten mit dem Wissen ein solides Fundament
katholischer Weltanschauung mitzugeben hatten.!73

Es musste Decurtins, der die Universitat Fribourg immer noch als
»sein Kind“ ansah, sehr treffen, als er in seinem Kampf gegen den
Modernismus von seinen Universitats-Kollegen, mit Ausnahme von

66



A. M. Weiss, wenig Unterstlitzung, ja sogar offene Ablehnung zu
spuren bekam. So verdichtete sich sein Eindruck, der Modernismus
sel bis an die Universitaten, in Fribourg besonders bis in die katholi-
sche Fakultat, vorgedrungen.!7 Es ist nicht daran zu zweifeln, dass
sanktionierende und disziplinarische Massnahmen gegen einzelne
Professoren (z.B. Publikationsverbote etc.) auf Meldungen Decur-
tins', unterstiitzt von Weiss, zuriickgingen. Er hatte zum einen geni-
gend Einfluss in Rom, zum anderen stand thm das von seinem per-
sonlichen Freund und Kampfgenossen Umberto Benigni aufgebaute
geheime Nachrichtennetz zur Verfugung.!'”> Die Bedeutung dieses
Netzes ist in der Regel iibertrieben worden, es ist aber an seiner Ta-
tigkeit nicht zu zweifeln, ebensowenig an der lahmenden Angst, die
sich in den Kreisen der Reformkatholiken breit machte, wollten die-
se doch die Kirche auf keinen Fall verlassen, weder freiwillig noch
gezwungenermassen. Decurtins war fiir die Schweiz der Hauptge-
wahrsmann Benignis, von ihm nur schon als Reformist verdachtigt
zu werden, konnte fur einen Kleriker das Ende seiner Laufbahn be-
deuten. Belastend war in erster Linie die Tatsache, dass alles geheim
geschah, Verteidigung nicht moéglich war und auch nie klar wurde,
wer eigentlich zu diesem Netz gehorte. Diese Art der Machtaus-
ibung lud zu Denunziationen geradezu ein, liberzeugter Integrist zu
sein konnte der eigenen Karriere niitzlich sein, eine gezielte Mel-
dung konnte einen Konkurrenten um einen Lehrstuhl von einer Be-
werbung ausschliessen und so die eigenen Chancen vergrossern.

Massnahmen wurden in der Regel nicht bekannt und fast nie be-
griindet. Von der Offentlichkeit weitgehend abgeschirmt, begann ei-
ne Sauberung in Theologenkreisen, nicht eigentlich gefahrlich durch
die getroffenen Massnahmen, sondern viel eher durch die Lahmung
der Forschung und die Akte vorauseilenden Gehorsams. Ohne die
wenigen Mitstreiter Benignis in threr Wirksamkeit zu iiberschatzen,
darf diese Zeit doch zu den fiir die Theologie und die kirchlichen
Amtstrager unangenehmsten und unappetitlichsten Perioden der
Neuzeit gezahlt werden. Sie hielt in threr Wirksamkeit bis weit ins
20. Jahrhundert an, als Modernist und verkappter Protestant konnte
einer noch 1950 verdachtigt und denunziert werden, und das konnte
Folgen haben.!76

Der Kampf gegen den praktischen Modernismus wurde von
Decurtins, was die Literatur anging, unter die Frage gestellt: ,,Gilt

67



fur das literarische Schaffen Religion und Moral?“!77 Decurtins stellt
selbst die Gegenfrage, ob es denn nicht der Schriftsteller allein sei,
der die Moral seines Werkes bestimme, ob es nicht gerade das We-
sen eines Kunstwerkes sei, nicht einfach die Entfaltung eines vorge-
gebenen Glaubenssatzes und einer vorgegebenen Moral darzustel-
len. Fir Decurtins heisst aber die oben formulierte Grundfrage
stellen auch sie bejahen: ,,Alle, die auf christlichem Boden stehen,
mussen diese Frage bejahen; wer sie verneint verlasst bewusst den-
selben, und mit thm konnen wir nicht uber katholische Literatur
streiten.“178 Katholische Literatur hat die Aufgabe, katholische Reli-
gion und Moral darzustellen und zu verbreiten. Wenn sie das als se-
kundare Aufgabe neben der gestalterischen ansieht, vernachlassigt
sie ihre eigentliche Aufgabe und macht sich zur Tragerin modernisti-
scher Ideen, weil sie damit implizit die moralische Autonomie des
Individuums verkiindet und so nach Decurtins dem Subjektivismus
Tor und Tur offnet. Vor diesem Anspruch kann natiirlich ein Tolstol,
wie wir oben gesehen haben, nicht gentgen.

Es wire ein falscher Ansatz zu meinen, man konne sich mit vielen
Autoren darin treffen, dass jeder Mensch nach Wahrheit strebe und
viele von einer Ahnung, einem Gefiihl des Absoluten beruihrt seien.
Dieses religiose Moment, wie Decurtins es nennt, das ,,in seiner wei-
testen und unbestimmtesten Form mit Elementargewalt wieder auf-
taucht und immer weitere Kreise umgreift, ...“ fuhrt aber nicht zu
einer Renaissance des Katholizismus, es ist im Gegenteil ,,ein wilder
Subjektivismus®, angetreten ,fiir die neuen Menschen eine neue Re-
ligion zu suchen.“!7? Dahinter steht der Wahn, es lasse sich irgend-
wie und irgendwo ein gemeinsames Feld finden, auf welchem sich
katholische und moderne Weltanschauung treffen konnten, um par-
tiell wenigstens eine Einigung zu erzielen. Das ware nach Decurtins
wahrhaft ein Wahn und zur gleichen Zeit ,,eine masslose Uberschat-
zung kinstlerischer und dichterischer Leistungen ...“. Es wiirde eine
mindestens partielle Anerkennung kiinstlerischer Autonomie bedeu-
ten. Die Suche des Menschen nach Wahrheit kann aber nur in der
Nachfolge Jesu, der sich selbst als die Wahrheit bezeichnet hat, ihre
Erfullung finden. ,,Und weil wir in unverbrichlicher Treue gegen
jenen, der gesagt hat: ,,Ich bin die Wahrheit!“, im Besitze der Wahr-
heit sind, so ist es unsere Pflicht, auch in der Literatur alles das zu-
rickzuweisen, was wir als eine Verletzung und Tribung der Wahr-

68



heit betrachten miussen.“!80 Der Besitz der durch Jesus Christus ver-
burgten Wahrheit, den Decurtins hier apostrophiert, ergibt sich im
Kontext der Kirche in der Ubernahme der katholischen Lehre.
Decurtins spricht in bezeichnender Weise von ,Verletzung und
Tribung® der Wahrheit. Wahrend die erste als offenkundig erkannt
und verurteilt werden kann, ist die zweite imstande, sich als Ver-
wirklichung des Katholizismus auszugeben und so ins Innere der
Lehre einzudringen. Es ist aber nichts anderes ,,als der Versuch, die
alten Wahrheiten umzuwerten und Tendenzen als katholisch zu be-
zeichnen, die es gar nicht sind.“!8! So muss und kann als modernistisch
zuletzt alles Abweichen von der als orthodox definierten katholischen
Lehre bezeichnet werden. Nicht einmal nur die Ubernahme der lehr-
amtlichen Definitionen wird gefordert, sondern die Zustimmung zu
einer einzigen Interpretation. Verstandlich, dass Poulat dies als die
maximalistische Form des Anti-Modernismus bezeichnet.

Der Kinstler hat diese definierte Lehre der katholischen Kirche
zu gestalten und zu vertreten. Er wird also bei der Schilderung der
Gegenreformation als Beispiel um Sympathien fiir die Manner wer-
ben, ,die so vieles getan haben, um die Abgefallenen zum alten
Glauben zuriickzufithren, ...“.182 Verstandnis fir die Beweggrinde
der Reformierten, gar Gestaltung echter Gewissenskonflikte oder
Betonung des glaubensgepragten Handelns auf nicht katholischer
Seite, all dies konne doch den Leser nur zum Gedanken der Relati-
vitat der christlichen Konfessionen fiithren. Ginge es um die Schilde-
rung protestantischer Glaubenshelden, ware dies nicht von Bedeu-
tung, der Katholik wiirde solche Literatur sofort als gegen die katho-
lische Kirche gerichtet erkennen. Weil aber in dem von Decurtins hier
konkret angegriffenen Roman von ithrem Glauben tiberzeugte Katholi-
ken und Protestanten (!) vorkommen, weil dadurch das Bewusstsein ge-
fordert wird, ,,die ganze Wahrheit werde dem Menschen nie zuteil* und
so alles darauf hinauslauft, ,,dem Leser die Relativitat der religiosen
Erfahrungen zu beweisen®, darum sind solche Werke modernistisch
und fur den katholischen Glauben wiel gefahrlicher als ein offener
Angriff es wiare. ,,Es gibt Gegensatze, die man nicht iiberbriicken,
nur tiberwinden kann.“!83 Uberwinden heisst fiir Decurtins, dass die
katholische Literatur zuriickfinden muss zur ,,aufrichtigen Anerkennung
und Beobachtung der katholischen Grundsatze ...“.18+ Dass sie dadurch
innerhalb der zeitgendssischen Literatur einen Sonderstatus einnimmt,

69



ist durchaus beabsichtigt. Es ist in der Tat ein jeweils anderes Kirchen-
verstandnis, das in der Kontroverse zwischen Minimalisten und Maxi-
malisten zutage tritt, hier in der Literatur noch fast deutlicher als auf
dem Gebiet der Theologie. Die Kirche ist fiir Decurtins die societas
perfecta, dementsprechend aber auch societas clausa. Sie ist in allen
Fragen der Wahrheit, des Glaubens und der Moral die unbedingte
Fihrerin, sie ist Tragerin und Verkiinderin der unfehlbaren Offen-
barung. Dem entspricht auf dogmatischer Seite die Reduktion der
Ekklesiologie auf die Beschreibung der sichtbaren Kirche und wie-
derum auf den Aspekt ihres hierarchischen Aufbaus. Gehorsam, An-
erkennung, Beobachtung von Grundsatzen, Treue zur Lehre, dies
alles erhalt in der Folge einen spezifischen, auf Disziplinarisches ein-
geengten Klang.!8>

Die Kirche ist Richterin auf den oben erwahnten Gebieten. Es ist
ihre Aufgabe, festzustellen, wo Wahrheit sich findet, ist sie doch
Hiiterin der ein fur allemal feststehenden Wahrheit iiberhaupt. Wahr-
heit als Besitz, das ist eine der zwar etwas simplifizierten, aber nicht
falschen Kurzformeln zur Beschreibung dieser Position.

Es lag mir daran, die Stellung Decurtins hier detailliert vorzufiih-
ren. Sein Agieren in der Modernismus-Krise wird dadurch nicht et-
wa entschuldigt, aber doch etwas verstandlicher. Seine Leitidee war,
der Kirche in einem Kampf um Sein oder Nichtsein zu Hilfe zu eilen.
Erkennend, dass der Kampf schon im Innern der katholischen Kirche
und Lehre tobte und dass es eigentlich nicht um einen Kampf Ka-
tholizismus gegen Modernismus, sondern Katholizismus gegen Ka-
tholizismus ging, konnte ihm jedes Mittel recht sein, den unter dem
Deckmantel Katholische Reform angetretenen Gegner als das zu de-
couvrieren, was er wirklich war: Das Ende der katholischen Kirche,
so wie sie nach Decurtins fuir alle Zeiten feststand. Denunziation war
in den Augen Benignis und Decurtins dementsprechend nichts weni-
ger als ein moralisch angreifbares Handeln. Es war Pflicht eines
treuen Sohnes der Kirche, die Wichter des Glaubens zu warnen,
und sie zum Eingreifen zu veranlassen.

Die konsequente Haltung und das Unverstandnis Decurtins uber
die ithm entgegenschlagende Kritik, welche seine Biographen kon-
statieren, werden so zumindest verstindlich. Sogar der von kaum
jemandem verstandene und unterstiitzte Angriff auf die Gislersche
Darstellung des Modernismus gewinnt so seinen, in der grausamen

70



Konsequenz doppelt alarmierenden Sinn. Decurtins konnte nur eine
Verharmlosung des Modernismus darin sehen und so die Gefahr,
den Feind da zu bekampfen, wo er gar nicht gefahrlich war, und ihn
dort gar nicht zu sehen, oder nicht sehen zu wollen, wo er das Ge-
baude der Kirche sturmreif schoss.

Gerade diese Sprache macht deutlich, welche Weltsicht hinter
dieser Konzeption stand. Mit A. M. Weiss sieht Decurtins in der
Moderne eine der Kirche und ihren Werten durchwegs feindlich
entgegentretende Kraft, darauf aus, den einzelnen Glaubenden ab-
spenstig zu machen, die Struktur des Glaubens und der Kirche aus-
zuhohlen und den feststehenden Wahrheiten einen zeitbedingten
Relativismus entgegenzusetzen. Abschottung, Ruckzug, Riickbesin-
nung auf die katholischen Werte und auf die katholischen Strukturen
war damit die einzig mogliche Losung. Rezeption der Moderne hiess
Aufspaltung dieser Moderne in einen ,,technologischen* Teil, den
man gebrauchen und fir die Ziele der Kirche einsetzen konnte und
in einen ,ldeologischen® Teil, der vehement zu entlarven und zu be-
kampfen war.!86 Rezeption und Auseinandersetzung im eigentlichen
Sinn wurde so durch die Negierung der Moderne in threm wertgela-
denen Teil verunmoglicht. Die Frage war allerdings gestellt, ob man
die Mittel der Moderne, z.B. auf dem Gebiet der Kommunikation,
der burgerlichen Freiheiten, der industriellen Revolution so unbese-
hen von den sie tragenden und entwickelnden Ideologien abspalten
konnte, ohne sie faktisch zu Vehikeln der Moderne bis in Moral und
Lehre hinein zu machen. Die Frage war ebenfalls, ob die Fixierung
des Katholizismus auf die Positionen des Syllabus im dogmatischen,
die von Leo XIII. im sozialpolitischen Bereich einfach Perennitat
beanspruchen konnte. War hier eine Form gefunden worden, die al-
len Entwicklungen standhielt? Geschah nicht auf diesem Weg eine
Belastung dieser Form mit einem Gewicht, das auf Dauer nicht zu
tragen war? Die identitatsstiftende und -sichernde Funktion dieses
Modells ist auf der Hand liegend und war fiir den Katholizismus im
19. Jahrhundert von entscheidender Bedeutung, als er sich dem an-
tiklerikalen Liberalismus gegeniiber sah. Wenn nun aber Decurtins
diese Form ins 20. Jahrhundert hiniiberretten wollte, ja ithm jede
Entwicklungsmoglichkeit faktisch absprach, verhinderte er, dass diese
Funktion in gleicher Weise unter veranderten Umstanden wahrge-
nommen werden konnte. Sein Weg wiirde den Katholizismus auf

71



Dauer zur zwar geschlossenen, aber durch die Entwicklung margina-
lisierten Gruppe machen. Die Kommunikation wiirde beeintrachtigt,
wenn nicht verunmoglicht. Die Scharfe der Auseinandersetzung ist
ein erstes Anzeichen dafiir. Seine Gegner spiirten instinktiv, dass da
einer im Besitze der Wahrheit auftrat. Um sich diesem Anspruch ge-
genuber nur einmal Gehor zu verschaffen, schien thnen Polemik die
richtige Watffe.

Nattrlich mag in der Art der Auseinandersetzung auch eine
Rolle gespielt haben, dass Decurtins — wir werden unten darauf zu-
rickkommen — spiirte, dass seine Position auf dem Gebiet der Sozi-
alpolitik an Einfluss rapide verlor und langfristig gescheitert war, Be-
nigni ging es hier nicht anders.!87 Dies und die Frage der
Einheitlichkeit seiner Haltung wird uns einmal am Beispiel Foderalis-
mus — Zentralismus und dann am Beispiel Sozialpolitik beschaftigen.
Es lag mir aber daran, seinen Kampf gegeniiber dem Modernismus
als exemplarische Konsequenz einer maximalistischen katholischen
Position zu verstehen (im integristisch-ultramontanen Sinn) und
nicht von Anfang an auf psychologische Griinde zu rekurrieren.
Theologische Grunde und Entscheidungen bilden das Feld, auf wel-
chem debattiert werden miisste, mit theologischen Argumenten. Dies
ist in der Kontroverse Gisler — Decurtins weitgehend nicht gesche-
hen, weil Gisler die Grundsatzlichkeit nicht sah (oder nicht sehen
wollte) und welil er die Kritik Decurtins — mit einem gewissen Recht
Ubrigens — als kleinlich empfand. Es ware aber mehr und grundsatz-
licheres zur Sprache gestanden, und es hatte sich gelohnt, darauf
einzugehen. 88

FODERALISMUS UND ULTRAMONTANISMUS

»Mochte er (sc. Decurtins) sogar von seiner eigenen katholischen
Generation als hoffnungsloser Foderalist verschrieen werden, der
durch seine starre Haltung jeder gesunden staatlichen Entwicklung
hinderlich sei, ...“, nicht ganz zu Unrecht beschreibt Metz die staats-
politische Haltung Decurtins in dieser Weise.!89 Decurtins, das sieht
Metz richtig, war Minderheitenpolitiker, er vertrat innerhalb des
Kantons eine sprachliche Minderheit, im Kanton, aber mehr noch
in der Eidgenossenschaft, ebenso eine konfessionelle, und er sah sich

72



mit der durch ihn vertretenen Bevolkerungsgruppe der Ubermacht
des Liberalismus des ausgehenden 19. Jahrhunderts gegentiber. Das fo-
deralistische Modell des Riickzugs auf die kleinen Einheiten und die ge-
setzliche Starkung dieser Refugien war damit gegeben. Decurtins hatte
dieses Modell in den Nationalratswahlen immer wieder erfolgreich
durchgespielt und als thm adaquat erfahren. Ihm lag der direkte Kon-
takt mit seinen Wahlern, mit Menschen tberhaupt, hier lag seine
grosse Starke, hier wusste er sich ein- und durchzusetzen. Es ist nicht
zuletzt diese Erfahrung, welche seine politische Weltsicht immer
wieder nachhaltig pragte. In der zeitgenossischen Berichterstattung
1st das ein sich durchhaltender Zug: Decurtins wusste eine Ver-
sammlung zu begeistern, die Zuhorer mitzureissen, ohne dass er in
einen sich anbiedernden Stil verfallen ware, ohne dass er an seiner
religiosen Haltung selbst vor mehrheitlich sozialistischen Arbeitern
auch nur ein Jota geandert hatte.!% Ich sehe dahinter letztlich eine
theologische Motivation. Es durfte nicht tubertrieben sein, in seiner
Einstellung zu seinem Wahlkreis typisch parrochiale Strukturen zu
sehen. In der Parrochie lag nach Decurtins die Starke sowohl der
Kirche wie des politischen Gemeinwesens. Die Parrochie hat im
Priester bzw. im politischen Fihrer ithr Zentrum. Obwohl der Prie-
ster sein Amt nicht der Volkswahl verdankt, ist er angewiesen auf
sein Inkorporiertsein in den parrochialen Kontext; der politische
Amtstrager, gewahlt und beauftragt vom Souveran, von Decurtins in
deutlicher Anlehnung an basisdemokratische Modelle konzipiert, re-
prasentiert wiederum gegen aussen die lokale Einheit. Dass aus die-
ser Struktur der auf andere sehr muhsam wirkende Paternalismus
Decurtins als konsequente Haltung erklarbar wird, scheint mir ein
weiteres Indiz fir die damit gegebene Nahe von kirchlichem und
politischem Denken zu sein, wenn auch die Strukturdhnlichkeit nicht
gepresst werden darf.

Decurtins selbst hat sich 1895 in einer in Sursee vor dem katholi-
schen Manner- und Arbeiterverein, seiner Organisation in vielerlei
Hinsicht, gehaltenen Rede tiber die Bedeutung und die Ziele des Fo-
deralismus geaussert. Er stellt scharf zwei Richtungen einander ge-
genlber und zeichnet damit zugleich seine Sicht der Moderne: Die
eine will den Staat so weiter entwickeln, dass sie die historisch ge-
wachsenen und im Unterschied zu den Nachbarlandern lebendig
gebliebenen kleinen Einheiten entwickeln will.!9! Decurtins singt die-

73



ses Lob der kleinen Einheiten, er, der durch und durch ultramontan
Gesinnte! Die andere Richtung verdankt sich nach Decurtins der
modernen Staatsphilosophie. Im Adjektiv macht sich schon die Ein-
schatzung Decurtins bemerkbar. Modern heisst Einbruch in die
Tradition, ist nicht vereinbar mit dem, was historische Kontinuitat
wachsen liess. Exemplifiziert am Postulat eines einheitlichen Straf-
rechtes fuir die Schweiz lehnt Decurtins diese Richtung scharf ab.
Das Recht muss ,,seine Wurzeln in der Tiefe haben, in der Tiefe des
Volkes®“. Wie soll dies bei einem einheitlichen Strafrecht der Fall
sein. Decurtins kann — man spurt die Rede durch die Verschriftli-
chung hindurch — ausrufen: ,Lieber kein Gesetz, als ein dem Volk
aufgedrungenes Gesetz!“19?2 Ein einheitliches Strafrecht wurde zu-
satzliche Macht von der lokalen zur zentralen Einheit abfihren, hie-
sse eine Juristenkaste zu schaffen und damit die Gemeindestruktur im
oben erwahnten ekklesialen-patriarchalischen Sinn eines wichtigen
Aspektes zu berauben. (Die eingangs erwahnte Fahigkeit Decurtins
zur nicht anbiedernden Kommunikation mit seinen Horern zeigt
sich auch in der Zitierung einer lateinischen Maxime: In quaque pes-
sima civitate, plurimae leges und in der schlagenden Ubersetzung: ,Je
schlechter der Alpboden, umso haufiger die Sauerampfer.*)!93

Neben der Kompetenz im Gerichtswesen und in der Formung
des Strafrechtes will Decurtins auch die militarische Kompetenz bei
den Kantonen belassen, weil er furchtet, und diese Furcht geschickt
durch ein Zitat Segessers begriindet, durch ein eidgendssisches Trup-
penmonopol konnte eine vom Volk abgehobene Offizierskaste entste-
hen. Diese aber, soviel schimmert zwischen den Zeilen durch, ware si-
cher liberal-antikirchlich denkend und wiirde zu einem beachtlichen
zentralisierenden und damit eo ipso anti-katholischen Machtfaktor.

Zentraler noch ist nach Decurtins ein dritter Punkt: Die Schulfra-
ge.!% Unter dem Stichwort ,, Konraditag® (26. November, in diesem
Fall 1882) ist dieser Sieg foderalistischer Eigenstandigkeit als mit gro-
ssen Lettern verzeichnetes Datum in die Decurtins'sche Argumenta-
tionsstruktur eingegangen. Die geplante Einfiihrung eines, den Voll-
zug der wenigen Bundesverfassung-Artikel zur Volksschule
sichernden eidgendssischen Schulsekretars, fiir Decurtins wie fiir alle
katholisch-konservativen Politiker nichts weniger als der erste Schritt
auf eine vollige Zentralisierung des Unterrichtswesens, wurde deutlich
abgelehnt: eines der von katholischer Seite zur Bremsung der herr-

74



schenden Michte mit Erfolg ergriffenen Referenden hatte sein Ziel er-
reicht, damit aber Uber die bekampfte Sache hinaus auch die Macht
des foderalistisch-antiliberalen Gedankengutes bewiesen.!% Vom
,,Centralismus zum Caesarismus ist nur ein Schritt”, deshalb ist im
Erziehungswesen der Centralismus doppelt gefahrlich, er wiirde zu
einer laizistischen Schule fuhren und damit den katholischen Volks-
teil ins Mark treffen. Man flirchtete das Bestreben der reformeri-
schen, mehrheitlich protestantischen Kantone, tiber einen solchen
Sekretar das Schulwesen letztlich den Orden zu entziehen und es
dem Liberalismus auszusetzen. In dieser Perspektive sollte durch die
Vorlage um des Fortschrittes willen der Foderalismus geopfert wer-
den, einmal mehr mussten damit in Decurtins' Augen Foderalismus
und Moderne sich diametral gegeniiberstehen, einmal mehr war das
Beharren auf dem Foderalismus zur gleichen Zeit ein Bollwerk gegen
die vom Liberalismus geforderte Moderne.

Ebenso bedeutsam wie der Konraditag ist nach Decurtins die
Schaffung einer katholischen Schweizer Universitat. Sie konnte nur
einem katholischen Kanton gelingen (mit der Betonung auf Kanton)
und dies nur darum, weil der Schweizer Kanton im Gegensatz zu
Beispielen aus dem Ausland eine starke und selbstandige Einheit ist.
Decurtins kann deshalb Freiheit der Kirche mit Foderalismus gleich-
setzen, allerdings nicht einfach mit Freiheit in der Kirche. Er schliesst
in Sursee mit einer Art Bekenntnis: ,,Ich scheide von Sursee mit dem
Bewusstsein, dass hier die foderalistische Idee noch lebt. Der Geist
Segessers geht durch diese Gauen, der Geist des Kampfes fiir die
Freiheit im Kanton und in der Kirche.*196

Aus dem letzten Zitat, besonders den letzten Worten, darf nun
aber nicht gefolgert werden, Decurtins sei ein Anhanger von Frei-
heitsrechten innerhalb der Kirche, wie diese 100 Jahre spater von
Bewegungen innerhalb der romisch-katholischen Kirche propagiert
werden. Dazu ware Decurtins der falsche Mann. Die Kirche soll frei
sein. Wenn sie aber Kirche sein will, kann sie dies nur in unbedingter
Anlehnung an den Bischof von Rom sein. Decurtins bezeichnet sich
auch selbst gerne als durch und durch ultramontan. Der tiberzeugte,
allen moglichen Koalitionen nicht abgeneigte Foderalist — mehr als
dies seinen Parteigefahrten lieb ist, allerdings mit Kampfgenossen
auf konservativ-reformierter Seite und auf der Seite der welschen
Foderalisten jeder Couleur — ist zur gleichen Zeit ein ebenso tber-

75



zeugter Zentralist, wenn es um die wahre Kirche geht. Hier kennt er
nur die Ausrichtung auf die in der hierarchischen Spitze des Papst-
tums gipfelnde romische Kirche. Dies ist nicht nur darauf zurick-
zufiihren, dass Decurtins in der Kurie Freunde bis in die hochste
Ebene besass und diese thm zur Verfligung stehenden Kanale in der
Universitatsfrage wie in der Modernistenkrise meisterlich zu nutzen
verstand, dass fur ihn also diese Machtballung, die fur viele mit dem
Namen Rom gegeben war, nichts Bedrohliches, sondern eher etwas
Vertrautes an sich hatte. Ich mochte auch nicht vorschnell an eine
Spaltung in Decurtins Haltung glauben, auch wenn er eine Person-
lichkeit mit vielen Facetten war. Ebenso scheint mir die Auffassung
zu kurzschliissig, hier zeige sich sein Katholizismus in einer fast uti-
litaristischen Art: Im Grunde zentralistisch, nicht nur innerhalb der
Kirche, sondern auch bezuglich des Staates, dort, wo sich die Ka-
tholiken in einer Mehrheitsposition befinden, hingegen pointiert fo-
deralistisch, wo dies einer Minderheit von Katholiken Uberleben
und Entfaltung sichert. Diese Haltung ist bei katholischen Kirchen-
rechtlern der romischen Schule bis in die Mitte unseres Jahrhunderts
nachzuweisen. Sie ergibt sich konsequent aus der Gleichsetzung von
wahrer Kirche mit romisch-katholischer Kirche. (Am Horizont die-
ser Fragestellung melden sich Themen wie ecclesia visibilis/invisibilis
oder ecclesia abscondita und ithre Konnotationen.)

Anders bei Decurtins: sein Eintreten fir den Féderalismus im
Staatswesen ist nicht taktischer Natur. Es entspringt einmal, wie oben
gezeigt, seiner Erfahrung in kleinen politischen Einheiten (Kreis, Ge-
meinde) ebenso wie seinem politischen Naturell. Dahinter liegen aber
auch theologische Griinde. Ich gehe wieder aus von der Struktur der
Parrochie. Innerhalb der Kirche muss diese eingebunden sein in das
hierarchische Gefiige der Kirche, muss Anteil haben an der der Kir-
che und ihrem geistlichen Leiter zugesagten Fiille der geistlichen
Gaben. Sie nahrt sich gleichsam von oben und ist societas sui gene-
ris.!97 Anders beim Staatswesen, das sich in der Schweiz nach Mei-
nung Decurtins lebendig nur von unten aufbauen kann, sich von
dorther nahrt. Die beiden Richtungen treffen sich in der Parrochie.
Als Politiker gibt Decurtins nach oben weiter, vertritt gleichsam die
Interessen der Basis, ebenso wie der Priester von oben nach unten
vermittelt, als Glaubiger ist Decurtins auf diese Verbindung ange-
wiesen. Die Parrochie im politischen und kirchlichen Sinn ist also ei-

76



ne Art von corpus mixtum, die Verbindungslinien kreuzen sich. Eine
Nationalkirche, wie sie in der Krise um den Altkatholizismus ver-
sucht wurde und wie sie Decurtins mindestens als Tendenz wahrend
der Modernistenkrise zu diagnostizieren meint, beraubt sich ihrer
vertikalen Dimension und muss verkiimmern.!” Das Schicksal der
dieser Dimension beraubten altkatholischen Bewegung i1st fur
Decurtins Mahnung genug, der in seinen Augen, da nirgends veran-
kert, allen philosophischen Bestrebungen schutzlos ausgelieferte
Protestantismus ebenfalls. In diese Richtung sieht er die katholische
Kirche abgleiten, wenn sie der Tendenz zu einem nationalkirchli-
chen oder partikularen Gebilde nachgabe.

Ahnliche Tendenzen, aber in der Richtung genau umgekehrt wi-
ren beim Gemeinwesen zu diagnostizieren. In der noch zu bespre-
chenden sozialen Frage sieht Decurtins im Grunde einfach die
Konsequenz des von seinen autochthonen Wurzeln losgelosten
und damit notgedrungen materialistisch ausgerichteten Staatswe-
sens. Wenn nicht mehr wie in landlichen Gegenden die kleine Einheit
Gemeinde oder Kreis gestarkt werden kann, sind neue Formen so-
zialen Zusammenlebens und oekonomischer Gestaltung notig. Alle
mit dem Ziel, den Moloch des kapitalistischen Wirtschaftssystems zu
zerschlagen, andere, neue Einheiten aufzubauen und den Menschen
so wieder seiner eigentlichen Bestimmung zuzufithren: Ebenbild Got-
tes zu sein und sein Leben dementsprechend zu gestalten.

In dieser Konzentration der beidseitigen Linien auf die Parrochie
liegt das Verbindende zwischen seinem zentralistischen Ultramonta-
nismus und seinem foderalistischen Demokratieverstandnis. Aller-
dings ist Decurtins realistisch genug, den Foderalismus dort einzu-
schranken, wo ,es sich darum handelt, grosse soziale Fragen, die
Versicherungsfrage, die Agrarfrage zu regeln.“19 Aber er schrankt
auch diese Konzession an den Zentralismus sofort ein, dies beziehe
sich nur auf die Gesetzgebung, Ausfiihrung und Verwaltung seien in
Anlehnung an Tocqueville's Unterscheidung den kleinen Einheiten
zu Uberlassen.

In seinem politischen Auftreten wurde er haufig von den prote-
stantischen Foderalisten unterstitzt, die allerdings seiner ultramon-
tanen Haltung mehr oder weniger verstandnislos gegentiberstanden.
Auch innerhalb der katholisch-konservativen Partei, besonders dann
aber in seiner Universitatszeit, 1st er mit seinem kompromisslosen,

77



glihenden Ultramontanismus auf wenig Gegenliebe gestossen, sein
fanatischer, keine Grenzen mehr kennender Antimodernismus als
konsequenter Schritt war fiir viele die Bestatigung ihrer Ablehnung.
Die Ablehnung wurde umso scharfer, je deutlicher die Konsequenz
seiner Haltung erkannt wurde. Wenn 1910 in der ,,Ostschweiz® der
Luzerner Regierungsrat Walther mit den Worten zitiert wird: ,,Die
Luzerner Katholiken verabscheuen jene Verketzerungssucht, die sich in
neuester Zeit so haufig gegen katholische Gelehrte, Schriftsteller,
Feuilletonisten und Redaktoren wendet und als Modernisten ver-
dachtigt und verketzert, ... Es ware dringend zu wiinschen, dass man
in Rom sich tiber Deutschland und namentlich auch tber die
Schweiz besser und richtiger informieren wiirde, als dies hie und da
der Fall ist. Es ist nicht notig, dass alle Informationen den Weg iiber
Fraiburg nehmen®,2 dann zeigt dies, wie die gleichen Luzerner Ka-
tholiken, die 15 Jahre frither seinem Auftreten Beifall zollten, jetzt
von thm dachten, zeigt aber auch, wie sehr Decurtins damals den
praktischen Modernismus im Visier hatte (,,Gelehrte, Schriftsteller,
Feuilletonisten ...“). Decurtins, in seiner Haltung unverstanden, war
einsam geworden und war doch eigentlich angetreten mit der Uberzeu-
gung, die ganze Kirche musste sich hinter tihm sammeln und so den
Papst in seinem Kampf unterstiitzen. Sein Entschluss, die Freiburger
Professur aufzugeben und in seine Heimat zurtiickzukehren, wurde von
vielen als Konsequenz dieser Vereinsamung interpretiert. Auch
wenn dies im Grunde mehr mit der mangelnden Resonanz bei den
Studenten zusammenhingen mag (auch dies ein Indiz fir die zwar
als Sprunghaftigkeit interpretierte Haltung, die aber ebenso als fun-
damental unvereinbar mit der Moderne betrachtet wurde), so zeigt die
zeitgenossische Interpretation dennoch, in welchem Masse Decurtins
seine Gefolgschaft verloren hatte, bis hinein in Kreise, die ihm freund-
schaftlich verbunden und ihm immer gefolgt waren.

Mit der fortschreitenden Integration der Katholiken in den Bun-
desstaat war auch ihre Einsicht in ein gewisses Mass an Vereinheitli-
chung des Rechts- und Staatssystems gewachsen. Dieser Kompro-
miss mit der Moderne, das Akzeptieren der Bediirfnisse des Bundes-
staates, um es einmal so zu formulieren, war fiir Decurtins deshalb
undenkbar, weil dies seine staatspolitische ebenso wie seine religiose
Haltung tangierte. Solche Positionen waren fiir thn der erste Schritt
zur Aufweichung der ultramontanen Haltung, waren Verlust der

78



einzigen Stiitze auf der schiefen Bahn gegen den unkirchlichen oder
antikirchlichen Liberalismus, und diese Stiitze war die Integration in
die una sancta catholica. Nur in der uneingeschrankten Bindung an
Rom, ,,nur in dem vollstindigen Bruche mit dem Liberalismus und
in der entscheidenden Riickkehr zu einer katholischen Weltanschau-
ung®, sieht Decurtins (hierin Vogelsang folgend) den Weg der Kir-
che, aber nicht anders den Weg des Gemeinwesens.20! Es ist mehr als
das Wissen um die taktische Undurchfithrbarkeit dieses Programms in
einem konfessionell gemischten Staat, welches Decurtins zum Fodera-
listen machte. Es ist die tiefste Uberzeugung, dass das Wohl des Staa-
tes auf den Grundwahrheiten des Christentums beruhe und der
Staat damit nur leben konne, wenn er immer wieder von unten ge-
nahrt wird. Lieber wollte Decurtins die Uberzeugung in der kleinen
Einheit ganz leben als sie aufs Spiel zu setzen um der Wirksamkeit
1m grosseren Rahmen willen.

DECURTINS SICHT DER SOZIALEN FRAGEN22

Dieses Kapitel muss genau abgegrenzt werden: Es geht hier nicht
um eine Darstellung von Decurtins Sozialpolitik, auch nicht um eine
Geschichte der katholischen sozialen Bewegung in der Schweiz, die
zum einen nicht einfach zu entwirren 1st, zum anderen sich auf eine
Geschichte der Christlichen Volkspartei bis zu ihrer formellen
Grindung auswachsen konnte. Dies alles ist nicht beabsichtigt und
auch nicht — einmal mehr sei es betont — eine Biographie Decurtins,
nicht einmal bezlglich der sozialen Frage.

Leitidee i1st Decurtins Haltung in der Modernistenkrise und einzig
da; seine Sicht der sozialen Frage soll auf thre Stimmigkeit unter-
sucht werden. Ist der Katholizismus ultramontaner-integraler Pra-
gung auch hier das beherrschende Element seines Denkens, verbun-
den mit dem parrochialen Gedanken, Decurtins also katholischer
Denker auch in sozialen Fragen, oder sind hier, wie in zeitgenossi-
scher Einschatzung von Decurtins Wirken haufig, zweil Seiten zu
konstatieren, die unter sich nur durch die Person Decurtins' selbst
zusammengehalten werden. Dieser Eindruck liegt nahe, wenn ein
Biindner Politiker, aufgewachsen in einem Umfeld, das die klassische
soziale Frage: Arbeiterklasse gegen Grossindustrielle iiberhaupt nicht

79



kannte, plotzlich zu einem der fithrenden Sozialpolitiker nicht nur
der Schweiz, sondern Europas wird, mit Bebel an Kongressen
spricht, Lassalle zitiert und die soziale Frage zu der Frage, auch im
katholischen Raum macht, wenn er die bis heute massgebliche En-
zyklika beeinflusst und so den Grundstein zu immer wiederkehren-
den papstlichen Verlautbarungen legen hilft. Das war mit seiner
Herkunft nur schlecht zu vereinen. Natiirlich gab es im Biindner
Oberland arme Leute, Decurtins umgekehrt gehorte zur Ober-
schicht, aber sicher ist keine in irgend einer Art formierte Klasse fest-
zustellen, kein Proletariat, und erst recht kein Industrieproletariat.
Die Umgebung hatte Decurtins zum Bauern-, zum Kultur-, allenfalls
noch zum Verkehrspolitiker machen konnen, aber auf keinen Fall
zum Sozialpolitiker. Gerade seine Herkunft hatte ithn zur Auffassung
bringen mussen, dass eine christliche, caritative Haltung die Losung
der sozialen Frage sei. Hier liegt in der Tat eines der Ratsel um diese
so reiche Personlichkeit. Nichts — ausser wvielleicht seine Lektire —
deutet auf ein Werden eines Sozialpolitikers hin, bei seiner Wahler-
schaft hatte er mit seinem Engagement kaum Verstandnis zu erwar-
ten, im Gegenteil, im Kanton gab es wie erwahnt in diesem Sinne
kein industrielles Proletariat, am wenigsten auf katholischer Seite,
konzentrierte sich dieser Bevolkerungsteil doch damals noch fast aus-
schliesslich auf dorfliche, bauerliche und kleingewerbliche Struktu-
ren.29 Der Katholizismus, in welchem Decurtins gross geworden
war, hatte zum Teil vorkonziliare Strukturen (die Familie Latour),
zum Teil war es der ubliche neuscholastische Kontext nach dem
Konzil. Auch von daher sind also kaum Anregungen zu sozialem
Engagement geflossen.

Erst im schweizerischen und dann europaischen Kontext hatte
Decurtins Verstandnis zu erwarten, auf katholischer Seite aber wenig
offizielle Unterstitzung, mindestens bis die Enzyklika Rerum no-
varum von Leo XIII. erschien. Wieso gerade Decurtins, wieso ein
vermogender Politiker eines peripheren Biindner Bergtales? Auch
unsere Darstellung wird diese Frage nicht befriedigend beantworten,
eine monokausale Antwort scheint es nicht zu geben.

Ich gehe im folgenden so vor, dass ich den spaten Decurtins zu
Worte kommen lasse, eben den Decurtins der Modernistenkrise. Die
zur katholisch-sozialen Bewegung in immer reichlicherem Masse er-
scheinende Sekundarliteratur muss ich in die Anmerkungen verwei-

80



sen, eine Auseinandersetzung mit 1hr ist nur am Rande moglich. Ich
bin mir ebenso bewusst, dass es notig ware, Decurtins Freunde Beck
und Feigenwinter miteinzubeziehen, besonders Beck's Ausserungen
bereichern das Bild. Eine gewisse Berechtigung, sich im folgenden
einzig auf Decurtins Haltung zu konzentrieren, ist allerdings durch
die Tatsache gegeben, dass er in der Zeit der Modernistenkrise auch
von seinen engsten Freunden nicht verstanden wurde und in dieser
Frage auf ihre Gefolgschaft nicht rechnen konnte. Er war — von Be-
nigni, Weiss u.a. abgesehen — ein Einzelganger; viele, die thm auf
dem Gebiet der Sozialpolitik Unterstutzung gewahrt hatten, schwie-
gen nun betreten oder distanzierten sich deutlich. Die Stimmigkeit
seiner Haltung kann also, wenn tiberhaupt, nur an ihm selbst aufge-
zeigt werden. ,,Seitenreferenten® gibt es wahrend der Krise keine,
oder besser keine mehr.

,»Was die christliche Sozialreform will, lasst sich in wenige Worte
zusammenfassen: Die Anerkennung der christlichen Grundsatze
vom Recht und von der Wiirde der Arbeit, vom gerechten Lohn —
die soziale Gerechtigkeit in Wirklichkeit umgesetzt.“204 In dieser Art
resimiert Decurtins 1907 die Anliegen, die er in die Tat umzusetzen
versucht hatte. Gerade in einer Zeit, in der offenbar die Gefahr be-
steht, die christliche Sozialreform als eine Spielart des Reformkatholi-
zismus anzuschen, halt es Decurtins fur dringend geboten, ,,auf das
tiefste Leitmotiv der christlich-sozialen Bewegung zurtickzugehen, ...
Das heisst aber fur ihn nichts anderes als auf ithre Vater zu horen und
damit in erster Linie auf Ketteler und in seinem Gefolge auf Vogel-
sang.205 Ketteler lehnte im Ruckgriff auf Thomas von Aquin den Ei-
gentumsbegriff der zeitgenossischen Oekonomie ab, nicht anders
Decurtins. ,,Seine (sc. Kettelers) Definition des Eigentums und die
Schlissse, die er aus derselben zog, iiberraschten die Zeitgenossen aus
allen Lagern; man war tber die Tiefe und Wucht dieser bischofli-
chen Kundgebung erstaunt.” Decurtins wird nicht miide zu betonen,
dass Kettelers Anschauungen im Grunde nichts anderes seien als in die
heutige Zeit Uibertragene Positionen des Aquinaten. Treue zu Thomas
ist das Motiv der Ablehnung, nicht etwa ein anders geartetes, oeko-
nomisches Programm. Vogelsang hat in der gleichen Art ein Pro-
gramm katholischer Soziologie durchgefiihrt, ,indem er auf christli-
cher Grundlage ein System der Gesellschaft aufbaute.“206

8l



Decurtins sieht in der Anlehnung an den Aquinaten nicht einfach
eine Repristination seiner Philosophie. ,,Nein, wir glauben an eine
Erweiterung der thomistischen Philosophie durch die sicheren Er-
gebnisse moderner, vorab geschichtlicher und naturwissenschaftli-
cher Forschung.“?07 Dies allerdings nicht, um neue Wege einzu-
schlagen oder die zeitgenossische Philosophie in die Uberlegungen
einzubauen. Denn einmal gilt, was Decurtins mit einem Zitat Vogel-
sangs vermerkt: ,,Es ist zweifellos, dass die christliche Ordnung end-
gultig abgeschlossen ist und dass absolut nichts Neues mehr, nichts,
was von dem Schatze der vorhandenen Glaubens- und Sittenlehre
abweiche, uns gelehrt werden darf.“208 Des weitern aber kann in der
neuen Philosophie die Antwort auf die drangenden sozialen Fragen
gar nicht gefunden werden, im Gegenteil. Da die aus der Philosophie
der Aufklarung herausgewachsene zeitgenossische Sozialphilosophie
im menschlichen Egoismus die einzige ethische Grenzziehung des
wirtschaftlichen Lebens sehe, sei sie die eigentliche Wurzel der so-
zialen Probleme. Denn ,,die soziale Frage ist nicht eine blosse Brot-
frage, sie ist vielmehr eine Kulturfrage im weitesten Sinne des Wor-
tes.“299 Es macht gerade die Fruchtbarkeit des Ansatzes von Thomas
von Aquin aus, dass dieser offen ist fiir den Einbau von Problemen
der Neuzeit und fur die Aufnahme neuzeitlicher wissenschaftlicher
Ergebnisse — alles aber im vorgegebenen Rahmen der hochscholasti-
schen Theologie und Philosophie.

Die Anerkennung des Rechtes und der Wiirde der Arbeit, wie sie
christliche Sozialpolitik fordert, ist im Grunde nichts anderes als die
Forderung nach Riickgabe von Wirde an den arbeitenden Men-
schen, 1st Miteinbezug des Menschen, hier exemplifiziert am Arbei-
ter, in die spezifische christliche Kultur. Wenn Decurtins immer
wieder zitiert wird mit seinem Ausruf, dass es keinen christlichen und
keinen atheistischen Hunger gebe und dass Brot fuir jeden Hunger da
sein misse, darf dies nicht als eine Verleugnung dieser Grundsatze
angesehen werden. Der Arbeiter hat das Recht auf einen gerechten
Lohn, weil er damit, besonders in der Gestaltung auch der Arbeits-
zeit, erst seiner eigentlichen Bestimmung folgen kann: Ebenbild
Gottes zu sein als Teil der Kirche. ,,Erst wenn die Sozialethik, wel-
che aus der falschen Philosophie und aus den tatsachlichen Verhalt-
nissen des modernen Industrialismus hervorgewachsen ist, durch ei-
ne richtige christliche Sozialethik ersetzt wird, erst dann wird auch

82



der soziale Frieden kommen.“?1% Vielleicht sind soziale Verbesserun-
gen moglich, sozialer Friede aber erst, wenn die Basis dafiir mit Hilfe
der philosophia perennis gelegt ist. Die Riickkehr dazu ist fur
Decurtins wahrer Fortschritt, das Studium der Scholastik gibt die
Mittel zur Losung der sozialen Frage.?!! Auch hier ist die, Aussen-
stehenden als paternalistisch erscheinende Haltung Decurtins nicht
zu verkennen.

Es ist nach dem oben Gesagten nicht verwunderlich, dass an der
Spitze der Forderungen der Union de Fribourg, eines lockeren Zu-
sammenschlusses von an solchen Fragen interessierten Katholiken,
die Sonntagsruhe steht.2!2 Das Postulat meint aber nicht einfach
mehr Freizeit und damit Erholungszeit fur den Arbeiter, es ist auch
nicht einfach familienpolitisch motiviert. Der Sonntag ist die Zeit
und der Ort, wo der Arbeiter sich seiner eigentlichen Bestimmung
bewusst werden kann und soll, wo er im Decurtins'schen Sinne seine
Kultur und seine Wiirde findet. Es macht keine Schwierigkeit, heute
darin ebenso wie in der Forderung nach Befreiung der Frau von der
Berufsarbeit, ein fast sozial-romantisch anmutendes Bild der christli-
chen Familie auf dem sonntéglichen Kirchgang zu diagnostizieren
und in der Folge zu disqualifizieren.2'® Bei Decurtins ist diese Sicht
nicht einfach Verschleierung sozialer Wirklichkeit, sie ist eingebettet
in eine in sich konsistente Haltung, welche Realitaten durchaus ernst
nimmt. Diese Haltung geht von einer mittelalterlichen, teilweise pa-
ternalistischen Sicht der Gesellschaft aus, ihr sind deutlich korporati-
stisch-standische Ziige eigen.?'* Seine Haltung ist aber nicht einfach
darauf aus, Arbeiter (wieder) zu Katholiken zu machen, sie also ma-
teriell besser zu stellen, um sie fur die Verkindigung der Kirche an-
sprechbarer zu machen. Sie ist vielmehr durchdrungen von der fe-
sten Uberzeugung, dass nur in der christlich-katholischen
Gesellschaftslehre die Wiirde des Menschen gewahrt sein kann. Je-
der Schritt in diese Richtung, mit welchen Koalitionen er auch zu-
stande gekommen mag, ist somit ein richtiger Schritt hin zur Wiirde
des Menschen, zur wahren, da christlich-katholischen Humanitat.

Wie sind solche Koalitionen aber mit der ultramontanen Linie
vereinbar? Decurtins weist darauf hin, dass auch Ketteler ,,seinen
Zeitgenossen ... als der bedeutendste Vertreter des Ultramontanis-
mus® galt.2’> Dem gleichen Ketteler wurde immer wieder vorge-
worfen, er sei Sozialist. Damit ergibt sich fiir Decurtins eine parallele

83



Konstellation: Dem Engagement in der Sozialpolitik entspricht (oder
eben widerspricht) die ultramontane Ausrichtung. Letztere steht fur
Decurtins nicht in Frage. Er schliesst seine Ausfiihrungen zum Ver-
haltnis der christlich-sozialen Bewegung zum Reformkatholizismus
mit einem Bekenntnis. Er zitiert Johannes 21.3, wo Petrus sich zum
Fischfang entschliesst und die sechs anwesenden Jiinger ihre Bereit-
schaft zum Mitgehen bekunden. Sie werden bekanntlich bei dieser
Arbeit dem auferstandenen Christus begegnen. Decurtins legt diesen
Vers folgendermassen aus: ,,Mochten wir alle die grosse Mahnung
dieses kleinen Bildes verstehen und im engsten Anschluss an den
Stellvertreter des gottlichen Stifters unserer Kirche an der unantast-
baren Wahrheit des Christentums festhalten, ...“ Sah sich Ketteler
dem ,,selbstbewusste(n), siegesstolze(n) Liberalismus® gegentiber, so
kampft Decurtins gegen die ,,Forderung, mit der Philosophie der
Vorzeit zu brechen, von einer veralteten Auffassung sich loszulosen,
um sich dem Bau moderner wissenschaftlicher Anschauungen anzu-
schmiegen.“216 Allerdings — hier ist der zeitliche Unterschied mit
Hiénden zu greifen — war unterdessen der Gegner eine Stromung in-
nerhalb der Kirche selbst. Die Forderung, diese Philosophie den ge-
wandelten Umstanden anzupassen, wurde bekanntlich von katholi-
schen Theologen und Priestern erhoben, nicht etwa von
antikirchlichen Liberalen. Umso gefahrlicher musste sie Decurtins
vorkommen.

Dadurch aber, und es wiederholen sich Decurtins Auffassungen,
wie sie oben im Kampf gegen den praktischen Modernismus geschil-
dert wurden, ist ein viel gefahrlicherer Gegner entstanden. Er tritt ja
nicht auf ,,in der offenen, riicksichtslosen Weise der Aufklarung oder
des vulgaren Materialismus ...“.217 Wie der Arianismus oder die
Gnosis versucht er, das Christentum von innen her umzugestalten,
eine Art schleichender Unterwanderung, welche dem einzelnen
Christen glaubhaft machen will, dass christlich-sozialer Katholizis-
mus eo ipso Reformkatholizismus sei, bzw. sein miisse, wenn er seine
sich selbst gestellte Aufgabe erfiillen wolle. Dabei ist nach Decurtins
so der erste Schritt hin zum Liberalismus getan und damit zur ge-
fahrlichen Zuspitzung der sozialen Frage. Je sozialer der Katholizis-
mus sich ausformt, desto ultramontaner musste er nach Decurtins
sein. Nicht nur, um sich gleichsam gegen hinten, in den Raum der
Kirche hinein, abzusichern, wenn er sich zu Gunsten seiner Postu-

84



late in wechselnden Koalitionen mit Sozialisten, atheistischen Frei-
denkern und Grutlianern aller Farbung vorfindet. Diese Absiche-
rung ist hochstens eine nicht unwillkommene Konsequenz. Der ei-
gentliche Grund des Ultramontanismus liegt in der scholastischen
Anthropologie und diese wiederum beruht auf dem Verstandnis von’
Natur und Gnade, auf der christlichen Ontologie im neuscholasti-
schen Sinn. ,,Wo die Kirche fehlt, geht die wahre Erkenntnis Christi
verloren®, ohne diese Vermittlung der Person Christi durch die Kir-
che wird aber der Mensch zur Ware degradiert, wird zum rein oe-
konomisch bestimmten Subjekt (oder eben Objekt).2!8 Nur in der
steten Rickbeziehung auf die Kirche und — Johannes 21.3 wird nicht
zuletzt deswegen zitiert — auf den Nachfolger Petri wird die eigentli-
che Fragestellung in der sozialen Problematik getroffen. Die Unbe-
kiimmertheit und Sicherheit Decurtins bei seinen Tatigkeiten und
seiner Suche nach Verbuindeten bei Sozialisten und ber Marxisten
verdankt sich nicht nur dem Wissen, ein Refugium im Riicken zu
haben, sondern mehr noch der Uberzeugung, das eigentlich Nottu-
ende zu vermitteln. So ist soziales Engagement und Ultramontanis-
mus fiur ihn kein Antagonismus. Das soziale Engagement ist fiir
Decurtins im Gegenteil die konsequente Anwendung des Ultramon-
tanismus, kein Fremdkorper, sondern, wie er dies fur Ketteler be-
schreibt, ,.ein integrierender Teil der Regeneration der christlichen
Weltanschauung in Wissenschaft und Leben, ...“.219

Wenn Decurtins daraus folgert, dass ,,das Zurlckgreifen auf das
gute Alte meistens das Darbieten eines sicheren Neuen bedeutet,
dann darf aus dieser Hochschatzung des Alten aber keine Ablehnung
der technischen Mittel herausgelesen werden.??’ Fiir Decurtins ist die
Technik zuerst einmal ein wertfreies Instrument. Die Tragik des Ein-
satzes technischer Mittel besteht darin, dass sie im Laufe der Ge-
schichte zur gleichen Zeit zum Zuge kamen wie eine letztlich men-
schenverachtende Philosophie. ,,Es war ein fatales Verhangnis, dass,
als die Maschine erfunden wurde, eine skeptische, frivole Philosophie
die christliche Weltanschauung verdrangt hatte; sonst ware die Ma-
schine nicht nur zu einem gewaltigen Kulturfaktor, sondern auch zu
einem Segen fur alle geworden.“??! Decurtins 1st deswegen kein Ma-
schinenstirmer, er ist im Gegenteil davon iberzeugt, dass auch
Grosstechnik ihren Platz haben kann, sofern sie im Rahmen eines
auf christlichen Wertmasstaben fussenden Systems eingesetzt wird.

85



Zustimmend zitiert er Vogelsang, dass die christliche Sozialwissen-
schaft danach strebe, ,die Verhiltnisse der Gegenwart mit Ein-
schluss aller technischen und echt wissenschaftlichen Errungen-
schaften derselben sittlich verniinftig zu ordnen.“ An dieser
vernunftigen Sittlichkeit, beruhend auf der in der mittelalterlichen
Philosophie zum Hohepunkt gelangten christlichen Gesellschaftsleh-
re, hangt, ob die Technik dem Menschen zum Fluch oder zum Heil
werde. ,,Gelingt ihr dies, so wird die Erde nicht ein Schauplatz wii-
ster, bestialischer Kampfe um das Dasein unter den Menschen sein,
sondern eine Stitte der edelsten Kultur und ein Vorbereitungsort
der Kinder Gottes fur das Jenseits.“??2 In dieser fast apokalyptisch
gepragten Sprache widerspiegelt sich die Entscheidungssituation, in
die hinein Decurtins sich gestellt sieht. Sie ist darum so akut, weil der
Kampf innerhalb der Kirche selbst ausgefochten wird, Decurtins'
Blick zuriick ist aber keine Nostalgie an eine verklarte bauerliche
Vergangenheit. Er nimmt die technischen Hilfsmittel auf, ohne al-
lerdings modernes Denken mitaufnehmen zu wollen. Letzterem
kann er den Charakter echter Wissenschaft nicht zubilligen. Die
Kirche als Hiiterin der Wahrheit ist der Masstab, an welchem Wis-
senschaft sich zu messen hat. Dort entscheidet sich ihre echte Wissen-
schaftlichkeit. Nach dem in der Neuscholastik wichtigen Lehrsatz:
gratia supponit naturam kann der Katholik unbefangen alle aus der
Schopfungsordnung sich ergebenden Mittel gebrauchen, solange
diese ausgerichtet bleiben auf das Ziel: Gratia perficit naturam. Oh-
ne diese perfectio bleibt die ,,Natur® in sich gefangen und wird zum
Anlass und zum Schauplatz der sich im schrankenlosen Egoismus er-
schopfenden liberalistisch verstandenen Individualitat.223

ZWISCHENHALT Il

Die deutsche protestantische Kirche erlebte in der Katastrophe des
Ersten Weltkrieges den Zusammenbruch der liberalen Theologie
und des theologisch abgestiitzten Fortschritt- und Kulturoptimismus.
Die Bewusstseinskrise fihrte zur Entstehung der dialektischen Theo-
logie und zur zum Teil erzwungenen und deshalb im Nationalsozia-
lismus nicht tragenden Neuorientierung der Kirchen in der Weima-
rer Republik. Decurtins hat diese Entwicklung nicht mehr erlebt,

86



aber flir ihn ware es eine eindeutige, seine Sicht von protestantischer
Kirche und von Liberalismus innerhalb der Kirche verifizierende
Entwicklung gewesen. Der Liberalismus zeigte im Weltkrieg wie in
der darauf folgenden Radikalisierung sein wahres Antlitz: Das einer
die Menschen letztlich vernichtenden Macht. Die Wurzeln des
Menschseins waren bedroht, hier musste die Kirche Einhalt gebie-
ten. Jeder Kompromiss hiess Anerkennung dieser Gegenmacht.

Decurtins Position und besonders die Position, welche er in seiner
Sicht der Kirche zuschrieb, waren damit keine Machterhaltungs-
Positionen, sondern hatten als Ziel die Wahrung der Menschenwtirde,
welche nur im Raume der die Menschen bergenden Kirche moglich
war. Das Zusammenbrechen einer Weltsicht und Werthaltung, wie
sie im Ersten Weltkrieg zu konstatieren war, hitte er als Menetekel
gedeutet, zu lesen von den Kundigen als Warnung, was geschahe,
wenn auch in der katholischen Kirche die gleichen Stromungen wie
in der protestantischen Einfluss erhielten. Seine Haltung kann so
auch nicht einfach als anti-oekumenisch bezeichnet werden. Sie tritt
wohl so auf, aber nicht etwa, weil sie die Macht der katholischen
Kirche erhalten will gegentiber den reformatorischen Abspaltungen.
Sie ist einzig auf die Wahrung des Heils des Menschen ausgerichtet,
nahrt sich also aus einer sehr grundsatzlichen Stellungnahme. Der
Satz Extra ecclesiam nulla salus erhalt einen prinzipiellen Stellen-
wert: Die Ekklesia ist der Ort, wo der Mensch sich den ihn zerstoren-
den sittlichen und oekonomischen Machten entziehen kann. Ich
kann nur so erklaren, dass Decurtins auch bei einer in der Sache so
klaren romisch-katholischen Haltung dennoch so gut mit konservati-
ven Protestanten zusammenarbeiten konnte. Sie haben gespiirt, dass
seine Uberzeugung nicht gegen den Protestantismus gerichtet war,
sondern gegen Machte, die er allerdings im Protestantismus viel mehr
am Werk sah als in der eigenen Kirche. Ja, er war bekanntlich davon
Uberzeugt, dass der Liberalismus, wie er ihn verstand, eine Konse-
quenz der Reformation darstelle. Da aber die konservativen Krafte des
Protestantismus, zum Beispiel sein Blindner Grossratskollege Theophil
von Sprecher, sich der pietistischen Linie zuzahlten, trafen sie sich im
Protest gegen diese Linie der Reformation, bzw. gegen deren Aus-
schliesslichkeits-Anspruch.?24

Wenn der Konflikt in der Modernismus-Krise also einen Konflikt
innerhalb der katholischen Kirche, innerhalb der Orthodoxie gleich-

87



sam darstellte, dann ist es zwar gefahrlich, aber halt doch verfiihre-
risch zu konstatieren, in welchem Masse sich die Problemlage in den
aktuellen Kontroversen wiederholt, wobei der historische Abstand
nicht aus dem Auge zu verlieren ist, die zeitliche Distanz macht das
Gefahrliche bei der historischen Parallelisierung aus. So gesehen ist
der Konflikt innerhalb des Bistums Chur ebenso wie damals weit
mehr als ein Personen-Konflikt. Es geht nur vordergriindig um die
Person des Bischofs, dieser ist vielmehr der Katalysator oder besser
der Kristallisationskern, an welchem sich die verschiedenen Kirchen-
bilder und damit verbunden die verschiedenen Ausgestaltungsmog-
lichkeiten des Verhaltnisses Kirche-Gesellschaft, sei es positiv oder ne-
gatlv, festmachen. Wenn wir nur fiir einen Augenblick und nur
zogernd die historische Andersartigkeit in den Hintergrund schieben,
konturieren sich im Lichte der damaligen Konfliktspositionen die
heutigen. Wieder 1st es eigentlich ein Konflikt zwischen Angehorigen
der gleichen Konfession, wieder will keine der Konflikts-Parteien die
romisch-katholische Kirche verlassen oder ihre Struktur aufbrechen.
Es geht wieder um die Haltung der saekularen Entwicklung gegen-
uber, es ist wieder ein Modernisierungs-Konflikt. Nur dass unterdes-
sen Jahrzehnte ins Land gegangen sind, in welchen die Autonomie
des einzelnen Menschen, seine Verfigungsmoglichkeit auch tber
seinen Wertehorizont einen anderen Stellenwert gewonnen haben
als zu Beginn des Jahrhunderts.22> Wenn wir aber diese Veranderung
in Rechnung stellen, ist dann nicht auch der heutige Konflikt einzu-
reihen in die oft schmerzliche Auseinandersetzung Katholizismus
und Moderne? Grundsatzlicher allerdings durch den Anspruch auf
religiose Autonomie des Einzelnen, einen Anspruch, der die katholi-
sche Ekklesiologie vor schwierige Fragen stellt, auch wenn, ja eher
gerade weil in seiner Verfechtung das Zweite Vatikanische Konzil
zum Hauptzeugen gemacht wird. Das Amt des Bischofs und das des
Bischofs von Rom erhielten so eine ganz andere Funktion als thnen
dies Decurtins noch zugeschrieben hitte. Wer weiss aber, vielleicht
auch eine ganz andere Dignitat. So ldsst den Theologen, aber nicht
weniger auch viele in der Kirche engagierte Laien der heutige Kon-
flikt in der Ekklesmlogle dariiber nachdenken, was denn die Amter in
der Kirche seien und bewirkten in einer Ze1t, in welcher die Absetz-
und Ersetzbarkeit der Amtstrager zur Selbstverstandlichkeit und ihre
rein funktionale Verstehbarkeit zu einer Art Tabu geworden 1st.226

88



Was heisst das, wenn eine Gemeinschaft wie die Kirche sich Amts-
trager gibt, von denen sie Lebenslanglichkeit und Beauftragung ab
extra behauptet? Was heisst das flir die Gemeinschaft selbst in einer
auf demokratische Art verfassten Umgebung, mit Gewaltentrennung
und mit Kontrollfunktion der Medien? Was heisst es, wenn der Ein-
fluss des ideologischen Fundamentes, seine spezifische Auspragung,
fast nur noch in solchen Konfliktsituationen sichtbar wird und sonst
in den Umkreis personlicher Beliebigkeit gehort?

Hier ist nun die Distanz zur Anti-Modernisten-Krise mit Handen
zu greifen. Es i1st mehr als die Distanz der bald hundert Jahre. Es ist
zum einen die nur schlecht und missverstandlich ausgedriickte
,, Verprotestantisierung® des Katholizismus. Das Schlagwort wird hie
und da auf die katholische Kirche angewandt, besonders von Geg-
nern der Liturgiereform nach dem II. Vatikanischen Konzil. Dort ist
es ganzlich fehl am Platz. Angewandt auf den Katholizismus als gan-
zen grelft es eine wichtige Entwicklung auf, benennt sie aber missver-
standlich. Die einflussnehmende Grosse ist ja nicht die protestanti-
sche Kirche oder ein vom Protestantismus gepragter Volksteil. Es ist
vielmehr in beiden Grosskirchen der Einfluss der saekularen Welt
und ihres Wertehorizontes. Dieser hat zur Konsequenz, dass sich die
Einstellungsdifferenzen zwischen den Angehorigen verschiedener
Konfessionen bis fast zur Unkenntlichkeit verwischen. Da dieser
Einfluss sich zuerst im Raume der protestantischen Kirche bemerk-
bar machte, — siehe die Abhangigkeitslinien, welche Decurtins festzu-
stellen meint — konnte der Eindruck entstehen, der Katholizismus
befinde sich auf dem Weg zum Protestantismus. Diese ungenau ge-
sehene Entwicklung muss die Gegner dazu bringen, sich viel katholi-
scher zu gebarden als sie eigentlich sind und sein wollen. Insofern
spiegeln sich die Fronten des Modernismus auch in den von der
Neuzeit gepragten Antworten wider.

Der feststellbare Abstand liegt also nicht eigentlich hier, sondern
in der Erosion jeglicher Autoritdt, in der zum Signum der Zeit ge-
wordenen Autonomie des Einzelnen und in der zur Notwendigkeit
gewordenen Konstruktion des Wertehorizontes durch den Einzel-
nen, stringent nur fir den Einzelnen selbst. Die Studie: Jede(r) ein
Sonderfall? und die weiteren neueren Untersuchungen zu den Wer-
ten der Schweizer belegen nicht nur dies, sondern in gleichem Mas-
se, dass diese Entwicklung fast identisch beide Konfessionen erfasst

89



hat.227 Die im katholischen Raum noch feststellbare grossere Bin-
dung an die Kirche und die Feiern der Kirche erweisen sich als Ri-
tuale ohne inneren Gehalt. Fast unabhingig von seiner ausseren
Kirchenbindung legt sich der Einzelne selbst zurecht, aus welchen
Einstellungen er sich seinen Wertehorizont bauen will. Die Kirche ist
Vermittlerin solcher Einstellungen, aber nur eine unter vielen. Sie
darf in den Augen der Einzelnen keine autoritative Giiltigkeit bean-
spruchen, sie hat sich in den Diskurs hinein zu begeben und dort ar-
gumentativ zu bestehen. Hat damit faktisch der Modernismus in der
Kirche gesiegt? Sind nicht so all die Beflirchtungen Decurtins wahr
geworden, die Kirche ihrer Aufgabe, der Mensch seines eigentlichen
Haltes beraubt?

Die Frage ware uneingeschrankt mit ja zu beantworten, wenn wir
die Haltung der 90er-Jahre unseres Jahrhunderts einfach tale quale
in den Beginn des Jahrhunderts zuriicktransferieren konnten. Bei der
Beurteilung der obigen Frage darf aber die dazwischen liegende
Entwicklung nicht vernachlassigt werden. Sie bildet eine der Anfra-
gen, welche im abschliessenden Teil noch zu stellen sind.

Wenn wir diese dazwischen liegende Entwicklung (Stichwortartig:
Aufbrechen der Neuscholastik, neue Ansatze auf dem Weg zum II.
Vatikanischen Konzil, dieses selbst, Einbezug der aussereuropai-
schen Theologie) aber mitgewichten, fallt es schwerer, den heutigen
Zustand der katholischen Kirche einfach als Sieg des Modernismus
zu bezeichnen. Vielmehr spricht einiges dafuir, dass in der Position
des Modernismus Fragen aufgeworfen wurden, welche jede Zeit zu
beantworten hat, sobald einmal das corpus christianum nicht mehr
ungefragt das ganze Leben des Glaubigen umfasst. Die Anerkennung
eines, um ungeschiitzt zu formulieren, nicht-ekklesialen Raumes
bringt mit sich, dass Autonomie und Saekularitdt dieses Raumes zur
Sprache kommen missen, nicht anders bei der Anerkennung der
Autonomie des Glaubenden. Vielleicht haben sich so mehr die Ge-
wichte verschoben, mehr vielleicht auch die Zahlen der Anhanger
hiiben wie driiben, die Fragestellungen sind in der gleichen Weise
ungelost und damit weder der einen noch der anderen Seite als Sieg
zuzurechnen. Der Modernismus-Krise, ihr ware ein Sieg zuzuspre-
chen, insofern als sie sich immer wieder meldet, in immer anderer
Form sich zur Sprache bringt, und dies solange die so wiederkehren-

90



den Fragen einer Bewiltigung und einer mindestens vorlaufigen
Antwort harren. :

Bei Decurtins war es letztlich eine aus prinzipiellen Griinden ge-
nahrte Verweigerung der Bewaltigung. Bei Gisler ein Versuch, das
Problem zu bewaltigen, ohne der katholischen Kirche und Dogmatik
eine substantielle Veranderung zuzumuten. Dies macht denn auch
den heutigen Eindruck aus, dass wir Decurtins Haltung keineswegs
zur unsrigen machen mochten, sie uns aber in ithrer Konsequenz
Achtung abnotigt. In dieser Haltung der Achtung, des Respektes vor
dem Ultramontanismus, bei aller Kenntnis von und Kritik an seiner
retrospektiven Position, lige wohl auch ein hermeneutischer Schliissel
zur Bewaltigung heutiger Probleme, wenn denn diese Haltung vice ver-
sa auch denen abgendtigt werden konnte, die in der Position des Be-
sitzes der allein selig machenden Wahrheit verharren. Gerade dies
wird uns aber noch beschiftigen missen. In diese Richtung hatte
meines Erachtens auch die Erarbeitung einer Biographie dieses so
restlos tatigen, sich selbst und seine Freunde verzehrenden Mannes
zu gehen. Sie wiirde ihm gerechter als die in der Literatur feststellba-
ren Topoi von Heldenverehrung und Verketzerung, sei es als Agent
des Vatikans oder als unverbesserlicher mittelalterlicher Katholik.

91






Ausblicke

Dieser letzte Teil soll in erster Linie Verknupfungen herstellen, und
mogliche Schnittstellen aufzeigen, Schnittstellen einmal zur refor-
mierten Diakonie und damit zur versuchten Bewaltigung der sozia-
len Fragen durch die Kirchen in der zweiten Halfte des 19. Jahr-
hunderts, dann zur heutigen Debatte um Fundamentalismus und
fundamentalistische Stromungen innerhalb der christlichen Kirchen,
und weiter sollen Ausblicke eroffnet werden auf die Entwicklung der
katholischen Fundamentaltheologie in der ersten Halfte des 20.
Jahrhunderts, also nach der Modernismus-Krise, letzteres allerdings
nur schlaglichtartig und nur im schweizerischen Raum.

Damit soll einmal angedeutet werden, wo meines Erachtens die
Forschung anzusetzen hat, wenn sie die Liicken zwischen der zwei-
ten und einer moglichen dritten Modernismus-Krise ausfiillen
mochte, dann aber auch, welches Reservoir an Problembewaltigung
gerade in diesen Verkniupfungen zu finden ist. Im weitern wird so
noch vermehrt sichtbar, dass sich die Modernismus-Krise nicht in
einem abgetrennten Kirchen-Labor abgespielt hat. Sie widerspiegelt
viele implizite Beziehungen, auch wenn die katholische Kirche wie
dargestellt in dieser Zeit eine Sondergesellschaft bildete. Noch deut-
licher als bisher wendet sich hier die Arbeit von einer historischen zu
einer fundamentaltheologischen und damit implzit auch praktisch-
theologischen Fragestellung.

Das eigentliche Thema der Modernismus-Debatte erscheint denn
auch innerhalb der engern Kontroverse zwischen Antimodernisten
pointierter und auf den Punkt gebracht: Es geht um die Kirche. Sie —
und nicht etwa die historisch-kritische Forschung, die Exegese oder
die soziale Frage, — die Kirche ist das eigentliche Thema. Dies ist
kein Widerspruch zur weiter gespannten Formulierung im Titel:
Katholizismus. Im Gegenteil, schon die Moglichkeit solcher weiterer
Formulierung zeigt die Kalamitat im ursprunglichen Wortsinn, in
welche die Kirche sich gestellt sah und die sie zu beantworten und zu
bewaltigen hatte. Mit Mitteln der mittelalterlichen Ekklesiologie
wurde der Konflikt um die Moderne angegangen und war so schon
von Beginn weg verloren. Ein Modell hatte ohne adaquate herme-
neutische Vermittlung seine Wirksamkeit verloren, ohne dass dies
zur Kenntnis gelangen durfte.

93



Wir sind damit aber auch bei dem durch Decurtins' Auftreten
formulierten Thema: Auch ihm, wenn auch in prazis gezeichneter
Kontur, ging es um die Kirche, als ecclesia visibilis, als rémisch-
katholische und so christliche Kirche. Auch thm schwebte ein Mo-
dell der Superstruktur vor, allerdings nicht einfach in einer simplen
Repristination des mittelalterlichen kirchlichen Auftretens.

DER BERGENDE RAUM

Ich habe oben die Wahrung der Menschenwiirde als das Ziel der
Bemiihungen Decurtins bezeichnet, insofern eine, obwohl von einem
oft als unbelehrbarer Konservativer bezeichneten Ultramontanen
stammende, dennoch der Moderne durchaus angemessene Frage-
stellung. Diese Wahrung war fur ihn allerdings nur im bergenden
Raum der Kirche moglich. Die Formulierung ,,bergender Raum der
Kirche® trifft Decurtins Anliegen sehr prazis, stammt aber von ei-
nem, ein ahnliches Ziel wie er verfolgenden protestantischen Theo-
logen: Johann Heinrich Wichern.228 Es lohnt sich, an dieser Stelle ei-
nen Blick uiber den konfessionellen Zaun zu tun, um interessante Pa-
rallelen zu entdecken, auch wenn zweil Generationen zwischen die-
sen beiden Sozialreformern liegen und sich damit die sozialen
Verhaltnisse nicht unwesentlich gewandelt hatten. Ob dann die
Formulierung geeignet ist, den hermeneutischen Schlussel zur Per-
sonlichkeit Decurtins zu bilden, muss sich im Laufe des Vergleiches
herausstellen.

Wichern war, nicht anders als Decurtins vierzig Jahre spater, be-
eindruckt von der sozialen Not der Arbeiterschaft, besonders der
Kinder, und er sah wie Decurtins sehr prazise den Sog der sozialisti-
schen Parteien, welcher uber kurz oder lang Kirche und Arbeiter-
schaft einander entfremden musste. Nicht untypisch, dass diese separie-
rende Entwicklung im protestantischen Raum Jahrzehnte frither der Fall
war. In seiner als Fanal wirkenden Rede von 1848 rief Wichern auf zur
Integration der in Angriff genommenen sozialen Tatigkeiten in die
Kirche und zugleich zur Sensibilisierung der Kirche fiir eine Tatig-
keit, von der er sich die entscheidende Mithilfe bei der Losung der
sozialen Frage versprach, umgekehrt erhoffte er aber auch fur die
Kirche entscheidene Riickwirkungen, wenn sie sich nur auf die so-

94



ziale Frage einlassen wiirde.??? In den Augen Wicherns ging es wie in
der Zeit der Reformation darum, die Kirche auf die Fragen der Zeit
antworten zu lassen und damit ineins die Zeitgenossenschaft der
Kirche zu erreichen.

Wichern wurde aus diesem Impetus heraus der Schopfer der so-
genannten Rettungshauser. Mit ithnen und in ihnen wollte er nicht
nur die thm Anvertrauten erziehen, sein Erziehungswerk bezog sich
in konsequenter Anwendung des ithn motivierenden Prinzips nicht
weniger auch auf die Kirche und die Gesellschaft. Das Wichern'sche
Rettungshaus ist so nicht einfach eine Institution, um vernachlassig-
ten Proletarier-Kindern Bildungs- und damit Aufstiegsmoglichkeiten
zu verschaffen, Schaden zu heilen, welche die gesellschaftlichen
Verhaltnisse bewirkt hatten. Wo immer Eltern in ihrer Aufgabe ver-
sagen, besser: aus sozialen Griinden versagen miissen, den Kindern
die notwendige Sozialisation und damit ineins das Wissen um die
Gnade und die Erfahrung der, den Menschen in seinem ganzen
Elend annehmenden und der ihm vergebenden Gnade (bei Decur-
tins wurde hier die Erfahrung der Kirche stehen) zu vermitteln, ist
der Christ aufgefordert, diesen Kindern das ithnen Fehlende zu
schaffen: Einen sie bergenden Raum. Dieser bergende Raum war,
da es um Kinder ging, auch Schule, aber weit mehr als das. Schule
soll Teil der Diakonia im neutestamentlichen Sinn, ebenso aber Teil
der Martyria sein. Hier, mitten im christlichen Deutschland, sah Wi-
chern in untrennbarer Einheit von verkiindigender und helfend-
erziechender Kirche ein ebenso bedeutendes und ebenso drangendes
Tatigkeitsfeld wie in der dusseren Mission. Diese helfend-erziehende
und zugleich helfend-verkiindigende Tatigkeit konnte allerdings nur
gelingen, wenn dem Hilfe suchenden und Hilfe benotigenden Kind
der es bergende Raum zur Verfligung gestellt wurde.23

Diese Tatigkeit war fiir Wichern somit Dienst der ecclesia mini-
strans et praedicans, eine Trennung fiir thn von der Sache her un-
moglich. Einzig der Aktion verpflichtete diakonische Institutionen
einerseits, einzig der Verkiindigung verpflichtete ,,Funktionare® der
Kirche andrerseits — das sind heutige Zerrbilder, die in nichts dem
Wichern'schen Ansatz entsprechen. (En passant sei's immerhin an-
gemerkt: Eine Verankerung der Diakonie in enem, Wichern ahnl-
chen Ansatz wiirde der Kirche in threm Handeln und Auftreten viele
Dichotomien ersparen, der helfenden wie der verkiindigenden Kir-

25



che.) Das den bergenden Raum konstituierende Rettungshaus ist ei-
ne religiose und eine soziale Grosse, vergleichbar in seinem Status
der Familie bei Pestalozzi, auch diese eine eminent religios be-
stimmte und zugleich die soziale Grosse: ‘Gemeinde’ konstituierende
Einheit. Bewusst hebt denn Wichern seine Rettungshauser gegen-
lber dem Staat ab, nicht weil ihm das staatliche Wirken gleichgiiltig
gewesen ware, seine Biographie wiederlegt dies deutlich, sondern aus
tiefer Uberzeugung, dass er so und nur so, namlich als unabhingige
Grosse ins offentliche Leben hineinwirken konne. Staatliche Rettungs-
hauser zu initiieren hiesse, die religiose Idee dahinter zu korrumpie-
ren. Wichern war uberzeugt, dass auf dem Weg uber solche Erzie-
hung ein sozialer Ausgleich zwischen den Klassen zu bewerkstelligen
sel. In seiner berihmten Denkschrift uber die innere Mission von
1849 bringt er dies pointiert zum Ausdruck: ,,Nur durch eine sittliche
Wiedergeburt des Volkes in seinen obern und untern Standen kann
eine befriedigende Ausgleichung zwischen den verschiedenen Besitz-
standen moglich werden ... Von dieser Seite her hat sich vorzugswei-
se die innere Mission bei der Losung dieser sozialen Aufgabe unserer
Zeit mitzubeteiligen.“?! Die sittliche Wiedergeburt sollte nach Wi-
chern nun gerade im bergenden Raum der Rettungshauser gesche-
hen konnen. Wichern sieht denn auch sein Rettungshaus in Parallele
zur christlichen Kirche, die er als allgemeine Rettungsanstalt be-
zeichnen kann. Mit diesem Ansatz sind tuber eine rein caritative Idee
hinaus alle Stande betroffen. Wiedergeburt ist ein Postulat, das nach
Wichern gerade die ganze Gesellschaft umfasst. Ohne den Einbezug
der kleinen Gemeinschaft Rettungshaus in die grosse Gemeinschaft
Kirche war sowohl die kleine, aber auch in gleicher Weise — und
darauf legt Wichern Wert — die grosse Gemeinschaft einer notwen-
digen Dimension beraubt. Zog sich namlich die Kirche auf ihre Ver-
kiindigungsaufgabe zurtick und uberliess das Feld des sozialen Wir-
kens dem Staat und den Partelen, dann verstimmelte oder
amputierte sie sich selbst. Die soziale Aufgabe ist nicht ein epitheton
ornans, schmiickendes Beiwerk, gut, wenn es geschieht, aber nicht
dem Zentrum der Kirche zuzurechnen. Wicherns Appelle zielen
immer wieder darauf hin, innere und aussere Mission als die konsti-
tutiven Lebensausserungen der Kirche festzuhalten. Verzicht auf in-
nere Mission hiess somit den Tod der Kirche zu konstatieren.?32 Sie

96



traf sich selbst damit ins Mark, weil sie sich so als der Wiedergeburt
weder fahig noch bediirftig darstellte.

Es durfte auch in dieser verkiirzten Darstellung des Wichern'schen
Ansatzes hinreichend deutlich geworden sein, dass in grossem Masse
Parallelen zu Decurtins Ansatz bestehen. Sie bis in die Details darzu-
stellen und die gemeinsamen Linien auszuziehen, erforderte eine Ge-
schichte der sozialen Bemiihungen beider Kirchen mm 19. Jahrhun-
dert. Meine Absicht ist eine andere. Der Ausblick auf einen bedeu-
tenden Sozialreformer und gerade darin bedeutenden Theologen der
protestantischen Kirche sollte eine Schnittstelle bei Decurtins aufzei-
gen und seine, so seltsam es klingen mag, oekumenische Dimension
herausstellen.

Allerdings sind die Unterschiede nicht zu verkennen. Bei Decur-
tins bildet die Kirche den bergenden Raum. In diesen gilt es die Ar-
beiterschaft einzubetten, damit sie ihrer eigentlichen Bestimmung,
Teil der Herde unter einem Hirten zu sein, gerecht werden kann.
Hier sind die Formulierungen Wichern's, auch wenn bei ihm die
Kirche eine wichtige Funktion einnimmt, um einiges individualisti-
scher. Naturlich ist die sittliche Wiedergeburt, welche Wichern po-
stuliert, nicht nur auf den Einzelnen bezogen, sie ist aber ein Ge-
schehen, das seinen Ausgangspunkt im Gewissen des Einzelnen
nehmen muss. Wichern will fiir das Geschehen und das daraus flie-
ssende Leben den Raum bereitstellen, Decurtins umgekehrt will die
Arbeiterschaft iiber die Vereine dem Raum der Kirche inkorporie-
ren. Die Differenz im jeweiligen Vorgehen ergibt sich aus dem ver-
schiedenen Bild der Kirche. Bei beiden gleich ist die Einschatzung
der Lage der Arbeiterklasse, gleich ebenso die Uberzeugung, dass die
Kirche nur verlieren kann, wenn sie diese Aufgabe nicht zu ihrer ur-
eigensten macht, gleich ist ebenso die Uberschreitung des caritativen
Ansatzes. Dies hatte zur Folge, dass Decurtins, der um Jahrzehnte
spater als Wichern seine Postulate in die Diskussion brachte, in den
Verdacht geriet, die protestantischen Bemiihungen nachzuahmen,
was ein pikantes Detail darstellt, wenn man es mit seinen Vorwiirfen
bezuiglich Beeinflussung durch den Protestantismus wahrend der
Modernisten-Krise vergleicht.233 Meines Erachtens ist dieser Ansatz
mit ein Grund fur die Wirkungslosigkeit Decurtins in seinen spaten
Jahren. Er war zu spat gekommen. Im katholischen Lager ein friher
Mahner, fast prophetisch zu nennen, ging spater die allgemeine

97



Entwicklung in der Schweiz und nicht anders in Europa tber ihn
hinweg. Dartiber konnen auch die Kongresse und sein gemeinsames
Auftreten mit den Grossen der Arbeiterbewegung nicht hinwegtau-
schen, das gemeinsame Auftreten hatte seine Zeit gehabt. Hatte
Decurtins zur Zeit Wicherns eine ahnliche Wirksamkeit im katholi-
schen Raum entfaltet, so ware einer gemeinsamen Aktion, einmal
mit den protestantischen Diakonischen Werken und besonders mit
den Gewerkschaften, vielleicht Erfolg beschieden gewesen. So aber
ist Decurtins tber die Rolle des Mahners nicht hinausgelangt, bzw.
er hat nur im Raume der katholischen Soziallehre und da auch mehr
als Anreger denn als Gestalter gewirkt. Wichern ist im Raume der
protestantischen Kirchen in die karitative Ecke abgedrangt worden,
wo er nicht hinbegehrt hatte. Die Weiterverfolgung des Bildes der
Kirche als bergenden Raumes hatte aus den juridisch-strukturellen
Verengungen der Ekklesiologie innerhalb der neuscholastischen
Fundamentaltheologie in eine Weite gefuhrt, welche es erlaubt hatte,
neue Ansitze anders und besser zu integrieren.’* Und dies Jahr-
zehnte bevor mit der Enzyklika ,,Mystici corporis und den Texten des
II. Vatikanums ahnliche Wege beschritten wurden.

DER FUNDAMENTALISMUS — VERDACHT

Es ware vermessen von mir, mich in die heute bald uferlose Funda-
mentalismus-Debatte einzumischen, und ich will Decurtins nicht noch
einen weiteren Ketzerhut oder Heiligenschein aufsetzen. Er hat beides
zur Genlige aufgesetzt erhalten und mit Gleichmut getragen, soweit
thm diese Eigenschaft uberhaupt zur Verfugung stand. Es geht hier
um Fragen, die an seine Position zu richten sind, Fragen, die aus der
heutigen Situation stammen und damit eine gewisse Inadaquatheit
nicht verbergen konnen, Fragen aber zugleich, die sich notwendig
stellen, wenn seine Positionen in den heutigen Diskussionen, sei es
warnend oder leitend, zur Sprache gebracht werden.235

Wenn heute konstatiert wird, mit welcher fast witenden Ent-
schlossenheit Decurtins in seinen spaten Jahren auf alles losging, was
er als Abweichung von der reinen und einen Lehre betrachtete und
wenn ebenso festzustellen ist, dass fiir ithn diese reine und eine Lehre
identisch war mit der Lehre des papstlichen Stuhles als Verwalter

98



des Lehramtes, dann stellt sich fiir uns die Frage nach der Freiheit,
der theologisch notwendigen Bandbreite, der Toleranz und die Fra-
ge auch, ob nicht damit eine Art kirchlicher Fundamentalismus sich
breit mache, der statisch jede Entwicklung negiere und faktisch da-
mit denn auch verunmogliche. Mindestens wahrend der Modernis-
mus-Krise war das auch der Eindruck der Zeitgenossen. Nur dass in
thren Augen die katholische Kirche noch viel mehr der monolithi-
sche Block war und Decurtins strikte Referenz auf diese damit viel
weniger aussergewohnlich erschien, als sie uns das heute tut. Wenn
denn das ,,Nachbeten® romischer Positionen die einzig adaquate
Haltung sein sollte, um es hart zu formulieren, wozu denn noch das
doch auch kirchliche Amt des Theologen, wozu auch die Theologie
als Wissenschaft? Wird sie so nicht faktisch auf eine Hermeneutik
papstlicher Lehraussagen reduziert?

Damit ist flirs erste aber nur die Feststellung der durch den zeitli-
chen Abstand jeweils anderen Einschatzung gewonnen. Wenn heute
Decurtins Position geteilt wiirde, wiirde der Betreffende sich mit sei-
ner Meinung so sehr in einer Minderheit finden, dass diese in der
Tat faktisch als Sekte bezeichnet werden miisste.236 Dazu kommt bel
Decurtins die uns heute sehr Miihe machende Aufstoberung aller
Abweichungen, kommt sein standiger Verdacht, Abweichungen sei-
en vor allem in den eigenen Reihen zu suchen sowie sein krampf-
haftes Bemithen um Reinheit innerhalb der eigenen Partei, koste
diese Reinheit, was sie wolle und besonders, wen sie wolle.

Solche Haltung, verbunden mit der erwahnten Riickbindung an
eine statisch verstandene Doktrin, legt es nahe, hier von Uberzeu-
gungen zu sprechen, die sich heute in ahnlicher Form bei kleinen ge-
schlossenen Gruppen mit fundamentalistischer Tendenz finden las-
sen. Gewiss, Decurtins konnte noch darauf vertrauen, mit seiner
Haltung mindestens der offiziellen Linie einer Grosskirche zu ent-
sprechen. Wie sehr diese Haltung aber die Linie der Mehrheit in-
nerhalb des Schweizerischen Katholizismus war, durfte schon da-
mals bezweifelt werden. Verschiedene Reaktionen, insbesondere die
Gislers auf den Angriff Decurtins lassen anderes durchblicken. Die
Haltung war wvielleicht noch Mehrheitshaltung beziiglich der Lehre,
sicher aber nicht beziiglich der angewandten Methoden. Heute aber
ist diese Konzentration auf eine klar angebbare und durch Referenz
auf eine Institution (bzw. eine Person) abgesicherte doctrina pura das

)



Kennzeichen von Splittergruppen geworden, dort in der Regel der
Sicherung eines gespaltenen und damit permanent gefahrdeten
Weltbildes dienend. Der Fundamentalismus-, weiter noch der Ideo-
logieverdacht liegt nahe und damit die Position, die von Decurtins
Gegnern (und teilweise Kampfesgenossen) zur Linken als harmoni-
sierende Verschleierung der realen Verhaltnisse bezeichnet und zu-
gleich entlarvt wurde.

Aber so stimmig ist das Bild denn doch nicht. Immerhin hatte
Decurtins keine Bedenken, mit links und rechts zusammenzuarbei-
ten, wenn seine Ziele dadurch gefordert wurden. Bei aller Ableh-
nung seiner Position hatte er doch Freunde und Beziehungen auch
ausserhalb des katholischen Zirkels ultramontaner Pragung, er war
literarisch interessiert, Kultur ihm nicht nur als Negativfolie ein An-
liegen, neuen Wissenschaften wie der Soziologie und Sozialphiloso-
phie war er zugetan, seine Gegner haben erkennen konnen, warum
er angriff und so kam es — sein Begrabnis beweist es — eher selten zu
bleibenden Verwundungen.?3? All dies geht nun schlecht Hand in
Hand mit einem Kirchenbild, das zur strengen Exklusivitat der Rei-
nen hintendierte. Der Fundamentalismus und ,,Sekten‘“-Verdacht 1st
also zu differenzieren. Dass der schon von seinen Zeitgenossen oft
beschworene doppelte Decurtins oder die Rettung Decurtins vor sich
selbst nicht tragt, habe ich oben gezeigt. Sein Ultramontanismus und
seine Offenheit, seine Bindung an eine statische Position und seine
stete Zuwendung zu Zeitproblemen, seine Liebe zur althergebrach-
ten Kirche und sein Drangen, diese solle sich den Problemen der
Zeit stellen, gehoren zusammen. Das ist oft verkannt worden, so wie
Decurtins selbst Gisler gegentiber verkannte, dass dort ein ahnlicher
und damit ebenso respektabler Zusammenhang bestand. Uber die
Art dieses Zusammenhanges ware zu streiten gewesen und nicht
uber die Rechtglaubigkeit der jeweiligen Positionen, bzw. tiber den
Haresie-Verdacht gegentiber den jeweils andern.

Decurtins sah sich als Pionier in einer unwirtlichen, oft feindli-
chen Gegend. Er war, um seine Ziele zu erreichen, zu Koalitionen
mit allen moglichen Partnern gezwungen. Dies gab Raum zu Ver-
dachtigungen, aber auch zu eigener Verunsicherung. Gerade welil
Decurtins demgegentiber den bergenden Raum der Kirche zentral
in den Vordergrund stellte, konnte er in seiner Pioniertatigkeit so
unbefangen sein. Umgekehrt musste er sich apodiktisch zur Wehr

100



setzen, wenn seine Basis bedroht war. Dadurch ware thm sein weite-
res Vordringen unmoglich geworden, Verlust des bergenden Rau-
mes hiess Verlust der Ausgreif-Moglichkeit. Ich muss zu dieser mili-
tarischen, Decurtins nicht fremden Sprache greifen, um deutlich zu
machen, wie Toleranz gegen aussen, Unduldsamkeit gegen innen zu-
sammengehoren konnen.

Eine kurze kontroverstheologische Reflexion mag dies noch verdeut-
lichen.238 Auf protestantischer Seite wiirde an die Stelle der Kirche das
in Gott gefangene Gewissen des Einzelnen zu setzen sein, sein Ste-
hen in der Gnade Gottes. Luthers crede fortius macht den Einzelnen
frei, die Welt unbefangen in threm Weltsein zu erfahren. Die Welt
wird dabei nicht einfach als widergottlich oder neutral dem Herr-
schaftsbereich Gottes entzogen gesehen. Ihre Saekularitat muss aber
nicht bestritten werden. Der Einzelne weiss sich geborgen in der
Liebe Gottes und so befreit zur Gemeinschaft und zur Solidaritat,
gerade auch mit der saekularen Welt.

Solches Denken war fir Decurtins kaum nachvollziehbar, sicher
aber in seinen Augen ein erster Schritt zur Ideologie eines men-
schenverachtenden Liberalismus. Dessen Macht kann der Mensch
nur Widerstand leisten innerhalb der Kirche, eingebunden in 1hre
heilsstiftende Struktur. Wieder zeigt sich die konfessionelle Differenz
im Kirchenbild und damit verbunden in der jeweils verschiedenen
Anthropologie. Dem Eingebundensein in die Gewissheit der Gnade
gegenuber aller Anfechtung entspricht das Eingebundensein in die
hierarchisch klar strukturierte und so Gewissheit vermittelnde Kir-
che.

Hier meldet sich eine theologiegeschichtlich bedeutsame Linie:
Gewissheit, Certitude — das betont und wiederholt Pascal in seinem
berihmten Mémorial, das er in unmittelbarer zeitlicher Nahe zu
seiner Vision verfasst hat. Hier hinein, in die Erfahrung von Gewiss-
heit, verlegt er die Anderung, die in ihm und mit ihm geschehen
ist.239 Diese Gewissheit und Geborgenheit stammt bei ihm aus der
Erfahrung, dass der Gott Abrahams, Jakobs und Isaaks der ihm per-
sonlich begegnende Gott ist, und als begegnender Gott der Vater Je-
su Christi. Um die Frage der certitude kreisen auch die Angriffe
Decurtins wahrend der Modernistenkrise. Die von ihm als einzige
Moglichkeit verstandene Riickbindung an die den Glauben vermit-
telnde Kirche kontrastiert mit der protestantischen Bindung des Ge-

101



wissens an das Wort Gottes, in Predigt und Sakramenten der Ge-
meinde vermittelt, die sich zusammengefunden hat.2#

Diese Position ist bei Decurtins allerdings nicht einfach Verlust
der Zeitgenossenschaft. Seine Haltung fliesst nicht aus einer Ableh-
nung, viel eher aus einer, natiirlich schon von einem klaren Vorver-
standnis geleiteten Analyse der Moderne. Letzterer ist der Einzelne
in ungeahntem Masse ausgesetzt. Die Gewissheit und Sicherheit des
Protestanten, seine Geborgenheit im Glauben, herrithrend aus dem
Horen des heilsstiftenden Wortes, ist den Machten des beginnenden
20. Jahrhunderts gegeniiber gerade keine Gewissheit. Der Einzelne
ist den oekonomisch bestimmenden Maichten schutzlos ausgeliefert.
Will er sich selbst in seinem Menschsein und ineins damit in seinem
von Gott Angesprochensein nicht verlieren, ist er auf den ihn hal-
tenden und bergenden Raum der Kirche angewiesen. Hat er diese
Gewissheit gewonnen, dann kann er unbefangen allem gegentuibertre-
ten, was die sackulare Welt thm bereit halt. Das scholastische Axiom:
gratia supponit naturam postuliert eine natura, welche durch die gratia
zur perfectio gefiilhrt werden kann. Der Liberalismus wiirde in seiner
schrankenlosen Gier nach oekonomischer Maximierung diese natura
so zerstoren, dass sie unansprechbar wiirde. Wenn die Kirche sich
schiitzend vor die natura stellt, dann nicht zuletzt, um dieses Anspre-
chen zu ermoglichen.

Der oft gehorte Vorwurf an Decurtins, seine Haltung fiihre zu-
ruck ins Mittelalter, sei gleichsam ein Versuch, unwiderbringlich verlo-
renes Territorium wieder zuriickzugewinnen, ist somit nur zum Teil
richtig. Dies mag ein Vergleich mit seinem Engagement fur die Er-
haltung der rhatoromanischen Sprache zeigen. Natiirlich 1st Decurtins
bewusst, dass Teile des rhatischen Alpenraumes germanisiert sind
und dass diese Entwicklung nicht einfach ungeschehen gemacht
werden kann. So ist seine Tatigkeit als Sammler zu verstehen, der
Kulturgut sammeln und verschriftlichen will, bevor es verloren geht.
Aber Decurtins setzt sich ebenso mit allen Kraften dafur ein, die
Sprache dort zu erhalten und zu fordern, wo sie fiir die Menschen
seines Kantons Heimat und echte Muttersprache ist.24! Die Paralle-
len zu seinem Engagement in der katholischen Soziallehre und der
Sozialpolitik iberhaupt liegen auf der Hand. Ebenso auch die Diffe-
renz: Decurtins ist sich bewusst, dass sein Menschenbild und die
daraus abgeleiteten Aktivitaten zugunsten der Bewahrung der Wiir-

102



de des Menschen, gegen seine Zerstorung durch die oekonomische
Macht des Liberalismus, nicht einfach partikular fur die katholische
Arbeiterschaft gelten. Es geht um den Menschen schlechthin, nicht
um den katholischen Arbeiter.242 Decurtins 1st zwar sofort bereit zu-
zugeben, dass grosse Teile der Arbeiterschaft faktisch dem Zugriff
der Kirche entzogen sind, bzw. sich entzogen haben. Das hindert thn
aber keineswegs daran, sich mit allen Kraften auch fir diese einzu-
setzen. Angehorige fundamentalistischer Gruppen reduzieren ihre
Anstrengungen auf die eigene Gruppe oder fur diese zu Gewinnen-
de. Keine Spur davon bei Decurtins!

Ein weiteres Merkmal spricht gegen eine fundamentalistische
Haltung Decurtins. Fundamentalistische Gruppen haben fast durch-
wegs die Tendenz, die Welt nur als Negativfolie, wenn iiberhaupt,
ins Blickfeld zu nehmen. Um der durch den sackularen Kontext re-
prasentierten Versuchung — und nur so erscheint der Bereich ausser-
halb der Gruppe — zu entgehen, ist ein moglichst auf die Gruppe
Gleichgesinnter ausgerichteter Lebensstil Bedingung. Die damit
Hand in Hand gehende Angstlichkeit allem Neuen gegeniiber, das ja
seiner Neuheit wegen eine weitere noch potenzierte Versuchungs-
moglichkeit darstellt, ist weiter ein signifikantes Zeichen solcher
Gruppen.?®3 Davon kann Decurtins nicht deutlich genug abgehoben
werden. Angstlichkeit war zum einen gar nicht sein Naturell, zum
anderen auch das Gegenteil dessen, was er der Kirche und seinen
Gesinnungsfreunden raten wollte. In seiner Sprache ausgedriickt:
Angniff heisst die Dewvise, angstlicher Riickzug auf eine vorbereitete,
zum Uberleben in einer feindlichen Welt geeigneten Stellung wiire
Selbstaufgabe. Die Welt ist fiir Decurtins Kampfplatz. Auch hier ist
die Repristination des mittelalterlichen Kosmos, in sich geordnet
und ruhend, nur eine Seite Decurtins'schen Denkens.

So sehr also gewisse Ziige seines Denkens in heutigen fundamen-
talistischen Gruppen innerhalb und am Rande der Kirchen vor-
kommen, so sehr sind sein Denken und besonders die Umsetzung
seiner Gedanken in die politische Wirklichkeit ein Ausdruck eines
freieren und souveranen Zuganges zur Wirklichkeit.

103



ZUR WEITEREN ENTWICKLUNG

Der Krieg und der Wechsel im Papsttum machten der Modernisten-
krise fast schlagartig ein Ende, allerdings nur der Krise, nicht etwa
der Problemstellung als solcher. So sehr dies von vielen als Entla-
stung empfunden wurde, so sehr ist nachtraglich festzustellen, dass
dadurch abgeschnitten und verdrangt wurde, was eigentlich durch-
zustehen und zu bearbeiten gewesen wiare. Um Decurtins war es seit
seiner definitiven Ubersiedlung nach Truns stiller geworden, einzig
die Schulfrage lockte ihn noch einmal aufs Kampfgelande.?** In der
Frage des Modernismus war Gisler, besonders in den Augen der Of-
fentlichkeit, unbeschadigter als sein Gegenspieler aus der Kontroverse
hervorgegangen. Seine Position, den Modernismus als eine durch eine
falsche Philosophie in die Theologie hineingetragene Zeitstromung
anzusehen und ihn dort, wo er als solcher auftauchte, zu bekampfen,
ohne aber alle wielfaltigen Vermittlungsversuche des katholischen
Credos in die Kultur des beginnenden 20. Jahrhunderts hinein so-
gleich als praktischen Modernismus zu diskreditieren, war durch den
Papstwechsel gleichsam bestatigt worden. Seine Wahl zum Weihbi-
schof mit dem Recht auf Nachfolge ist Ausdruck der Wertschatzung,
die er am Priesterseminar und beim Bischof genoss. Er hat bekannt-
lich von seinem Nachfolgerecht keinen Gebrauch machen konnen,
da er vor dem Bischof starb, dem er als Koadjutar beigegeben war.
Es sollte noch Jahre dauern, bis ein Urner den Churer Bischofsstuhl
bestieg.

Geblieben waren aber die Traumatisierungen durch die Erfah-
rungen wahrend der Modernismus-Krise, und diese Traumatisie-
rungen waren umso schmerzlicher noch spiirbar, als eben die Krise
gar kein eigentliches Ende gefunden hatte. Sie verhinderten ein Fort-
schreiten der theologischen Forschung nur allein schon durch das
Menetekel der Zensurierungen wahrend dieser Zeit. So waren es
Einzelne, die sich auf neue Geleise wagten, oft unter Einsatz ihrer
Stellung oder ihres beruflichen Fortkommens.24>

Es war ursprunglich beabsichtigt, an einigen Beispielen zu zeigen,
wie diese Tabuisierung und Traumatisierung innerhalb des Schwei-
zer Katholizismus iiberwunden werden konnten. U. Altermatt hat
fir einen Langsschnitt dieser Art die Grundlagen in historischer
Sicht gelegt, die Sozial- und Lokalhistorie kann darauf aufbauen. A.

104



Stoecklin hat aus personlicher Betroffenheit einen Bericht iiber diese
Jahre vorgelegt, Jahre, welche schlagwortartig mit dem Anfangs-
punkt Modernismus-Krise und dem Endpunkt Zweites Vatikani-
sches Konzil bzw. Schweizer Synode bezeichnet werden konnen.
Meine Absicht war, aus theologischer Sicht die Ansatze Altermatts
auszuweiten und der Darstellung Stoecklins an einigen Orten ver-
mehrtes theologisches Profil zu verleihen, dies eben nicht nur, wie
geschehen, beziiglich der Modernismus-Krise, sondern ebenso be-
ziiglich der darauf folgenden Entwicklung. Die leitende Hypothese
dabei musste sein, das gangige Bild von beharrender Amtskirche und
vorwirtsdrangenden Einzelnen zu vertiefen und besonders zu diffe-
renzieren, da es einem Klischee bedenklich nahe kommt; weiterhin
zu zeigen, dass die Entwicklungen auf der politischen, kirchenpoliti-
schen und sozialen Ebene, welche Altermatt nachzeichnet, ihre Ent-
und zum Teil Widersprechung innerhalb der Theologie finden, bzw.
dass sie innerhalb der theologischen Entwicklung vorbereitet wurden.
Bezogen auf den Schweizer Katholizismus war damit etwas ahnliches
geplant, wie ich es fiir die deutsche katholische Fundamentaltheologie
in meiner Dissertation versucht habe: Eine Entwicklung an einzelnen
Positionen fest- und sichtbar zu machen. So sollte der Aufbruch des
Zweiten Vatikanums auch innerhalb der Schweiz verstandlicher wer-
den, verstindlicher aber auch die von vielen als Verhdrtung und
Riickschritt empfundene und denn auch dermassen apostrophierte
Entwicklung der 80er und 90er Jahre.246 So hitte sich auch das Fortle-
ben und die Veranderung der Fragestellungen der Modernismus-Krise
verfolgen lassen, wire der Gebrauch des Wortes Modernismus als
Schlagwort und als sinnvolle Apostrophierung einer kirchlichen Situa-
tion heute differenzierter und verstandlicher dagestanden.

Ich muss es, um diese Arbeit nicht allzusehr auszuweiten und ihr
die Lesbarkeit nicht zu nehmen, bei einigen Andeutungen bewenden
lassen. Diese sind nicht viel mehr als die Skizzen eines Arbeitsplanes,
ein Vorprojekt gewissermassen, welches Ausmass und Richtung der
Ausfuhrung abschatzen hilft. Gerade weil das Projekt noch der Aus-
fuhrung harrt, habe ich im Vorhergegangenen deutlich gemacht, wor-
auf der Schweizer Katholizismus fundamentaltheologisch abzuklopfen
wiare und will dies im folgenden noch illustrieren. Dass eine solche
Skizze kritisch anzuschauen ist, denn vom Vorprojekt hangt ja der

105



Ausfiihrungsbeschluss ab, dass sie aber auch um Nachsicht bitten
muss, i1st mir ebenfalls sehr wohl bewusst.

Erstens wire die weitere Entwicklung des Gislerschen Ansatzes zu
verfolgen. Welche Haltung nimmt die Schweizer Rundschau ein,
nachdem der Modernismus ebenso wie der pointierte Anti-Moder-
nismus verstummt waren, bzw. zum Verstummen gebracht worden
waren? Wie erfiillt sie in den folgenden Jahren ihre seit der ersten
Nummer verfolgte Aufgabe, kulturelle und geisteswissenschaftliche
Entwicklungen der gebildeten katholischen Welt zu vermitteln? In-
wiefern hat sich ihre Linie unter dem Einfluss der Krise verandert? Sie
war ja als Zeitschrift dem Reformkatholizismus zugerechnet worden.
Was geschieht jetzt, um sich von diesem Ruch zu befreien? Zu erwar-
ten waren entweder eine deutlich hierarchie-treue Linie oder aber ein
Ausweichen auf sogenannt harmlose Themen. Wie steht Gisler, der
die ersten Jahre dieser Zeitschrift massgeblich gepragt hatte, nun zu
seinem Kind? Sind Distanzierungen oder Beeinflussungen spiirbar?247

Bei Gisler selbst interessiert besonders seine Kontroverse mit J.
Wittig tber dessen Aufsatz: Die Erlosten.248 Instruktiv ware eine Un-
tersuchung dieses Disputes besonders darum, weil sich Gisler hier nun
in der umgekehrten Position befindet. Er ist Anklager, sein Gegeniiber
wird massive Beeintrachtigungen aus der Kontroverse davontragen.
Warum auf einmal diese ,,Ketzerjagerei“? Warum die Apostrophie-
rung als wiedererscheinender Luther (Lutherus redivivus) in eindeuti-
ger Absicht? Und das von einem Mann, der eben noch selbst unter
ahnlichen Vorwiirfen gelitten und diese bekanntlich sehr scharf zu-
riickgewiesen hatte. Stoecklin und Gasser haben hier erste Hinweise
gegeben.2¥ Dahinter stehen aber nicht nur personliche, sondern auch
theologische Positionen. Diese kommen in den genannten Arbeiten zu
kurz und damit verengt sich notgedrungen der Blickwinkel.

In der Ostschweiz ware dann einige Jahre spater an die Theologie
und das Schicksal von Georg Sebastian Huber zu erinnern.?’® Dieser
Priester mit grossem Freundeskreis in protestantische, besonders religi-
Os-soziale, aber auch literarisch-kiinstlerische Kreise hinein wollte das
fur 1hn sterile Bild der traditionellen Kirche aufbrechen und die
Pneumatologie in die Ekklesiologie hineinwirken lassen. Heute wurde
man ihn wohl der charismatischen Bewegung zurechnen. An sein
Schicksal ist anlasslich der Neuherausgabe seines Hauptwerkes und
ebenso durch Spieler in einem Aufsatz erinnert worden. Man wird

106



Huber aber nicht gerecht, wenn er nur im Rahmen der religios-
sozialen Bewegung gesehen wird. Er ist ein Vorlaufer des Aufbruchs
innerhalb der katholischen Kirche und Theologie und will so in erster
Linie als Theologe, besonders innerhalb der Pneumatologie angesehen
und gewtirdigt werden.

Seine Indizierung und Versetzung ist nicht nur ein Akt einer star-
ren Kirchenleitung — dies gewiss auch —, sondern ebensosehr ein weite-
rer Akt in einem Ringen um die rechte Position innerhalb der schwei-
zerischen innerkirchlichen Entwicklung. Wer waren seine Gegenspie-
ler und warum haben sie thn dermassen scharf kritisiert, um nicht zu
sagen denunziert”? Wie waren die Krafte innerhalb des Schweizer
Episkopates verteilt, hat doch der Bischof von St. Gallen unter massi-
vem Druck einzelner Kollegen gestanden? Kann man daraus folgern,
dass immer grosserer Druck notig war, um eine in sich nicht aufzu-
haltende Entwicklung, wenn nicht zu bremsen, so doch zu negieren?
Gerade die Eingangigkeit solcher Theorien macht es allerdings nétig,
sie genauer zu formulieren und nachzuprifen. Auch hier — wie schon
in der Zeit des Anti-Modernismus — konnte die Sachlage vielfaltiger
und verwirrender sein und sich nicht rasch in ein Schema pressen las-
sen. Auf alle Fille lohnen die Schriften G. S. Hubers eine theologische
Untersuchung, und ich hoffe, diese in absehbarer Zeit folgen zu lassen.

In der Zentralschweiz sind dann mehrere Theologen von Interesse,
neben den Theologen aber auch Laien wie zum Beispiel Meinrad Ing-
lin.?5! In seinem Werk erscheint immer wieder die Briichigkeit der ge-
schlossenen katholischen Welt der Zentralschweiz und die Konse-
quenzen aus dieser Briichigkeit im Verhalten ihrer Exponenten. Ganz
anders, aber gerade im Vergleich mit Inglin instruktiv und interessant,
erlebt und gestaltet Meinrad Lienert nur wenige Jahre frither die glei-
che Welt.252 Er hat nicht nur in der Zentralschweiz, sondern ebenso-
sehr in der Diaspora gelebt und gearbeitet. Die je andere Art der Ge-
staltung und Verarbeitung der beiden Dichter konnte das theologische
Bild beleben und erweitern. Unter den Theologen beanspruchen in er-
ster Linie Josef Vital Kopp und Otto Karrer unsere Aufmerksam-
keit.23 Beide haben in ihrem Freundeskreis und durch ihre Werke
dariiber hinaus das Bild eines ,,anderen® Katholizismus gestaltet und
gepflegt, und beide sind so zu einer Art Symbolfigur geworden, einge-
holt erst um das Konzil herum und gewissermassen dadurch rehabili-
tiert.

107



Ganz anders, aber gegen den ersten Schein eben auch theologisch,
nicht nur staatskirchenrechtlich von Bedeutung, sind die Anstrengun-
gen der Diaspora-Katholiken, in ithren Kantonen zur Anerkennung als
Landeskirche zu gelangen. Wie wird hier, nicht nur gegentiber dem
Staat, sondern auch gegen innen, ekklesiologisch argumentiert? Wel-
che Bedeutung beztiglich der oben erwahnten Glaubensgewissheit ge-
winnt diese Statusanderung? Wie verandern sich die Gewichte inner-
halb des Schweizer Katholizismus, welche Themen erscheinen neu
oder in anderer Gewichtung innerhalb der ,,Kirche Schweiz“? Gera-
dezu modellhaft lasst sich dieser Wandel innerhalb des Bistums Chur,
besonders innerhalb der Administrationsgebiete erkennen. Welche
Kompromisse sind eingegangen worden, um die Gleichstellung mit
dem reformierten Bekenntnis zu erreichen? Was heisst dies theolo-
gisch, und wie ist auf diese Herausforderung reagiert worden, Jahre
bevor sich die Schweizer Synode der Thematik annahm?25¢

Nicht zu vergessen die Entwicklung in der franzosischen Schweiz
und an der in dieser Hinsicht Bruckenfunktion einnehmenden Fakultat
von Fribourg. Die Einflusse der Nouvelle Théologie waren zu untersu-
chen, ebenso die von Charles Journet und von Hans Urs von Baltha-
sar, den beiden Schweizer Purpurtragern.25

Was ich hier angedeutet habe, ist nicht mehr als eine Landkarte mit
ein paar Flusslaufen. Gebirge und Taler, Dorfer und Verkehrswege
fehlen. Die Flusslaufe geben nicht mehr als eine Richtung, in welcher
weiter gesucht und geforscht werden muss. Ich bin uberzeugt, dass sich
das Ausfillen der Karte lohnt. Sie wird anschaulicher, differenzierter
und fur das Verstehen und Bewaltigen der heutigen Probleme hilfrei-
cher werden. Sie wird es auch erlauben, von der zum Teil unseligen
Personalisierung wegzukommen und die echten, die Sachprobleme
anzugehen. Und sie wird uns hoffentlich davor bewahren, uns mit
dem Verteilen von moglichst bunten Ketzerhiiten zur Linken wie zur
Rechten zufriedenzugeben.

Die Arbeit hatte ihren Ausgang genommen an der Erkenntnis, dass
in Berichten und Kommentaren immer wieder implizit wie explizit die
Modernismus-Krise anklang. Sie hat versucht, einen Abschnitt dieser
Krise darzustellen und den Hauptexponenten in seinem Denken und
Handeln zu begreifen. Sie ist dann uber die Hinweise auf Desiderata
der Forschung wiederum in der heutigen Zeit gelandet. Die Hoffnung
und der hermeneutische Leitfaden waren, uber ein besseres Verstand-

108



nis der Vergangenheit ein Verstandnis der durch jene gepragten Ge-
genwart zu erreichen. Damit sollte zugleich ein fundamentaltheologi-
scher, aber auch ein oekumenischer Weg abgeschritten werden. In der
Ruckschau mag letzterer zu kurz gekommen sein. Ich halte aber dafur,
dass die wahre Oekumene dort beginnt, wo der Gesprachspartner, die
andere Konfession, in ithren Auspragungen gesamthaft ernst genom-
men wird, nicht nur in den Stromungen, die den Protestanten beson-
ders nahe stehen. Nur dann wird der Dialog vor unliebsamen Uberra-
schungen gefeit sein. In diesem Sinne meine ich, dass die vorgelegten
Uberlegungen, gerade weil sie sich innerhalb des Schweizer Katholi-
zismus und seiner Geschichte bewegen, das Praedikat oekumenisch
verdienen, auch wenn sie nicht in erster Linie das Gesprach zwischen
den Konfessionen darstellen und suchen. Den andern verstehen, heisst
immer auch sich selbst verstehen und heisst im besten Fall, durch die
Aussen-Ansicht sogar dem andern zu einem bessern Verstandnis sei-
ner selbst zu verhelfen. Ich hoffe, dass dies in einem bescheidenen
Mass hier geschehen konnte.

109






Anhang
ANMERKUNGEN

1

Wie schon im Vorwort erwiahnt, wollen die Anmerkungen nicht eine um-
fassende Diskussion der Literatur bieten. Einmal sind in den Anmerkun-
gen ,,Ausfliige” zu finden, dann wollen sie den Text aber auch von direkt
theologischen Diskussionen entlasten, und sie bieten ebenso die eine und
andere Parallele mit der heutigen Situation, welche den Fluss des Textes
sonst allzu sehr unterbrochen hatten.

Die Zitierweise und die Abkiirzungen verstehen sich von selbst, auf den
Nachweis der bentitzten Standardwerke zur Kirchen- und Papstgeschichte
wurde verzichtet, ebenso sind Lexikonartikel in der Regel nur angefiihrt,
wenn sie zitiert werden. Die Arbeit ist 1993 abgeschlossen worden, einzel-
ne neuere Literatur konnte noch nachgetragen, die Auseinandersetzung
damit aber nicht mehr in ausreichendem Masse gefiihrt werden.

2

Im Churer Bistum waren es in den letzten Jahren zum Beispiel die Fir-
mungen, welche die ortlichen Kirchgemeinden Zerreissproben aussetzten,
die nur schwer zu iberbriicken, geschweige denn zu bewaltigen waren.
Die Diskussionen unter den Eltern und innerhalb der 6rtlichen kirchlichen
Gremien, ob der Bischof als Firmspender genehm sei und unter welchen
Bedingungen, sind, mehr als nur auf die aktuelle Person des Bischofs be-
zogen, eine theologisch brisante Frage. Wenn die Ortsgemeinde, iiber-
spitzt formuliert, tiber die Legitimitat des Bischofs und gestiitzt darauf
iber die thm zuzuweisenden Aufgaben befindet, dann konstituiert sie sich
in einer ganz besonderen Weise als Kirche. Kongregationalistische
Aspekte, welche der katholischen Kirche, besonders in ihren ersten Jahr-
hunderten, nicht ganz fremd, in letzter Zeit aber doch sehr unvertraut
sind, halten unreflektiert Einzug. In ekklesiologischer, aber auch kirchen-
soziologischer wie fundamentaltheologischer Sicht tut sich ein weites Feld
von Fragen auf.

Zum Churer Konflikt vgl. das Gutachten der RKZ zu den Bischofswahlen
und dort weitere Literatur, dann aber auch Gut 1990, in rechtlicher Hin-
sicht liegt nun das Gutachten Fleiner zuhanden der Biindner Regierung
vor, das keine Uberraschungen gebracht, sondern nur einmal mehr bewie-
sen hat, dass der Konflikt sicher nicht auf der Basis staatskirchenrechtli-
cher und innerkirchenrechtlicher Argumentation zu lésen ist.

Zur Wertung des Konfliktes aus oekumenischer Sicht habe ich mich in
Flury 1995a gedussert. Vgl. auch die nachste Anmerkung.



3

Soll oekumenische Theologie mehr als eine universitare Disziplin sein, ist
daran festzuhalten, dass auch der Angehorige der reformierten Landeskir-
che, und diese selbst noch viel mehr, von den Ereignissen im Bistum be-
troffen sind und das nicht nur iiber die Solidaritat mit der einen oder an-
deren katholischen Gruppe.

Bei aller Anerkennung des Eigenlebens jeder Konfession darf es keine
Gleichgtltigkeit beziiglich deren Entwicklung geben. Das hat wenig mit
Einmischung, aber viel mit Anteilnahme und Sorge zu tun.

Dann sind aber Kirche und Kirchenglieder auf reformierter Seite ganz di-
rekt betroffen, zum Beispiel dadurch, dass der oekumenische Dialog gar
nicht mehr stattfinden kann, weil alle Krafte durch den innerkatholischen
Dialog absorbiert werden und dadurch, dass der katholische Partner im
oekumenischen Dialog seiner eigenen Stellung innerhalb seiner Kirche
unsicher wird.

Der Ausfall des oekumenischen Gesprachs und die Verhartung auf beiden
Seiten in der letzten Zeit haben direkt mit dieser Situation zu tun. Die
Unsicherheit zwingt zum Riickzug in eine defensive Haltung, die eher auf
Sicherung des noch Bestehenden bedacht ist.

Doch ist dies nur eine Seite. Die reformierte Seite ist ebenso durch die
verhandelten Probleme direkt betroffen, siehe unten Anm. 14.

4

Siehe unten S. 14ff. Das Vorgehen, einer historischen Kontroverse aktu-
elle Bedeutung abzugewinnen, muss sich in der Darstellung selbst bewah-
ren. Die hermeneutischen Uberlegungen sind notgedrungen zum Teil ein
Nachvollziehen dessen, was in der Darstellung selbst angelegt ist. Es soll
hier aber ganz klar darauf hingewiesen werden, dass keine historische Ar-
beit bezweckt ist. Der Fachhistoriker wird somit immer wieder Grenz-
iberschreitungen monieren miissen. Vgl. Besier 1992, 194f. in der Be-
sprechung des Ansatzes von P. Neuner.

]

H. Fries im Vorwort zu Weiss 1995, Vf. Das umfangreiche Werk von
Weiss wird fiir die Erforschung der Zeit des Modernismus eine unschatz-
bare Hilfe sein, arbeitet es doch in grosser Breite den ganzen deutschen
Reformkatholizismus nach Personen und ihren Positionen auf. Allerdings
muss auch gesagt werden, dass es nicht eine eigentliche Darstellung dieser
Zeit ist. Dazu fehlt weitgehend die Synthese, die einzelnen Schilderungen
stehen merkwiirdig unverbunden nebeneinander und geben kein Gesamt-
bild der Lage in Deutschland. Dazu ist beim Verfasser eine klare Stel-
lungnahme zu bemerken, hie und da gewinnt man fast den Eindruck, es

112



ginge ihm mit Teilen dieses Werkes um einen Positionsbezug in der heuti-
gen theologischen und kirchenpolitischen Landschaft, wie es das Vorwort
von Fries eindeutig tut. Auch wenn dies bezweckt ist, was ja nicht illlegi-
tim ist, (man vergleiche dazu bes. die Einfiihrung, zB. S. 7, aber auch S.
12) sind die Qualifikationen der Anti-Modernisten in vielen Fallen zu
liberzogen. Man lese nur einmal, mit welchen Attributen und Einschat-
zungen Benigni bedacht wird.

6

Das Zitat bei Kaufmann 1987, 17. Pellegrino bezieht sich besonders auf
die im Anschluss an ,,Humani generis® und die Zensurierung der Nouvelle
Théologie getroffenen Massnahmen, zum Beispiel gegeniiber Chenu, Con-
gar, de Lubac, aber auch Rahner.

7

Haring 1989. Dort auch eine anschauliche Schilderung des ,,Milieus®, S.
2 1.

8

Haag 1991. Naturlich kénnte hier auch auf die Kontroverse um H. Kiing
hingewiesen werden, die ja Haag selbst dargestellt hat, cf. Greinacher /
Haag 1980 und Haag 1991, 155ff. Zu Fries vgl. die oben Anm. 5 zitierte
Einleitung zum Werk tiber den deutschen Modernismus.

9

Kaufmann 1987, passim. Bei aller etwas ermiidenden Breite der Darstel-
lung besticht dieses Werk dadurch, dass es — teilweise ahnlich wie die vor-
liegende Arbeit — versucht, einem vergangenen Kirchenkonflikt eine aktu-
elle Bedeutung tiber die Personenebene hinaus abzugewinnen.

10

Eicher 1990, passim. Ich filhre Drewermann hier nur an als Beispiel fiir
Konflikte Kirche(nleitung) — Theologen, ein ganz anderes Thema ist die
Kontroverse um die Behandlung der Schrift durch Drewermann. In die-
sem Zusammenhang ist mindestens hinzuweisen auf die Tatsache, dass
Theologie offenbar nur in personaler Zuspitzung und dort nur bei entste-
henden und verharrenden Konflikten fiir die Medien interessant ist. Das
kontrastiert auffallend mit den Konflikten zu der uns interessierenden
Zeit; fur diese stellt Stadler 1984, 623 fest: ,,Anders als in den 70er Jahren
blieb diesmal die politische engagierte Anteilnahme einer grosseren Of-
fentlichkeit aus. Man hatte sich daran gewohnt, die Katholiken sich selber
zu uberlassen.“ So gesehen spiegelt sich heute in der in der Regel wohl

113



kirchenkritischen Berichterstattung durch die Medien doch auch ein Stiick
wiedergewonnener Offentlichkeit, was zu registrieren das Lamentieren
liber die Sensationslust der Medien etwas abmindern kénnte. Und dann wa-
re ebenfalls zu fragen, ob nicht die Kirchenleitungen die Personalisierung

durch ihre Art der (Selbst)Darstellung in den Medien gar gefordert hatten.

11

Hiinermann 1989. Zur ,Periodisierung® der Modernitats-Krisen im neue-
ren Katholizismus cf. auch meine Bemerkungen Flury 1979, 91f. Sicher
wiirde ich sie heute etwas niiancieren, sie scheinen mir aber auch heute
noch berechtigt zu sein. Es muss unterschieden werden zwischen den allen
Kirchen gemeinsamen Problemen der fortschreitenden Sakularisierung
und den innerkirchlichen Problemen, wie diese und die je verschiedenen
Weisen, ihr zu begegnen, innerhalb einer Kirche zu bewaltigen sind, bzw.
welchen Zerreiss-Proben die Kirche durch sie ausgesetzt wird.

12

Dies gilt gerade dann, wenn immer wieder auf eben diesen Konflikt zu-
riickgegriffen wird und sei es nur als abschreckendes Beispiel. So bei
Kaufmann 1987, 12: ,,Gerade ... unter Pius X um das Jahr 1908 ... bliih-
ten der geistige Terror und die entsprechenden Angstpsychosen zusam-
men mit dem ganzen System des Denunziantentums als ,,Modernis-
tenjagd® erneut auf.“

Ebenso Hinermann in Hiinermann/Mieth 1991, 151 oder Fahlbusch
ebd. 184: ,Ein viel zitiertes Beispiel aus der jiingeren Theologiegeschichte
ist der Modernismusstreit am Anfang des 20. Jahrhunderts.” Die Beispiele
liessen sich leicht vermehren, sie illustrieren die tiefgehende Traumatisie-
rung durch den Modernismusstreit. Vgl. Kaufmann/Klein 1990, 40:
,Bekanntlich hat ihr (sc. der Antimodernisten-Jagd) erst Benedikt XV ein
Ende, derzeit miissen wir leder sagen en vorldufiges Ende, bereitet.
(Unterstreichung von mir). Nicht anders Besier 1992, 194.

13

Deshalb tauchten denn auch die Neuansatze innerhalb der Fundamen-
taltheologie in der Regel als historische Arbeiten auf, z.B. als Thomas-
Interpretationen oder als Entdeckung einer zweiten Linie innerhalb der
Scholastik. (cf. Flury 1979, 129f. und 150) Interessant ist der Hinweis von
Roes 1995, 24f. auf die einzelnen Priester, welche als Berater von Organi-
sationen dienten und dadurch sich die Moglichkeit schufen, ,,auf ebenso
pragmatische wie auch effiziente Weise ... pastorale Paradoxa, welche sich
mit der Modernisierung ergaben, zu uberbriicken.” (25) Diese Funktion
von Einzelpersonen, jetzt nicht innerhalb der theologischen Forschung,

| 14



sondern innerhalb des Verbandskatholizismus wire systematisch noch zu
untersuchen. Wie sehr das ganze Feld belastet war, zeigten die Massnah-

men gegen einen Autor wie G.S. Huber, siehe unten S. 104{f. und Stoeck-
lin 1978, 107ff.

14

Dazu als Uberblick Mattioli 1995. Wenn dort auch Decurtins, abgesehen
vom Artikel iiber R. Mader, nicht thematisch erwahnt wird, so ist seine
Nihe zu den in diesem Buch geschilderten Exponenten doch mit Hinden
zu greifen. Die von Mattioli anvisierte Zeit zwischen den Weltkriegen hat
Decurtins nicht mehr erlebt. Dass er sie aber mindestens in dem in diesem
Werk besprochenen Segment von Intellektuellen mitbeeinflusst hat, ist au-
sser Zweifel.

15

Da wire zum einen auf die Konflikte zwischen evangelikalen, liberalen
und religios-sozialen Gruppen innerhalb des Protestantismus hinzuweisen.
Dann aber kann auch die Theologiegeschichte seit Schleiermacher gelesen
werden als immer neue Versuche, Zeitgenossenschaft zu bewahren, zu er-
ringen oder sie als Versuchung gerade abzulehnen. Um die Arbeit nicht
unnotig zu erweitern, muss ich es bei gelegentlichen Hinweisen aber be-
wenden lassen.

16

Hier liegt ja die eigentliche Crux solcher Entwicklungen innerhalb der
Kirche: Sie ergeben einen unechten status confessionis, in welchem keine
wheutralen® Handlungen mehr moglich sind. Ein zufalliger Besuch dieses
und nicht jenes Gottesdienstes wird sogleich zur konfessorischen Geste. So
sind es nicht zuletzt meine katholischen Freunde, welche mich darin be-
starkt haben, aus aktuellem Anlass auf die Modernistenkrise zurickzu-
greifen. Was als simple Reminiszenz gedacht war, hat sich dann zu dieser
Arbeit ausgeweitet.

17

Flury 1979 V und bes. Teil C der Arbeit. Dort auch die altere Literatur
zur Fundamentaltheologie, jetzt zu erganzen durch den TRE-Artikel von
H. Wagner. Damit wird die Geschichte gleichsam ausgebeutet. Das ist
aber, da der Ansatzpunkt eben kein historischer ist, durchaus beabsichtigt.
Dass hier der sogenannte hermeneutische Zirkel manifest wird, d.h. mein
Vorverstandnis die Art des Zuganges pragt, muss noch nicht Illegitimitat
bedeuten. S. auch die folgende Anmerkung.

115



18

Davon ist offenbar auch Hiinermann (s.o. Anm. 11) liberzeugt. Wer die
Zeitungsberichte zur Churer Bischofskrise durchblattert, wie sie in den
Dokumentationen des ,,Aufbruch® vorliegen, wird, wie schon erwahnt,
immer wieder auf die Angst stossen, ins Getto zuriickgedrangt zu werden.
Diese Angst wird vor allem in Stlmmen aus dem Kanton Ziirich manifest,
ebenso in den Ausserungen aus den Agglomerationen Graubiindens und
der Zentralschweiz, also dort, wo der Diaspora — bzw. stadtisch gepragte
Katholizismus den Anschluss an die ,,Moderne“ bewiltigt hatte und so
nicht mehr das frithere Klischee galt: Katholisch = riickstandig. Wenn
sich dort nun massiv diese Angst vor der Regression in eine iiberwundene
Entwicklungsstufe zeigt, dann darum, weil auch dort diese Arbeitshypo-
these unreflektiert geteilt wird. Insofern ist die Paradigmatik gegeben. Sie
zu reflektieren und damit bewusst zu machen ist m.E. ein Teil notiger,
wenn auch hie und da schmerzlicher fundamentaltheologischer Arbeit. Da
solche unreflektierten Angste und implizierten Befiirchtungen das oeku-
menische Gesprach nicht wenig beeinflussen, ist es ebenso Aufgabe der
oekumenischen Theologie diese zu bearbeiten. Nicht mehr, aber auch
nicht weniger bezweckt diese Untersuchung.

13

Dazu ist die Nationalfonds-Studie ,,Croire en Suisse (dt. Jede(r) ein Son-
derfall? Religion in der Schweiz) 1992 ein instruktives Beispiel. Zur Bana-
litat ist vieles zu rechnen, was als eine Art ,,Bekenntnis“-Literatur ehema-
liger Katholiken auf den Buchmarkt kommt, Werke, die von einem
Abschiednehmen erzahlen und dort in einer persdnlichen Betroffenheit
durchaus einen Wert haben konnen, dort aber, wo sie das Kirchenver-
standnis nicht nur in eigener Erfahrung zu reflektieren beginnen, von der
Kirche Unmogliches verlangen und in einer Art von Humanitats-Gefiihl

verkommen, das der Reflexion entbehrt. Ein Beispiel dieser Art bietet
Hochstrasser 1990.

20

Die Situation der Gemeinden innerhalb der saekularen Welt, die Breite
und Unitbersichtlichkeit des religiosen Angebotes (cf. Croire en Suisse —
ich zitiere in der Regel die franzosische Fassung — und Berger 1980) und
die Situierung der Religion innerhalb der sinnstiftenden und so heimatge-
benden Machte macht es aus, dass die Einzelgemeinde und ihr Gemein-
deleiter, sei er Diakon, Pastoralassistent oder Priester an Bedeutung sehr
gewonnen hat. Wie kaum je zuvor wird das Amt auf die Person hinter-
fragt, wahrend der Riickgriff von der Person auf das Amt und damit auch
die stiitzende Funktion des Amtes an Bedeutung klar verloren hat.

16



Ob also der katholische Glaube als Zeitgenossenschaft vermittelbar ist,
wird vielfach daran entschieden, wie der Priester bzw. die ihn vertreten-
den und reprasentierenden Personen, diese Zeitgenossenschaft lebt und
interpretiert. Muss er in dieser Interpretation von der Kirche oder allen-
falls nur von seiner ortlichen Kirchgemeinde getragen sein? Ist er Inter-
pretament und/oder Interpret der fides catholica? Wer erlebt hat, welche
Zerreissproben dies dem Priester (und dem Bischof, ist man nach den
Schweizer Erfahrungen geneigt beizufiigen) auferlegen kann, wird hier
nicht mehr leichthin eine Selbstverstandlichkeit sehen konnen. Die Pasto-
raltheologie hat diese Frage aufgegriffen, eindriicklich wird sie implizit
und explizit bei Karrer 1991 immer wieder gestellt und besprochen.

21

Man vergleiche hier die Bemerkungen von Berger 1980 zur deduktiven
und reduktiven Moglichkeit (S. 80ff. und 109ff.). Ein Kapitel dieses Wer-
kes tragt ja den Titel: Handel mit der Modernitat. Berger weist auf das
Werden und den Zusammenbruch der Neo-Orthodoxie hin. Am Unter-
schied von Barth's Werk selbst und dem Werk der auf Barth fussenden,
von ihm kritisch begleiteten Neo-Orthodoxie (im Berger'schen Sinn) liesse
sich der im Text angedeutete Dissens illustrieren.

22

Der sensus fidelium wird heute (allzu) gerne bemiiht, um Spezifitaten der
Basis- oder Ortsgemeinden gegeniiber der offiziellen Lehre zu rechtferti-
gen. Das ist m.E. ein Missbrauch der Lehre. Dass diese Spezifitaten in den
jungsten Verlautbarungen der Glaubenskongregation nicht immer auf
gutes Echo gestossen sind, macht den Rekurs auf den sensus fidelium zwar
verstandlich, aber deswegen noch nicht legitim. Zur ganzen Frage jetzt
Vergauwen 1995.

23

Decurtins diskutiert diese Frage am Beispiel von Pascal. Er zieht das Fazit:
,»Bei aller Anerkennung des unvergleichlichen Schriftstellers und genialen
Denkers bleibt es uns absolut unverstandlich, wie man nach dem vatikani-
schen Konzil und dessen dogmatischen Bestimmungen tiber den Glauben
(Kap. 4) noch eine Apologie des Christentums auf Pascal bauen kann.“
(1907, 403) Sehr viel vorsichtiger ist hier Gisler 1906, 208f., der sogar ge-
geniiber dem Syllabus noch gewisse Freiheiten als moglich ansieht.
Decurtins denkt inklusiv: eine dogmatische Feststellung bindet, soweit aus
ihr abgeleitet wird, Gisler exklusiv: sie bindet, soweit ihr Wortlaut direkt
zutrifft. Ein anderes Kapitel kann hier nur erwahnt werden: Die dogma-
tisch sehr heikle Frage der Dogmenentwicklung.

17



24

Anstelle vom Verweisen auf protestantische Autoren sei wieder Decurtins
zitiert, der die Differenz zwischen seines Erachtens katholischer und pro-
testantischer Position zu formulieren bemiiht ist: ,,Der Protestantismus hat
die hl. Schrift aus dem lebendigen Glaubensleben, aus der innigen Ver-
bindung mit der Tradition und Autoritit herausgerissen ... In gleicher
Zeit, da er die hl. Schrift als die einzige Quelle des Glaubens erklarte.*
Und er verweist auf die nach seiner Meinung nicht zu umgehenden Kon-
sequenzen dieser Bindung an die scriptura, welche Interpretin ihrer selbst

ist: ,,... gab die hl. Schrift den willkurlichsten Erklarungen und seltsamsten
Auslegungen preis.” (1907, 404)

25

Das ist das Thema der protestantischen ,,Worttheologie®, auch wenn diese
Bezeichnung sehr unglicklich gewahlt ist. Den Ebeling'schen Ansatz zum
Beispiel in der Homiletik und in der Religionspadagogik anzuwenden und
durchzuhalten, gabe zum Teil erstaunliche Ergebnisse. Nur ein Hinweis:
Mir ist nicht ganz erklarlich, wie gerade die Religionspadagogik als theo-
logische Disziplin sich derart unreflektiert auf Methoden z.B. der humani-
stischen Psychologie einlassen kann. Schafft sich denn nicht die bibl. Er-
zahlung auch ihre spezifische Methode? Mindestens die Frage miisste
doch erlaubt sein.

26

Diese Fragen stellt z.B. Ratzinger 1985, 34f. Dem ist nicht so einfach zu
widersprechen. Immerhin ist zu konzedieren, dass vieles, was unter dem
Stichwort Aggiornamento oder Solidaritit mit der Welt daherkam, nichts
anderes als einen (billigen) Kompromiss bedeutete. Umgekehrt darf auch
nicht aus jeder Situation ein Ernstfall im Sinne von Balthasars, d.h. ein
status confessionis gemacht werden, sonst ist die gettohafte Abschliessung
der einzige Ausweg. Wie sehr im Gefolge des Rahnerschen Theologume-
nons von den ,,Anonymen Christen“ diese Fragen diskutiert werden, zeigt
umgekehrt, wie wenig sie nach der Modernisten-Krise einer Losung zu-
gefiihrt werden konnten.

27

Dariiber sind sich die Anti-Modernisten sofort einig. Anpassung heisst
Relativismus, Verzicht auf Kenntnis der Wahrheit, damit Agnostizismus
oder Ausschau auf kommende Wahrheit, also Evolutionismus. Die Hare-
sien haufen sich. Nur: Ist damit das Problem gelost? Kann die Form des
Glaubens wirklich statisch ewig die gleiche bleiben. Miisste nicht minde-
stens auch die Meinung ernst genommen werden, die de Rosa formuliert

118



fiur die Zeit des Modernismus: ,,Die Probleme, die sich der Kirche in je-
dem Moment stellten, konnten nicht fiir immer auf die lange Bank ge-
schoben werden. Der Katholizismus hinkte der Welt hinterher. Die Ge-
fahr bestand, dass die Kirche sich intellektuell lacherlich machte, wenn
dies allzu lange weiterging.” (1989, 31) In die gleiche Kerbe schlagt das
Buch von Weiss 1995, vgl. dazu oben Anm. 5. Wenn Ratzinger demge-
geniiber auf die Fahigkeit verweist, sich entgegenzustellen, den Mut zum
Nonkonformismus wiederzuentdecken (s. letzte Anm.), beantwortet er die
schwierige Frage noch nicht, wie denn die Trennung der Fille der Anpas-
sung von denen des Nonkonformismus zu geschehen hat.

28

Ich verzichte darauf, in diese Diskussion einzusteigen. Eigenwillig Sloter-
dyk 1989, 22ff., immerhin in einem Buch, dem er folgende Aufgabe zu-
weist: ,,Die Theologen genossen das Vorrecht, die Welt als Welt im Na-
men eines weltiiberlegenen Anderen so zu kritisieren, dass auch das
Eigene der Kritik unterlag. In dem vorliegenden Buch wird versucht, eine
Kritik dieses Typs in nicht theologischer Form zu wiederholen.” Der la-
tente Theologismus bei Sloterdijk wiirde eine vertiefte Nachfrage lohnen.

29

Eindriicklich zum Beispiel der Rundumschlag bei Mader 1916, 7f., wo
unter dem Stichwort Protestantismus nichts weniger als die gesamte nicht-
katholische Welt als religiose Eiszeit bezeichnet wird, in welcher die letz-
ten Lichter erloschen sind und keine Warme mehr vorzufinden ist. In den
Volksschriften wird dieser Topos des Glaubensverlustes verbunden mit
ethischer Depravierung noch und noch wiederholt, vgl. Klocker 1991,
bes. 89ff. Ubrigens auch hier in strenger Parallele zum protestantischen
Christentum der Erweckung, instruktiv Scharfe 1980, bes. 41ff., 84ff.

30

Prazise beschreibt Oelkers diese Welt. ,,«Modern» konnte nur heissen:
orientiert an der entstehenden biirgerlichen Gesellschaft, also einer sae-
kularen Praxis, die sich von der neuen Oekonomie, der revolutionaren
Wissenschaft und der bahnbrechenden Technik her versteht, ohne noch in
irgendeiner substantiellen Weise theologisch gebunden zu sein. Das Reli-
giose selbst schwindet und damit die Grundlage fiir die traditionelle Welt-
geltung, die durch Konsensformen abgeldst werden, welche stets umstritten
bleiben und nie endgiiltige Akzeptanz beanspruchen konnen.* (1989, 13)
Das Buch von Oelkers mit dem Untertitel ,,Zur Herausbildung der Erzie-
hungswissenschaft im 19. Jahrhundert® liest sich teilweise wie ein Paral-
leltext zur Entwicklung der Fundamentaltheologie bis zum Modernismus.

19



Diesem entsprache die Reformpadagogik, die zur gleichen Zeit ihren Sie-
geszug antritt. Oelkers geht es teilweise um eine Ehrenrettung der, in
theologischen Begriffen, padagogischen Scholastik des 19. Jahrhunderts.
Zumindest will und m.E. kann er nachweisen, dass wir weitgehend das
Bild iibernommen haben, das uns die Reformpadagogen von ihren unge-
liebten Vorgangern tiberlieferten. Geht es der neuscholastischen Schul-
theologie vielfach nicht ganz ahnlich? Vgl. Flury 1979, 137f.

Ich verdanke zu dieser Problematik ausserordentlich viel den Arbeiten von
Franz-Xaver Kaufmann, insbes. Kaufmann 1989 und Kaufmann in
Kaufmann/Zingerle 1996. Der Unterschied zu seiner Sichtweise liegt in
der von ihm selbst als distanzierte Perspektive genannten Sichtweise, wel-
che durch den soziologischen Ansatz gegeben ist (vgl. 1996, 10). Dem
wiederum entspricht die konfessionelle Differenz in meinem Zugang.

31

I_?azu nur einige Stichworte: Das ,,non expedit® Leos XIII. in Italien, die
Uberwindung des Kulturkampfes in Preussen und in der Schweiz, die ver-
suchte Aussohnung mit dem Staat in Frankreich, die vorsichtige Akzeptie-

rung, um nicht zu sagen Anerkennung der Demokratie und der burgerli-
chen Freiheiten durch denselben Leo XIII.

32

Dabhinter steht nicht nur eine bestimmte Ekklesiologie, sondern auch eine
ganz bestimmte Weltsicht. Diese beiden Auffassungen bedingen einander
wiederum sehr direkt. Ob die Kirche einzig als Festung gesehen wird oder
als Sammlung Gleichgesinnter, bestimmt direkt die Wertung der saekula-
ren Welt und ob diese sackulare Welt das zu Ende Kommen der Befrei-
ung der Menschen oder die Versklavung des Einzelnen durch widergottli-
che Miachte bedeutet, bestimmt meine Sicht der Kirche. Vgl. Kaufmann
in Kaufmann/Zingerle 1996, 31: “Dass die Auseinandersetzung der Ka-
tholiken mit der Moderne ein schmerzhafter Suchprozess ist, der aus
theologischer Sicht in einer spezifischen Hermeneutik zu erschliessen ist,
erscheint als auf den kreuzestheologischen Kern des christlichen Glaubens
verweisende Botschaft ein Schluss, der hoffentlich iiber den parteilichen
Interessen einer Konzilsinterpretation steht.*

33

Hier liegt einer der zentralen Differenzpunkte zwischen katholischer Fun-
damentaltheologie und protestantischer Theologie. So kann Jiingels opus
magnum ,,Gott als Geheimnis der Welt* als Darstellung gelesen werden,
dass eine Theologie remoto Deo unmaoglich sei (allerdings lokalisiert Jiin-

120



gel den Gegenentwurf nicht in der katholischen Fundamentaltheologie,
sondern im Ansatz von Pannenberg). Jiingel 1977, X.

34

Es stimmt also auch hier, was Jedin in der Einleitung zum Band VI/2 des
Handbuches der Kirchengeschichte schreibt: ,Wem ... die Darstellung des
Streites um den Modernismus unter Pius X. zu ausfihrlich scheint, moge
darauf achten, dass in diesen Kapiteln von Problemen die Rede ist, die
uns heute in Atem halten.*

G )

In der Regel wird nicht die Frage nach der Verniinftigkeit des Glaubens
(im Anschluss an den locus classicus der Fundamentaltheologie 1Petr.
3.15) gestellt, sondern die nach seiner Zeitgenossenschaft. Das ist eine
Verschiebung, aber auch nicht mehr. Mit der Betonung der Vernunftig-
keit sollte ja gerade eine gemeinsame Plattform mit der unglaubigen oder
vorglaubigen Reflexion gefunden werden. Dadurch ware die Zeitgenos-
senschaft gegeben. Das Problem zeigte sich dann allerdings in der Tatsa-
che, dass die vermeintlich gemeinsame Plattform fiir die Nichtglaubenden
die diese bewegenden Fragen nicht mehr aufnahm. Insofern war es mit
der Zeitgenossenschaft gleich wieder dahin.

36
Vgl. Flury 1979, passim., besonders das Verhaltnis der Teile A und B illu-
striert dies.

37

Allerdings geschieht dies nun nicht, wie zuerst beabsichtigt, bei den Neu-
ansatzen (die vorgesehenen Teile im Kapitel 5 mussten aus arbeitsoeko-
nomischen Griinden gestrichen werden), sondern innerhalb des Anti-
Modernismus. Nur so lasst sich dieser iiberhaupt differenzieren.

38

Loome 1976, 197 betont zu Recht, dass hinter all den verschiedenen -
ismen die gleiche Sache stehe, vgl. auch seine grosse Arbeit 1979.

Die Differenzierungen geschehen in der Regel durch die Theologen selbst,
und zwar im Anschluss an die kirchlichen Sanktionen, um auf diese Weise
zu betonen, dass die eigene Position von den Massnahmen nicht betroffen
sel.

Die heute gewonnene Sicht darf aber im Gegenzug nun nicht dazu ver-
leiten, die antimodernistischen Rundumschlige gegen alle -ismen einfach
unbefragt zu iibernehmen.

121



39

Das ist gangige Argumentation, zum Teil auch Gisler 1912, 644. Vgl
Maron 1988, 48ff.; Nipperdey 1988, 35; Flury 1979, 115; Poulat 1969,
349.

40

Trippen, 1976 und bes. 1977, Loome 1976 und dann seine umfassende
Arbeit 1979, Weber 1983 und 1991.

Auch Weinzier]l hat mit gewichtigen Beitragen die Erforschung dieser Zeit
vorangetrieben vgl. 1973, 1985.

41

Poulat 1962, 1969, 1977. Fiir unser Thema ist bes. Poulat 1969 von Be-
deutung, die ungemein kenntnisreich kommentierte Edition der Texte von
La Sapiniére (189ff. zu Fribourg und Decurtins, 338ff. zu Gisler).

42
Aubert 1973 und 1975, frither schon zum Vatikanum I 1965 und zur
Theologie in der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts 1969.

43

Zum Beispiel zur ersten Priesterzeit von Johannes XXIII. vgl. Hebble-
thwaite 1986 und Kaufmann/Klein 1990, dort 48ff. Haag 1988 zu
Lagrange, ebenfalls Haag 1991, 40ff. Herger 1974, 11ff. zu Gisler. Ott
1992 zu Heidegger. Das Milieu hat sich bis weit ins 20. Jahrhundert er-
halten vgl. de Bruyn 1992, in der Gestaltung des Dichters. Zum ganzen
Komplex Kohler 1972. Klocker 1991 beschreibt mehr den Zerfall dieses
Milieus, ist aber besonders da, wo er das sog. Kleinschrifttum zitiert, eine
wahre Fundgrube, ebenfalls die dem Band beigefiigten Photographien
konnten sprechender nicht sein.

44

Altermatt 1989, 7, 29: ,Im deutschsprachigen Raum stehen fiir die mei-
sten Zeithistoriker religiose Phanomene ausserhalb des eigentlichen wis-
senschaftlichen Betatigungsfeldes.“ Uberblick tiber die Situation und die
Begriindungen S. 29-41. Loth 1991, 7 und 13f. stosst ins gleiche Horn:
,Folglich blieb die Thematik Autoren iiberlassen, die selbst dem katholi-
schen Milieu verbunden waren; diese aber scheuten bei aller verdienst-
vollen Aufarbeitung der Fakten haufig davor zuriick, auf ihren Gegen-
stand die Sonde analytischer Kritik zu richten.”

122



45

Nipperdey 1988, Loth 1991, Schmidt/Schwaiger 1976, Schwaiger 1976,
Weinzierl 1973, Kaufmann/Schafer 1988. Sehr niitzlich ist die Ubersicht
tiber die Literatur und den Forschungsstand in Besier 1992, dort S. 182ff.
eine Besprechung der Ansdtze von Nipperdey und Wehler, 190 zu Lill,
192 zu Schatz.

46

Altermatt 1972 und 1989 (dort auch seine weiteren Arbeiten), dazu Besier
1992, 190. Imstepf 1987 und Jung 1988 wenden das Paradigma auf ein-
zelne Segmente an und dies mit beachtlichem Erfolg. Im Hintergrund

sichtbar sind diese Ansatze auch bei der Darstellung der Situation der
katholischen Kirche in der Schweiz durch Karrer 1991.

4]

Dazu vor allem Leugers-Scherzberg 1991, 219ff. Das Fazit auf S. 221:
»Die von Nipperdey und Altermatt entwickelten Erklarungsansatze kon-
nen keine ausreichende Erklarung fiir die Modernisierung des Katholizis-
mus seit der Mitte des 19. Jahrhunderts geben.“ S. auch die folgende
Anm. Zu fragen ware, wie weit ein Ansatz, wie er bei P. Berger vorliegt,
der liberalen protestantischen Theologie verpflichtet, bzw. ihn weiterden-
kend, geeignet ist, eine Entwicklung innerhalb der katholischen Kirche
und Gesellschaft zu strukturieren. Altermatt lasst sich allerdings auch
nicht so eindeutig wie Leugers-Scherzberg es darstellt, auf Berger festle-
gen.

Zur ganzen Frage verweise ich noch einmal auf den Ansatz von Kauf-
mann, siehe oben Anm. 29. Obwohl Soziologe ist sich Kaufmann bewusst
— und er wird nicht miide, das zu betonen — dass alle diese Fragen, die er
aufwirft, auch von theologischer Seite zu bearbeiten waren. Meine Dar-
stellung versucht, in einem Mikrokosmos dies wenigstens in Ansdtzen zu
leisten.

48

Die Darstellung, wie sie Leugers-Scherzberg 1991, 225f. dann selbst gibt,
vermag allerdings nicht glaubhaft zu machen, inwiefern er andere Wege
einschlagt. Er pladiert fir eine Doppelstrategie ,,indem Modernismuspro-
zesse im Katholizismus sowohl in gesamtgesellschaftlicher Perspektive wie
aus der Perspektive des Katholizismus analysiert und miteinander in Be-
ziehung gebracht werden.“ Wenn damit mehr gesagt sein soll als die Tri-
vialitat der Beeinflussung des Katholizismus durch gesamtgesellschaftliche
Phinomene bzw. der Existenz einer Binnen- und Aussenperspektive

123



miisste dies ausgefiihrt werden. So bleibt sein positiver Ansatzpunkt
merkwlirdig blass.

49

Natiirlich ist fiir uns insbesondere der von Barthélemy edierte Dokumen-
tenband von grossem Interesse, aber auch die vom gleichen Autor vorge-
legte Beschreibung der Griindung und der ersten Jahre der Universitat
Fribourg sind ausserst wichtig. Selbstverstandlich muss unser Vorgehen
die Biindner Ereignisse und die Person Decurtins mehr als Barthélemy es
tun kann, ins Blickfeld riicken.

50

Niemand, der iiber Decurtins schreibt, wird am materialreichen und in
der Darstellung soliden Werk von Fry vorbeikommen. Gruner 1950 und
1953 hat die Vorziige dieser Biographie, aber auch ihre Schwichen deut-
lich gemacht, ebenso Vasella 1954, ich habe meine Sicht in Flury 1980,
155f. schon angedeutet. Vgl. auch Poulat 1969, 191, der allerdings Fry
nicht gerecht wird: ,,copieuse, mais tendencieuse et de toute fagon insuf-
fisante.” Ich hatte Fry bei meinen Vorarbeiten immer wieder in der Hand,
habe mich aber bewusst nicht auf ihn abgestiitzt, sondern versucht, mei-
nen eigenen Weg zu gehen. Deshalb wird er auch sehr selten zitiert. Ich
verdanke ithm aber sehr viel Material und eine zukiinftige Biographie
Decurtins wird nicht umhin konnen, auf Fry's Werk aufzubauen.

ol

Gasser 1991, allerdings eigentiimlich unbefriedigend, da die allgemeine
Situation und Gislers Sicht zu wenig differenziert darstellend. Besser sein
friitheres Werk zu einer lokalen Kontroverse Gasser 1987.

52

Huber 1991, besonders das Nachwort, das aber aus theologischer Sicht
noch einmal aufzunehmen wire. Ich hoffe, dass es mir einmal gelingen
wird, zu diesem Theologen und besonders zu seiner Theologie die Vorar-
beiten in eine Darstellung zu bringen. Er hatte es verdient, da die beiden
bis jetzt vorliegenden Darstellungen von Breuss (Nachwort zu oben) und
Spieler bes. seiner Theologie nicht gerecht werden bzw. ihn auf eine ganz

bestimmte Sicht hin darstellen bzw. ausbeuten. Einige Hinweise auch bei
Stoecklin 1978, 107ff.

58

Stoecklin 1978. Der Verfasser, von Haus aus Historiker und direkt Betei-
ligter an der von ihm beschriebenen Entwicklung, betont selbst, dass es

124



um das Schlagen einer ersten Schneise gehe. Die Darstellung des Schwei-
zer Katholizismus bes. aus theologischer Sicht zwischen Modernismus
und II. Vaticanum ist eine Desiderat. Sie konnte viele der heute als Pro-
bleme erkennbaren Entwicklungen historisch begreifbar und leichter
handhabbar machen. Vgl. Besier 1992, 194: ,Fiir die katholischen Theo-
logiegeschichtler des ausgehenden 20. Jahrhunderts ist die kuriale Anti-
modernismus-Problematik des vorigen Jahrhunderts so aktuell wie je.
Wenn dies so ist, und Neuner, den Besier hier referiert, steht mit seiner
Meinung nicht alleine da, dann ist eine Darstellung der Zwischenzeit von
besonderer Wichtigkeit und Dringlichkeit.

54

Klinkert/Bisser 1988. Decurtins Hauptwerk, die Ratoromanische Chre-
stomathie, liegt neuerdings in einem Reprint vor. Das Engagement
Decurtins in Schulfragen, bes. beziiglich des Einbezugs deutscher Sagen-
stoffe ins romanische Schulbuch ist von Deplazes 1949 aus der Sicht der
Sprachwissenschaft, von Metz 1992 aus der der Padagogik dargestellt
worden. Ich habe eine dritte Sicht, die des Theologen, in Flury 1995b zu
schildern versucht.

85

Dazu Bundi 1985 und bes. Collenberg 1982. Eine romanische Fassung
dieses, zuerst fiir die vorliegende Arbeit vorgesehenen Kapitels ist unter-
dessen erschienen (Flury 1995c¢): Ich muss zum politischen und konfessi-
onskundlichen Hintergrund auf diese Studie verweisen. Das 19. Jahrhun-
dert fir den romanischen und katholischen Teil Graubilindens aufzu-
arbeiten, bleibt allerdings immer noch ein Desiderat.

56

Die Darstellung bei Metz 1991 ist materialreich, sieht Decurtins aber aus
der Sicht des liberalen protestantischen Juristen. Mit dem Ansatz der
Verfassungsgeschichte wird man aber diesem Mann nie gerecht werden
konnen, da er sich einmal sehr genau an die Verfassung anlehnen und
wiederum sich ebenso unbekiimmert lber die Gesetze hinwegsetzen
konnte. Die bis heute ihre politischen Auswirkungen zeitigende Fliigelbil-
dung bzw. Spaltung der CVP in einen biirgerlichen und einen sozialen (in
Graublinden CSP) Parteiteil hat nicht zuletzt in Decurtins Wirken ihre
Wurzeln. Das Klischee des ,,schwarzen Oberlandes” ist gar nicht so alt,
wie dies den ibrigen Teilen Graubiindens erscheint. Das nur einmal zu
realisieren, konnte das Klischee heilsam verandern.

125



37

Vgl. dazu die Handbiicher der Kirchen- und der Papstgeschichte. Nip-
perdey fasst zusammen, was er als ,,geballte Verdammung aller modernen
Grundsatze und Institutionen® bezeichnet: ,,Gegenmodell gegen die mo-
derne Welt, gegen Rationalismus und Materialismus, Befestigung der
Autoritat gegen die Demokratie, der Unabhangigkeit der Kirche gegen die
Machtanspriiche der Regierungen und der Volker, ihrer Geschlossenheit
gegen alle Auflosung, ihres Weltanschauungsmonopols gegeniiber allen
katholischen Laien®. Und er fiigt hinzu, indem er die Ereignisse nach
1848 herbeizieht: ,,Und die Bedrohung des Kirchenstaates und der politi-
schen Unabhiangigkeit des Papstes durch die italienische Nationalbewe-
gung machte in den Augen der Ultramontanen die Sache noch dringli-
cher.” (1988, 9f.) Der Papst stand also unter einem grossen Druck; seine
Handlungen konnten das Ende des Kirchenstaates, in vielen Augen das
der Kirche iiberhaupt bedeuten. Wen wunderts, dass Bewahrung und
Verteidigung angesagt war. Zum Hintergrund ist Durand 1995, 41 heran-
zuziehen. Insbesondere die von ihm gekniipfte Verbindung zum religidsen
Aufbruch der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts verdient gesehen zu wer-
den. Diese Sicht vermeidet die einseitige defensive Zuschreibung.

58

Besonders weil kaum jemand sich die Mithe nahm, die Satze (sc. welche
der Syllabus verurteilte) in ithrem urspriinglichen Kontext zu situieren,
musste der Syllabus als eine Abrechnung mit allen Zeitstromungen er-
scheinen und als Beweis dafiir herhalten, dass die Kirche sich niemals mit
der modernen Zeit abfinden werde, oder, polemisch gesagt, dass sie sich
entschlossen hatte, ,,ein Hort des Konservativismus und der Reaktion zu
sein und es auch zu bleiben.* (Flury, 1979, 30 dort auch Lit.) Damit ist
schon angedeutet, dass die Form, eine Zusammenstellung von einzelnen
Satzen der Verurteilung aus fritheren Ansprachen und Sendschreiben, ei-
ne denkbar ungiinstige war. Sie lud direkt ein zur massiven Ablehnung,
weil die urspriinglichen Ansprachen, d.h. der Kontext nicht greifbar wa-
ren. Und dazu ware nicht einmal dies der urspriingliche Kontext gewesen,
stammen doch die meisten Satze urspriinglich aus Werken ganz verschie-
dener Autoren bzw. sind eine Kompilation von Meinungen.

Der Syllabus und die ihn begleitende Enzyklika sind gut greifbar bei
Schnatz 1973, Iff.

59

Fraglich ist dabei, was unter Scholastik zu verstehen ist. Ist es das Lehrge-
baude der sich entwickelnden Neuscholastik, oder ist es die Philosophie
und Theologie des Mittelalters in ihrer ganzen Fiille? Ohne Zweifel

126



meinte der Syllabus ersteres. Er konnte aber, und das ist schon im 19. und
erst recht im 20. Jahrhundert haufig geschehen, auch im zweiten Sinne
verstanden werden. So liess sich der Syllabus — wohl entgegen seiner Ab-
zweckung — dann auch als Rechtfertigung der Neu-Ansitze auffassen.
Decurtins 1912, 13 dagegen verteidigt diese Schultheologie ,,als die not-
wendige Erklarung der Lehren der Kirche* und betont 1910, 453: ,,Uns
ist nicht recht begreiflich, wie man die Scholastik von der Schultheologie
unterscheidet, ...

60

Diese Mitsprache zeigt sich in erster Linie im Bereich der offentlichen Er-
ziehung. Wer soll Trager der Schule sein, wer soll die Inhalte bestimmen?
Der Liberalismus sah in der offentlichen Volksschule das Vehikel, den
Fortschritt zu beschleunigen und in die entlegensten Téler zu tragen. Die
katholische Kirche war entschlossen, ihren Einfluss zu behalten. In den
Augen der liberalen Staaten wurde sie zum Hemmschuh des Fortschrittes,
und diese gebardeten sich in der Folge immer antiklerikaler und zum Teil
antikirchlich, und das wiederum bestarkte die Kirche in ihrer Haltung.
,2Denn die Liberalen als eigentliche Trager des Konflikts machten in der
Offentlichkeit und in den Parlamenten (zwar) gegen ein, wie sie es sahen,
tiberholtes, geistig-religioses Welt- und Menschenbild Front; und sie for-
derten nicht zuletzt ein entkirchlichtes Schul- und Bildungssystem in ei-
nem konfessionell neutralen Staat, um ihr Ideal eines freien vernunftge-
leiteten Individuums durchsetzen zu konnen.” Ullmann 1995, 56. Dazu
kam die innerhalb der Schweiz sich zentralistisch gebardende Schulidee
des liberalen Staates, welche sich hart mit dem Foderalismus auf der ei-
nen, dem Ultramontanismus auf der anderen Seite stiess. Dieser Konflikt
blieb nicht allein auf die katholische Kirche beschrankt. Ich habe versucht
zu zeigen, dass die Griindung speziell evangelischer Schulen wie z.B.
Schiers sich der gleichen Problematik verdankt. Es wire interessant der
Frage nachzugehen, inwiefern sich innerhalb der reformierten Erweckung

ahnliche modernitatskritische bis -ablehnende Stimmen zeigten. (Flury
1985)

61

Dazu Stadler 1984, Altermatt 1972 und 1989, kiirzere Zusammenfassung
Altermatt 1979. Eine wichtige Rolle spielt in diesem Zusammenhang die
Person Ph. A. von Segesser, cf. dazu Conzemius 1977.

62
Dies gilt besonders, wenn wahrend der Studienzeit der Kontakt mit libe-
ralen Kreisen intensiv war, was in der damaligen Universitats-Landschaft

127



in der Schweiz die Regel sein musste. Es sind nicht zuletzt dhnlich situ-
ierte Kreise innerhalb des heutigen Katholizismus, welche den Verdacht
fassen mussten, sie seien durch die Entwicklung innerhalb der katholi-
schen Kirche in der Gefahr einer neuerlichen Gettoisierung. Eine Aner-
kennung des Bischofs, der von ihm vertretenen Linie und seiner Wahl
wiurde fiir sie den Bruch mit vielem bedeuten, was einen Teil ihrer selbst
ausmacht: Die Selbstverstandlichkeit der Autonomie des Denkens, des Be-
kenntnisses zu demokratischen Strukturen, des Aufbaus des Gemeinwe-
sens von unten. Diesen Kreisen verbleibt dann in der aktuellen Situation
nur noch die innere Emigration oder aber die Basisgruppe Gleichgesinn-
ter, die gerade nicht die Katholizitat reprasentiert.

63

Siehe unten S. 30 und Anm. 77, ebenso S. 39 und Anm. 99 die Darstel-
lung der Forschungen zum badischen Klerus von G6tz von Olenhusen.
Vgl. auch Loth 1991, 267: ,,Angehorige der traditionellen Unterschichten
liessen sich fiir die katholische Sache gewinnen, weil sie zugleich der Ab-
wehr liberaler Fiihrungs- und Modernisierungsanspriiche zu dienen
schien; katholische Arbeiter erlebten den Katholizismus als Fluchtpunkt
vor den Zumutungen der industriellen Arbeitswelt und moglichen Bun-
desgenossen bei der Abwehr der Ausbeutung durch liberale Unterneh-
mer.“ Nicht anders Ullmann 1995, 56 :“Schon der badische Kulturkampf
seit den sechziger Jahren hatte die Liberalen gelehrt, dass der politische
Katholizismus jene Bevolkerungskreise zu mobilisieren vermochte, welche
die okonomischen und sozialen Strukturen erhalten oder allenfalls lang-
sam fortentwickeln wollten. ... Das untergrub den Anspruch des Libera-
lismus im allgemeinen und der liberalen Honoratioren im besonderen, das
gesamte Volk zu vertreten.” Die liberale Linie im Klerus, zum Teil ein
Erbe der Ara Wessenberg, erlosch. Genau parallel dazu verschwinden in-
nerhalb der Fundamentaltheologie die Hermesianer und Rationalisten
und werden auch auf den Lehrstiihlen durch Germaniker und so Anhan-
ger der Romischen Schule ersetzt. Die sozialpolitische und kirchenpoliti-
sche Entwicklung lauft hier genau parallel zu der Entwicklung innerhalb
der Apologetik. Vgl. auch Durand 1995, 46.

64

Altermatt 1972 und die durch sein Werk ausgeloste weitere Forschung,
z.B. Imstepf 1987. Eher abwertend Loth 1991, 268: ,Der Ultramonta-
nismus mochte darum wohl zuniachst einmal identitatsstiftend wirken; fir
die Auseinandersetzung mit den Problemen der sich industrialisierenden
Gesellschaft und die politischen Entscheidungen, die in dieser Umbruch-
phase getroffen werden mussten, gab er kaum etwas her.“ Dazu ist fiir die

128



Schweiz immerhin festzuhalten, dass der Ultramontanismus es den katho-
lischen Landesteilen nach der Katastrophe des Sonderbundeskrieges er-
laubte, wieder Tritt zu fassen. Da eine klare Ausrichtung auf Bern oder
Zirich faktisch eine Selbst-Auslieferung an den protestantisch gefarbten
Liberalismus bedeutet hatte, war eine Zentrierung auf das katholische
Gemeinsame eindeutig vorzuziehen. Insofern ist das Urteil Loths zu diffe-
renzieren. Die neu gewonnene, sicher dem Riickzug sich verdankende
Identitat gab die Moglichkeit, von der gefundenen Basis aus den Schritt in
die Moderne zu wagen. In nuce zeigt sich die Problematik sehr schon an
der Restitution des Klosters Disentis, einer Riickbesinnung auf die eige-
nen Krafte. Sie wird uns unten noch beschaftigen.

63

Stadler 1984, 145. Zum politischen Hintergrund vgl. die Zusammenfas-
sung bei Durand 1995, 49-55.

66

Die Vereine sind in der Schweiz nicht anders als in Deutschland fiir die
Entwicklung der spezifisch konfessionellen Subkultur von nicht zu iiber-
schatzender Bedeutung. Als Vorlaufer der christlichen Gewerkschaften ei-
nerseits, der christlichen Parteien und der kirchlichen Organisation in der
Diaspora andererseits haben sie den Katholizismus in der 2. Halfte des
19. Jahrhunderts bestimmt und in seiner Entwicklung massgeblich ge-
pragt. Ihre Vielfalt und die haufigen Schwierigkeiten untereinander und
mit dem Episkopat machen sie nur noch fiir den Spezialisten tiberblick-
bar. (vgl. Nipperdey 1988, 4ff.; Klocker 1991, passim; Altermatt 1989
passim, bes. 247 ff; Imstepf 1987, 357 ff.). Sowohl Gisler wie Decurtins
waren in den Vereinen aktiv und einflussreich. Decurtins hat mit den
Vereinen politisiert, sie bildeten fiir ihn die schweizerische Basis fiir seine
sozialpolitischen Ideen. Die Vereine sind denn auch der Ort fiir die
Emanzipation und den Aufstieg der Laien in der Kirche geworden. Die
Schweizer Synode war so auch der Endpunkt eines langen Weges inner-
halb des Schweizer Katholizismus.

67

Enzyklika Diuturnum illud vom 29. Juni 1881 (Schnatz 1973, 89). Dem
Zitat voraus geht der Hinweis auf die sogenannte Reformation, auf die
»alsbald Unruhen und hochst verwegene Emporungen® folgen. Zur Filia-
tion der Haeresien vgl. Enzyklika Quod Apostolici numeris vom 28. De-
zember 1878 (Schnatz 1973, 48): Socialistae, Communistae vel Nihilistae,
so genannt diversis ac pene barbaris nominibus. Ebenso Enzyklika Liber-
tas praestantissimum vom 20. Juni 1888 (Schnatz 1973, 159 ff): Naturali-

129



stae, rationalistae, fautores Liberalismi, Socialistae aliaeque seditiosorum
greges (unter Angleichung der Falle).

68

So noch Mitte des 20. Jahrhunderts. Ottaviani: Institutiones juris publici
ecclesiasticae Bd. 2, Rom 1960: ,,Du sagst vielleicht, die katholische Kir-
che braucht also zweierlei Mass und Gewicht. Denn wo sie selbst herrscht,
will sie die Rechte der Andersglaubigen einschrianken, wo sie aber eine
Minderheit der Biirger bildet, verlangt sie gleiche Rechte wie die anderen.
Darauf ist zu antworten: In der Tat, zweierlet Mass und Gewicht ist an-

zuwenden, das eine fiir die Wahrheit, das andere fiir den Irrtum.” (Zit. bei
Schnatz 1973, XVIII)

69

Neben den Darstellungen der Kirchengeschichte ist fiir diese Entwicklung
Biehl 1988 sehr instruktiv. S. 282: , Katholizismus war in Amerika seit
den Tagen der protestantischen Niederlassungen identifiziert mit dem
Teil der Christenheit, von dem sich das junge Amerika definitiv abgewen-
det hatte. ... Diesemm Misstrauen von protestantischer Seite entsprach un-
ter den Katholiken Amerikas die Meinung der Mehrheit, katholischer
Geist und Leben (!) seien unvereinbar mit dem «american way of life».*

70

Zu den Schwierigkeiten, vor welche sich die eine Teilnahme befiirworten-
den Katholiken gestellt sahen, vgl. Biehl 1988, 282f.

71

Gisler 1909/10, 345. Zur Indifferenz aussert sich Decurtins pointiert im
3. Brief (1910, 454): ,,Aus dieser Charakteristik (sc. ein Zitat von Martin
Spahn) des Katholizismus und Protestantismus spricht der nackte Relati-
vismus ... mit erschreckender Deutlichkeit. Danach wiaren die beiden
Konfessionen gleichwertige Ausserungen des religiosen Sinnes des deut-
schen Volkes ...“, ein Gedanke, der fiir Decurtins gerade das Signum des
Modernismus darstellt, die Verherrlichung des Protestantismus, das Zerr-
bild des Katholizismus und, eine Seite weiter, ,iiber beiden die Hoffnung
auf eine Zukunftsreligion.” Hier ist der religiose Evolutionismus eindeutig
(dis)qualifiziert.

72

Gisler 1909/10, 333. Die USA werden demnach auch eindeutig charakte-
risiert als das Dollarland, welches amtlich die Trennung von Staat und
Kirche eingefiihrt und so den fiir den Staat so niitzlichen Bund mit der

130



Kirche verschmaht hat. Vgl. Leo XIII. Enzyklika Immortale Dei vom 1.
November 1885, wo zuerst die Neuerungssucht des 16. Jahrhunderts be-
klagt wird, um dann die falschen Verhaltnisse von Staat und Kirche auf
diese studia rerum novarum zuriickzufiihren (Schnatz 1973, 117 ff).

9

Zur ganzen Frage vgl. die Darstellung Oskar Kohlers im Handbuch der
Kirchengeschichte VI/2, 155 ff, zum Kongress 169-171, zum Amerika-
nismus und seiner Verurteilung 341 - 344.

e

Dazu nur einige Stichworte: Die 4. Vollversammlung des Oek. Rates in
Uppsala befasste sich in seiner Sektion I mit dem Thema: Der Heilige
Geist und die Katholizitat der Kirche mit u.a. den Abschnitten: Das Rin-
gen um Vielfalt (Nr. 12f.) und das Ringen um die Einheit der ganzen Kir-
che (Nr. 17ff.). Die Theologie der Befreiung hat das Thema eindringlich
gestellt, katholische und protestantische Kirche waren dieser Eindring-
lichkeit nicht immer gewachsen. Ein Uberblick bei Goldstein 1989. Dort
S. 51 eine pragnante Formulierung: ,In gewissem Sinn lasst sich die
Theologie der Befreiung also beschreiben als Schnittpunkt zwischen vor-
modernen Glaubensgebarden des lateinamerikanischen Volkes und mo-
dernen ... Assimilationen seiner Theologen.” In Europa ist an die politi-
sche Theologie zu erinnern. Siehe jetzt zu diesem Komplex Kaufmann in
Kaufmann/Zingerle 1996, 21: ,,Die Verianderungen des Katholizismus
unter dem Einfluss gesellschaftlicher Modernisierung und die Frage, ob
und wie sich die katholische Tradition unter den Bedingungen der entfal-
teten Moderne inkulturieren kann, miissen daher zu einem zentralen
Theme (!) kirchlicher Selbstverstandigung — auch und gerade in der Per-
spektive einer propagierten Reevangelisierung Europas werden.*

75

Siehe Flury 1979, 53 ff. und 88 ff. Die Fortwirkung dieser Art von Apolo-
getik bzw. Fundamentaltheologie reicht weit ins 20. Jahrhundert. Kolping
kann 1968 bemerken: ,In der vorliegenden Darstellung wissen wir uns
dem traditionellen Aufbau nach wie vor verpflichtet, weil er Sachproble-
men entspricht, die nicht umgangen oder ignoriert werden konnen.“ Die
Entwicklung und zugleich Auflosung der traditionellen Fundamen-
taltheologie, wie ich sie in der erwahnten Arbeit dargestellt habe, ent-
spricht in der Dialektik genau der Retardierung und zugleich Modernisie-
rung des Katholizismus in der Getto-Situation.

131



76

Wenn die neuere Erforschung der Scholastik eines ergeben hat, dann dies:
Die Auflosung des Klischees einer uniformen Zeit und einer uniformen
Doktrin. So kann eine zeitgenossische Darstellung der Philosophie des
Mittelalters (Flasch 1987) direkt so vorgehen, dass in jedem Kapitel zwei
Positionen miteinander konfrontiert werden. Es ist ein Teil der schon er-
wiahnten Entwicklung, dass die in der Zeit der Neuscholastik beginnende
bessere Erforschung der Scholastik in der Folge geradezu dazu beigetra-
gen hat, die Neuscholastik aufzulsen.

717

Aufweisbar am Schicksal der sog. Tiibinger Schule und spiirbar noch an
der Auflehnung der staatlichen Fakultaten gegen die Leistung des Anti-
modernisten-Eides. Vgl. G6tz von Olenhusen 1991, 57f. In Deutschland
1st nach zustandigem Land zu differenzieren (Baden reagiert zum Teil an-
ders als Bayern), in der Schweiz nach Kantonen.

78

Man erwarte hier nicht eine Darstellung der traditionellen katholischen
Apologetik. Es geht nur darum, gleichsam die Bithne zu schildern, auf
welcher dann die Ereignisse innerhalb des Anti-Modernismus sich ab-
spielen. An Darstellungen aus dieser Zeit, bzw. dadurch gepragt erwahne
ich Weber 1907; Specht, in erster Auflage 1911, zweiter 1924; Goebel
1930. Weber teilt auf in Theorie der Religion (= demonstratio religiosa),
Theorie der Offenbarung (= demonstratio christiana) und Theorie des
Kirchentums (= demonstratio catholica).

79

Weber 1907, 1: ,,Der Gegenstand unserer christlichen Apologetik ist als
authentische Darstellung des Christentums die katholische Religion.* ebd
7: ,,Auf diese Weise strebt die Apologetik dem Ziele zu ... die Grundlagen
der katholischen Religion so in Beziehung mit allgemein anerkannten
Wahrheiten und unumstdsslichen Tatsachen zu setzen, dass wer jene
leugnen wollte, auch diese in Abrede zu stellen gezwungen ware, und aus
der Unmoglichkeit, jene zu leugnen, zur Einsicht der moralischen Not-
wendigkeit bzw. Angemessenheit kommen muss, auch diese anzuerken-
nen.” Die unten noch zu besprechende Konsequenz dieses Ansatzes ist,
dass der nicht katholische Intellektuelle dann zwangsldaufig entweder
dumm oder verstockt sein muss. Eine redliche, theologisch begriindbare,
nicht-katholische Haltung ist in dieser Sicht unmaoglich.

132



80

Gisler 1912, 236. Vgl. Commer 1908, 337 (Diese Kampfschrift gegen
Schell zeigt die Uberspitzung der Apologetik in der Modernismus-Krise in
kaum zu uberbietender Form). Weber 1907, 238 sieht die Aufgabe der
demonstratio catholica darin: ,,Hat Christus eine Kirche zur Vermittlung
und Reinbewahrung des religios iibernatirlichen Heilsgutes eingesetzt, ist
diese Kirche die katholische, und welche Gewahr haben wir dafiir, dass
sie das gottliche Heilsgut rein bewahrt und treu vermittelt?” (alles ge-
sperrt) Der letzte Teil der Frage zielt direkt auf die Beantwortung durch
die hierarchische Verfasstheit der Kirche mit dem unfehlbaren Lehramt
an der Spitze. cf. 272: ,In der durch den Primat zur Einheit zusammenge-
schlossenen Kirche muss die hochste Regierungsgewalt beim Inhaber des
Primat ruhen.” Die unten noch darzustellende Engfilhrung der Ekklesio-
logie bei Decurtins hat ihre Herkunft aus der Fundamentaltheologie jener
Tage. Decurtins hat diese konsequent auf die innerkirchlichen Diskussi-
onspunkte angewandt.

81

Nur so ist zu erklaren, dass die traditionelle Fundamentaltheologie dann
eigentlich sang- und klanglos im deutschen Sprachgebiet verschwand. Al-
lerdings sind Nachklange auch dort zu sehen, wo man sich bewusst von
ithr abzusetzen versucht. (z.B. in Kiings Werken: Die Kirche; Christ sein;
Existiert Gott? ist die traditionelle Dreiteilung klar zu erkennen).

82 |
Ausfiihrlich dazu die zeitgenossischen Besprechungen Cauly 1911; Mi-
chelitsch 1908; Gisler 1908/1909. Vgl. die in Flury 1979 erwihnten

neueren Arbeiten von Stirnimann, Aubert und Bedeschi, zu erganzen bes.
durch Trippen 1977,

83

Das ist denn auch der Grund dafir, dass Gisler fast 200 Seiten dem Ame-
rikanismus widmet und den deutschen Reformkatholizismus darunter sub-
sumiert. Der amerikanische Episkopat versuchte dagegen auf allen Ebe-
nen anzukampfen. Die Anerkennung der besonderen Situation des
Katholizismus war nach seiner Auffassung alles andere als eine haereti-
sche Stromung und so mit den haeretischen Stromungen auf keinen Fall
auch nur in Kontakt zu bringen.

84

Zu Pius X. die Darstellung bei Weinzierl 1973 und 1985, ebenfalls Kohler
1972.

133



83

Diese , Konstruktion® des Modernismus durch die Enzyklika ist eine der
Besonderheiten des Modernismus. Die Feststellung einer Konstruktion
trifft weitgehend zu, ist aber umgekehrt auch eine Verharmlosung und ein
Schachzug, um nicht durch die Verurteilung getroffen zu werden. Loome
1979 hat darauf zurecht hingewiesen. Es sollte heute moglich sein, die
reformistischen Ansitze als solche anzusprechen, ohne sie dadurch so-
gleich zu perhorreszieren. Dass die Enzyklika das Bestreben hat, den Mo-
dernismus als allumfassende Haeresie darzustellen, hat ein Kornchen
Wahrheit: Die Kurie und mit ihr die traditionelle Theologie hat instinktiv
gesptirt, dass ein Umbau geplant war, nach welchem das Gebaude anders
aussehen wiirde.

Decurtins selbst gibt in der La Liberté vom 30.10.1908/31.10.1908 eine
Darstellung und Kommentierung der Enzyklika.

86

Die Formulierung verdankt sich der Arbeit von Weber 1983, welche
durch die Edition der Werke von Kraus nichts anderes erreichen will, als
dieses bewusste ,,Vergessen riickgangig zu machen.

87

Zu Harnacks Stellungnahme zuhanden des preussischen Ministeriums vgl.
Trippen 1977, 72f. Interessant auch die Einschiatzung der Position Har-
nacks durch Decurtins 1907, 409f.; Holl 1928 bringt eine zeitgenossische
protestantische Stimme, weil sein Aufsatz in der urspriinglichen Verof-
fentlichung direkt aus dieser Zeit stammt. cf. auch die Einschatzung von
Hadorn bei Gisler 1910/116, 123, Zum ganzen Thema Maron 1988,
48ft.

88

Als Illustration bei Ott 1992, 78 bzgl. Besetzung des Lehrstuhls fiir christ-
liche Philosophie der Universitat Freiburg i.B.: ,Im bevorstehenden
Wettlauf schien der Theologe Krebs als bereits Habilitierter einen Vor-
sprung zu haben. Andererseits konnte der geistliche Status als Handicap
gelten, das umso grosser war, da Krebs den vom pépstlichen Lehramt
geforderten Modernisteneid abgelegt hatte und von der iiberwiegenden
Mehrheit der Philosophischen Fakultét nicht mehr als ungebundener Wis-
senschaftler angesehen wurde.*

134



89

Haag 1991. cf. Fahlbusch in Hiinermann/Mieth 1991, 148ff. zur Paral-
lele Modernismus-Krise/Anti-Modernisteneid und die Instruktion iiber
die kirchliche Berufung des Theologen von 1990.

90
Stadler 1948, 623. Eindriicklich auch die Darstellung bei Trippen 1976 (J.
Schnitzer) und Neuner 1976 (F. von Hiigel).

91

Dazu Knapp 1976. Ein Reflex bei von Sachsen 1979, 16: ,,Er (sc. sein
Vater, der sachsische Konig Friedrich August III.), ein ergebener und
treuer Sohn seiner katholischen Kirche, protestierte scharf in Rom, als der
Papst in seiner Enzyklika die evangelische Kirche offentlich verletzte.“ Es
muss, wer diesen Hintergrund kennt, mindestens auffallen, dass Ratzinger
1985 angesprochen auf die Termini Reform und Restauration explizit auf
Karl Borromaus Bezug nimmt: , Fir mich ist Karl Borromaus der klassi-
sche Ausdruck einer wahren Reform, einer Erneuerung namlich, die vor-
warts fiihrt, eben welil sie lehrt, in neuer Weise die bleibenden Werte zu
leben, indem sie die Gesamtheit des christlichen Faktums und die Ge-
samtheit des Menschen gegenwartig halt.“ (S. 36)

92

Dantine/Hultsch 1984, 342f. Ganz ahnlich Fahlbusch bei Hiiner-
mann/Mieth 1991, 206 allerdings auf die heutige Situation bezogen! Al-
lerdings wird auch dieses Zitat der immanenten Dialektik der neuschola-
stischen Anstrengung nicht gerecht. Aehnlich wie z.B. bei Grane 1987,
wird auch hier nicht gesehen, dass implizit der Ansatz zum Sprung in die
Moderne schon am Werden ist. Zuspitzung ist zugleich der erste Schritt
zur Uberwindung — diese Sicht der Entwicklung kommt in der protestanti-
schen Geschichtsschreibung notorisch zu kurz, da das Paradigma der
hinter der Entwicklung herhinkenden Kirche ganz univok verwendet wird.
Es wiirde einladen, diese ganze Entwicklung einmal mit den Theorien von
Kuhn (bzw. Popper) iiber die Struktur und das Fortschreiten der wissen-
schaftlichen Erkenntnis zu untersuchen: Aufbau, Verfestigung und dann
fast sang- und klangloses Zusammenbrechen eines Paradigmas sind hier
mit Handen zu greifen.

93
Das erste Zitat bei Trippen 1977, 407; das zweite Haring 1989, 174. Die
Zusammenstellung soll klar machen, wie sehr sich einmal die Probleme

135



gleichen und wie sehr das zeitlich spatere durch die unterbliebene Aufar-
beitung des ersten bedingt ist.

94

Vgl. dazu Ratzinger 1985, 166f. der genau in dieser Frage den Dialog mit
Luther heute aufnehmen wiirde: “... die katholische Uberzeugung von der
Kirche als der authentischen Auslegerin des wahren Sinnes der Offenba-
rung ...“ (S. 167). Allerdings ist es vereinfachend zu folgern, dass der Pro-
testantismus ein (leichter) Ausweg aus dieser Problematik sein konnte: ,,So
kann gerade bei katholischen Theologen, die mit der herkémmlichen
Theologie nichts mehr anzufangen wissen, die Meinung entstehen, hier
seien die richtigen Wege fiir die Verschmelzung von Glaube und Moder-
nitat schon vorgebahnt.” (S. 164) Dass diese Einschatzung fiir katholische
Theologen einen herabmindernden Ton hat, sei einmal dahingestellt.
Dass sie aber zusatzlich suggeriert, dass fiir den reformierten Theologen
einfachere, da schon vorgebahnte, Wege in der Problematik Glaube und
Modernitat bestanden, ist nun auch sachlich falsch und kann, wenn uns
kurz vorher gesagt wurde, dies sei ,,nicht nur ein Schreckbild bestimmter
integralistischer Kreise®, das gegenseitige Verstandnis be- und verhindern.

95

Klocker 1991 mit dem bezeichnenden Untertitel: Eine Lebensmacht im
Zerfall? Der Wandel hat nach seiner Einschatzung in den letzten Jahren
»geradezu dramatische Ausmasse erreicht™ (S. 14). Schmied 1988 versucht
die These zu begriinden, dass sich die katholische Kirche, zumindest in
der Bundesrepublik, vom Idealtypus Kirche zum Idealtypus Sekte hin be-
wege.

96

Eindriicklich dazu die Untersuchungen und Umfragen der Schweizer Stu-
die Croire en Suisse / Jede(r) ein Sonderfall. Die Zahlen belegen deutlich,
dass der Katholik, welcher das Credo seiner Kirche vollumfanglich mit-
tragt und sich auch in seiner Lebenshaltung danach richtet (z.B. Sexual-
moral, Sonntagsheiligung, etc.) Angehoriger einer kleinen Minderheit 1st,
die im Sinne Troeltschs Ziige des Typus Sekte aufweist (Verbindlichkeit
der Moralvorstellung, Distanz zur Welt, hoher ethischer Standard). Da-
neben finden sich allerdings, darin ist Schmied (s. letzte Anm.) einzu-
schranken, ebensoviele Ziige, die dagegen sprechen (Heiligkeit der Insti-
tution, Sakramentalitit, rechtliche hierarchische Gliederung).

136



97

Vgl. Altermatt 1972, passim. Ich habe in Flury 1980 darauf hingewiesen,
dass die Situation fiir eine sprachliche Minderheit sich ganz ahnlich pra-
sentiert wie fiir die Katholiken in der Diaspora: ,,Religionssoziologische
Untersuchungen im Raume Chur sprechen von einem, allerdings nicht
nur auf die Ratoromanen beschrankten «cultural lag», d.h. das religiose
Leben und Denken identifiziert sich bis in die zweite Generation noch mit
dem Ort des Herkommens und vollzieht den Schritt aus dem landlichen
ins stadtische Milieu nur zogernd.(...) Die kirchlichen Handlungen werden
bevorzugt an den Heimatort gelegt, dort — und eben haufig nur dort — be-
steht auch eine echte Beziehung zur Kirche.” (S. 120) Dazu die interes-
sante und materialreiche, von den Kirchen kaum beachtete Arbeit von
Egloff 1981. Eine Gesellschaft, die bald mehrheitlich aus ,,Entwurzelten®
im Sinne Egloffs — dh. ohne pejorativen Beigeschmack — besteht, muss
auch von der Pastoral her in dieser Situation gesehen werden. Die katholi-
sche Kirche Schweiz hatte hier der reformierten Kirche einiges zu lehren,
da ihr die Situation vertrauter war. Man denke nur an die jahrzehntelange
Aufbauarbeit im Kanton Zirich. Ist es aber nicht so, dass diese Situation,
da sie nicht zu den beliebten Erinnerungen gehort, fast mehr verdrangt als
aufgearbeitet wird?

98

Zu Gislers Jugend und Bildungsgang Herger 1974, 11ff. Gisler besuchte
das Gymnasium bei den Benediktinern in Einsiedeln und wechselte dann
nach Rom. Schon bald nach der Aufnahme der Lehrtatigkeit an der Chu-
rer Hochschule wurde er zum Vertrauten des damaligen Churer Bischofs
Georgius Schmid von Griineck vgl. Herger 1974, 68ff.

99

In der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts hatte der Priesterberuf in stadti-
schen und biirgerlichen Schichten in zunehmendem Masse an Prestige
verloren, besonders gegeniiber dem evangelischen Pfarrer, der dann nach
der Reichsgrindung unter dem Zeichen Thron und Altar als Reprasen-
tant des aufstrebenden Deutschlands galt. Innerhalb der Priesterschaft ist
denn auch in der Folge eine deutliche soziale Umschichtung festzustellen.
»,Wihrend von den Vitern der zwischen 1830 und 1840 geweihten Prie-
ster nur 18,7% in der Landwirtschaft tatig waren, betrug dieser Anteil in
den Jahren vor dem ersten Weltkrieg 44,8%"* (G6tz von Olenhusen 1991,
50). Innerhalb des badischen Klerus kann die Autorin eine Entbiirgerli-
chung, eine Nichtintegration des Sektors Industrie und eine vermehrte Be-
rliicksichtigung landlicher Kandidaten nachweisen (ebd 51f.). Die Priester
entstammten also einem Milieu, das Kaufmann in Kaufmann / Zingerle

137



1996, 16 so beschreiben kann: ,,Durch Volksmission, Predigt, Religions-
unterricht und Katechese gelang in Verbindung mit den nachfolgend ge-
nannten Elementen eine historisch vielleicht einmalige Durchdringung
der Volksfrommigkeit mit Elementen der Priesterreligion. Gleichzeitig
entstand mit der Intensivierung der individuellen Beichtpraxis und der
starken kirchlichen Reglementierung des Alltagshandelns eine tiberaus
effektive Form sozialer Kontrolle, die sich in einer beachtlichen Homoge-
nitit und Dominanz konfessionsspezifischer Verhaltensmuster nieder-
schlug.” Sehr schon zeigt sich diese ,,Engfiihrung® im Lebenslauf Martin
Heideggers. Vgl. Ott 1992, 45ff. Er beschreibt dort auch seine Forderung
durch den Rektor und Stadtpfarrer Gréber: ,,Wie sonst hatten begabte
junge Menschen aus dem landlichen Raum eine hohere Schule besuchen
konnen, zumal sie in der Regel aus einfachen, ja einfachsten gesellschaftli-
chen Schichten kamen!“ (ebd. 52) Zur Veranderung (,,Aufschmelzen®)
dieses Milieus vgl. die Darstellung von Klocker 1991, 28ff.

100

Herger 1974, 43. Man beachte im angefiihrten Zitat besonders die Wort-
wahl. Sehr frith wurden die angehenden Priester tiber das katholische In-
ternatsgymnasium ihrem Elternhaus entnommen. Darauf folgte das Prie-
sterseminar, alles abgeschottet, schon ausgerichtet auf das Berufsziel. Kein
Wunder, wenn das Seminar Heimat war und Heimat bot, Gemeinschaft
und Geborgenheit. Hier ist das Kirchenbild, dem wir bei Decurtins be-
gegnen werden, Struktur und Organisation geworden.

Vgl. auch Klocker 1991, 247: | Erziehung und Bildung sind im katholi-
schen Milieu sehr binnenorientiert gewesen, weitestmoglich abgeschottet
von «paritdtischen» oder nichtkatholischen Schulanstalten und von be-
drohlich «modernen» Umweltverhiltnissen und Sitten, konzentriert auf
bestimmte «geistliche» Tugenden.*

101

Dies wurde gefordert durch Vorschriften, welche die Lebensfiihrung der
Priester zusehends auf den Bereich der katholischen Gemeinde einengten.
Gotz von Olenhusen kann dies anhand der Disziplinarfalle innerhalb des
badischen Klerus nachweisen. Unter anderem gehorten zu Verhaltenswei-
sen, welche disziplinarische Massnahmen nach sich zogen: ,,Verkehr mit
Liberalen und «Kirchenfeinden», Besuch von Schiitzenvereinen, Mitglied-
schaft in buirgerlichen Vereinen iiberhaupt, das Lesen und Abonnieren li-
beraler Zeitungen ...,, (a.0.0. 61). Das hatte die Konsequenz, dass der
Klerus ,,zum natiirlichen Verbiindeten der unterbiirgerlichen lindlichen
Schichten® geworden war (ebd. 68). Ebenso deutlich ist aber festzustellen:
,Ultramontanisierung bedeutete hier ganz praktisch Abschliessung von

138



weltlichen Dingen, vom naturwissenschaftlichen Weltbild und von biir-
gerlicher Bildung und Kultur.“ (ebd. 53). Durand 1995, 62f. fasst diese
Verhaltnisse zusammen: ,,Ce magistére auquel les catholiques intransige-
ants se sont identifiés, caracterisé par le quadruple refus de I'indivi-
dualisme, du libéralisme, de la sécularisation (laicisation) et du socialisme,
définit la génération Léon XIII des prétres ‘hommes du peuple’ et des
laics engagés dans des organisations diverses, et d’une certaine maniére
autonome par rapport a I’hiérarchie. Und er beschreibt prazise, an wes-
sen Stelle diese Organisationen traten: ,,Cette génération regut une missi-
on particuliére alors que les ‘Etats chrétiens’ (et méme parmi eux I’Etat
pontificial) avaient disparu.“ Die Verhaltnisse in der Schweiz, besonders
in den gemischt-konfessionellen Kantonen und in der Diaspora, prasen-
tierten sich vor der Jahrhundertwende, aber auch noch in der Zwischen-
kriegszeit nicht wesentlich anders, einzig dass das Demokratieverstandnis
durch die lange Einiibung in die Strukturen der Selbstverwaltung anders
ausgebildet war. Die Subkultur ist auch in der fehlenden Schichten-
Spezifizierung greifbar vgl. Klocker 1991, 29: ,Spitzenverdiener und
Akademiker bilden im katholischen Milieu eine weitreichende Einheit mit
Mittelstand und Unterschicht in der gemeinsamen Glaubensausrichtung,
im Gottesdienst, ja auch in der politischen Einstellung und im Wahlver-
halten.” Ein ahnliches Phanomen findet sich auch in den Untersuchungen
von Egloff 1981 zur Situation der katholischen Romanen in Chur. Aller-
dings sind in dieser ,,Einheit* der Schichten nach Egloffs Untersuchungen
paternalistische Ziige durchaus prasent.

102

Gisler 1912 passim. Instruktiv die Besprechung von Miiller 1913 in der
renommierten ZkTh der Innsbrucker Jesuiten, instruktiv vor allem fiir das
Klima innerhalb der katholischen Theologie dieser Zeit.

103

Herger 1974, 52. Es ist also sicher nicht iibertrieben zu behaupten, dass
Gisler hier sein Thema gefunden hatte. Im Unterschied zu Decurtins war
der Modernismus fir ithn ein Thema der Apologetik, also der Funda-
mentaltheologie als Wissenschaft. Damit war er als Professor der Apolo-
getik gefordert. Insofern er also eine theologische Antwort sucht, erweist
er die Modernisierung als genuin theologische und nicht etwa nur diszi-
plinarische oder strukturelle Frage. Verstandlich, dass er damit in Gegen-
satz zu Decurtins und seiner Uberzeugung geriet. Fiir diesen war der Mo-
dernismus in erster Linie ein Kulturphdanomen. ,Der oberste Zweck der
Modernisten ... war also ein apologetischer: die Verteidigung und Erhal-
tung der Kirche durch Anpassung an die Bediirfnisse der Gegenwart.

139



Gisler 1912, 666. Mit dieser in der damaligen Zeit besonnenen Einschat-
zung hat Gisler das Gesprach mit dem Modernismus aufgenommen, dezi-
diert ablehnend, aber seine Intention mindestens respektierend. In ahnli-
cher Weise reklamiert der Soziologe(!) Kaufmann die Modernisierung
auch als theologisches Problem: ,,Dass die Auseinandersetzung der Ka-
tholiken mit der Moderne ein schmerzhafter Suchprozess ist, der aus
theologischer Sicht in einer spezifischen Hermeneutik zu erschliessen
bleibt, erscheint als auf den kreuzestheologischen Kern des christlichen
Glaubens verweisende Botschaft ...,, (Kaufmann in Kaufmann/Zingerle

1996, 31).

104

Altermatt 1972, 148. Der erste Jahrgang der Schweizer Rundschau ent-
wickelt wie oben angefiihrt bekanntlich kein Programm der neuen Zeit-
schrift. Dieses muss den Beitragen entnommen werden. Die Eroffnung des
1. Jahrganges mit dem schon erwahnten, im Ton massigen, in der Sache
recht kritischen Artikel lber den eben gestorbenen Friedrich Nietzsche
zeigt, dass Gisler einmal die Zeitschrift massgeblich pragen und sie weiter
zur Vermittlerin von saekularer Kultur in die katholische Leserschaft hin-
ein machen wollte. Vgl. auch Herger 1974, der einen Abschnitt Gislers
Arbeit an der und fiir die Schweizer Rundschau widmet.

105
Gisler 1910 /11 a), 45, das letzte Zitat 46.

106

Gisler 1911/12 a), 24: ,,P. Hecker war ein Mann reiner Absicht, kithnen
Eifers und Opfermutes ... Aber er war es auch, auf den die Vertreter des
Amerikanismus, der schliesslich von Rom verurteilt wurde, sich beriefen
und teilweise ... nicht mit Unrecht berufen konnten.* cf. auch Gisler 1912,
666: ,,In diesem Ziele (sc. der Anpassung) treffen sie (sc. die Modernisten)
sich mit den Amerikanisten und diirfen insofern deren Erben und Nach-
folger genannt werden.*

Hier liegt die sachliche Begriindung fiir die umfangreiche Darstellung des
Amerikanismus zu Beginn von Gislers grosser Abhandlung tiber den Mo-
dernismus. Dem amerikanischen Episkopat konnte allerdings diese Ein-
schatzung alles andere als recht sein, denn diese brachte ihn kirchenpoli-
tisch in arge Bedrangnis. Eine vermehrte Anbindung an Rom behinderte
gerade die Integration in die nordamerikanische Gesellschaft, ging es doch
darum, den Vorwurf zu entkraften, mit einem Fuss in Europa verblieben
zu sein und so fur den Aufbau der Nation nur halb zur Verfiigung zu ste-
hen.

140



107

Zu Blondel vgl. auch die Bemerkungen von Gisler 1910/11¢), 255 und
meine Darstellung 1979, 94ff. Er wird in der zeitgendssischen Apologetik
,der Vater der sog. Immanenz- oder Bediirfnis-Apologetik® genannt. Von
dieser heisst es bei Goebel eine Seite weiter: ,,Sie enthilt ... die grundstiit-
zenden Irrtiimer der liberal-protestantischen und modernistischen Theo-
logie: eine Auffassung von Offenbarung und Glaube, die jeden Unter-
schied zwischen Natur und Ubernatur verwischt.“ (Goebel 1930, 11 und
12). Eine zum Teil positive Wertung Blondels findet sich beim sonst kon-
servativ vorgehenden Kolping 1968, 60ff.

108

Gisler 1906, 227. Nicht anders Goebel, a.a.O. 13: ,Fur sich allein ge-
nommen vermogen sie nun einmal die notwendige Voraussetzung des
Glaubwiirdigkeitsurteil im katholischen Sinn: den Offenbarungscharakter
des katholischen Christentums nicht objektiv gewiss zu machen.“ Genau
darum geht es auch nach Gisler: Um objektiv demonstrierbare Gewiss-
heit. Wir werden darauf im letzten Teil noch einmal zurtickkommen muis-
sen.

109
Gisler 1906, 227 (beide Zitate). Zu diesem Thema vgl. meine Arbeit 1979,
bes. 114ff.

110

Gisler 1906, 242. Vgl. Weber 1907, 246: ,,Die Bibel allein kann unmog-
lich als zureichendes Vermittlungsorgan der Offenbarung gelten. Sie ist
fiir sich allein nicht im Stande, dem Leser ein sicheres Urteil iiber den
Umfang der Offenbarung zu bieten.” Ders. 248: ,,Somit ist die Kirche in
der Idee der Offenbarung gelegen, von ihr gefordert und also auch vom
Vollender der Offenbarung ihre Verwirklichung zu erwarten.“ Ein
Durchblick durch die zeitgenossische Fundamentaltheologie zeigt rasch,
dass diese Auffassung damals Allgemeingut war. Sie hat sich aber in dieser
Zeit eher noch deutlicher ausgepragt. Die Zitate stammen denn auch aus
Fundamentaltheologien aus der Zeit des Modernismus. Um jeglichem
Vorwurf des Subjektivismus, und das hatte ja nach den Schlagworten der
Zeit auch Modernismus geheissen, zu entgehen, verschrieb sich die Apo-
logetik einem nur noch schwer zu tberbietenden Objektivismus. Eine
deutlich andere Stimme, die sich aber erst Jahrzehnte spater Gehor ver-
schaffen konnte, findet sich im Werke Pierre Rousselots.

141



111

Gisler 1912 passim. Der Modernist ist Agnostiker (670) und Immanentist
(671). Deshalb ist die Behandlung dieser Stromungen nach Gisler fiir des-
sen Verstandnis unerlasslich. Hieran wird sich der Einspruch Decurtins'
entziinden. Einerseits fordert Decurtins ein umfassenderes Bild, anderer-
seits i1st er der Meinung, dass nicht nur der pointiert und dezidiert als sol-
cher auftretende Agnostiker und Immanentist als Modernist anzusprechen
sei, sondern dass im Grunde Modernismus vorliege, wo auch immer Spu-
ren der obengenannten -ismen zu finden seien.

112

Das erste Zitat Gisler 1912, 665, das Zweite ebd. 666. Gisler will denn
auch sehr vorsichtig sein mit der Kennzeichnung Modernist. Ebd. 669:
»,Die Bezeichnung Modernist ist so einschneidend, dass man damit nie-
mand leichter Hand belasten darf ... sie spricht ihm Glauben und Chri-
stentum ab und das darf so leichthin nicht geschehen.” Die kirchliche In-
dizierung hat ihre Spuren hinterlassen: Nicht einfach Fehler hat der
Modernist begangen, nicht Irrtiimer sind ithm anzukreiden, die Bezeich-
nung nichtet schon Glauben und Christentum! Hierin wird Decurtins
ganz anderer Meinung sein. Identifizierung als Modernist ist seines Er-
achtens Pflicht der Katholiken, dieser Pflicht nicht nachzukommen, ist der
erste Schritt in Richtung Modernismus.

113

Gisler 1910/11 b), 123. Mit der Verbindung von Modernismus und pro-
testantischer Theologie steht Gisler nicht allein da, s.o. Anm. 78/79
(Goebel), cf. aber Dantine/Hultsch 1984, 337: , Aller voreiligen und vorder-
grundigen Unterstellungen zum Trotz, es handle sich beim Modernismus
um eine protestantische Erosion katholischer Tradition, war der Moder-
nismus ein typisch katholischer Versuch, durch «Reform» des eigenen
Denkens den Ausgleich zwischen theologischer Vergangenheit und Ge-
genwart herzustellen.”

114

Gislers Besprechung 1911/12 b). Zu A.M. Weiss vgl. Loome 1976, 206:
,»--- Albert Maria Weiss, der ausgesprochene Gegner des Modernismus in
Deutschland ...“ Dagegen Fry 1952, 345: Ein prachtvolles Werk. Vgl.
auch Beck, 1914, 251: ,Diese beiden Werke (sc. Die religiose Gefahr und
Lebens- und Gewissensfragen der Gegenwart) sind nicht ohne Grund von
den Vertretern des katholischen Liberalismus, des Reformkatholizismus
und der «gemeinsamen christlichen Basis» so masslos bekampft und her-
untergerissen worden; bilden sie doch eine herrliche Waffensammlung

142



zum Kampfe fiir die reine katholische Wahrheit.“ So sehr sich Beck von
einzelnen Methoden seines Freundes auf dem Hohepunkt der Krise auch
distanziert, so sehr sind sie sich im Ziel und in der Identifikation des Geg-
ners einig. Vgl. auch Klocker 1991, 2 1ff.

115

Gisler 1913, 3: ,Mein Buch «Der Modernismus» erschien Mitte August
1912. Bald setzte die Besprechung ein, die diesseits und jenseits des Oze-
ans durchwegs gunstig und sehr giinstig lautete.” Poulat 1969 urteilt: ,un
lourd travail de théologie® (S. 345), ,,reposant sur une bonne connaissance
de la philosophie moderne, analysant son action néfaste sur l'intelligence
catholique, descendant rarement des hauteurs théologiques®“ (S. 349).
,Der Modernismus® sollte so etwas wie ein Standardwerk werden (ebd.),
konsultiert von jenen, die mehr als nur eine billige Abrechnung mit dieser
Stromung wollten. Ich kann die Einschatzung von Gasser 1991, 109 nicht
teilen: ,Einen ebenso gewichtigen wie schwer lesbaren Wilzer. Ich habe
in den vergangenen dreissig Jahren niemanden gefunden, der die umfang-
reiche Abhandlung gelesen hatte.” Ich gestehe gerne, dass ich sie schon
wahrend der Arbeit an meiner Dissertation gelesen habe, sehe aber eben-
so, dass allerdings Gasser hier, ohne es zu wollen, den Finger auf eine
heikle Stelle legt: Die Tabuisierung fiir einmal nicht der Modernisten,
sondern heute fast eher der Antimodernisten, als Vorfahren, derer man
sich eigentlich schamt und die man deshalb sehr gerne dem Vergessen
anheim gibt. In einer Zeit, in welcher Emotionen eo ipso schon als Basis
religioser Weltdeutung dienen, mag der Objektivismus der damaligen
Apologetik uns sehr ferne scheinen. Sich zu fragen, in welcher Weise das
Christentum in die Kultur hinein zu vermitteln ist, dies als Aufgabe fest-
zuhalten, miisste eigentlich auch heute noch ein respektables Anliegen
sein.

116

Gisler 1912, 674. Schon 1908709, 45 hatte er geschrieben: ,,Roms Vor-
gehen gegen Professor Schnitzer wird jeder Katholik begreifen ...“, und
wer es nicht begreift, so ist dann wohl zu folgern, der hat sich selbst als
Katholiken disqualifiziert.

117

Aubert 1975, 174. In diesem Zusammenhang verweist Aubert auf die Tat-
sache, dass mehrere Exponenten der Integralisten (Benigni, Maignen,
Decurtins) Anhanger der religios-sozialen Bewegung waren. ,,Sie blieben

dem Anfangsprogramm des sozialen Katholizismus aus den ersten Jahren
Leos XIII. treu ...“. Wir werden dieses ,,Stehenbleiben und dann Uber-

143



holt-werden® bei Decurtins wiederholt beobachten konnen. Durand un-
terscheidet zwischen den christlich-demokratischen sozialen Katholiken
und den legitimistischen sozialen Katholiken, zu welchen er zB La Tour
du Pin und de Mun rechnet. Erstere bleiben Demokraten, wiahrend letzte-
re von einer Riickkehr zu einer standischen, traditionalistischen Monar-
chie traumen. (Durand 1995, 45 - 47) Poulat betont, dass es sich beim
praktischen Modernismus nicht einfach um ein Konstrukt handle, gegen
das dann eine Hasspropaganda entfesselt werden konnte (1969, 195). Ein

neues Konstrukt gewiss nicht, aber eine einseitige Konstruktion der Wirk-
lichkeit sicherlich.

118

Ullmann 1995, 195 sieht hier einen wechselseitigen Prozess, von dem
Decurtins aber nur die eine Seite wahrnehmen wollte und konnte: ,,In ei-
nem wechselseitigen Prozess ging einerseits die iiberkommene christliche
Religiositat zuriick; andrerseits reicherte sich die moderne weltliche Kultur
mit religiosen Elementen an.*

118

Das erste Zitat bei Decurtins 1913, 1, das zweite Knapp 1976, 57. Schon
in seinem dritten Brief hatte Decurtins die Akzentverschiebung als gefiahr-
lich bezeichnet. Damit miisse die katholische Kritik notgedrungen den
Elfenbeinturm der Wissenschaft verlassen und dem Modernismus auf das
andere Feld folgen: ,,Aber die Lehren, die sich in der Theologie und Phi-
losophie nur mehr schwer laut verkiinden liessen, wurden umso eifriger
und rucksichtsloser in der schonen Literatur verteidigt, ...“ (Decurtins
1910, 468) Decurtins begriisst die Enzyklika Pascendi als Zeichen, dass
der Papst damit die Fihrung der Kirche wieder klar als ihm zustehend
dokumentiert habe. (Decurtins 1910, 468/1913, 16). Das eine Gebiet ist
somit klar umrissen; Decurtins ist bereit, ahnliches auf dem Felde der
Kultur zu tun.

120

Decurtins 1912, 2. Es wire interessant, Decurtins' Einschatzung des Libe-
ralismus mit der von Dostojewski zu vergleichen (vgl. die Bemerkungen
des letzteren in Die Brider Karamasov, dtv-Klassik 1991, II.Teil, 6.Buch,
3.Kap.).

121

de Rosa 1989, 331. Zu dieser Entwicklung Klocker 1991, 23, der zurecht
auf der folgenden Seite differenziert und darauf hinweist, dass mehr als
uns heute bewusst ist (bzw. bewusst sein will) die Modernisierung ,,auch

144



von Impulsen und Stromungen katholischer Herkunft gepragt (worden)
ist.“ Nicht anders auch Kaufmann in Kaufmann/Zingerle 1996, 24.
Decurtins 1910, 468 beklagt: ,,In einseitigster Weise pries man die moder-
ne Kultur und behandelte die katholische Kirche als riickstandig.

122

Decurtins 1913, 2f. Kirche bauen ist hier das Stichwort. Decurtins be-
firchtet, dass diese ,,moderne“ Kirche innerhalb der bestehenden am Ent-
stehen sei, diese sich also langsam und unvermerkt transformiere. ,,So
viele Erscheinungen liessen uns befiirchten, es konnte eine dem Refor-
mertum dhnliche Richtung sich in der katholischen Kirche verbreiten und
eine Zeit kommen, wo Priester, die nicht an die Gottheit Christi glauben,
das herrliche Staffelgebet beten zum Herrn, der die Jugend erfreut.®
(1910, 468) Es lohnt sich, hier genau hinzuhoren: Das Staffelgebet hort
nicht auf, aber seine Worte erhalten einen ganz andern Sinn, wenn der,
welcher sie ausspricht, nicht mehr daran glaubt. Wiirde das Gebet autho-
ren, ware dies ein klar ersichtliches Alarmzeichen. Dass aber unter der
Hand die Worte thren Sinn verlieren, darin liegt nach Decurtins die ei-
gentliche Gefahrdung der Kirche durch den Modernismus und die mo-

dernistischen (im Sinne Decurtins) Priester

123

Decurtins 1909, 13. Diese Relativitat und die Fundierung des Glaubens
auf der Erfahrung bilden nach Decurtins gerade die Erkennungsmerkmale
des Modernismus. ,,Aus dieser Charakteristik des Katholizismus und Pro-
testantismus spricht der nackte Relativismus ...“ (1910, 454); ,,denn der
Kern der Religion ist (sc. nach den Modernisten) die Erhebung des Ge-
miites iiber das Wirkliche ...“ (1913, 2) ,,die Stelle, welche Verstand und
Vernunft in der Religion spielen, ist durchwegs eine sekundare; ... (1913,
8).Der hier besprochene Roman stammt von E. Handel-Mazzetti: Jesse
und Maria.

124

Das erste Zitat Decurtins 1909, 13, das zweite 15: Toleranz im Sinne der
Modernisten ,hangt gar enge mit der herrschenden Philosophie zusam-
men, die der Religion jede geoffenbarte Wahrheit abspricht und an die
Religion keinen anderen Masstab anlegt als an die Poesie.” (ebd. 13) Und
wieder tritt zum Relativismus die Fundierung der Religion auf das Gefiihl.
»Die religiose Wahrheit ist ihr nichts anderes als eine so tiefe Erregung,

dass alles vor ihr zuriicktritt; 1st diese Erregung echt, so wird sie zur
Wabhrheit.“ (ebd.)

145



125

Decurtins 1913, 11. Modernismus ist damit weiter verbreitet als nur dort,
wo das ganze System im Sinne der Enzyklika geteilt wird. (ebd. 16)
»Wenn man uns einwendet, diese geschichtsphilosophische Beurteilung
der letzten Jahrhunderte der Kirchengeschichte sei noch kein Modernis-
mus, wie ithn Papst Pius X. in der Enzyklika verurteilt, so mochten wir
darauf hinweisen, ...“ (1910, 453) ,,Hat man ja mit einer unbegreiflichen
Zuversicht den Satz aufgestellt, der Modernismus beginne mit der Enzy-
klika, und es sei ungereimt auf Dokumente zuriickzugreifen, die der Enzy-
klika vorausgingen!“ (1910, 467) Zum Arianismus in der Kirche 1913, 16
und ein spater Reflex in einem Zeitungsartikel (Die Schildwache 20. No-
vember 1915): ,Wenn der welthistorische Kampf der modernen Gnosis,
welche die Wege des Arius wandelt, in Deutschland geschlagen wird,
dann werden die tapferen deutschen Manner im Geiste eines Gorres und
Ketteler, Hergenrother und Mallinkrodt ihn siegreich im engsten An-
schluss an den unfehlbaren Lehrer in Rom fiihren.“ Decurtins nennt hier
zum einen seine geistigen Ahnen und stellt der von ihm hoch geachteten
Lehre der Viter die Gnosis entgegen.

126

Das erste Zitat Decurtins 1913, 16, das zweite 11. Zum Vorwurf der Mo-
dernistenschniiffelei Decurtins 1910, 450, 465: ,,Uberraschen und peinlich
beriihren musste es uns, dass P. Expeditus Schmidt unsere religiosen Be-
denken in Bezug auf die Literaturstromung mit dem einzigen, gehassigen
Ausdruck erledigte: «Modernistenriecherei». Wir hatten von einem Sohne
des hl. Franziskus etwas anderes erwartet.*

127

Das erste Zitat Decurtins 1913, 13. Die Stichworte Entkonfessionalisie-
rung und Entklerikalisierung und das zweite Zitat ebd. 15. Das Verhiltnis
zu Thomas v. Aquin und zur mittelalterlichen Scholastik behandelt
Decurtins besonders in seinem ersten Brief 1907, 41 1ff.

128

Decurtins 1913, 12. Oft erscheint auch das Bild des Sturmes auf dem
Meer (1909, 2) oder der hochgehenden Flut (1910, 468). Spater nehmen
dann die Bilder des Krieges und der Waffen iliberhand, bes. in den Arti-
keln in ,,Die Schildwache® des Jahres 1915.

129

Decurtins 1913, 3; ebenso 6; 1910, 467; 451: ,,Abgesehen davon, ist der
innere Zusammenhang zwischen dem Reformertum im Protestantismus

146



und den Ideen der neulateinischen Modernisten fiir jeden, der die moder-
nistische Bewegung verfolgt, durchaus klar und erwiesen.” 1907, 410:
»Fir jeden der unbefangen und ruhig denkt, ist es aber klar, dass der Re-
formkatholizismus, gleich wie das protestantische Reformertum, nur etwas
rascher als dieses zu einem Jesus ohne Christus, zu einem Christus ohne
Gottessohn, zu einem Gottessohn ohne Kirche, zu einer Kirche ohne
Dogmen, ohne Sakramente, ohne Priester gelangen wird.“ Vgl. oben
Anm. 25,

Diese Filiation macht zum einen die Position Decurtins sehr deutlich, zum
anderen zeigt sie, wie angstbesetzt die Kontroverse auf beiden Seiten war.
Kirche ohne Konturen — das ist nach Decurtins die Vision der Moderni-
sten. Es wird unten noch zu zeigen sein, dass eine solche Kirche die ihr
nach Decurtins tibertragenen Aufgaben gerade nicht erfiillen kann. Um-
gekehrt wird so auch deutlich, warum sich Gisler derart zur Wehr setzen
musste: Die Behauptung Decurtins, er betreibe die Geschéfte der Moder-

nisten, sprach ihm — man beachte die oben angezeigten Konsequenzen —
den katholischen Glauben ab.

130

Decurtins 1913, 5 ebd. zu Harnack. Zu Strauss bes. 1907, 406f., wo sich
wieder die Parallele zu Harnack findet. Ich verzichte auf Literaturangaben
zu Strauss und Harnack, cf. die einschlagigen Lexika. Fiir Decurtins sind
beide nicht nur Vertreter einer rationalistischen Exegese, sondern Zeugen
des Eindringen des Liberalismus in die Theologie.

131

Natiirlich sieht auch Decurtins, dass Harnack nur eine Linie im Prote-
stantismus reprasentiert, deshalb spricht er auch vom protestantischen
Reformertum. Er ist aber liberzeugt, dass dies die bestimmende Linie sei
und kann sie deshalb mit dem Protestantismus schlechthin identifizieren,
vom dem er aber einzelne Pfarrer wieder ausnimmt. Die Schweiz ist hier
in einer besonderen Stellung: ,,Und gerade die katholische Schweiz, wo
die grossen geistigen Stromungen zu gleicher Zeit aus germanischen und
romanischen Landern sich in sehr bemerkbarer Weise geltend machen, ist

am allerwenigsten in der Lage, hier eine unmogliche Neutralitat zu wah-
ren.” (1909, 3)

132

Decurtins 1913, 16 cf. oben Anm. 28. Der Kampf gegen diese einschran-
kende Meinung macht den Kardinalpunkt des Angriffes von Decurtins aus
und ist zugleich der Hauptanstoss der Kontroverse mitsamt ihrer von bei-
den Seiten verwendeten Scharfe.

147



133

Das erste Zitat Decurtins 1909, 16, das zweite 1913,16. In beiden Fallen
ist die Tendenz zur Globalisierung der Kontroverse unverkennbar. Vgl.
1910, 468: ,,... die Lehren, die sich in der Theologie und Philosophie nur
mehr schwer laut verkiinden liessen, wurden umso eifriger und riick-
sichtsloser in der schonen Literatur verteidigt, ...%.

134

Gisler 1913, 13. Fatal sei es, dass Decurtins in Sachen franzosischer
Ubernahme des Amerikanismus zu wenig beschlagen sei (12), leere Re-
densarten, keine Belege (12) Decurtins behaupte faktisch, Pius X. habe
nichts verstanden (14), mit Pius X. wird dann gegen Decurtins als Anwalt
Loisys gekampft (15 und 16), in der Besprechung finde sich eine vollige
Verkennung des Buches (19), ,,ein Kenner des Modernismus schreibt nicht
s0“ (21) und Gisler fasst zusammen: ,,Sechs von seinen 16 Seiten schrieb
Decurtins iber Loisy; presse ich sie aus wie eine Zitrone, so finde ich kei-
ne Zeile, die ich in meinem Buche als brauchbare Erganzung einfiigen
konnte.* (24)

Ich breche hier ab, es dirfte klar geworden sein, dass Gisler den Angniff
umkehrt und Decurtins vorwirft, er betreibe aus Unkenntnis, aus theologi-
scher Unbedarftheit und aus Nachlassigkeit und Boswilligkeit die Ge-
schafte Loisys. Durchwegs versucht Gisler den Eindruck zu erwecken, dass
der Angriff sowohl des Anonymus wie der von Decurtins auf einem er-
barmlichen Niveau gefiihrt werde, dass beide vom Modernismus nichts,
aber auch gar nichts begriffen hatten und damit zur Sache tberhaupt
nicht beigetragen werde. Und das alles in einer sarkastischen Sprache, die
dem Zweihander Decurtins zwar sehr unahnlich, in der verletzenden Art
aber durchaus ebenbiirtig ist.

135

Das erste Zitat Gisler 1913, 24, das zweite ebd.; ebd. 34: ,Ich werde hier
(sc. bei Decurtins), verschleierter zwar, aber sachlich so stark wie vom An-
onymus, als Helfer derjenigen hingestellt, die im Wahrheitskampf der
Kirche heute so gefahrlich seien wie einst die Semiarianer; auch erhebt
Decurtins etwas weniger hoflich, aber ebenso hoch wie der Anonymus
seinen Anzeigefinger ... Auf diesen hasslichen Angriff nur wenige Worte.*
.. »Dass ich so einfaltig oder so unkatholisch hitte sein konnen, erklare
ich als eine niedertrachtige Verleumdung.*

136

Zur Verschworungs-Theorie Gisler 1913, 3f.; das Urteil des Vigilanz-
Rates ebd. 36. Zum folgenden Kapitel insbesondere die Bemerkungen von

148



Poulat 1969, 345ff. Die anonyme Kritik ist zuerst franzosisch in der Cor-
respondance de Rome erschienen, dann deutsch in Wahrheit und Klar-
heit, italienisch in der Sentinella Antimodernista.

137

Unschwer zu erraten, wen Gisler sich als Hauptmann denkt. Das Zitat
Gisler 1913, 4. Immer wieder fallt die sorgfaltige, von langer Hand vorbe-
reitete Verbreitung in verschiedenen Sprachen auf. So auch bei den drei
Briefen an einen jungen Freund von Decurtins. Zu deren verschiedenen
Auflagen in verschiedenen Sprachen Poulat 1969, 195.

138

Dazu Poulat 1969, 346. Poulat weist zur Erklarung dieses Phanomens auf
die oben schon erwahnte Einschatzung des deutschen Modernismus als
kaum vorhanden hin (in Anlehnung an J. Mausbach) und vermerkt dazu:
,Habileté de langage, dont on a bien eu le temps de voir ce qu'il couvrait,
pensent les intégraux.” Zur Besprechung im Univers ebd. 346f. Gislers
Buch war im deutschen Sprachgebiet also darum so erfolgreich, weil es
durch seine so umfassend philosophisch-theologisch gefiihrte Art der Dar-
stellung des Modernismus die Moglichkeit bot, den Modernismus nur dort
zu lokalisieren, wo alle diese Elemente vorhanden waren. Dass und war-
um Decurtins damit nicht einig gehen konnte, ist im Vorangegangenen
dargestellt worden. Sich selber plotzlich als Symbolfigur dargestellt zu se-
hen, mag mit ein Grund fiir die Scharfe der Gegenkritik Gislers gewesen
sein. Er musste, koste es was es wolle, aus dieser Ecke heraus, die er nicht
selbst gewahlt hatte.

139

Dazu Poulat 1969, 347; Was Fribourg angeht vgl. ebd 191ff. und Bar-
thélemy 1992, 148ff. Zu Decurtins, ,le plus acharné des antimodernistes
fribourgeois” (148) und zu der die Fakultat in ihrem Bestand bedrohenden
Kontroverse bes. beztiglich Vincent Zapletal, Poulat 1969, 193f. und
Barthélemy 1992, 151ff. Barthélemy's Darstellung ist aber, seiner Frage-
stellung gemass, mehr auf Zapletal als auf Decurtins zentriert. Niitzlich
auch die entsprechenden Briefe im Dokumentenband.

140

Das Zitat stammt aus den Cahiers romains, zit bei Poulat 1969, 347. Be-
nigni selbst schreibt im Oktober 1913: ,,Pour M. Gisler il n'y a d'autre
modernisme que le modernisme radical, outré, comme s'il n'y avait de

fievre qu'a 40 degres.” Deshalb ist denn sein Buch ,,un livre positivement
moderniste” (beide Zitate bei Poulat 1969, 340). Vgl. oben die Wertung

149



des ,,Semi-Modernismus® parallel zum Semi-Arianismus als fir die Kir-
che weitaus gefahrlicher als der offene Modernismus parallel zum Aria-
nismus.

141

Dazu Poulat 1969, 349. Dort auch das folgende Zitat. Ein Reflex dieser
Demarchen bei Gisler 1913, 35f.

142

Neuner 1976, 9. Zur Besprechung durch das ,Jahrhundert®, vgl. Poulat
1969, 348. Zur ganzen Kontroverse kenntnisreich auch Rusch 1952-54,
49, Offenbar wandte sich Kardinal de Lai an den Churer Bischof, worauf
dieser Hilfe bei Kardinal Billot suchte und fand. Rusch, ein Parteiganger
Decurtins, sieht allerdings die sachliche und zeitliche Abfolge etwas an-
ders als Poulat: ,Kaum war diese Kritik (sc. Decurtins) erschienen, lehnte
auch Monsignore Umberto Benigni ... das Buch Dr. Gislers mit einer
Scharfe ab, die kaum je gegen eine modernistische Schrift angewandt
worden ist.“ cf. Poulat 1969, 339 wo ein Brief Kardinal Billots zitiert
wird. ,,Son évéque, I'excellent évéque de Coire est venu ici tout ému. J'ai
fait mon possible pour le rassurer.*

143
Poulat 1969, 349.

144

Loome 1976, 198. Die Griinde, weshalb dies gar nicht geschehen konnte,
diirften hinreichend deutlich geworden sein. Es waren allerdings nicht die
Griinde, welche Decurtins 1909, 2 erwahnt: ,,Die Encyklika Pascendi hat
tiber Wogen und Stille des Meeres, iiber die den Glauben bedrohenden
Zeitstromungen, wie iiber die unheimliche Gleichgultigkeit die ersehnte
Klarheit ausgestreut.*

145
Poulat 1969, 349 wobei nicht ganz klar wird, ob Poulat hier Benigni zi-
tiert oder seine eigene Einschatzung darstellt.

146
Die Nahe zu heutigen Fragestellungen diirfte deutlich sein. Immerhin ex-
pliziert Schifferle 1989, 86ff. an der Haltung Lefevbre's zum Modernis-
mus und seinen Verurteilungen wesentliche Teile seines Gedankengebau-
des.

150



147

Wir werden unten zu erlautern haben, dass dieser Trennungsprozess fiir
Decurtins nicht Distanz zur Welt bedeutet. Er lasst sich also sicher nicht
fiir eine Troeltsch'sche Konzeption von Sekte einspannen. Die Welt wird
ihm zum Missionsgebiet. Er will machtvoll ausgreifen, da er mehr als nur
den katholischen Glauben bedroht sieht.

Reinheit oder Katholizitat — darauf liesse sich schlagwortartig die Kontro-
verse zuriickfiihren, wenn da nicht eben die Tatsache ware, dass Decurtins
nicht weniger als Gisler an der Katholizitat festhalten will. So einfach geht
es also nicht. Das nachste Kapitel will dieser sperrigen Person und Positi-
on nachgehen.

148

Es ist schon des ofteren festgestellt worden, dass Pius X. von seiner Um-
gebung hie und da in seiner Angst vor den die Kirche bedrohenden
Michten manipuliert worden ist. Wenn Barthélemy 1992, 149 darauf
hinweist, dass der Kredit Decurtins bei Pius X. erschiittert wurde, stimmt
das fiir die Situation in Fribourg. Decurtins konnte das papstliche Schrei-
ben vom 15. September 1910 (teilweise zitiert bei Poulat 1969, 194f.)
durchaus als Bestatigung seines bisherigen Kampfes, besonders in den drei
Briefen, auffassen. Die zwei ebenfalls von Poulat 1969, 197 zitierten
Briefe an Dominikanergeneral Comier zeigen die gleiche Besorgnis, doch
dieser weigerte sich, Sanktionen gegen die Professoren der Universitat
Fribourg zu ergreifen. Dazu jetzt die zitierten Akten und die Darstellung
von Barthélemy.

149

Das zeigt sich auch schon daran, dass nie eine Kirche ohne Bischof gefor-
dert wird (ausser in einzelnen, im Grunde mehr dem Wortspiel als der Sa-
che verpflichteten Formulierungen wie : Lieber eine Basis ohne Bischof als
ein Bischof ohne Basis u.4d.), sondern ein anderer Bischof. Auch dort, wo
Gemeinden betonen, sie kimen auch ohne Bischof zurecht, geschieht dies
immer als Schilderung einer Notsituation.

150

So Cadruvi 1970, 221. Die knappe Skizze, welche Cadruvi Decurtins
widmet, gehort zum besten, was es iiber den Lowen von Truns gibt, be-
sonders wenn man bedenkt, dass der Autor weder Historiker noch Theo-
loge ist. Vielleicht hat gerade die berufliche Nahe (Cadruvi ist Jurist und
Politiker, u.a. war er Regierungsrat des Kantons Graubiinden) es dem
Autor erlaubt, seinen ,,Helden® zu verstehen, ohne ihn um jeden Preis zu
verteidigen. Im allgemeinen findet Decurtins Handeln in dieser Sache

151



wenig Lob. Rusch und Fry unterstiitzen immerhin die eiserne Konsequenz
seiner Aktionen, wobei Rusch 1952-54, 49 schreibt: ,,Auf alle Falle war es
ein iibler Abschluss des in der Idee berechtigten, aber in den Methoden
nicht in allen Phasen schon und wiirdevoll gefiihrten Modernistenkampfes
von Caspar Decurtins.*

Das ist sehr wohlwollend dargestellt, wenn man die Wortwahl bedenkt,
die die Kontrahenten anwandten. Durch die Pressestimmen anlasslich
seines Todes schimmert die schwierige Lage durch, in welcher Decurtins
sich befand. Sein engster Freund Beck sagt in seiner Ansprache auf dem
Friedhof in Truns: ,,Was Decurtins im Kampfe gegen den Modernismus
in den letzten Jahren seines Lebens gelitten und geopfert, das bleibt aufge-
schrieben im Buche des Lebens. Immer kdampfen — niemals hassen.”
(Biindner Tagblatt 4.6.1916) und gg. (Wohl Pfr. Brugger) weist in der Ga-
setta Romontscha (21.6.1916) darauf hin, dass die besondere Schwere des
Kampfes, seine Undankbarkeit durch die Tatsache bedingt war, dass es
ein ,,combat cum igl inimitg de medema schlateina® war, also ein Biirger-
krieg. Und schon der Bericht von der Trauerfeier ldsst die verschiedenen
Bilder der Trauergaste erahnen: ,,Uns schien, er stiinde im Tode viel gro-
sser vor uns da. Die Geschichte wird ihn noch grosser machen. Denn seit
seinem Todestag (!) ist manches scharfe Urteil und Vorurteil gegen ihn
gewichen.” (Bundner Tagblatt 3.6.1916)

151

Ich habe mich zu einer Episode dieser Zusammenarbeit, zur Restitution
des Klosters Disentis, geaussert, Flury 1982, 362f. Gemeinsam war
Decurtins wie seinem protestantischen Grossrats-Kollegen von Sprecher
der Antiliberalismus wie der Foderalismus. Dazu Altermatt 1979, 581 und
593ff. Sehr anders die Sicht von Jost 1992, 31ff.

Von Sprecher und Decurtins teilen im politischen Feld das gleiche Schick-
sal, dass sie namlich mit der Zeit einsam werden und zusehen miissen, wie
ihre Gesinnungsgenossen Koalitionen eingehen, zu denen sie sich nicht
bekennen konnen. Das zeigt sich auf verschiedenen Ebenen, vgl. Holen-
stein 1993, 47. Eine dahnliche Konstellation wie mit von Sprecher ergibt
sich auch in der Zusammenarbeit mit Laur auf dem Gebiet der Landwirt-
schaftspolitik und der Bauernorganisation. Laur stammte wie von Spre-
cher aus einem pietistisch beeinflussten Elternhaus und vertrat die Linie
des reformierten Konservativismus, dazu jetzt Baumann 1993, zum Mi-
lieu und zur Religiositat von Laurs Elternhaus bes. 84f.

152
Dies soll die Leistung Fry's nicht mindern, im Gegenteil (s.o. Anm. 50).
Bei der Darstellung der Modernismus-Krise (Fry 1952, 29ff.) wird wohl

152



am deutlichsten sichtbar, dass es fiir Fry an seinem Heldenbild keine Flek-
ken ertragt. Fry zitiert zwar die Einschatzung Feigenwinters, Decurtins sei
krank (350), ohne sich aber ernsthaft zu fragen, warum einer der engsten
Kampfesgefahrten zu einem solchen Urteil gelangen konne und ob diesem
Urteil nicht ein Kornchen Wahrheit beizumessen ware. Eine neuerliche
Darstellung von Decurtins Leben und Wirken konnte die unterdessen er-
schienenen Arbeiten zur Katholizismus-Entwicklung zum einen zusam-
menfassen und der Forschung zum anderen neue Impulse geben.

135

So habe ich an separater Stelle iiber den Schulbuch-Konflikt aus theologi-
scher Sicht berichten (s.o. Anm. 54 zu den Darstellungen aus sprachlicher
und padagogischer Sicht), ebenso muss ein Kapitel uber das Erloschen des
Liberalismus in der Surselva an anderem Ort erscheinen (s.0. Anm. 55).

154

In dieser Klischee-Vorstellung liegt einer der Hauptgriinde fur die Ge-
ringschatzung der katholischen Forschung wie der katholischen Universi-
taten. Allerdings ist diese Vorstellung des monolithischen Blocks antimo-
dernistischer Pragung auch bewusst gefordert worden, war doch das fiir
massgebende Kreise geradezu ein Idealtypus. Natiirlich ist Decurtins, und
nicht nur er, der Meinung, dass Katholizismus mit Ultramontanismus
gleichzusetzen sei (vgl. Stadler 1984, 143). Dass und wie sehr er sich aber
in Kontroversen verstrickte, zeigt deutlich, dass seine Position so unbese-
hen denn doch nicht iibernommen wurde, und was zum Beispiel die
Schweizer Rundschau unter ultramontan verstand, war um spiirbare
Niancen anders als es bei Decurtins der Fall war.

155

So vertragt sich der ultramontane, in einigen Ziigen einem mittelalterli-
chen Weltbild verpflichtete Katholizismus Decurtins sehr gut mit sehr
modernen Ziigen, zum Beispiel der Inanspruchnahme aller Mittel der
Medienwelt, insbesondere der Presse. Decurtins verachtete zum Beispiel
das Flugblatt nicht, und er wollte dem praktischen Modernismus mit einer
grossangelegten Presse- und Aufklarungskampagne internationalen Zu-
schnitts begegnen — alles Zeichen, wie sehr er die technischen Mittel des
beginnenden 20. Jahrhunderts zu gebrauchen wusste (vgl. ahnliche Ziige
beim protestantischen Konservativen U. Diirrenmatt, so Jost 1992, 48f.).
In diesem Zusammenhang muss eindringlich auf die Fragestellungen hin-
gewiesen werden, wie sie sich von soziologischer Seite in Kaufmann 1989
finden, bes. 32ff. Kaufmanns Bemerkungen und Beobachtungen ergeben
einen wichtigen und in vielem noch zu bearbeitenden Beitrag zur Debatte

153



Katholizismus und Modernitat. Der Vereinskatholizismus zeigt, nicht an-
ders als das Wirken von Decurtins, in seinen vielen Verastelungen ein
vielfaltigeres Bild als dies aus der Ferne erscheint.

156

Decurtins beurteilt den Liberalismus als eine ,,aus der Aufklarungsphilo-
sophie herausgewachsene(n) Sozialphilosophie, welche im Egoismus den
sittlichen Regulator des wirtschaftlichen Lebens sieht und in der Ent-
wicklung desselben die Moral ausschaltet”. Diesem gegeniiber ,,anerkennt
die scholastische Philosophie ein ewiges Sittengesetz, dem das wirtschaftli-
che Leben wie das Leben des Einzelnen unterworfen ist®. (1907, 413) Bei
dieser fundamentalen Gegnerschaft mussten Decurtins Veranderungen im
Ansatz des Liberalismus als belanglos erscheinen (cf. aber Bracher 1982,
94f.: ,Korrekturen an der reinen Lehre, die ... am Ende des Jahrhunderts
die Auffassungen tiber die Rolle des Staates und die Anforderungen der
Demokratie einschneidend veranderten®).

157

So Cadruvi 1970, 208. Zur politischen Stellung von Katharina Decurtins-
de Latour insbesondere Cavelti 1917, 9-11. , Die Mutter, Katharina de
Latour von Brigels, reprasentierte den Typus der Landaristokratin; sie
wurde als eine Frau von feinen Gaben des Geistes, liberal durch und
durch, mit besonderer Vorliebe fiir Politik, geschildert.” (Gygax 1916,
883). Metz 1991, 68 meint sogar von ihr sagen zu konnen, ,die nur mit
Schmerz die durch ihren Sohn bewirkten liberalen Niederlagen trug®.
Beck 1916, 242 umgeht dieses Problem, indem er zuerst die Mutter be-
schreibt als ,,geistreich und humorvoll, altliberale Gesinnung mit ernster
Religiositit und wahrer Frommigkeit verbindend®, um dann weiter unten
festzustellen: ,,So blieb der ganze erzieherische Einfluss bei der Mutter.
Ihr verdankte der Sohn den Zug ins Grosse, den idealen Schwung, der ihn
nebst reichen Geistesgaben zeitlebens kennzeichnete. Damit ist dann fiir
den wohl besten Freund und Kenner Decurtins diese Problematik schon
besprochen, bzw. umgangen. Verstandlich, dass Fry 1949, 17 zwar ver-
merkt, sie hitte bei der ersten Nationalratskandidatur Stimmen fiir seinen
(liberalen!) Gegenkandidaten geworben, ohne diese doch eigenartige Be-
ziehung zwischen zwei so hochpolitischen Figuren naher zu untersuchen.
Rusch 1952-54, 1 spiirt immerhin diesen Zwiespalt, wenn er schreibt:
Diese Frau erzog ,,den spater Ultramontansten aller Ultramontanen®.

158
Bundi 1985, 27 unter Verweis auf G.B. Caflisch und J.R. Brosi, beide Ex-

ponenten des linken Biindner Liberalismus, zu welchem der Autor

154



a.a.0.19ff. Beispiele des praktischen Wirkens gibt. Vgl. auch Derungs
1915 zu Steinhauser.

Gegeniiber diesen Liberalen muss ein Begriff von Liberalismus, wie ihn
Beck 1914, 253 zustimmend aus dem Buch von A.M. Weiss zitiert, als
vollig unangemessen erscheinen: ,Der Liberalismus ist jene Gestaltung
des Subjektivismus, die nicht an einzelnen Angriffen auf einzelne Gesetze
fir das christliche Denken, Glauben und Leben héangen bleibt, sondern
das Wesen des Gesetzes selbst, das Prinzip der Autoritdt und die daraus
fliessenden Grundprinzipien fiir Glauben, Denken und Leben nicht zwar
vollig umstiirzen, aber doch nach eigenem Ermessen meistern will.“ (Zit
aus A.M. Weiss: Liberalismus und Christentum 1914, 91f.)

Diesem Bild von Liberalismus entsprach das Verstandnis Decurtins. Thn
musste er bekampfen. Sich zu fragen, wie und warum z.B. seine Mutter
Liberalitat und Katholizismus vereinigen konnte, dafiir war in der Mo-
dernismus-Krise weder Anlass noch Zeit!

159

Dazu ausfiihrlich Bundi 1985, 46f. Steinhauser musste im Wahlkampf
dann allerdings erfahren, ,,er habe sich in konfessionellen Fragen immer
gegen die katholische Religion eingesetzt“ (ebd. 40; wenn nicht aus der
Feder Decurtins, so von ihm inspiriert.) Vgl. Derungs 1915, 13 wo diffe-
renziert wird, dass Steinhauser nur fir paritatische Orte wie Sagogn die
paritatische Schule empfahl. Zu den de Latour vgl. das umfangreiche,
wenn auch eher die fritheren Jahre beschlagende Werk von Collenberg

1982.

160

Die Biographen Decurtins schreiben diese Entwicklung entweder den
Verdiensten Decurtins zu oder bezeichnen sie als den Sieg der gerechten
Sache (vgl. Cavelti 1917, 171f., Fry 1949, 194ff., dazu Gruner 1933, 431).
Allerdings wird so ausgeklammert, dass es sich, die Beispiele Steinhauser
u.a. zeigen es, um mehr als ein regionales und zeitlich begrenztes Phano-
men handelt. Es ist in Verbindung zu bringen mit dem Erstarken des
Katholizismus, der sich nun aus dem Getto mit neuem Selbstbewusstsein
in die eidgendssische Politik wagt. Vgl. dazu meine Darstellung in Flury
1995¢c. Cf. auch die als Demonstrationen (,,Heerschau®) geplanten und
durchgefiihrten Katholikentage, dazu Imstepf 1987.

161

»Seine Politik war katholisch von Grund auf, d.h. von ihrem Fundament
her ... ich spreche zu Euch iiber die Grundsatze der Politik, namlich tber
die religiosen und philosophischen Ideen, welche die Bewegung der

I55



menschlichen Kultur ausmachen ... darin war er ein grosser Katholik.*
(Caminada 1916, 109 ibersetzt) Obwohl Caminada keine ausgewogene,
auf Decurtins’ ganzes Leben abgestiitzte, sondern eine bekennerische
Grabrede halt, ein Aufruf an die Leidtragenden, die Grundsatze Decurtins
zu den ithren zu machen, ist im ganzen Text eine grosse Vertrautheit mit
und ein durchwegs treffendes Verstandnis der Personlichkeit Decurtins zu
spiren.

162
Decurtins in La Vigie vom 26. Juni 1913, zitiert bei Poulat 1969, 347. Zu
seiner Verbindung mit Benigni Fry 1952, 348 und die Werke von Poulat.

163

Dazu Flury 1982, 362f. Das Zitat bei Collenberg 1982, 175. Cf. Gruner
1953, 431 und eine schone Charakterisierung bei Rusch 1952-54, 13: ,Er
war Biindner. Das ist sein Positiv gewesen. Er war Romontscher. Das bil-
dete seinen Komperativ (!) und er war Oberlander. Das erklarte seinen
Superlativ.“ Berther 1916, 8 betont, dass Decurtins gegen die lokalen Po-
tentaten auf das Volk zurickgriff. Damit hatte er eine sein Leben bestim-
mende Erfahrung gemacht: Es war moglich, ein Projekt auch gegen Wi-
derstande der bestimmenden Schichten zu verwirklichen, wenn man das
Stimmvolk dafiir zu begeistern wusste. In einer ganz besonderen Weise
bringt Decurtins basisgemeindliche Ziige ins politische Handeln, s. unten
meine Bemerkungen zur Struktur der Parochie.

164

Cf. oben Anm. 14 das Zitat von Rusch. Cadruvi 1970, 210 bezieht sich
auf Decurtins Einsatz von Zeitung und Volksversammlung ,,zweier Mittel,
die bis auf den heutigen Tag zu den klassischen Instrumenten surselvi-
scher Politik“ zu zahlen sind. Drangen und Anstrengungen gehdren zu
Decurtins Fahigkeit, gliicklich oder fatal?, aus jeder Frage einen status
confessionis zu konstruieren.

165

Collenberg 1982, 187. Sogar Fry 1952, 348 muss zugeben, dass Decurtins
»in diesem Kampfe mit dusserster Energie und einer fast brutalen Rick-
sichtslosigkeit vorging“. Aus sozialistischer Sicht konstatiert Roschewski
1961, 8 ebenfalls, dass Decurtins in Sachen Ultramontanismus zu keinen
Kompromissen bereit war.

156



166

Walter 1915, ein Artikel aus der Zeitschrift 'Der Gral'. In der Sprache
ahnlich Baumberger im Nachruf in den Neuen Ziircher Nachrichten: ,,In
vielem erinnert Kaspar Decurtins an jene Grossgestalten katholischer Re-
naissance, die ihre Zeit nie ganz verstand, die dafiir umso bedeutender in
die Nachwelt ragten“ (abgedruckt im Biindner Tagblatt 7.6. 1916) und be-
sonders Rusch in der Schildwache vom 3.6.1916: ,,Es tut mir weh, ... nie
mehr seine Felsenstirne, sein Flammenauge, seine Rittergestalt mehr se-
hen und den Eindruck seiner Biindnerhand ...“ Die Depesche kiindete
»den letzten Aufflug des Biindneradlers. Der grosse Decurtins ist zur tri-
umphierenden Kirche gegangen. Er kann das rascher als mancher, weil er
immer der streitenden angehort hat. Toter Held im Geisteskampf, Gene-
ral der jungen Garde ...“ Mehr noch als der Inhalt zeigt die Sprache, mit
welcher Emotionalitat der Kampf um den richtigen Weg des Katholizis-
mus gefochten wurde. Hier stand nicht weniger als alles auf dem Spiel.

167

Fry 1952, 302. Das erste Zitat Fry 1938/39, 38. Hier zeigt sich die man-
gelnde Distanz des Biographen zu seinem Helden am deutlichsten. Wenn
er zur Bekraftigung von Decurtins Kritik an Gisler zum Beispiel anfiihrt,
das Buch sei auch in der Correspondance de Rome eindeutig ablehnend
besprochen worden, und man habe in Rom bereits von Indizierung ge-
sprochen, dann ist dies hochstens ein Beweis fiir die gut gezogenen Faden
im Hintergrund, sicher nicht fiir die sachliche Berechtigung des Angniffs.
Das gleiche ware zu sagen beziiglich ,mancher kostlicher Anekdote®
(1952, 351) welche die Nervositat Decurtins belegen sollte. Es ging im-
merhin um nichts weniger als um die Entlassung Zapletals und damit um
ein Berufsverbot fiir diesen und so faktisch um die Existenz der Freiburger
Fakultat.

168

Rusch 1952-54, 60. Decurtins wurde von seinen engsten Freunden fiir
krank gehalten, da er von ihnen einen nahtlosen Schulterschluss mit ihm
verlangte, ohne Prifung der Sache. Abweichungen, auch minimale, durfte
es keine geben, er war jederzeit bereit, auch eine langjahrige Freundschaft
dafiir zu opfern.

169

Dazu Beck 1916, 242f.; Cavelti 1916, 13f. Auffallend ist, wie sehr Decur-
tins in der Lehre der Vater und der scholastischen Theologen, vor allem
des Thomas von Aquin, lebt und sich bewegt. Er kann in Reden vor Ar-
beitern daraus zitieren, seine Briefe zur Literatur atmen ihren Geist, sein

157



Engagement in der Sozialpolitik ist gepragt davon. Fiir ihn ist das reine,
gesunde Lehre, durch Leo XIII. der Kirche wieder neu als Richtschnur
gegeben. Alles Abweichen davon muss die Kirche in den menschenver-
nichtenden Liberalismus fiihren. Vgl. Decurtins in der Schildwache vom
13.5.1916: ,,Wir wissen kein besseres Mittel, den katholischen Sinn zu
vertiefen und zu starken, als das fleissige Studium der Viter.“ (In einem
Artikel uber katholisches Reformertum und katholische Sozialreform, also
in einer Aufnahme des Themas aus dem ersten Brief. Nicht nur im Mo-
dernistenstreit, ebenso in der Frage der sozialen Ausrichtung wird also das
Studium der Viter als Richtschnur empfohlen.) Ch. Caminada meint in
seinem Nachruf sogar feststellen zu konnen, dass dieser Hinweis auf das
Studium der Viter in seinen spateren Jahren eher noch haufiger wurde:
,»--- ja die letzten Jahre war diese Mahnung standiger Refrain seiner religi-
os-philosophischen Aufsatze.“ (Blindner Tagblatt vom 5.6.1916)

170

R.G. Caminada 1916, 108 ,in der Familie gepflanzt werden, weiterge-
fihrt in der Gemeindeschule® (aus dem Rom. iibersetzt). Dort auch zu
seiner Arbeit an den Kirchenvatern. Beck 1916, 242 umgeht, wie oben
schon festgestellt, das Verhaltnis zum Katholizismus der Mutter bewusst.
Cavelti 1917, 10 betont, dass auch die als liberal geltenden Familien gut
katholisch waren.

171

Als Beispiel die Biographie Ernst Heinrich von Sachsen 1979, bes. 43ff.
Bekanntlich war sein Bruder Max von Sachsen Theologieprofessor in
Freiburg. Dieser Katholizismus hitte es den sozial benachteiligten Volks-
schichten, bes. den Diaspora-Katholiken nicht erlaubt, ihre Identitat zu
finden und zu bewahren. Sie wiren innerhalb des Aufbruchs der prote-
stantischen Schweiz des 19. Jahrhunderts marginalisiert worden. Instinktiv
zogen sie sich auf einen linientreuen, doktrindaren und u.a. ultramontanen
Katholizismus zuriick. Dagegen spricht nicht, dass z.B. Josef Schnitzer in
Luzern ein aufmerksames und ihm wohlwollendes Publikum findet
(Trippen 1976, 187). Was er im dort zitierten Tagebuch beschreibt, ist
nicht der Katholizismus. Es sind zum einen Uberbleibsel des liberalen Lu-
zerner Fligels und zum anderen biirgerliche Kreise, welche den Anschluss
an die Entwicklung auf wirtschaftlichem und politischem Gebiet suchen
und nicht in den Geruch religioser und so allgemein geistiger Inferioritat
geraten mochten.

158



1:42

Hier zeigt sich innerhalb der Theologie (bes. im Erstarken und in der
Quasi-Alleinherrschaft der Neuscholastik) die gleiche Entwicklung, wie sie
Altermatt fiir die politische und wirtschaftliche und Klocker fiir die soziale
Situation des katholischen Teils der Bevolkerung beschrieben haben. Da-
hinter steht im sozialen Bereich die Uberzeugung: ,,Die auf dem Natur-
recht aufgebaute katholische Gesellschaftslehre ... besitze den Schliissel
zur friedlichen Losung der wirtschaftlichen Krisen der Zeit ..
(Roschewski 1961, 12) Ihr entspricht die Uberzeugung, dass mit der Neu-
scholastik ein theologischer Stand gewonnen sei, der der Entwicklung
nicht mehr fahig, aber auch nicht mehr bediirftig sei. Einzig ein noch bes-
seres Verstandnis der mittelalterlichen Scholastik und dadurch eine Ver-
feinerung des Gebaudes der Neuscholastik lasse sich denken. Dieses Ge-
baude bleibt auch ganzlich unberiihrt von den um es herum kommenden
und gehenden geistigen Stromungen.

1.73

Diese Sorge schimmert durch alle Briefe hindurch, welche Decurtins in
der Frage der Universitatsgrindung geschrieben hat — und dies sind nicht
wenige! Barthélemy 1991 hat sie in einem Dokumentenband sorgfaltig
ediert und kommentiert.

174

Zur ,Arbeitsgemeinschaft® mit Weiss vgl. Cavelti 1917, 88; instruktiv die
Besprechung von Beck 1914, 250ff. Als ein Beispiel die Buchbesprechung
von Decurtins (zu Weiss: Lebens- und Gewissensfragen der Gegenwart
1911, d.h. das gleiche Buch, das Gisler 1911/12 b bespricht) in La Liberté
vom 14. Juni 1911.

173

Poulat hat in seinen Werken dieses Nachrichten-Netz detailliert beschrie-
ben und zugleich auf seine wahre Bedeutung zuriickgefiihrt. Vgl. auch
Bedeschi 1968.

Die Lektiire von Couly 1911 zeigt, dass hier mit gleicher Intensitat wie bei
Decurtins versucht wird, der Kirche in ihrem Entscheidungskampf beizu-
stehen. Der Feind sitzt mittendrin: ,Pour atteindre ce but (sc. la destructi-
on de I'Eglise) le libéralisme essaie sous le nom de modernisme de pénétrer
au coeur méme de 1'Eglise, et d'entrainer non seulement les laiques, mais
jusqu'au prétres chargés de les instruire.” (Couly 1911, 89) Diese Lage
zwang zu grenzibergreifendem und teilweise geheimem Handeln, war
man doch der Uberzeugung, dass sonst der schon ins Innerste der Kirche
infiltrierte Feind alles mitgehort hatte. In diesem Zusammenhang kann

159



nicht genug auf die spezielle Welt der Kurie und auf ihr damaliges Gefiihl —
bis hinauf zu Papst Pius X. -, alle Pforten der Holle hitten sich aufgetan,
die Kirche zu vernichten, hingewiesen werden. Diese dahinter stehende
Uberzeugung macht die Massnahmen nicht sympathischer, aber immer-
hin verstandlicher.

176

Cf. oben Kapitel 1 und 2. Typisch fir die Zeit nach 'Humani generis' ist
auch die Einschatzung von Fry 1952, 361f.: ,,Nach seiner (sc. Decurtins)
Ansicht war der Kampf gegen den Modernismus nicht am Ende, sondern
am Anfang.”“ Und er kommentiert und begriindet die Richtigkeit dieser
Einschatzung Decurtins mit einem geschichtlichen Léangsschnitt: ,Damit
hatte Decurtins vollkommen recht. Denn wir stehen auch heute (sc. 1952)
noch mittendrin ... Nicht umsonst mussten die beiden letzten Papste gegen
die Irrlehren des Modernismus neuerdings Stellung beziehen, Pius XI. in
seinem Rundschreiben ,,Mortalium animos® vom 6. Januar 1928 und Pius
XII. in der Enzyklika ,,Humani generis“ vom 12. August 1950.“ Ohne
hier in die Mitte des 20. Jahrhunderts vorzugreifen, zeigen solche Satze
die Gegenwartsbedeutung, welche die Modernismus-Krise damals fiir Fry
hatte. Heute ist es — allerdings mit geanderten Vorzeichen — nicht viel an-
ders.

177

Decurtins 1909, 15. Cf. dazu das Breve von Pius X. (15. Nov. 1910) zit.
bei Cavelti 1917, 83.

178

Decurtins 1909, 15. Fiir Decurtins steht ausser Frage, dass es katholische
Literatur gibt, geben muss. Er kann sich deshalb nur zur Frage aussern,
wie diese auszusehen hat. Die Literatur ist deshalb gefahrlich, weil die
,mit dem Zauber der Kunst zur Geltung gebrachte Tendenz® (so 1910,
456) eben als solche gar nicht erkannt wird. Die Tendenz ist am Beispiel
Handel-Mazzettis und Spahns in den Augen Decurtins eindeutig: ,,in bei-
den die Verherrlichung der protestantischen Kultur, in beiden das Zerr-
bild des Katholizismus, iiber beiden die Hoffnung auf eine Zukunftsreligi-
on.“ (1910, 455) Aus seinem Verstandnis von der alle Kultur bestimmen-
den Kirche heraus musste Decurtins zu einer solchen Einschatzung kom-
men. Dass allerdings mit der Ablehnung seiner Position die Frage nach
der Eigenstandigkeit der Kultur, nach der Frage ihrer Ethik auch, noch
nicht beantwortet ist, ist gegeben.

160



179

Decurtins 1909, 5 (beide Zitate) Cf. ders. 1910, 449ff.

Dass bei all diesen Fragen auch die Rivalitat zwischen den beiden Zeit-
schriften ,,Hochland® und ,,Gral” eine Rolle spielt, ist deutlich (vgl. Trip-
pen 1977, 41). Decurtins ging es aber um die grundsatzlichen Fragen.
Vom Vorwurf der Taktik bleibt er wahrhaftig unberiihrt, eher konnte
man ihn in theologischen und kirchenpolitischen Kontroversen fiir den
volligen Mangel an Taktik anklagen.

180
Das erste Zitat Decurtins 1909, 5; das zweite ebd. 5f.

181

Decurtins 1909, 6 Vgl. seine Einschatzung der Position Martin Spahns
(1910, 454): ,Wir brauchen nicht darauf hinzuweisen, dass bei einer sol-
chen Beurteilung die Anerkennung eines allein wahren Glaubens hinfallig
wird.“ Und ebd. 455 sein Rickgnff auf den Kulturkampf: ,,Damals er-
kannte das katholische Volk so klar und scharf, wie sich das von Wetter-
wolken umleuchtete Turmkreuz heraushebt, was katholisches Denken und
Empfinden war, was nicht.”“ Der Hinweis auf die sich aus der kirchlichen
Lage ergebende Entscheidungssituation und die fast wehmiitige Erinne-
rung an den Kulturkampf, in welcher diese Situation durch den staatli-
chen Angriff von aussen her gegeben war, ist bei Decurtins haufig. Decur-
tins sucht eindeutige Situationen und er zogert nicht, bei der Schaffung
solcher auch mitzuhelfen, man denke nur an seinen Einstieg in die Politik!

182

Decurtins 1909, 7. Demgegeniiber moniert Decurtins ebd. ,Wenn selbst
katholische Erzahlungen die Gegenreformation in so dunklen Farben
schildern ...“ Vgl. 1910, 464: ,,.Die ganze Darstellung ist so recht dazu an-
getan, die tiefste Entristung gegen die Inquisition zu wecken.” Und die
Konsequenz liegt auf der Hand (ebd. 465): ,,Es verwundere sich dann
niemand, wenn die Saat des Modernismus tberreich aufgeht und den in
Sturmeswettern gewachsenen Weizen erstickt.“ Und dann wieder den
Hinweis auf den Kulturkampf (s. vorige Anm.): ,,Liegen Jahrhunderte zwi-
schen den Tagen des «Kulturkampfes» und unserem «Heute», dass man
ohne Riickerinnerung, ohne Pietét zerstoren will, was man damals aufge-
baut hat?* Das Zitat im folgenden Abschnitt Decurtins 1909, 13. Die
Auffassung der Toleranz hiangt nach Decurtins mit der herrschenden
Philosophie zusammen und diese wiederum mit der Aufklirung, dem
Skeptizismus und Kantianismus.

161



183

Decurtins 1909, 15 (Sperrung durch D.). Vgl. Decurtins Einschatzung sei-
ner drei Briefe als ,,ein Tribut, den auch der Laie an den Fuss des Kreuzes
von Golgatha niederlegen soll. Ein glaubiger Katholik kann nicht driiben,
nicht auf neutralem Boden stehen.“ (1910, 469) Die Einschitzung des
sacrificium intellectus als theologia crucis ware einer gesonderten Be-
handlung und eines Vergleiches mit Luther wert. Decurtins ist iberzeugt,
dass es nur Blindheit oder Vogel-Strauss-Politik sein kann, wenn ihm
nicht mehr Gefolgschaft geleistet wird. Vgl. Cavelti 1917, 84: ,jer war
auch hier wieder, wie tiberall, der anregende Geist, der weitausschauend
die Zeichen der Zeit verstand, wahrend andere nach Straussenart ihren
Kopfim Sande versteckten.*

184
Decurtins 1909, 16.

185

Deshalb die Betonung der diziplinierenden Funktion der Lektiire der Va-
ter und des Handelns des kirchlichen Lehramtes: ,,Das Studium der
kirchlichen Literatur, besonders der Viter bewahrt junge und alte For-
scher vor der torichten Uberschiatzung der wirkungsvollen Erscheinungen
der Zeit, die den ewigen Wahrheitsgehalt, von dem uns die Geschichte der
Kirche erzahlt ... vergessen lasst.“ Und weiter unten: ,Es bedeutet der
Syllabus einen Grenzstein am Wege der Regeneration des Katholizismus,
welche das 19. Jahrhundert charakterisiert (Decurtins in Schildwache
vom 13.5.1916). Ich habe oben schon darauf hingewiesen, dass mit eini-
gen Jahrzehnten Abstand auch ganz andere Interpretationen des Syllabus
moglich waren. Nicht zuletzt deshalb musste er durch einen ,,neuen Sylla-
bus®“ erganzt und durch das Leisten des Eides immer wieder eingescharft
werden. Damit iibernimmt Decurtins die Einengung der Ekklesiologie auf
die sichtbare, hic et nunc erfahrbare Kirche, wie sie in der zeitgenossi-
schen Fundamentaltheologie zu konstatieren ist.

186

Das Zerstorerische an der Maschine ist die Tatsache, dass sie gleich nach
ihrem Auftreten in die Hande des Kapitals geraten ist. Vgl. Decurtins
1907, 414 und schon Jahre friiher in seiner Rede am Arbeiterkongress von
Zurich 1889 (die Rede ist abgedruckt in La Liberté vom 28.12.1889 und
29.12.1889): ,,C'est ainsi que la machine aux mille bras entra dans l'aréne
de la vie économique comme organe du capital.*

162



187

Siehe Aubert 1975, 174: ,,Man konnte auf den ersten Blick iiber diese
Stellungnahme (sc. im Streit um den praktischen Modernismus) erstaunt
sein, wenn man sieht, wie mehrere Integralistenfiihrer — unter anderen
Benigni in Italien, Maignen in Frankreich, Decurtins in der Schweiz — eif-
rig fiir die Enzyklika Rerum novarum eintraten. Sie blieben dem Anfangs-
programm des sozialen Katholizismus aus den ersten Jahren Leos XIII.
treu, ...“. Vgl. auch Gruner 1953, 436: ,Ist nicht der Misserfolg in der So-
zialpolitik gleichsam der Ansporn zu seinem monomanen Hyperkatholi-
zismus im Modernistenstreit, ...“. Nicht anders auch Altermatt 1972, 125.
Jetzt auch Holenstein 1993, bes. 46f.

188

Gisler, der natiirlich um die Rolle Decurtins in der Freiburger Moderni-
stenkontroverse, insbesondere um seinen Angriff auf Zapletal und die
weiteren Meldungen nach Rom, mindestens geriichteweise wusste und
ebenfalls vom Besuch Benignis in Trun (Sommer 1910), konnte gar nicht
gelassen reagieren. Er fiirchtete sogleich nicht nur um seinen wissen-
schaftlichen Ruf, sondern auch um seine kirchliche Stellung und seine
Rechtglaubigkeit, mindestens um die rémische Einschitzung derselben.
Decurtins wiederum hatte schon Jahre frither (1910, 467) die Eingrenzung
des Modernismus auf das in Pascendi gezeichnete philosophisch-
theologische System als den Fehler bezeichnet.

189

Metz 1991, 306. Vgl. Cavelti 1917, 47ff., bes. 48f.: Decurtins Kampf ge-
gen die Zentralisierung des Rechtes. Ch. Caminada erwagt sogar, dass das
Uberhandnehmen des Zentralismus ihn zur Demission als Nationalrat
bewogen habe (Bindner Tagblatt vom 5.6.16). Als 1898 eine Rede in
Schaffhausen Zweifel an seiner Linie aufkommen liess, setzt er sich in der
Gasetta Romantscha vom 27.10.1898 zur Wehr. Er tut dies unter Heran-
ziehung der Qualifikation, die ihm U. Diirrenmatt, sein protestantischer
Antipode und Gesinnungsgenosse zugleich, zuteil werden liess: ,,Wir soll-
ten nur zitieren, was Redaktor Diirrenmatt von der Berner Volkszeitung,
der immer und mit grosster Kraft fiir den Foderalismus eingestanden ist,
in seiner Zeitung einem alten Biindner iiber meine (sc. Decurtins) Rede
schreibt: Diese Rede eines Mannes, der wie kein anderer das foderalisti-
sche Banner hochhielt und seine katholischen Freunde nie verlassen hat,
zeigt uns, wo wir mit der Zentralisierung des Rechtes hinkamen.*

163



190

So zitierte er am Ziircher Arbeiterkongress von 1889 den Philemonbrief
und das kanonische Recht ebenso wie Lassalle und den romischen Theo-
logen Liberatore. Seine Rede beendigt er mit einem Hinweis auf das ora
et labora der Benediktiner, welches umfasst sei vom Memento mori. Das
ist nicht eine ubliche Rede vor Gewerkschaftern. Der Nachruf im katholi-
schen ,,Aargauer Volksblatt“ versucht seinen Eindruck in diese Worte zu
fassen: ,,Da prégte sich alles in ihm aus: der stolze Biindner, der feurige
Katholik, der gewaltliebende Volkstribun.*“ (31. Mai 1916)

Decurtins war insofern kein Populist, als er dem Volk gefallen wollte. Das
muss auch Jost 1992, 50 konzedieren: ,,Decurtins lasst nie den leisesten
Zweifel, dass seinen religiosen Grundsitzen, die sich einem integralisti-
schen Konfessionalismus sehr nahern, absolute Prioritat zukommt.“ Er ist
aber, wie Ch. Caminada schreibt, ein Mann, der als Fiihrer des Volkes
auflebt: ,,... ja noch beir der letztjahrigen Landsgemeinde, wo er keine
Amter mehr erstrebte, rauschte die Begeisterung der Mianner, da sie wie-
der mit dem gewohnten ,pievel dil cumin della Cadi“ angesprochen wur-
den; wie ein Volkskonig verstand er dieses ,,an mein Volk® iiber der Ver-
sammlung vibrieren zu lassen.” (Biindner Tagblatt vom 5.6.1916)

191

,Unsere 48er Verfassung war ein Kompromiss. Den Kantonen blieb ihre
Souveranitat gewahrt. Deshalb ist ... die Beteiligung unseres Volkes am
Staatsleben eine rege geblieben ... Was den Staat geschaffen, das soll ihn
erhalten; in historischem Sinn wollen wir ithn weiter entwickeln.” Decur-
tins im ,,Vaterland®“ vom 27.12.1895. Die Rede selbst war am 22. De-
zember in Sursee gehalten worden. Aus einem gewissen Abstand, immer-
hin nun schon bald 50 Jahre, wird die gleiche Verfassung, die vorher zum
Teil als Diktat der Sieger des Sonderbundskrieges erschienen war, sogar
gelobt! An der gleichen Tagung sprach Regierungsrat Walther (s. unten
Anm. 200) iiber den Vorwurf, dass die Katholiken schlechte Eidgenossen
seien. An der gleichen Tagung fithrte der anwesende Geistliche aus, dass
sie flir die foderalistischen Ziele Bundesgenossen unter den glaubigen
Protestanten finden konnten, also wieder die gleiche Allianz wie Decurtins

— von Sprecher oder Decurtins — Dirrenmatt. (Zu diesem Thema cf.
Rusch 1952-54, 25).

192

Decurtins ebd. Es ging damals um die Frage eines einheitlichen Straf-
rechtes. Decurtins befiirchtet den Verlust des Rechtsbewusstseins und er-
lautert dies an einem Beispiel: ,Milde wird man in einem Hochtale von
Uri und Graubiinden einen Diebstahl von ein Paar Schuhen, strenge ein

|64



Vergehen gegen die Sittlichkeit ahnden. Genf dagegen wird im ersten Fall
hart, im zweiten gelinde urteilen.” Ist es Uberinterpretiert, hinter diesen
Beispielen die geschlossene katholische Gesellschaft der Surselva oder des
Urserntales zu vermuten, welche fiir Decurtins zur Hiiterin der ethischen
Traditionen der einen Kirche wird, ihr gegeniiber die dem Besitz ver-
schriebene, um nicht zu sagen verfallene Gesellschaft der protestantischen
liberalen Stadt, der Ubergriffe im ethischen Bereich (in die Wiirde der
Person) weniger wichtig sind als Eingriffe in den Besitz? Auch wenn die
Beispiele zufallig sein sollten, spiegelt sich in ihnen eine Dichotomie, der
wir schon des ofteren begegnet sind. Sie fithrt hart an die Grenze einer
Sonderethik der kleinen Einheit, die wiederum mit der Ethik der weltum-
spannenden Kirche kontrastiert.

193

Decurtins ebd. Hierin finden sich die Ziige wieder, welche Gygax, der
freisinnige NZZ-Redaktor 1910, 882 so zusammenfasst: ,In ihm loderte
zeitlebens eine heilige Glut, die Leidenschaft fiir die Idee, eine Liebe fiir
das Volk, wie sie den Mannern des Revolutionszeitalters eigen war.“ Ob
allerdings Decurtins den Vergleich mit den Mannern der Revolution ge-
schatzt hatte, bleibe dahingestellt.

194

Ich habe das Engagement Decurtins in Schul- und Schulmaterial-Fragen
in einer separaten Veroffentlichung behandelt. (Flury 1995a). Besonders
in seinen letzten Lebensjahren hat er sich intensiv mit Fragen der Schul-
zentralisation befasst, man vergleiche die Jahrgange 1915 und 1916 der
,Schildwache®. Einerseits sahen die Liberalen in der offentlichen Volks-
schule ein Mittel, ihre Ideen allgemein durchzusetzen, andererseits die
katholischen Kantone hier gerade ihr Eigenstes, das sie nicht preisgeben
wollten. Das Engagement seines liberalen Gegenspielers Anton Steinhau-
ser zugunsten konfessionell gemischter Schulen war mit ein Grund fiir sei-
ne Abwahl als Nationalrat.

195

Hard 1974 und Cavelti 1954. Bis zur Aufnahme eines Vertreters der Ka-
tholisch-Konservativen in den Bundesrat waren die mit der Verfassungs-
revision eingefiihrten Referenden die einzige Moglichkeit des katholischen
Volksteiles, eidgenossische Politik zu gestalten, allerdings eine rein defen-
sive, bremsende Moglichkeit. Auffallend zentral war in der Propaganda
gegen eine gesamtschweizerische Schulkoordination in den 80er Jahren
unseres Jahrhunderts das Argument: Wir brauchen keinen eidgenossi-

165



schen Schulvogt. Man hat also das Argumentarium vor fast 100 Jahren
unbesehen wieder hervorgeholt und angewandt.

196

Unter Hinweis auf die Grindung der Universitat Freiburg: ,,Nur ein ka-
tholischer Kanton konnte eine katholische Universitat schaffen.”, dann das
im Text angefiihrte Zitat (Vaterland vom 27.12.1895). Die Haltung
Decurtins zu Ph. A. Segesser war allerdings so konfliktfrei nicht, wie sie in
dieser Rede erscheint. Segesser hatte besonders Miihe mit dem sozialen
und damit nationalen und internationalen Engagement Decurtins. Vgl.
Standerat Winiger im Nachruf im ,,Vaterland“: ,Der streng foderalisti-
sche Kurs, den die Fraktion bis dahin gegangen, musste naturgemass die-
sem eigenen Kurse gewisse Hemmungen und Schwierigkeiten bieten, und
so erklaren sich gewisse, scheinbar sprunghafte Schwankungen ...“ Aller-
dings sei Decurtins ,in den grossen konstitutionell-politischen Fragen
nicht weniger Foderalist® als Segesser gewesen (Zit. im ,,Biindner Tag-
blatt“ vom 7.6.1916). Gygax 1916, 884 schreibt allerdings von einem
»schroffen Gegensatz® zu Segesser. Fir Decurtins Haltung als Foderalist
und zugleich Ultramontaner gilt, was Stadler 1984, 620f. bezogen auf A.
Wirz bemerkt: ,,Was hier mit dem Unterton des Triumphes gefeiert wird,
ist eben die straffe Zentralisierung, die man als eidgendssischer Politiker
wohl strikte ablehnt, als romischer Katholik jedoch begeistert bejaht.*

197

Mit dieser Konzeption geht eine Auffassung von Welt einher, die Meyer
zu Schlochtern 1992, 70f. als integralistisch bezeichnet. Er bezieht diesen
Terminus nur auf seinen Gebrauch bei H.U. von Balthasar, ohne klar zu
machen, dass damit die ganze Problematik der Modernismus-Krise und
des dort die Kirche leitenden Kirchen- und Weltverstandnisses aufbricht.
Dieser Hinweis auf die heutige Diskussion um das Verstandnis von Kirche
muss gentigen. Er soll aber mindestens anzeigen, wie sehr sich diese auf
den ersten Blick rein historischen Fragen in die aktuelle fundamen-
taltheologische Lage einbeschreiben und wie sehr Decurtins mit seinen
Ausfilhrungen immer wieder, bewusst, theologische Fragen aufwirft. Dass
diesem Modell der Kirche von oben heute pointierte Modelle der Kirche
von unten gegeniiberstehen, zeigt das Gutachten der RKZ zu den Bi-
schofswahlen allgemein und speziell zur Churer Bischofswahl.

198

Vgl. die von Decurtins als Abschreckung zitierten Satze von Martin
Spahn zum Antagonismus Germanentum — Romischer Katholizismus.
(Decurtins 1913, 13f.). Allerdings steht dem gegeniiber der internationale

166



Zug der Bewegung: ,,Loisy wie Martin Spahn, Fogazzaro wie Romanones
traumten von dieser Zukunftskirche.” (ebd. 3)

199

Decurtins im ,,Vaterland“ vom 27.12.1895. Gygax 1916, 888 sieht hier
Auswirkungen der Personlichkeit Decurtins: ,,Sowviel ist sicher, dass er in
der Wirtschaftspolitik meistens andere Wege ging als die konservative
Partei, ihr sozial weit vorauseilte, aber doch wieder im Grund des Herzens
zu sehr Individualist, Herrennatur war, um auf die Dauer an staatssoziali-
stischen Losungen Geschmack zu finden.“

200

Walther spricht an einer Versammlung des katholischen Mannervereins
Luzern, im Anschluss an ein Referat von Professor Meyenberg zu den
Massnahmen Pius X. gegen den Modernismus. (,Die Ostschweiz® vom
17.10.1910). Es ist der gleiche Regierungsrat, der 1895 an der Versamm-
lung in Sursee (s.0.) die Eigenstandigkeit des Luzerner Katholizismus be-
tont hatte. Es mag erlaubt sein, auf eine aktuelle Parallele wenigstens hin-
zuweisen: Walther beklagte damals den Weg der Informationen iiber
Freiburg nach Rom und deren Tendenz, die sie auf diesem Weg erhielten
und da waren sicher in erster Linie Decurtins und Weiss gemeint. 1992
war es der Bischof von Freiburg, welcher in seiner Ansprache vor Johan-
nes Paul II. als Prasident der Schweizer Bischofskonferenz beklagte, der
Vatikan sei iiber die Schweizer Verhaltnisse einseitig informiert und
mochte doch bitte die nach Rom gelangenden Nachrichten auf ihre Ten-
denz hin priifen und sie gewichten. Tempora mutantur?

201
Decurtins 1907, 398

202

Man beachte in diesem Kapitel genau die im Text angegebenen Ein-
schrankungen. Darum ist auch bez. der Literatur kein Uberblick inten-
diert. Ich habe — getreu meinem bisherigen Vorgehen — den zeitgenossi-
schen Stimmen den Vorrang gegeben. Dass der erste Brief an einen
jungen Freund (Decurtins 1907) als Grundtext zur sozialen Frage Vorrang
hat vor den fritheren Arbeiten, ergibt sich aus der Fragestellung. Er ist zu
erganzen durch den Ketteler-Vortrag von 1912 und besonders durch die
wenig beachteten Artikel in ,,Die Schildwache® von 1915 und 1916. Ne-
ben den bereits erwahnten Arbeiten haben mir in diesem Kapitel beson-
ders geholfen: Beck 1903a, Beck 1903b, die Dokumentensammlung Balt-
hasar/Gruner 1989, Beuret 1959, Fry 1951, Balthasar/Gruner/Hirter

167



1988, Weber 1989, Ruffieux 1966, weitere Literatur in diesen Werken
und bei Altermatt/Bosshart-Pfluger/Python 1992. Ein brauchbarer, kur-
zer Uberblick iiber die Entwicklung der katholischen Soziallehre findet
sich bei Steger 1991.

203

Decurtins stand allerdings im Nationalrat auch fiir seine Wahlerschaft ein,
vgl. seine beriihmte ,Geissenrede” Fry 1949, 218ff. Ausfiihrlich Berther
1916, 35-43, Cavelti 1917, 24 betont, dass sich aus der Anerkennung der
allein richtigen Staatsphilosophie und der heissen Liebe zum Volk, bes.
den Schwachen, alle ausseren Widerspriiche im Wirken Decurtins auflo-
sen liessen. Umgekehrt muss er ithn S. 27 gegen den Vorwurf verteidigen,
er sei ein Aristokrat (cf. ebd. S.31 sein Einsatz fiir von Ungliicksféllen be-
troffene Dorfer, fiir welche er in nicht ganz lupenreiner foderalistischer
Manier Bundesgelder fordert). Das Engagement Decurtins in der sozialen
Frage ist in seiner Entstehung schon bei den zeitgenossischen Autoren un-
klar. C. Caminada 1916, 419 verweist auf das Studium von Lasalle (!)
schon wahrend seiner Gymnasialzeit. Berther 1916, 17f. verteidigt ihn nur
gegen den Vorwurf der Inkonsequenz. Cavelti 1917 bespricht diese Seite
Decurtins sehr ausfiihrlich (55-73) und verweist auf die Vorbildrolle Ket-
telers. Das tut Decurtins selbst immer wieder z.B. 1907, 394f. Ein Finger-
zelg mag der Hinweis darauf sein, dass Ketteler sich seine Anschauung
aus Thomas-Studien erarbeitet hat. ,,Gerade dieses Studium tberzeugte
ihn von der Unvereinbarkeit der ethischen Auffassung des Eigentums, wie
sie die katholische Vorzeit lehrte, mit jeder Auffassung des Eigentums, die
er bei den klassischen Nationalokonomen vorfand.” (395) Decurtins
schliesst sich hier an. Dann ist die soziale Frage im Grunde eine ethische
Frage und Decurtins mag tiber sein Studium der Vater zuerst auf diese
ethische Frage gestossen sein und dann mit Thomas, vermittelt durch
Ketteler, auf die Korrelation mit der sozialen Frage seiner Zeit.

204

Decurtins 1907, 413. Auch dieses Zitat schliesst an eine Erwahnung von
Thomas von Aquin an und formuliert den Gegensatz sehr deutlich: ,Im
Gegensatz zu jener aus der Aufklarungsphilosophie herausgewachsenen
Sozialphilosophie, welche im Egoismus den sittlichen Regulator des wirt-
schaftlichen Lebens sieht und in der Entwicklung desselben die Moral aus-
schaltet, anerkennt die scholastische Philosophie ein ewiges Sittengesetz,
dem das wirtschaftliche Leben wie das Leben des Einzelnen unterworfen
ist.” Wieder zeigt sich hier die zentrale Stellung der ethischen Frage.

168



205

Das Zitat Decurtins 1907, 394. Seine Stellung zu Ketteler skizziert
Decurtins ebd. 394-396 und 1912, wo alle Decurtins'schen Themen bei
Ketteler angesiedelt werden, nicht zu Unrecht. Bes. S.126 die Verbindung
von historischer Bildung und scholastischer Philosophie bei Ketteler als
Motor seines sozialen Engagements. Zu Vogelsang ausfithrlich 1907,
396ff. Dort S.398 die Skizze einer mittelalterlichen, kollektivistischen Ge-
sellschaftsordnung und die Einschdtzung durch Vogelsang: ,,Als die gross-
artigste Geistesarbeit steht diese Schopfung der christlichen Sozialordnung
des Mittelalters vor unseren Augen: ein sozial inkarniertes Christentum;
wie die gen Himmel strebende Majestat unserer gotischen Dome ...
Decurtins selbst bejaht die Fundierung der christlichen Soziallehre in den
Lehren der Vorzeit und sieht ihren Zerfall gerade da, wo die Forderung
aufbricht, ,,mit der Philosophie der Vorzeit zu brechen, von einer veral-
teten Auffassung sich loszuldsen ... (399) Vgl. Durand 1995, 31: Il (sc. le
courant traditionaliste) propose le retour a une société d’ordres, anti-
individualiste, aux corporations, ... 1l préconise une Europe chrétienne
dont le Pape serait le roc inaltérable ... |,

206

Das erste Zitat Decurtins 1907, 395 (vgl. Decurtins 1912, 146 zum Vor-
wurf an Ketteler, seine Ideen seien sozialistisch). Das zweite Zitat ebd.
396. Zum Verhaltnis Vogelsang — Ketteler Decurtins 1912, 146.

207

Decurtins 1907, 412. Allerdings geschieht diese Erweiterung im Sinne ei-
ner Bestatigung, dass namlich der Beweis erbracht wird, ,,wie die modern-
sten Forschungen auf dem Gebiete der Psychologie und Psychophysik da-
zu beitragen, die Wahrheit der Lehre des hl. Thomas iiber die Seele und
ihre Eigenschaften zu beweisen.” (ebd) Immer wenn die katholische Kir-
che auf die mittelalterliche Scholastik zuriickgegriffen habe, ,,den Hoéhe-
punkt der Philosophie im Christentum ... auf welcher die folgenden
christlichen Denkergenerationen mit Sicherheit weiterbauen koénnen*
(411), dann haben Kirche und Theologie eine Bliitezeit erlebt. Verfall
umgekehrt immer, wenn dieser Weg und sei es nur teilweise verlassen
wurde.

208

Decurtins 1907, 397. Vgl. auch 399, wo betont wird, das dies genau das
Bestreben der in der Union de Fribourg zusammengeschlossenen
»hervorragendsten Vertreter der christlichen Sozialreform aus den ver-
schiedenen Kulturlandern® gewesen war. Es wird uns unten noch be-

169



schaftigen, wie dieses starre und thetische Festhalten mit einem so dyna-
mischen und sprunghaften Charakter tibereinstimmen konnte.

209

Decurtins 1907, 413. Vgl. Gygax 1916, 886f., wo er mit einem Zitat von
Leroy-Beaulieu auf die stete Riickbindung aller Anstrengungen Decurtins
an das romische Zentrum der Kirche verweist.

210

Decurtins 1907, 414. Das hat Favon, sein Kampfgefahrte und Antipode
im Nationalrat sehr gut gespiirt und gesehen. Beide hoffen, dass in einer
in sozialem Frieden lebenden Gesellschaft ihre jeweils ganz anders gear-
teten Ideen zum Tragen kommen. Cf. Gygax 1916, 886. Ruffieux 1966,
376: ,,IJm Gegensatz zu Decurtins glaubt er, dass das neue Regime die Ar-
beitermassen nicht in die Kirchen zurickfiihren, sondern durch die Be-
freiung des Korpers die Geister dem Freidenkertum offnen wird.“ Edel
1941, 19f.; C. Caminada 1916, 420. Die Hauptpunkte der Motion Fa-
von/Decurtins bei Cavelti 1916, 63, zur Rede Decurtins 64: ,,ein meister-
haftes Exposé des katholisch-sozialen Programmes.“

211

Da die Scholastik philosophia perennis ist, (s.0. Anm. 207 ) gilt dies unab-
hangig der gesellschaftlichen und sozialen Veranderungen. Was Leo XIII.
(,Zeuge und machtiger Forderer einer tiefgehenden Strémung, die der
Scholastik eine neue Bedeutung bringen sollte,” Decurtins 1907, 412) und
Pius X. (der ,,nachdriicklich auf die Bedeutung der katholischen Tradition
in Wissenschaft und Leben aufmerksam gemacht” hat, ebd. 413) an die
Hand genommen haben, darf nun nicht einer Modestromung zum Opfer
gebracht werden.

212

Deutsch zu finden in Beschliisse 1903, franzosisch in Union 1903, dazu
Beuret 1959, 87ff. Interessant seine Bemerkungen S.93 zum ausgespro-
chen interventionsfreundlichen Charakter der Thesen, was Decurtins im-
mer wieder in den Verdacht brachte, er opfere hier seinen Foderalismus
den momentanen Vorteilen der Unterstiitzung durch den Staat (zB. in den
Augen Segessers, welcher den Staat aus der Losung der sozialen Frage
heraushalten wollte). Fir Decurtins entscheidet sich diese Frage an der
dahinter liegenden Ethik. Ist die Ethik der Staatsintervention der Ethik
der Kirche konform, verfolgt sie die gleichen Ziele, dann muss die staatli-
che Intervention nicht illegitim sein.

170



213

Die Stellung der Frau war zwischen den katholischen und den sozialisti-
schen Fliigeln der Bewegung sehr umstritten, vgl. Cavelti 1916, 68. Ka-
tholisches Interesse war die grosstmogliche Befreiung der Frau von der
Fabrikarbeit, sozialistisches die der Gleichstellung mit den Mannern d.h.
Arbeit in den Fabriken ja, aber zu gerechten Bedingungen. (Man verglei-
che die parallelen Fragestellungen auf pietistischer Seite vgl. Scharfe
1980, 107ff.) Sehr kritisch Jost 1992, 102. In der Riickschau urteilt
Decurtins selbst, ,,die Grosse der katholisch-sozialen Bewegung lag darin,
dass sie dem Sozialismus und seiner geschlossenen Weltanschauung eine
katholische Weltanschauung gegeniiberstellte. Das ist uns nie so klar ge-
worden wie auf dem allgemeinen Arbeiterkongresse in Ziirich, als wir die
Frauenarbeit behandelten und die Frage der Familie zur Entscheidung
kam.“ (Die Schildwache vom 22.4.1916) Noch kurze Zeit vor seinem Tod
zeigt sich einmal mehr die Wichtigkeit der ethischen Frage. Darin muss
sich die katholische Weltanschauung von anderen, insbesondere der libe-
ralen und der sozialistischen unterscheiden. Koalitionen sind mit den Li-
beralen ganz unmoglich, da der Liberalismus menschenverachtend ist, mit
den Sozialisten sind sie nicht ausgeschlossen, aber nur soweit als sie nicht
zB die Stellung der Frau und der Familie tangieren.

214

Decurtins 1907, 397f. in Aufnahme Vogelsang'scher Gedanken. Zu die-
sem Thema Weber 1989, 11 und bes. 21f. Weber betont, dass fiir Decur-
tins die soziale Frage eine Arbeiter- und Mittelstandsfrage sei (S.31). Den-
selben Ansatz hatte schon Gygax 1916, 887 als fiir Decurtins
entscheidend herausgearbeitet: ,Das Bestehen einer breiten gewerblichen
und bauerlichen Mittelschicht erschien ihm eine conditio sine qua non fiir
unsere Demokratie.“ Eine stindische Ordnung in einem streng foderalisti-
schen Staat, zusammengehalten durch die Lehre der einen Kirche, so un-
gefahr prasentiert sich fiir Decurtins das Idealbild des Staates. Vgl. Edel
1941, 23ff.: ein standiger Friede kann nur einkehren, wenn und wo der
alte Streit zwischen Dienstherr und Arbeiter geschlichtet wird, wozu die
katholische Lehre anleitet.

215

Decurtins 1907, 396.; ebenfalls 1912, 136. Zur Definition von Ultramon-
tanismus zur Zeit Kettelers vgl. Stadler 1984, 142f. Decurtins selbst wollte
ultramontan sein, fiir ihn war dies kein Schimpfwort, sondern eine, wenn
nicht die Konstante seines Denkens und Handelns, vgl. Rusch 1952-54,
28; Roschewski 1961, 8; Edel 1941, 15, Cavelti 1917, 80ff.

171



216

Das erste Zitat Decurtins 1907, 414. Der siegesstolze Liberalismus ebd.
394, das zweite Zitat 399. Der Gebrauch biblischer Bilder und Zitate ist
bei Decurtins weniger haufig als die Referenz auf die Lehre der Viter und
der Scholastik. Er schliesst aber den ersten und dritten Brief mit einer bi-
blischen Referenz, die allerdings mehr bestatigenden und ermahnenden
Charakter hat. Exegetische Bemiihungen sind bei ihm nicht zu bemerken.

217
Decurtins 1907, 410. Vgl. auch 1913, 1, wo er beklagt, ,,dass wohl keine
geistige Bewegung der Gegenwart so schwer dargestellt werden konne, wie

gerade der proteusartig in so vielen Gestalten schillernde Modernismus.*
Ebenso 1910, 451 und 468.

218

Decurtins 1912, 142. Vgl. Decurtins 1907, 404 das Verhaltnis von kirchli-
cher Autoritat zur Exegese; 408 zur Auffassung von Loisy bez. Griindung
der Kirche und 414; ,,Es muss der Stolz eines edlen Herzens sein, sich in

inniger Verbindung mit jener Kirche zu wissen ...“ Vgl. auch Die Schild-
wache vom 20.11.1915.

219

Das unter Anm. 73 nachgewiesene Zitat von Vogelsang zeigt die schroffen
Gegensatze. Es geht um Heil oder Unheil, Holle oder Paradies. Insofern
wird der Kampf eben nicht nur um eine Mehr oder Weniger an sozialen
Errungenschaften gefochten. Wenn nicht zumindest Elemente christlicher
Weltanschauung ihren Platz in den sozialen Ordnungen einnehmen, ist
der Mensch entweder schutzlos den vernichtenden Miachten der liberalen
Oekonomie oder den letztlich atheistischen sozialistischen Lehren ausge-
liefert.

220

Decurtins 1907, 396. Zum Verhaltnis zur Technik cf. auch die folgende
Seite, wo er Vogelsang folgend postuliert, es gehe darum alle ,,technischen
und echt wissenschaftlichen Errungenschaften® fiir die Wiederherstellung
der Ordnung in den sozialen Verhaltnissen zu nutzen. Man beachte: echt
wissenschaftlich. Dahinter steht ein auch in der zeitgendssischen Funda-
mentaltheologie oft zu beachtender Topos: Echte Wissenschaft kann, da
es ihr um Wabhrheit geht, der kirchlichen Lehre, die ja die Wahrheit ist,
nicht widersprechen. Sollte solch ein Widerspruch existieren, kann es sich
nicht um echte Wissenschaft handeln.

172



221

Decurtins 1907, 414. Der wichtigste Bestandteil des Satzes ist ,,Segen fiir
alle“. Hierin konnte sich Decurtins mit den Sozialisten treffen: Es galt die
technischen Errungenschaften und den daraus sich ergebenden Mehrwert
fur alle zu nutzen. Die theologische Sprache ,,Segen zeigt dann auch, wo
er sich von den Sozialisten unterscheiden musste.

222

Das erste Zitat s.o. Anm. 71, das zweite ebd. Beide Male sind es Zitate
von Vogelsang, sie konnten aber von Inhalt und Sprache her genauso bei
Decurtins stehen. Sie sind Zeichen seines engen Anschlusses an ihn, vgl.
auch Fry 1952, 103. Besonders in seinen letzten Jahren hatte Decurtins
einen dhnlichen Sprachstil (vgl. Fry 1950, 692: ,stellte Decurtins ... un-
mittelbar vor seinem Tode fest“ dass der allgemeine Kampf gegen das
Christentum ,,die Lebensbedingungen des Menschen immer unertragli-
cher (machte), weil mit dem Christentum alle Schranken unersattlicher
Habsucht und Genusssucht fallen mussten.®), am besten zu erkennen in
seinen Aufsatzen in ,Die Schildwache®. Alles oder nichts, Tod oder Le-
ben, katholische Lehre und Kirche oder Nihilismus — wie Kaskaden
kommen da die Gegensatzpaare, die keinen Raum fiir Differenzierungen
lassen. In der Art ahnlich wie in der Internationalen wird auch hier zum
letzten Gefecht getrommelt.

223

Vgl. Specht/Bauer 1924, 54f., wo innerhalb der demonstratio religiosa
von der Notwendigkeit der Religion gehandelt wird, allerdings bez. der
sozialen Frage in sehr konservativer Art: ,,Denn die Religion lehrt und
pflegt alle Tugenden, auf denen das soziale Wohl der Menschheit beruht.*
(55) Nicht anders argumentiert diese Fundamentaltheologie, wo es um die

Notwendigkeit der Ausseren (also der Religion als Institution) Religion
geht. Ebenso Weber 1907, 114.

224

Vgl. dazu Flury 1982, ebenso 1985 und 1988 zum Hintergrund dieser
Haltung des konservativen Protestantismus. Scharfe 1980 bringt zum im-
pliziten Protest des Pietismus gegen die oekonomische Ubermacht des Li-
beralismus eindriickliche Beispiele, vgl. 117f., 123f. u.a., dann aber auch
seine Fortschreibung der Problematik innerhalb der protestantischen Kir-
chen bis in die Gegenwart S.165 und vorher schon iiber ein pietistisches
Blatt aus Wiirttemberg ,,Christenbote”, der z.B. die Dogmatik von D.F.

Strauss «zusammenfasst» und so gegen die liberalen «Christusleugner» po-
lemisiert (146f.).

173



225

Vgl. dazu die beiden Studien: Die Werte der Schweizer und Croire en
Suisse (Jede(r) ein Sonderfall). Mit dem etwas schlagwortartig tonenden
Begriff: Patchwork-Religion ist ja nichts anderes gemeint als diese Verfii-
gung des Individuums, die es ithm erlaubt, sich seine Werte frei zusam-
menzustellen, ohne dass er — und hier liegt das eigentliche Neue — soziale
Nachteile in Kauf nehmen miisste.

226

Diese Sitze sind bes. aus der schweizerischen Situation geschrieben und
verstehbar dort, wo demokratische Strukturen, auch wenn sie nur von ei-
nem kleinen Teil aktiv genutzt werden, von der staatlichen ohne weiteres
auf die kirchliche Ebene iibertragen werden.

Was das fiir das Amt bedeutet und vor allem auch fiir die psychische Si-
tuation der Amtstrager, die wissen, dass sie das Amt pragen und so indi-
rekt durch diese Last viel mehr wieder gepragt werden als ithre Vorganger,
die vom Amt stiitzend gepragt wurden, das in einer Reflexion zu beden-
ken und aufzufangen, ist erst angefangen worden. Die Bischofskrise gabe
hier guten Anlass, wird aber — verstandlicherweise — viel zu wenig in diese
Richtung genutzt.

Dass diese Problematik die konfessionelle Situation iibersteigt und ihre
Diskussion damit eigentlich zu einem oekumenischen Anlass werden
misste und konnte, sei hier doch explizit zur ganzen Problematik beige-
fugt. Der Protestantismus kann sich davon sicher nicht dispensieren mit
dem Hinweis auf das Fehlen des Bischofsamtes in der Schweiz. Cf. meine
Bemerkungen in Flury 1995a.

227

Damit sind dann auch fiir den tberwiegenden Teil der Befragten die
konfessionellen Unterschiede zur Bedeutungslosigkeit verkommen, bzw.
auf das Niveau von eher folkloristischen Eigenheiten zu situieren. Dies
wird in der Regel noch dadurch verstarkt, dass die Amtstrager der Kirche,
d.h. die direkt mit Fragen wie Eheschliessung, Kindertaufe etc. konfron-
tierten Priester und Pfarrer im Gegensatz zur Hierarchie die Unterschiede
in der Regel eher herabspielen und nach meiner Erfahrung ohne grosse
Schwierigkeiten auch kirchenrechtlich unabgestiitzte Feiern durchfiihren.
Daraus muss dann zwangslaufig die Meinung erwachsen, dass es sich bei
den konfessionellen Unterschieden in erster Linie um machtbesetze
Strukturen des Kirchenapparates handle, welcher nur das eine Interesse:
Verteidigung des status quo habe. Ganz verloren geht dabei die Einsicht
in die anthropologisch und theologisch fundamentalen Fragen, welche
sich mit der konfessionellen Differenz stellen.

174



228

Zu Wichern konsultiere man besonders seine padagogischen Schriften,
Bd.2 in der Ausgabe von Janssen, der ebd. eine instruktive Einleitung gibt.
Aehnlich in der Ausgabe von Meinhold, Bd. VIIL. Janssen hat auch tber
Wicherns theologische Basis einen guten Artikel geschrieben, Janssen
1973. Im gleichen Band finden sich weitere Aufsitze zu Wichern und
auch die notige Literatur. Zum Zusammenhang von Diakonie und Erzie-
hung, s. auch Wagner 1967, z.B. 28 :“Als die 'Innere Mission' im 19.
Jahrhundert ihren Weg begann, stellte sie sich zunachst als Erzichungsarbet
vor und entwickelte sehr bald eigene Vorstellungen vom Wesen und Ziel
der Erziehung.“ Zu dieser eigenen Vorstellung vgl. auch die besonders fiir
die Schweiz wichtige Arbeit von K.Ruth 1927. Einen guten Uberblick
bietet jetzt der TRE-Artikel: Diakonie I von P. Philippi.

229

Am Wittenberger Kirchentag 1848 setzt Wichern die Griindung des
,Central-Ausschusses fiir die Innere Mission® durch. Wichern nimmt de-
zidiert gegen die kommunistischen Versuche Stellung, die soziale Frage zu
losen. Vgl. seine Schriftt Kommunismus und die Hilfe gegen ihn.
(Samtliche Werke Bd. 1). Neben diese Ausfithrungen stelle man seine Be-
merkungen zur Revolution in der unter Anm. 231 erwahnten Denkschrift.
(ebd. S. 200). Gerade hier wird dann auch sichtbar, wie er die Lage der
,verlorenen, verlassenen, verwahrlosten Massen® (ebd. S. 183) mit einer
andern Stossrichtung zu steuern sucht als z.B. Weitling, bei dem Jesus
auch als Revolutionar bezeichnet werden kann.

230

Diese Not existiert also nicht nur im Proletariat. Deshalb Wichern: ,,Das
Rettungshaus kann sich aus Waisen und Nichtwaisen, aus Verwahrlosten
und nicht Verwahrlosten, aus Armen und Nichtarmen, Wohlhabenden
und Reichen rekrutieren.” (Samtliche Werke ed. Meinhold Bd. VII, 375).
Charakteristisch ist fir das Rettungshaus ,die Verbindung des positiv
Christlichen und Volkstiimlichen® (ebd. S. 384). Die Bedeutung dieses
bergenden Raumes bei Wichern ist fundamental und sie kann denn auch
innerhalb der Geschichte der religiosen und allgemeinen Erziehung kaum
liberschatzt werden. Wichern beschreibt hier ein Jahrhundert friiher, was
die Padagogik (z.B. W. Flitner oder O.F. Bollnow) im 20. Jahrhundert
wieder betonte und die Entwicklungspsychologie denn auch detailliert be-
schrieb. (R. Spitz, E.H. Erikson) Dazu auch Janssen in der Anm. 1 zitier-
ten Einleitung:“ Erziehen heisst ein solches geschichtlich geordnetes Ge-
samtleben als bergenden Raum fiir ein Einzelleben anbieten®. Und er
fahrt zu Recht fort: ,Den Inhalt dieser geschichtlichen Vergangenheit

175



kann Wichern nur theologisch beschreiben.® (Bd. 2, S. 12) Dass und war-
um dieser Inhalt letztlich nur theologisch zu beschreiben ist, dartiiber ware
von einer Art Fundamental-Religionspadagogik der Diskurs mit der Pad-
agogik zu fithren. Ich meine, dass dieser Diskurs fiir die Religionspadago-
gik wie fiir die Padagogik fruchtbarer sein konnte als das mitunter etwas
unbedachte Kopieren und Anwenden von Unterrichtsmethoden auf den
Religionsunterricht. Damit wird als stillschweigende Voraussetzung ak-
zeptiert, die Religionspadagogik hatte zur Theorie der Padagogik nichts
Grundsatzliches beizutragen.

231

Wichern, Samtliche Werke I, S.255 (ed. Meinhold) Der Vergleich Ret-
tungshaus-Kirche zeigt sich auch dann, wenn von Personen die Rede ist.
Zwar schrankt Wichern ein, aber die fast priesterliche Funktion des Haus-
vaters (deshalb auch eine Art von Absolution beim Eintritt ins Rettungs-
haus) ist nicht zu verkennen: ,Dieser Missionsgeist freilich ist fiir das
Hausvateramt keineswegs und nie das emnzige, aber das prinziprale Erforder-
nis, ohne dessen Vorhandensein und Bestatigung das Rettungshaus ... kein

Rettungshaus mehr ist und niemals werden wird.“(Samtliche Werke VII,
S. 453)

232

Die Kirche hat weithin ahnliche Aufgaben wie der Staat, sie packt sie aber
von einer ganz anderen Seite her an:“ Wie der Staat mit dem Aufgebot
ganz neuer Krafte und der Anwendung ... tiefgreifender Mittel ... den
materiellen Pauperismus in allen seinen Griinden, Folgen und Wirkungen
zu ergriinden und zu bekampfen hat: also auch die Kirche in ihrer Art
den ihr angehorenden innern Pauperismus, namlich jene Erscheinungen
der massenhaften sittlichen und christlichen Entartung im Volk.©
(Wichern in seiner Denkschrift von 1849, zit. bei Brakelmann 1971, 123).
Wenn die Kirche auf diese Entartungen nicht mehr reagiert, heisst dies,
dass sie threr urspriinglichen Aufgabe nicht mehr nachkommt, sie ist dann
im Grunde tote Kirche.

233

Ich habe oben dargestellt, dass dieser Vorwurf bei Decurtins stereotyp er-
hoben wird. z.B. 1913, 3f,, 7, 12. 1907, 401, 407, 409: ,Jtuingst hat Har-
nack ... die katholischen Reformer als Schiiler der protestantischen Kritik
bezeichnet ... in mindestens fragwiirdiger Aufnahme Harnackscher Ge-
dankengange. Die Beispiele liessen sich aus allen Schriften Decurtins zu
dieser Zeit vermehren.

176



234

Es ist oft festgestellt und auch beklagt worden, dass die Ekklesiologie in
der neuscholastischen Theologie einzig der Fundamentaltheologie anheim
gestellt wurde und damit nur unter dem Gesichtspunkt des remoto Deo
und remota fide behandelt wurde. Die gerade in der katholischen Traditi-
on in reicher Fiille vorhandenen Kirchenbilder konnten so nur in gerin-
gem Masse aufgenommen werden. Nicht zu verkennen natiirlich auch,
dass diese Verengung in eine Zeit fiel, in welcher es die modernen Kom-
munikationsmittel ein erstes Mal iiberhaupt ermoglichten, einen gewissen
Zentralismus innerhalb der Kirche konkret durchzufiihren. Dass sich hier
Fundamentaltheologie und Kirchenpolitik iiberkreuzen, ist gewiss nicht
zufallig, ist aber andrerseits mit fir die durchschlagende Wirkung dieses
Modelles verantwortlich.

235

Eine Literaturiibersicht wiirde eine eigene Arbeit erfordern. Hier nur eini-
ge Angaben, in denen sich weitere Literatur findet: Niewiadomski 1988,
Pfiirtner 1991, Stolz/Merten 1991, mehr politisch-philosophisch Glucks-
mann 1991 und Kepel 1991. Von einem ganz anderen Standpunkt aus
schreibt Kiinneth 1975. Interessant, dass er 24ff. vom ,,Zerstorungswerk
des Modernismus® spricht und diesen Modernismus kennzeichnet als
»eine(r) Totalkrise in Theologie und Kirche, welche die Fundamente des
Glaubens ins Schwanken brachte.” (24) Wohlgemerkt, Kiinneth spricht
nicht von der Jahrhundertwende, sondern von der durch die Entmytholo-
gisierungs-Debatte hervorgerufenen Erschiitterung.

236

Croire en Suisse(s) beschreibt dies mit aller wiinschenswerten Deutlichkeit.
(Ich zitiere die franzosische Fassung): Die chrétiens exclusifs, wie sie ge-
nannt werden, machen noch 7% der Bevolkerung aus. ,,La religion chréti-
enne n'a plus le monopole de la religion en Suisse — un monopole qui se
manifestait essentiellement dans les Eglises catholiques et protestantes.
Cette perte de monopole reflete un aspect capitale de la dés-
institutionnalisation de la religion ...“ (1992, 111)

237

So fanden sich unter den Trauergasten auch Anton Gisler, E. von Han-
del-Mazzetti war mit einem Brief an die Tochter Decurtins vertreten, aber
auch sonst wurden Leute gesehen — und auch gebiihrend vermerkt — wel-
che zu Lebzeiten mit ihm nicht immer gut Kirschen assen. Natiirlich: De
mortuis nil nisi bene, aber es zeigt doch, dass seine Personlichkeit gerade
in thren Schwichen immer auch Respekt einflosste.

177



238
Ich will hier auf Literaturangaben weitgehend verzichten, der Einfluss der

Ebelingschen Gedankengange diirfte nicht zu iiberhoren sein, vgl. Ebeling
1971, bes. Teil IV, aber auch Mostert 1976.

239

Ich komme bewusst auf diese Linie zu sprechen, weil Pascal bei Decurtins
entschiedener Widerspruch ersteht. ,,Der ausgesprochene Subjektivismus
Pascals“ wie Decurtins seine Grundhaltung beschreibt, um daraus zu fol-
gern: ,,Bei aller Anerkennung des unvergleichlichen Schriftstellers und ge-
nialen Denkers bleibt es uns absolut unverstandlich, wie man nach dem
vatikanischen Konzil und dessen dogmatischen Bestimmungen uber den
Glauben (Kap. 4) noch eine Apologie des Glaubens auf Pascal bauen
kann.“ (1907, 403)

240

Der Anklang an die Formulierung des Augsburger Bekenntnisses ist beab-
sichtigt. Er soll zum einen daran erinnern, dass gerade in diesen Formu-
lierungen in der jiingsten Zeit die Moglichkeit zum oekumenischen Ge-
sprach und zur Riicknahme der Lehrverurteilungen gesehen wurde, zum
andern aber auch anzeigen, wo, innerhalb des Gesprachs und innerhalb
der zuriickgenommenen Verurteilungen, nun ein echter theologischer
Disput anzusetzen hatte, nicht um konfessionelle Differenzen zu verewi-
gen, aber um die bestehenden theologischen Probleme und Fragen zu
vertiefen.

241

Die Leistungen, welche Decurtins fiir die Raetoromania erbracht hat, wa-
ren einer eingehenden Betrachtung wert. Sie waren dann auch auf ihre
impliziten Verbindungslinien zur theologischen Heimat Decurtins abzu-
klopfen. Diese Fragen konnen hier nur aufgeworfen werden, sie auch nur
oberflachlich zu beantworten, wiirde den selbstgesteckten Rahmen weit
ubersteigen.

242

In diesem Rahmen ist denn auch das beriihmte Wort Decurtins zu situie-
ren, dass der Hunger keinen Unterschied mache, bei wem er einkehre,
und dass deshalb der katholische und der sozialistische Arbeiter gemein-
sam kampfen konnten. Decurtins ware, ich glaube, dies ist wohl klar ge-
worden, falsch verstanden, wenn er damit einer billigen Mentalitat: Wir
sitzen alle im gleichen Boot das Wort reden wiirde. Er hat aus seiner
Uberzeugung, wo das eigentliche Ziel liege, nie ein Hehl gemacht.

178



245

Man hiite sich aber umgekehrt wieder vor Vereinfachungen. ,,Nicht jede
Reduktion von Komplexitat muss von vornherein mit einer fundamentali-
stischen Verengung Hand in Hand gehen.®, mahnt zurecht Niewiadomski
(1988, 200) Er kommt dann aber auf eine ganz bezeichnende 'Spaltung'
zu sprechen: ,Einerseits lebt man in einer modernen, uniiberschaubaren
und bedrohlichen Wirklichkeit, von der man sich keinen Sinn erhofft. Auf

der anderen Seite kumuliert man den Sinn in einer extra dafiir geschaffe-
nen Wirklichkeit.“ (201)

244

Das Interesse Decurtins an der Schulfrage zeigt zum einen, wie berechtigt
oben der Vergleich von Decurtins mit Wichern war, zum andern aber
auch, wie sehr in der gewandelten Zeit fiir Decurtins die Schulfrage nicht
mehr zur sozialen und auf diesem Wege dann zur theologischen Frage
wurde, sondern direkt mit dem Grunde seines Glaubens und seiner Uber-
zeugung verkniipft war. Wenn den katholischen Standen in der Schweiz
die katholische Schule genommen wiirde, dann wire ihr Dasein und ihr
Stehen im katholischen Kontext an der Wurzel bedroht. Es zeigt sich
auch hier, wie sehr der Foderalismus bei Decurtins von seiner Verbindung
zur Kirche bestimmt war, daran mass er die neuerlichen Versuche, die
Schule — und sei es auch nur in Ansatzen — zu zentralisieren.

245

Ein weiteres Mal zeigte sich dies in der Krise um die Enzyklika 'Humani
generis', aber auch schon vorher kam es zu, wenig Aufsehen erregenden,
fir den Einzelnen aber nicht weniger schmerzlichen Indizierungen und
Zensur-Massnahmen. Vgl. Flury 1979 zu den Neuansatzen im zwanzig-
sten Jahrhundert. Typisch ist ja geworden, dass die Neuansitze in der
Forschung am liebsten — und am ungefahrlichsten — als neue Interpretati-
on sei es der Patristik oder der Scholastik vorgetragen wurden. Die exege-
tischen Wissenschaften wagten sich erst Jahrzehnte spater wieder auf neue
Geleise, nachdem in der Modernismus-Krise Lagrange deutlich zurtickge-
bunden worden war.

246

Es war nicht vorgesehen, zu dieser Entwicklung Stellung zu nehmen. Ein
Gang durch den Schweizer Katholizismus im Anschluss an die Moder-
nismus-Krise hatte aber vielleicht verstandlicher machen konnen, warum
es zu solchen Bewegungen — ob sie denn nun als Riickschritt oder als
Sammlung, als konservativ oder als kirchenrettend zu bezeichnen waren —
kommen musste, bzw. was aus den historischen Herleitungen eben auch

179



zu lernen ware. Konflikte innerhalb der Kirche in ihren historischen und
fundamentaltheologischen Dimensionen zu begreifen, heisst immer auch,

sie zum Guten der Sache zu entpersonalisieren und damit handhabbarer
zu machen.

247

Stoecklin erwahnt in diesem Zusammenhang, unter Zitierung der Schwei-
zer Rundschau, die 'Kulturelle Euphorie', ,,die den Katholizismus der
zwanziger Jahre auszeichnete.“ (1978, 55) Dieser Aufbruch habe umge-
kehrt den Katholiken schmerzhaft deutlich gemacht, in welcher kulturell
geschlossenen und tendenziell inferioren Subkultur sie sich bewegten.

248

Wittigs Aufsatz erschien zuerst in der Zeitschrift Hochland 1922. Vgl.
auch die Literaturhinweise bei Gasser 1991 und schon vorher bei Stoeck-
lin 1978, 308 - 310. Wittigs Aufsatz ist auch heute noch eine Lektiire wert.
In seiner Mischung von Dichtung und Theologie muss er auf damalige,
nur im neuscholastischen Denken geiibte Theologen entweder als frischer
Wind der Erneuerung oder als eine dem Gegenstand vo6llig unangemesse-
ne Stimme gewirkt haben.

249

Siehe die vorhergehende Anmerkung. Ich habe schon im ersten Kapitel
darauf hingewiesen, dass Gasser meines Erachtens der Kontroverse nicht
geniigend gerecht wird, weil er den Hintergrund der Modernismus-Krise
und die darauf folgende Entwicklung zu wenig gewichtet. Zu sehr nimmt
er, aus durchaus verstandlichen Griinden, Partei fiir Wittig, ohne darauf
einzugehen, was denn Gisler zu seinem Angriff bewegt haben mag und
welche theologischen Griinde sich auf beiden Seiten finden.

250

Ich habe in der Einleitung und im ersten Kapitel darauf hingewiesen, dass
eigentlich beabsichtigt war, mit der Person von G.S.Huber und seinem
Werk gewissermassen einen Antipoden zu Decurtins zu schildern, um den
Gang des Schweizer Katholizismus an den drei Figuren: Gisler — Decur-
tins — Huber festzumachen. Immer mehr hat sich dann im Verlauf der
Vorarbeiten die Person Decurtins in den Vordergrund geschoben, immer
mehr wurde auch Kklar, dass das Vorhaben eine Uberforderung war. Ich
muss deshalb die Ausfiilhrungen zur Entwicklung nach der Modernismus-
Krise auf eine spatere Arbeit verschieben. Huber ist in vielem Decurtins
ahnlich, sein charismatisches Wesen, seine Neigung zu sozialen Themen,
seine Nahe zur Kunst und saekularen Kultur, seine dezidierte Ablehnung

180



von totalitaren Ideen, Aehnlichkeiten, die sich bis in die Theologie hinein
verfolgen lassen. Umgekehrt sind auch die Unterschiede iiberdeutlich: Es
ist zum einen die Herkunft, dann der ganz andere Studienweg, weiter das
in sich Versponnene bei Huber, das mit dem Volkstribun Decurtins star-
ker nicht kontrastieren konnte. Auch wenn Huber mit seiner Kirche einen
schwierigen Weg gegangen ist — ganz anders als Decurtins mit seinen
Freundschaften in der Kurie -, ist das Kirchenbild gar nicht so verschie-
den. Beide treten an, einer lebendigen, kraftvollen Kirche das Wort zu re-
den. Wenn Decurtins von den belebenden, den Winter vertreibenden
Fohnstiirmen spricht, dann kénnte das in der Diktion auch bei Huber ste-
hen. Dort allerdings bezogen auf das Wirken des Geistes in der Kirche,
bei Decurtins eher bezogen auf das Wirken der Autorititen in der Kirche.
Doch sind es gerade solche Unterschiede, welche das Gespriach fruchtbar
machen konnten. Die Tragik bei Huber war die, dass eigentlich mit Aus-
nahme von Ragaz nur wenige erkannten, in welch tiefer Weise hier einer
fir seine Kirche litt und stritt. Ich muss es bei diesen Bemerkungen belas-
sen und hoffe, das hier Angedeutete nachholen zu konnen.

251

Eine ausfiihrliche Besprechung findet sich bei Giinther 1986, 340-417,
dort auch weitere Literatur, bes. die eindriickliche Biographie von Bea-
trice von Matt. In Zusammenhang mit dem Inglin-Jahr sind bes.auch sein
Verhiltnis zur Heimat Schwyz und dem damals dort herrschenden reli-
giosen Milieu neu aufgearbeitet worden.

242

Giunther 1986, 104 - 212. Nicht zu Unrecht beginnt Giinther die Bespre-
chung von Inglin (s. letzte Anmerkung) mit einem Vergleich mit Lienert,
der aus dem gleichen Kanton stammte, dem gleichen liberalen Fliigel in-
nerhalb des Katholizismus zuzurechnen war und also ahnliche Erfahrun-
gen machte. Wie sehr haben sie aber diese ahnlichen Erfahrungen anders
verarbeitet. Lienert ist bald einmal nach Ziirich ausgewichen, Inglin, ob-
wohl verfemt, ist in Schwyz geblieben, die Lebenslaufe kreuzen und ver-
binden sich in interessanter Weise.

233
Zu beiden Theologen erste Hinweise bei Altermatt 1993 b, zu Kopp 264,
zu Karrer 270. Dann bei Stoecklin 1978, zu Karrer 190ff.,, zu Kopp

207ff., dort auch der Hinweis auf die sorgfaltige Biographie zu Kopp von
Karl Fehr.

181



254

Stoecklin 1978 beriihrt diese Problematik nur am Rande. Er beschreibt
zwar immer wieder die Gefithle der Katholiken in der Diaspora, insbe-
sondere im Bildungsbiirgertum in Basel, auf die spezifisch theologischen
Probleme, die sich einer katholischen Kirche stellen, wenn sie zu plebis-
zitairen Formen ,,gezwungen® wird, geht er aber kaum ein. Die geschicht-
lichen und soziologischen Gesichtspunkte finden sich in den verschiede-
nen Arbeiten von Altermatt aufgearbeitet. Sie wiren theologisch zu
erganzen und zu erweitern.

255

Erste Hinweise zu Journet bei Stoecklin 1978, 200ff., zu von Balthasar
ebd. 202ff. Die Literatur bes. zu von Balthasar ist unterdessen in aller nur
wiinschbaren Breite greifbar. In unserm Zusammenhang sind ihre Einfliis-
se auf die Schweizer Situation von Bedeutung und Interesse, bes. auch auf
die nun einsetzende oekumenische Bewegung.

182



ABKURZUNGEN

BDHIR
BenshH
BTZ]
FZPhTh
HerKorr
HKG(])
Holl
HUTh
KGE
KIRel
NF

NZZ
OBFZPhTh

SA
SchwRd
SThGG
SZG
ThZ
Uni-TB
ZBLG
ZCSR
ZKTh
ZSG
ZSKG

Bibliothek des deutschen historischen Instituts in Rom
Bensheimer Hefte

Bilanz der Theologie im 20. Jh.

Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie
Herder-Korrespondenz

Handbuch des Kirchengeschichte, Hg. v. Huber Jedin
K. Holl: Ges. Aufsatze zur Kirchengeschichte I-ITI
Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie
Kirchengeschichte in Einzeldarstellungen

Klassiker der Religion

Neue Folge

Neue Ziricher Zeitung

Okumenische Beihefte zur Freiburger Zeitschrift Philoso-
phie und Theologie

Sonderausgabe

Schweizer (1, 1900-44, 1944: Schweizerische) Rundschau
Studium zur Theologie und Geistesgeschichte des 19. Jh.
Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte

Theologische Zeitschrift. Basel

Universitatstaschenbuch

Zeitschrift fiir bayerische Landesgeschichte

Zeitschrift fir christliche Sozialreform und Caritas
Zeitschrift fur katholische Theologie

Zeitschrift fiir schweizerische Geschichte

Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte

183



LITERATURVERZEICHNIS

Aufgefiihrt werden nur selbstandige Werke und Zeitschriftenartikel. Bei Decur-
tins fehlen also alle Zeitungsartikel — er hat nicht wenige geschrieben. Bei Zita-
ten aus Zeitungen sind die Fundorte in den Anmerkungen aufgefiihrt. Die Ab-
kirzungen gehen nach dem Abkiirzungsverzeichnis der Theologischen Realen-

zyklopadie (TRE) oder verstehen sich von selbst.

Altermatt, Urs: Der Weg der
Schweizer Katholiken ins
Ghetto, Zirich/Einsiedeln/
Kéln 1972.

Altermatt, Urs: Conservatism in
Switzerland. A Study in An-
timodernism, Journal of
Contemporary History 14,
1979, 581-610.

Altermatt, Urs: Identitat und
Emanzipation einer konfes-
sionell-politischen Minder-
heit. Sozialgesch. Modell zur
Entstehung der kath.-kons.
Subkultur im schw. Bundes-
staat, ZSKG 73, 1979, 169-
192,

Altermatt, Urs: Von den Hinter-
banklern von 1848 zur Regie-
rungspartei von heute, in: 100
Jahre CVP-Fraktion der Bun-
desversammlung, Bern 1983,
10-28.

Altermatt, Urs: Katholizismus
und Moderne, Ziirich 1989.

Altermatt, Urs; Bosshart-Pfluger,
Catherine; Python, Francis.:
Katholiken und Katholizis-
mus im 20. Jahrhundert, in:
Geschichtsforschung in der

184

Schweiz. Bilanz und Perspek-
tiven, Basel 1992, 304-322.

Altermatt, Urs: ,,Den Riesen-
kampf mit dieser Zeit zu wa-
gen ...“, Luzern 1993
(Altermatt 1993 b).

Altermatt, Urs:(Hg.): Schweizer
Katholizismus im Umbruch
1945-1990, Religion-Politik-
Gesellschaft in der Schweiz 7,
Freiburg (Schweiz) 1993.

Ambherd, Moritz (Hg): Wolfgang
Haas: Bischof ohne Volk —
Volk ohne Bischof, Zirich
1991,

Aubert, Roger.: Vaticanum 1,
GOK XII, Mainz 1965.

Aubert, Roger: Die Theologie
wahrend der 1. Halfte des 20.
Jahrhunderts, in: BTZ] Bd. 2
Freiburg 1969.

Aubert, Roger: Die modernisti-
sche Krise, in: HKG(])
Bd.V1/2 435-500, Freiburg
1973.

Aubert, Roger: Vom Kirchen-
staat zur Weltkirche. 1848 bis
zum zweiten Vatikanum, Ge-
schichte der Kirche V/1, Zi-
rich/Einsiedeln/Koln 1975.



Balthasar, Andreas und Gruner,
Erich (Hg): Soziale Spannun-
gen-wirtschaftlicher Wandel.
Dokumente zur Schweiz zwi-
schen 1880 und 1914, Bern
1989.

Barthélemy, Dominique: Les
fondements idéologiques et
leurs implications, in: Histoire
de 'Université de Fribourg
Suisse 1889-1989, 141f, Fri-
bourg 1991.

Baumann, Werner: Bauernstand
und Biirgerblock. Ernst Laur
und der Schweizerische Bau-
ernverband 1897-1918, Zii-
rich 1993.

Baumer, Iso und Vergauwen,
Guido (Hg): Oekumene. Das
eine Ziel — die vielen Wege,
OBFZPhTh 28 , Freiburg
(Schweiz) 1995.

Beck, Josef: Das Studium der So-
zialwissenschaften in den
Priester-Bildungsanstalten,
0:0.1903.

Beck, Josef: Die katholisch-soziale
Bewegung in der Schweiz,
Bern 1903.

Beck, Josef: Liberalismus und
Christentum (Rez. A.M.
Weiss: Liberalismus und
Christentum), in: Monats-
schrift fur chr. Sozialreform,
1914, 250-255.

Beck, Josef: Kaspar Decurtins,
ZCSR 38, 1916, 241-263.
Bedeschi, Lorenzo: La curia Ro-
mana durante la crisi moder-
nista. Episodi e metodi di go-

verno, Parma 1968.

185

Beinert, Wolfgang (Hg.):
,Katholischer® Fundamenta-
lismus. Haretische Gruppen
in der Kirche? Regensburg
1931

Berger, Peter L.: Der Zwang zur
Haresie. Religion in der plu-
ralistischen Gesellschatft,
Frankfurt (Main) 1980.

Berther, Florin: Erinnerungen an
Caspar Decurtins, Freiburg
(Schweiz) 1916.

Beschliisse welche von den drei ver-
schiedenen Studienkommissio-
nen katholischer Sozialpolitik in
den Jahren 1882 - 1891 gefasst
worden sind, St. Polten 1903.

Besier, Gerhard: Religion — Na-
tion — Kultur. Die Geschichte
der christlichen Kirchen in
den gesellschaftlichen Um-
brichen des 19. Jahrhunderts,
Neukirchen-Vluyn 1992.

Bessmer, Julius: Philosophie und
Theologie des Modernismus,
Freiburg 1912.

Beuret, Gregor: Die katholisch-
soziale Bewegung in der
Schweiz 1848-1919, Winter-
thur 1959.

Biehl, Michael: Das Weltparla-
ment der Religionen in Chi-
cago, in: Kodalle K.M. (Hg.):
Gott und Politik in USA,
Frankfurt (Main) 1988, 278-
299,

Birke, Adolf M.: Bischof Kettelers
Kritik am deutschen Libera-
lismus, in: Schmidt / Schwai-
ger 976,155-163.



Bischofswahlen: in der Schweiz.
Expertenbericht im Auftrag
der romisch-katholischen
Zentralkonferenz der
Schweiz, Ziirich 1992.

Blessing, Werner K.: Kirchen-
fromm — volksfromm — welt-
fromm. Religiositat im katho-
lischen Bayern des spaten 19.
Jahrhunderts, in: Loth 1991,
95-123.

Bracher, Karl Dietrich: Zeit der
Ideologien. Eine Geschichte
politischen Denkens im 20.
Jahrhundert,Stuttgart 1984.

Brakelmann, Giinter: Die soziale
Frage des 19. Jahrhunderts,
Witten 1971.

Breuss, Josef: Nachwort zu Georg
Sebastian Huber, in: Huber
1991, 282-342.

Bruyn, Giinter de: Zwischenbi-
lanz. Eine Jugend in Berlin,
Frankfurt (Main) 1992.

Biichi, Albert: Griindung und
Anfange der Universitat Frei-
burg i. U., Freiburg (Schweiz)
1987.

Bundi, Martin: Anton Steinhau-
ser 1840-1915 (rom.), Muster
(Disentis) o.]. (1985).

Cadruvi, Donat: Kaspar Decur-
tins 1855-1916, in: Bedeuten-
de Biindner aus fiinf Jahr-
hunderten. Chur 1970, Bd. 1],
207-222.

Caminada, Christian.: National-
rat Dr. Caspar Decurtins
1855-1916, SA aus Biindner
Monatsblatt, Chur 1916,

186

Caminada, Rest Giusep: Riug de
bara tier la sepultura de Sgr.
Dr. C. Decurtins, Il pelegrin
1916, Nr. 7.

Campiche, Roland u.a.: Croire
en Suisse(s), Lausanne 1992.
dt. Jede(r) ein Sonderfall? Re-
ligion in der Schweiz, Zii-
rich/Basel 1993.

Cauly, Mgr.: Liberalisme et Mo-
dernisme, Paris 1911.

Cavelti, Leo: Caspar Decurtins —
Biographische Skizze, Gossau
1917.

Cavelti, Urs J.: Die offentlich-
rechtlichen Religionsgemein-
schaften im schweizerischen
Staatskirchenrecht. Freibur-
ger Veroffentlichungen aus
dem Gebiete von Kirche und
Staat 8, Freiburg (Schweiz)
1954.

Collenberg, Adolf: Die de Latour
von Brigels in der Biindner
Politik des 19. Jahrhunderts.
EHS Geschichte 158, Bern
1982.

Commer, Ernst: Hermann Schell
und der fortschrittliche Ka-
tholizismus, Wien 1908.

Conzemius, Victor: Philipp An-
ton von Segesser 1817-1888.
Demokrat zwischen den
Fronten, Ziirich/ Einsiedeln/
Kéln 1977.

Cornwell, Jon: Wie ein Dieb in
der Nacht. Der Tod von Jo-
hannes Paul 1., Wien 1989.

Craig, Gordon A.: Geld und
Geist. Ziirich im Zeitalter des



Liberalismus 1830-1869,
Miinchen 1988.

Dantine, Wilhelm und Hultsch,
Eric: Lehre und Dogmenent-
wicklung im romischen Ka-
tholizismus, in: Andresen C.
(Hg): Handbuch der Dog-
men- und Theologiege-
schichte, Gottingen 1984, Bd.
3, 289-423.

de Rosa, Peter: Gottes erste Die-
ner. Die dunkle Seite des
Papsttums, Miinchen 1989.

Decurtins, Caspar oder Kasper.:
Bischof Emanuel von Ketteler
und die christlich-soziale Be-
wegung. Monatsschrift fir
chr. Sozialreform 34, 1912.

Decurtins, Caspar oder Kasper.:
Die Kirche 1. Katholizismus,
in: Seippel P. (Hg): Die
Schweiz im 19. Jh., Bern/
Lausanne 1900, Bd. 2, 81-
116.

Decurtins, Caspar oder Kasper.:
Der Sonntag, eine soziale
Studie, Monatsschrift fir chr.
Sozialreform, 27, 1905.

Decurtins, Caspar oder Kasper.:
Brief an einen jungen Freund
Monatsschrift fiir chr. Sozial-
reform, 29, 1907, 393-41.

Decurtins, Caspar oder Kasper.:
Zweiter Brief an einen jungen
Freund, Separat-Druck, Frei-
burg (Schweiz) 1909.

Decurtins, Caspar oder Kasper.:
dasselbe in Monatsschrift fiir
chr. Sozialreform, 1909, 689-
703.

187

Decurtins, Caspar oder Kasper.:
Dritter Brief an einen jungen
Freund. Monatsschrift fiir
chr. Sozialreform, 32, 1910,
450-469.

Deplazes, Gion: Geschichte der
sprachlichen Schulbiicher im
romanischen Rheingebiet.
Kulturgeschichtliche Dar-
stellung, Luzern 1949.

Derungs, Johann Baptista.: Na-
tionalrat Anton Steinhauser.
SA aus Biindner Monatsblatt,
Chur 1915.

Dokumentation zum ,,Fall
Haas“, 1. Band, Luzern 1988.

Dokumentation zum ,,Fall
Haas“, 2. Band, Luzern 1991.

Durand, Jean-Dominique:
L’Europe de la démocratie
chrétienne, questions au

XXeS, Bruxelles 1995.

Ebeling, Gerhard.: Einfithrung in
theologische Sprachlehre,
Tibingen 1971.

Egloff, Peter: Zatgei eis ei da-
pertut: zur soziokulturellen
Situation abgewanderter Biind-
ner Oberlander Romanen in
Chur. Lic.-Arbeit, Zurich
1981.

Eicher, Peter (Hg): Der Kleriker-
streit. Die Auseinanderset-
zung um Eugen Drewer-

mann, Miinchen 1990.

Flasch, Kurt: Einfithrung in die
Philosophie des Mittelalters,
Darmstadt 1987.



Flury, Johannes: Um die Red-
lichkeit des Glaubens. Studien
zur deutschen katholischen
Fundamentaltheologie.

OBFZPhTh 13, Freiburg
(Schweiz) 1979.

Flury, Johannes: Il cumbat cunter
il modernissem in Grischun.
Annalas da la societa retoru-
mantscha, 93, 1980, 146-157.

Flury, Johannes: Verkiindigung
in der Situation der sprachli-
chen Minderheit, ThZ 36
(1980),103-125.

Flury, Johannes: Die Gefahrdung
der Kloster, in: Terra
Grischuna 41, 1982, 362-363.

Flury, Johannes: Unterrichten —
nicht Abrichten. Die Entste-
hung der Schierser ,,Anstalt*
vor dem Hintergrund der
padagogischen Bemiihungen
des 19. Jh., Biindner Monats-
blatt 1985, 85-99.

Flury, Johannes: Schule im 19.
Jahrhundert, dargestellt am
Beispiel der Rettungsanstalt
Schiers, Biindner Monatsblatt
1988, 364-385.

Flury, Johannes: Caspar Decur-
tins e la baselgia catolica, Is-
chi 78, 1993, 50-57.

Flury, Johannes: Die Ereignisse
um die Churer Bischofswahl
und die Oekumene, in: Bau-
mer/Vergauwen 207-227
(Flury 1995a).

Flury, Johannes: La fin dal libe-
ralissem, in: Annalas da la
societad retorumantscha 108,

1995, 97-116 (Flury 1995c).

188

Flury, Johannes: Sigisbert im
Kampf mit ,,Robinson” und
den ,Nibelungen®, ZSKG 89,
1995, 45-62 (Flury 1995b).

Fry, Carl (od. Karl): Casper
Decurtins, Ratia 3, 1939/40,
11-16.

Fry, Carl (od. Karl): Kaspar
Decurtins und der Schulkon-
flikt des Oberlandes mit der
Bindner Regierung um die
Jahrhundertwende, in: Ge-
denkschrift zum 25 jahrigen
Bestehen des kath. Schulver-
eins GR 1945, 244-277.

Fry, Carl (od. Karl): Kaspar
Decurtins. Der Lowe von
Truns, 2 Bde., Ziirich
1949/1952.

Fry, Carl (od. Karl): Kaspar
Decurtins, der Sozialpolitiker,
Civitas 6, 1951, 689-696.

Fry, Carl (od. Karl): Casper
Decurtins 1855-1916. 1l
Campiun della renaschient-
scha romontscha. Ina undri-
entscha per ils 100 onns da sia
naschientscha, Chur 1955.

Fry, Carl (od. Karl): Kaspar
Decurtins 1855-1916, Terra
Grischuna 14, 1955, 3f.

Gasser, Albert: Biindner Kultur-
kampf, Chur 1987.

Gasser, Albert: Die Kontroverse
Anton Gisler/Joseph Wittig
im Jahr 1922, ZSKG 85,
1991, 107-117.

Gisler, Anton: Praelectiones
Dogmaticae, 3 Bde., Curiae
Rhaetorum 1902-1904.



Gisler, Anton: Ecclesia militans,
in: Schw. Jahrbuch 1. Ziirich
1906, 206-265.

Gisler, Anton: Das Schicksal der
Enzyklika ,,Pascendi®,
SchwRd 9, 1908/09, 43-58.

Gisler, Anton: Das Religions-
parlament von Chicago 1893,
SchwRd 10, 1909/10, 333-
349.

Gisler, Anton: Begrabnis oder
Auferstehung des Modernis-
mus, SchwRd 11,
1910/11,116-123.

Gisler, Anton: Der pragmatisti-
sche Wahrheitsbegriff — eine
Saule des Modernismus,
SchwRd 11, 1910/11, 250-
264.

Gisler, Anton: Was ist ein Mo-
dernist? SchwRd, 1910/11,
43-46.

Gisler, Anton: Ein ernster Zeit-
spiegel, SchwRd 12,
1911/12, 63-65.

Gisler, Anton: Der Modernismus
und das Unterbewusstsein.
SchwRd 12, 1911/12, 241-
251.

Gisler, Anton: Isaak Thomas
Hecker — ein Apostel des mo-
dernen Amerika, SchwRd 12,
1911/12, 1-24.

Gisler, Anton: Der Modernismus,
Einsiedeln 1912,

Gisler, Anton: Im Kampfe gegen
den Modernismus. Abwehr
zweier Angriffe, Stans 1913.

Gisler, Anton: Luther redivivus,
SchwRd 22 (1922), 161 -180.

189

Glucksmann, André.: Am Ende
des Tunnels, Berlin 1991.
Goebel, Bernardin: Katholische
Apologetik, Freiburg 1930.

Goldstein, Horst: ,,Selig ihr Ar-
men®. Theologie der Befrei-
ung in Lateinamerika ... und
in Europa, Darmstadt 1989.

Gotz von Olenhusen, Irmgard:
Die Ultramontanisierung des
Klerus. Das Beispiel der
Erzdiozese Freiburg, in: Loth
1991, 46-75.

Grane, Leif: Die Kirche im 19.
Jahrhundert, Uni-TB 1425,
Gottingen 1987.

Greinacher, Norbert und Haag,
Herbert (Hg): Der Fall Kiing.
Eine Dokumentation, Miin-
chen 1980.

Gruner, Erich: Rez. Karl Fry:
Kaspar Decurtins Bd.1, ZSG
30 (1950), 491.

Gruner, Erich: Kaspar Decurtins,
der Jirg Jenatsch des 20.
Jahrhunderts, SZG 3 (1953),
430-437.

Gruner, Erich: Konservatives
Denken und konservative Po-
litik in der Schweiz, in: Kal-
tenbrunner G.-K.
(Hg):Rekonstruktion des Kon-
servativismus, Freiburg 1972,
241-272.

Gruner, Erich: Die Parteien in
der Schweiz. Helvetia politica
B IV, Bern 1977.

Gruner, Erich: Arbeiterschaft
und Wirtschaft in der Schweiz
1880-1914, soziale Lage, Or-
ganisation und Kampfe von



Arbeitern und Unterneh-

mern, politische Organisation
und Sozialpolitik, 3 Bde., Zii-

rich 1988.
Giinther, Werner: Dichter der

neueren Schweiz, Bd. lll, Bern

1986.
Gut, Walter: Politische Kultur in
der Kirche. Religion-Politik-

Gesellschaft in der Schweiz 4,

Freiburg (Schweiz) 1990.

Gygax, Paul: C. Decurtins f,
Wissen und Leben 9, 1916,
882-891.

Haag, Herbert: Wider die Angst
vor der Freiheit: Die Ge-
schichte des Pioniers katholi-

scher Bibelwissenschaft Marie

Joseph Lagrange, in: Ha-
ring/Kuschel 1988, 269-281.
Haag, Herbert: Mein Weg mit

der Kirche, Ziirich 1991.
Hard, Franz Xaver: Der eidge-

nossische Erziehungssekretar.

Bestrebungen zu einer ge-
samtschweizerischen Schul-
koordination im Jahre 1882,
Diss. Ziirich 1974.

Haring, Bernhard und Kuschel,
Karl-Josef (Hg): Gegenent-
wiirfe, Miinchen 1988.

Haring, Bernhard: Meine Erfah-

rung mit der Kirche, Freiburg

1989.
Haring, Bernhard: Ich habe mit

offenen Augen gelernt. Meine

Erfahrungen mit einer ande-
ren Kirche, Freiburg 1992.

190

Hebblethwaite, Peter: Johannes
XXIII. Das Leben des Angelo
Roncalli, Ziirich 1986.

Helbling, Hanno: Gerechtigkeit
fir ein Jahrhundert. Thomas
Nipperdeys ,,Deutsche Ge-
schichte®, NZZ 236,
10./11.10.1992, S. 67.

Herger, Thomas (Hg): Weihbi-
schof Dr. Antonius Gisler.
Chur 1863-1932, Altdorf
1974.

Hochstrasser, Josef: Der
Kopfstand auf der Kirch-
turmspitze. Eine Befreiungs-
geschichte, Bern 1990.

Holenstein, Dieter: Die Christ-
lichsozialen der Schweiz im
Ersten Weltkrieg. Religion-
Politik-Gesellschaft in der
Schweiz 12, Freiburg
(Schweiz) 1993.

Holl, Karl: Der Modernismus,
in: Holl 11l, 437-459.

Huber, Georg Sebastian: Das
Prophetische. Sein Wesen.
Sein Charakter. Seine Not-
wendigkeit, Pforzheim, 1974.

Huber, Georg Sebastian: Vom
Christentum zum Reiche
Gottes, Brugg 1991.

Hiinermann, Peter: Droht eine
dritte Modernismuskrise?,
HerKorr 43, 1989, 130-135.

Hiinermann, Peter und Mieth,
Dietmar (Hg): Streitgesprach
um Theologie und Lehramt.
Die Instruktion iiber die
kirchliche Berufung des
Theologen in der Diskussion,
Frankfurt (Main) 1991.



Imstepf, Armin: Die schweizeri-
schen Katholikentage 1903-
1954. Religion-Politik-
Gesellschaft in der Schweiz 1,
Freiburg (Schweiz) 1987.

Janssen K.: Reich Gottes-Kirche-
Staat, Diakonie 73, 1973,
105-110.

Jost, Hans Ulrich: Die reaktiona-
re Avantgarde. Die Geburt
der Neuen Rechten in der
Schweiz um 1900, Ziirich
1992.

Jung, Joseph: Katholische Ju-
gendbewegung in der deut-
schen Schweiz. Religion-
Politik-Gesellschaft in der
Schweiz 2, Freiburg (Schweiz)
1988.

Jungel, Eberhard: Gott als Ge-
heimnis der Welt, Tiibingen
1977,

Karrer, Leo: Katholische Kirche
Schweiz. Der schwierige Weg
in die Zukunft, Freiburg
(Schweiz) 1991.

Kaufmann, Franz-Xaver und
Schafers, Bernhard (Hg): Re-
ligion, Kirchen und Gesell-
schaft in Deutschland. Ge-
genwartskunde Sonderheft 3,
Opladen 1988.

Kaufmann, Franz-Xaver: Religi-
on und Modernitat. Sozial-
wissenschaftliche Perspekti-
ven, Tiibingen 1989.

Kaufmann, Franz-Xaver und
Zingerle, Arnold (Hg.): Vati-
kanum II und Modernisie-

191

rung. Historische, theologi-
sche und soziologische Per-
spektiven, Paderborn 1996.

Kaufmann, Ludwig: Ein ungel6-
ster Kirchenkonflikt: Der Fall
Pfiirtner, Freiburg (Schweiz)
1987.

Kaufmann, Ludwig und Klein,
Nikolaus: Johannes XXIII.
Prophetie im Vermachtnis,
Fribourg 1990.

Kepel, Gilles: Die Rache Gottes.
Radikale Moslems, Christen
und Juden auf dem Vor-
marsch, Miinchen 1991.

Kerber, Walter (Hg): Katholische
Gesellschaftslehre im Uber-
blick: 100 Jahre Sozialver-
kiindigung der Kirche,
Frankfurt (Main) 1991.

Kern, Walter: Ausserhalb der
Kirche kein Heil?, Freiburg
1979.

Kirchner, Hubert: Das Papsttum
und der deutsche Katholizis-
mus 1870-1958, KGE II1/9,
Leipzig 1992.

Klinkert, Roman und Bisser,
Bettina: Caspar Decurtins
(1855-1916), in: Schenda
R./Dornkaat H. (Hg): Sa-
generzahler und Sagen-
sammler in der Schweiz,
Bern/Stuttgart 1988, 419-
439

Klocker, Michael: Katholisch
von der Wiege bis zur Bahre.
Eine Lebensmacht im Zerfall?
Miinchen 1991.

Kluting, Edeltraut (Hg): Antimo-
dernismus und Reform. Bei-



trage zur Geschichte der deut-
schen Heimatbewegung,
Darmstadt 1991.

Knapp, Georg: Die
,Borromausenzyklika* Pius
X, als Ursache einer kirchen-
politischen Auseinanderset-
zung in Preussen, in: Schwai-
ger 1976, 56-89.

Kohler, Josef (Hg): Joseph Wittig:
Historiker-Theologe-Dichter,
Miinchen 1980.

Kohler, Oskar: Bewusstseinssto-
rungen im Katholizismus.
Frankfurt (Main) 1972.

Kohler, Oskar: Leo XIII, in: Ge-
stalten der Kirchengeschichte
12, Stuttgart 1985, 203-223.

Kolping, Adolf: Fundamen-
taltheologie I, Miunster 1968.

Kiihn, Ulrich: Kirche. Handbuch
systematischer Theologie 10,
Giitersloh 1980.

Kiinneth, Walther: Fundamente
des Glaubens. Biblische Lehre
im Horizont des Zeitgeistes,
Wuppertal 1975.

Leugers-Scherzberg, August
Hermann: Die Modernisie-
rung des Katholizismus: Das
Beispiel Felix Porsch, in: Loth
1991, 219-235.

Lill, Rudolf: Der Kampf der ro-
mischen Kurie gegen
den“praktischen Modernis-
mus, in: Weinzierl 1970,109-
123.

Lonne, Karl-Egon: Politischer
Katholizismus im 19. und 20.
Jahrhundert, Edition suhr-

192

kamp NF 264 Frankfurt
(Main), 1986.

Loome, Thomas Michael: ,,Die
Triummer des liberalen Ka-
tholizismus® in Grossbritan-
nien und Deutschland am
Ende des 19. Jh. (1893-1903):
Die Kirchenpol. Grundlage
der Modernismuskontroverse
(1903-1914), in:
Schmidt/Schwaiger 1976,
197-214.

Loome Thomas Michael: Liberal
Catholicism-Reform Catholi-
cism- Modernism. A Contri-
bution to a New Orientation
in Modernist Research.
Mainz 1979.

Loth, Wilfried.:Integration und
Erosion: Wandlungen des
katholischen Milieus, in: Loth
1991, 266-281.

Loth, Wilfried: (Hg) Deutscher
Katholizismus im Umbruch
zur Moderne. Konfession und

Gesellschaft 3, Stuttgart 1991.

Mader, Robert: Der katholische
Radikalismus, Olten 1916.

Mallmann, Klaus-Michael: Ul-
tramontanismus und Arbei-
terbewegung im Kaiserreich.
Uberlegungen am Beispiel des
Saarreviers, in: Loth 1991,
76-94.

Manatschal, Fritz: Einiges aus
Biindens offentlichem Leben
der letzten 50 bis 60 Jahre,
Biindner Monatsblatt 1914-
1919.



Manatschal, Fritz: Erinnerungen,
Chur 1919.

Maron, Gottfried: Zum Gesprach
mit Rom. Beitrage aus evan-
gelischer Sicht, BensH 69,
Gottingen 1988.

Melich, Anna (Hg): Die Werte
der Schweizer, Bern 1991.

Metz, Peter: Graubiinden im
jungen Bundesstaat. Die Jahre
1848-1874, in: Biindner Jahr-
buch 1972, 9-38.

Metz, Peter: Geschichte des
Kantons Graubiinden I 1798-
1848, Chur 1989; II 1848-
1914, Chur 1991.

Metz, Peter (jun.): Herbartianis-
mus als Paradigma fiir Profes-
sionalisierung und Schulre-
form. Explorationen. Studien
zur Erziehungswissenschaft 4,
Bern 1992,

Meyer zu Schlochtern, Josef: Sa-
krament Kirche. Wirken
Gottes im Handeln der Men-
schen, Freiburg 1992.

Meyer, Thomas: Fundamenta-
lismus. Aufstand gegen die
Moderne. Hamburg 1989.

Michelitsch, Anton: Der biblisch-
dogmatische ,,Syllabus® Pius
X. samt der Enzyklika gegen
den Modernismus und dem
Motuproprio vom 18. No-
vember 1907, Graz und Wien
1908.

Mooser, Josef: ,,Christlicher Be-
ruf* und ,,biirgerliche Gesell-
schaft®, in: Loth 1991,124-
142.

193

Mostert, Walter: Sinn oder Ge-
wissheit. Versuche zu einer
theologischen Kritik des
dogmatistischen Denkens.
HUThI16, Tiibingen 1976.

Miiller, Jakob: Rez. A. Gisler:
Der Modernismus und J.
Bessmer: Philosophie und
Theologie des Modernismus,
ZKTh 37 (1913), 342-352.

Miiller, Michael (Hg): Marsch
auf Rom. Ein Kampf um
Kirche, Aachen 1994,

Neuner, Peter: Friedrich von
Hiigel, der ,Laienbischof* der
Modernisten, in: Schwaiger
1976, 9-22.

Niewiadomski, Jozef (Hg): Ein-
deutige Antworten. Fund-
mentalistische Versuchung in
Religion und Gesellschalft,
theologische trends 1, Thaur
1988.

Niewiadomski, Jozef (Hg): Ver-
weigerte Miindigkeit? Politi-
sche Kultur und die Kirche,
theologische trends 2, Thaur
1588,

Nipperdey, Thomas: Religion im
Umbruch. Deutschland 1870-
1918, Beck'sche Reihe 363,
Miinchen 1988.

Odermatt, Martin: Der Funda-
mentalismus. Ein Gott-eine
Wabhrheit-eine Moral?, Zi-
rich 1991.

Oelkers, Jiirgen: Die grosse Aspi-
ration. Zur Herausbildung



der Erziehungswissenschaft
im 19. Jh., Darmstadt 1989.
Ott, Hugo: Martin Heidegger.
Unterwegs zu seiner Biogra-
phie, Rethe Campus 1056,
Frankfurt (Main) 1992.

Palaver, Wolfgang (Hg): Cente-
simo anno. 100 Jahre katholi-
sche Soziallehre; Bilanz und
Ausblick, theologische trends
4, Thaur 1991.

Pfiirtner, Stephan H.: Funda-
mentalismus. Die Flucht ins
Radikale, Freiburg 1991.

Poulat, Emile: Histoire, dogme et
critique dans la crise moder-
niste, Tournai/Paris 1962.

Poulat, Emile: Intégrisme et ca-
tholicisme intégral, Tournai
1969.

Poulat, Emile: Catholicisme, de-
mocratie et socialisme. Le
mouvement catholique et
Mgr. Benigni de la naissance
du socialisme a la victoire du

fascisme. Religion et societés,
Tournai/Paris 1977.

Rascher, Jakob Martin: Altes und
Neues iiber Volk und Parteien
im Biindnerland, Ziirich
1874.

Ratzinger, Joseph: Zur Lage des
Glaubens. Ein Gesprach mit
Vittorio Messorio, Miin-
chen/Ziirich/Wien 1985.

Ratzinger, Joseph: Wendezeit fiir
Europa?, Freiburg 1991.

Rice, David: Kirche ohne Prie-
ster. Der Exodus der Geistli-

chen aus der katholischen
Kirche, Miinchen 1991.

Roes, Jan: Die katholische Kirche
und die Herausforderungen
der Moderne in den Nieder-
landen im 19. und 20. Jahr-
hundert, ZSKG 89 (1995), 7-
44,

Roschewski, Heinz: Das politi-
sche Vermachtnis des Lowen
von Truns, Rote Revue 1961,
6-14.

Roussellier, Nicolas: L’Europe
des libéraux. Questions au
XXes, Bruxelles 1991.

Ruffieux, Roland: Schweiz, in:
Scholl S.H. (Hg): Katholische
Arbeiterbewegung in Westeu-
ropa, Bonn 1966, 357-392.

Rusch, Johann Baptist: Caspar
Decurtins. Der Lowe von
Truns, Schw Rep Blatter
36/37 (1952-54) (Zeitungsart.
in Kantonsbibl. GR pagi-
niert).

Ruth, Karl: Die Padagogik der
suddeutschen Rettungsbewe-
gung. Chr. H. Zeller und der
schwabische Pietismus, Berlin
1997,

Sachsen, Ernst Heinrich von:
Mein Lebensweg vom Ko-
nigsschloss zum Bauernhof,
Frankfurt (Main) 1979.

Schaeffler, Richard: Die Wech-
selbeziehungen zwischen
Philosophie und katholischer
Theologie. Die phil. Bemii-
hungen des 20. Jahrhunderts,
Darmstadt 1980.



Scharfe, Martin: Die Religion des
Volkes. Kleine Kultur- und
Sozialgeschichte des Pietis-
mus, Giitersloh 1980.

Schifferle, Alois: Das Argernis
Lefebvre. Informationen und
Dokumente zur neuen Kir-
chenspaltung, Freiburg
(Schweiz) 1989.

Schlossmacher, Norbert: Der
Antiultramontanismus im
Wilhelminischen Deutsch-
land, in: Loth 1991, 164-198.

Schmidt, Martin und Schwaiger,
Georg (Hg.): Kirchen und Li-
beralismus im 19. Jahrhun-
dert, SThGG 19, Gottingen
1976.

Schmied, Gerhard: Kirche oder
Sekte? Entwicklungen und
Perspektiven des Katholizis-
mus in der westlichen Welt,
Serie Piper 910, Miinchen
1988.

Schnatz, Helmut (Hg): Papstliche
Verlautbarungen zu Staat
und Gesellschaft, Texte zur
Forschung 12, Darmstadt
1973.

Schnitzer, Joseph: Der katholi-
sche Modernismus, KIRel 3,
Berlin-Schoneberg 1912.

Schwaiger, Georg (Hg): Aufbruch
ins 20. Jahrhundert. Zum
Streit um Reformkatholizis-
mus und Modernismus,
SThGG 23, Gottingen 1976.

Sloterdijk, Peter: Eurotaoismus.
Zur Kritik der politischen Ki-
netik, edition suhrkamp NF
450, Frankfurt (Main) 1989.

195

Specht, Thomas und Bauer, Ge-
org Lorenz: Lehrbuch der
Apologetik oder Fundamen-
taltheologie, Regensburg
1924,

Spieler, Willy: Vom Christentum
zum Reiche Gottes — Georg
Sebastian Huber, in: Neue
Wege 86 (1992), 83-93.

Sprecher von Bernegg, Theophil:
Gedanken eines Laien tiber
Fragen des christlichen Glau-
bens und Lebens, Chur 1922.

Stadler, Peter: Der Kulturkampf
in der Schweiz, Frauenfeld
1984.

Steger G.: Die katholische Sozi-
allehre und die Arbeiterbewe-
gung, in: Palaver 1991,105-
127,

Stirnimann, Heinrich: Zur Enzy-
klika ,,Pascendi®. Eigenart
und Gultigkeit, FZPh'Th 8
(1961),254-274.

Stoecklin, Alfred: Schweizer
Katholizismus. Eine Ge-
schichte der Jahre 1925-1975,
zwischen Ghetto und konzi-
liarer Offnung, Ziirich 1978.

Stolz, Fritz und Merten, V. (Hg):
Zukunftsperspektiven des
Fundamentalismus. Religion-
Politik-Gesellschaft in der
Schweiz 6, Freiburg (Schweiz)
1991.

Swidler, Leonard und Connor,
Patrick (Hg): ,,Alle Katholiken
haben das Recht ...“ Frei-
heitsrechte in der Kirche,
Miinchen 1990.



Trippen, Norbert: Aus dem Ta-
gebuch eines deutschen in:
Schwaiger 1976,139-222,
Modernisten (J. Schnitzer).

Trippen, Norbert: Theologie und
Lehramt im Konflikt. Die
kirchlichen Massnahmen ge-
gen den Modernismus im
Jahre 1907 und ihre Auswir-
kungen in Deutschland, Frei-
burg 1977.

Ullmann, Hans-Peter: Das Deut-
sche Kaiserreich 1871-1918,
Neue Historische Bibliothek,
edition suhrkamp NF 546,
Frankfurt a.M. 1995.

Union de Fribourg: REimpressi-
on des théses de 'Union de
Fribourg 1883-1893, Blois
1903.

Vasella, Oskar: Rez. Karl Fry:
Kaspar Decurtins Bd. 2,
ZSKG 48 (1954), 320-322.

Vergauwen, Guido: Sensus fidei-
consensus Fidelium im oeku-
menischen Dialog heute, in:
Baumer/Vergauwen 23-47.

Wagner H.: Diakonie als We-
sensbestandteil der in: Die-
nende Kirche Theologie,
Berlin 1967,19-50.

Walter, Otto: Dr. K. Decurtins:
Ein Festblatt zum 60. Ge-
burtstag, Der Gral 10 (1915),
95-108.

Weber, Christoph: (Hg): Libera-
ler Katholizismus. Biographi-
sche und kirchenbhistorische

196

Essays von Franz Xaver
Kraus, BDHIRS57, Tiibingen
1983.

Weber, Christoph: (Hg): Ultra-
montanismus als katholischer
Fundamentalismus, in: Loth
1991, 20-45.

Weber, Quirin: Korporatismus
statt Sozialismus. Religion-
Politik-Gesellschaft in der
Schweiz 3, Freiburg (Schweiz)
1989.

Weber, Simon: Christliche Apo-
logetik, Freiburg 1907.

Weibel, Rolf: Schweizer Katholi-
zismus heute. Strukturen,
Aufgaben, Organisationen
der romisch-katholischen Kir-
che, Ziirich 1989.

Weinzierl, Erika: (Hg.): Die
papstliche Autoritat im ka-
tholischen Selbstverstandnis
des 19. und 20. Jahrhunderts,
Forschungsgesprach 11, Salz-
burg 1970.

Weinzierl, Erika: Der Antimo-
dernismus Pius X., in: Wein-
zierl 1973, 235-255.

Weinzierl, Erika: (Hg.): Der Mo-
dernismus, Graz 1973.

Weinzierl, Erika: Pius X., in: Ge-
stalten der Kirchengeschichte
12, Stuttgart 1985, 224-240.

Weiss, Otto: Der Ultramonta-
nismus, Grundlagen — Vorge-
schichte — Struktur, ZBLG 41
(1978), 821-877.

Weiss, Otto: Der Modernismus
in Deutschland. Ein Beitrag
zur Theologiegeschichte, Re-
gensburg 1995.



Woodward, Kenneth L.: Die Zurburg, Urban: Aus den Briefen
Helfer Gottes. Wie die katho- eines Modernisten, SchwRd
lische Kirche ihre Heiligen 16 (1915/16), 385-401.
macht, Miinchen 1991.

197



PERSONENVERZEICHNIS (ohne Anmerkungen)

Altermatt, Urs 19; 25; 39; 41;
104

Aquin, Thomas von 81f.

Aubert, Roger 19

Balthasar, Hans Urs von 108

Bebel, August 80

Beck, Josef 81

Benedikt XV, 52

Benigni, Umberto 19; 50f; 67;
70; 72; 81

Berger, Peter L. 19

Billot, Kardinal Louis 51

Blondel, Maurice 40; 42

Bundi, Martin 60

Caminada, Rest Giusep 61

Dantine, Wilhelm 36

Decurtins-de Latour, Katharina
59; 66

Decurtins, Caspar 7; 13; 20;
38f.; 39; 45-54; 57-91; 94f.;
95;97-104

Drewermann, Eugen 12

Etter, Philipp 13

Favre, Julien 51
Feigenwinter, Ernst 81
Flury, Johannes 8
Fries, Heinrich 11f.
Fry, Karl 20; 58; 64

Gasser, Albert 20; 106
Gibbons, Kardinal 28; 32; 34

198

Gisler, Anton 20; 27f.; 31f.; 38-
54; 57;70; 72; 91; 991.; 104;
106

Gruner, Erich 57

Gujan, Andreas 7

Haag, Herbert 12; 35

Hackel, Ernst 41

Hadorn, Pfarrer in Bern 44

Haring, Bernhard 12; 36

Harnack, Adolf von 35; 48

Hecker, Isaak Thomas 32; 41f.

Holl, Karl 35

Huber, Georg Sebastian 20;
106f.

Hultsch, Eric 36

Hiinermann, Peter 12

Inglin , Meinrad 107
Journet, Charles 108

Kant, Jmmanuel 24; 39f.; 43;
60f.; 65f.; 74f.; 102; 108

Karrer, Otto 107

Kaufmann, Ludwig 12

Ketteler, Bischof von Mainz 81;
83; 85

Klocker, Michael 37

Kopp, Josef Vital 107

Lagrange, Marie-Joseph 43
Lassalle, Ferdinand 80
Lehmann, Karl 12

Leo XIII 26; 28; 31f.; 71; 80
Lienert, Meinrad 107

Loisy, Alfred 49



Loome, Thomas 19; 53
Luther, Martin 101; 106

Metz, Peter 72
Miiller, Jakob 51

Nietzsche, Friedrich 41
Nipperdey, Thomas 19

Pascal, Blaise 101

Paul VI. 36

Pellegrino, Erzbischof von Turin
12

Pestalozzi, Johann Heinrich 96

Pfiirtner, Stephan 12

Pius IX 12; 23; 33

Pius X 12; 18; 33; 36; 40-50; 52;

55
Poulat, Emile 19; 511.; 54; 69
Rusch, Johann Baptist 64

Schmid, Georgius von Griineck,
Bischof 39
Schmied, Gerhard 37

199

Segesser, Pilipp Anton von 63;
74,75

Sprecher, Theophil von 57; 87

Stadler, Peter 35

Steinhauser, Alois 60

Steinhauser, Anton 60

Stoecklin Alfred 20; 105f.

Strauss, David Friedrich 48

Tocqueville, Alexis 77
Tolstol, Leo 46; 68
Trippen, Norbert 19; 36
Troeltsch, Ernst 37

Veuillot, Louis 61
Vogelsang, Carl 79; 81f.; 86

Walter, Otto 63

Walther, Regierungsrat 78

Weber, Christoph 19

Weiss, Albert Maria 44; 67; 71;
81

Wichern, Johann Heinrich 94f;
97

Wittig, Joseph 20; 106



	Decurtins Kampf um die Kirche : Antimodernismus im Schweizer Katholizismus
	...
	...
	Vorwort
	Einleitung
	Reformkatholizismus und Modernismus
	Gisler - Decurtins : gemeinsam gegen den Modernismus?
	Caspar Decurtins als Bannerträger der Ultramontanen
	Ausblicke
	Anmerkungen
	Abkürzungen
	Literaturverzeichnis
	Personenverzeichnis


