
Zeitschrift: Beiheft zum Bündner Monatsblatt

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: 4 (1995)

Artikel: Placidus a Spescha als Literat

Autor: Camartin, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-821119

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-821119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISO

Camartin

Placidus a Spescha
als Literat

Was ich aufgrund der bisher publizierten Schriften von Placidus a

Spescha aus der Sicht des Literaten zu seiner Figur, seinen besonderen

«Leistungen», seinem eigenen Verständnis von Literatur und

Literaturgeschichte zu sagen hatte, habe ich in einem Aufsatz
niedergeschrieben, der im Jahr 1986 unter dem Titel «Ungesicherte Tradition

- Die Erfindung eines literarischen Kanons in der bündner-
romanischen Literatur» in der Zeitschrift STUDI LADINI erschienen

ist. Seither sind keine neuen Quellen zu Placidus a Spescha
editorisch erschlossen worden. Ich kann deshalb nichts eigentlich Neues
bieten. Da der Aufsatz in Italien erschien und vermutlich nur wenigen

Spezialisten unter die Augen kam, greife ich hier auf den Hauptteil
dieses Textes zurück. Ich verschone Sie allerdings mit den

generellen Überlegungen zum Problem des literarischen Kanons. Ebenso

brauche ich auf Bündnerboden nicht den historischen Hintergrund

der Franzosenzeit und das Schicksal der damaligen - so würden

wir es vielleicht heute sagen - schreibenden Intellektuellen zu
beleuchten. Es ging vor allem um die Beziehungen zwischen Mattli
Conrad und Placidus a Spescha mit Wilhelm von Humboldt und
Johann Gottfried Ebel. Ebel hat in der Auflage von 1809 seines Werkes

«Anleitung, auf die nützlichste und genussvollste Art die Schweiz

zu bereisen» die Ideen von Placidus a Spescha über die Herkunft
des Rätoromanischen einer grösseren Leserschaft bekannt gemacht.
Für unseren Zusammenhang sind zwei Gedanken Speschas entscheidend:

Einmal die Idee einer «rätischen Nation» als der Grundlage

49



einer zu entwickelnden «nationalen Literatur»; dann der Versuch
einer Rekonstruktion der einheimischen Schreib- und Publikationstradition,

die von ihm als eine Art Kanon der neu entstehenden
rätoromanischen «Nationalliteratur» gesehen wurde.

Placidus a Spescha und die «rätische Nation»

Wir sind über die Ideen des Placidus a Spescha heute zuverlässig
unterrichtet, obwohl nur ein kleiner Teil seiner Schriften ediert und
verfügbar ist. Nachdem Ebel, was «des Herrn Placidus Güte mir in
Handschrift mitgeteilt hat», unter dem Titel «Beitrag zur Geschichte

der rhäto-hetruskischen Sprache» 1809 veröffentlicht hatte, dauerte

es lange, bis umfangreichere Teile aus seinem Nachlass bekannt
wurden. So nahm Caspar Decurtins (1911) Auszüge aus Speschas

Manuskripten über Sprache und Literatur in seiner «Rätoromanischen

Chrestomathie» auf. Wenig später erschien der Erinnerungsband

«Pater Placidus a Spescha - sein Leben und seine Schriften»

(1913), in welchem der Historiker Pieth, der Ethnograph Hager und
der Schriftsteller Carnot den Nachlass dieses von universaler
Neugierde geprägten Menschen zitierend und interpretierend vorstellten.

Vor allem zwei Benediktiner des Klosters Disentis, der Historiker

Iso Müller (1974) und der Naturwissenschaftler Flurin Maissen

(1970) haben sich um Person und Werk ihres unkonventionellen
Mitbruders verdient gemacht. Schliesslich ist Alexi Decurtins (1964/
1985) zu nennen, der Speschas Bemühungen und Missgeschicke in
der Schaffung einer einheitlichen rätoromanischen Schriftsprache
untersucht hat. Da repräsentative, gar kritische Ausgaben der Schriften

von Spescha fehlen, ist es auch nicht verwunderlich, dass die
Würdigung Speschas in Bezzolas Literaturgeschichte der Rätoromanen
(1979, S. 291) äusserst knapp ausfällt; dies, obwohl Spescha der erste
ist, der überhaupt den Versuch unternahm, eine rätoromanische
Literaturgeschichte zu schreiben. (Dazu insbes. Müller 1974, S. 92ff.)

50



Soweit die etwas unerquickliche Quellenlage. Schlagen wir die Brük-
ke zurück zur geschichtlichen Situation. Selbst für einen Mönch,
der lieber auf die Berge stieg, um geographische Karten anzulegen,
als regelmässig im Chor zum Gebet zu erscheinen, muss der 6. Mai
1799 ein traumatisches Datum geworden sein: An diesem Tag
äscherten die Franzosen Kloster und Dorf Disentis bis auf die Mauern

ein. Die Kulturgeschichte zählt freilich weniger die Toten, die
dieser Racheakt der Franzosen gegenüber den Österreich-freundlichen

Oberländern kostete, als die einmaligen Dokumente,
Manuskripte und Schriften, die vor allem durch den Klosterbrand
zerstört wurden. Auch Speschas Werk wurde durch diese Barbarei
schwer betroffen: Was sich an frühen Aufzeichnungen im Kloster
befand, wurde ein Raub der Flammen, wie alles andere, was
mönchische Sorgfalt und Pietät vor der Tradition verwahrte. Im Manuskript

zur «alten und neuen bündnerischen Literatur» zählt Spescha

auf, was ihm hier verlorenging: «Da ich nicht mit klösterlichen
Ämtern belastet war und da die Bibliothek und das Archiv des Klosters

zugänglich waren, habe ich die Arithmetik, die Musik, die

Grammatik, die geographischen Karten und Zeichnungen und
verschiedene andere literarische Werke in bündnerische Sprache

übertragen. Diese sind mit anderen Werken, vor allem: Der Bestimmung
der höchsten Berge der Alpen, der geographischen, politischen und
geschichtlichen Darstellung der Gerichtsgemeinde Cadi durch den
Klosterbrand von 1799 vernichtet worden.» (Spescha 675) Was wir
aus Speschas Hand über Fragen der rätoromanischen Sprache und
Literatur besitzen, stammt also aus seiner späteren Lebenszeit und
ist mit 1805 und 1819 datiert. Die früheren Aufzeichnungen - er
erwähnt in einer biographischen Passage des Textes eine Schrift über
Gartenwirtschaft und Blumenaufzucht, ein dreiteiliges Werk über
ethische Fragen zum Wohle seiner Verwandten sowie Reisebeschreibungen

von alpinen Unternehmungen - sind verloren.

Nicht minder traumatisch muss eine noch frühere Erfahrung gewesen

sein. Spescha berichtet, er sei an seinen Studienorten Chur und

51



Einsiedeln, aber auch im Tirol wegen seiner rätoromanischen
Muttersprache gehänselt worden. Der erwähnte Historiker Müller hat
eine Fülle von Äusserungen des 18. Jahrhunderts gesammelt, die die

Verachtung für die Sprache der ländlichen Bevölkerung Graubündens

erkennen lassen. (Müller 1974, 6Off.) Begreiflicherweise begehrte
in Spescha, der Sinn genug für die Vielfalt naturgegebener und
kulturell bedingter Erscheinungsformen hatte, etwas dagegen auf. So

hat er seit seiner Jugendzeit sich bemüht, die Sprache durch vielfältige

Verwendung in allen Bereichen des Lebens aufzuwerten. Zu
einem tiefen Erlebnis wurde für ihn die Entdeckung, dass der
rätoromanische Sprachbereich weit über die Grenzen Graubündens hinaus

sich erstreckte. Stolz berichtet er, er habe mit den jungen
Menschen von Taufers romanisch gesprochen, leider sei jedoch «dieses

Licht» in den westlichen Teilen des Tirols jetzt erloschen, sodass

nur noch alte Menschen die ursprüngliche Sprache beherrschten.
(Spescha 727) In der Rückblende erweist sich selbst die politische
Deportation nach Innsbruck für Spescha als Glücksfall: «Da hatte
ich das Glück, nach Innsbruck transportiert zu werden. Dort wurde
nach und nach der Kontakt zu gelehrten Männern gestattet, der

Zugang zu Bibliotheken, Archiven, zu Bergen und Tälern, und ich hatte

den Eifer, das zu erneuern, was durch das unglückselige Feuer
vernichtet worden war. Meine vornehmliche Aufmerksamkeit galt
der Untersuchung der Spuren der rätoromanischen Sprache und der

Lage der Berge, Täler, Gletscher und Mineralien und ich wurde
fündig.» (Spescha 676f.)

Der Erneuerung der «rätischen Sprache» gilt nach der Rückkehr nach
Graubünden Speschas grösster Einsatz. Er betreibt seine Mission
gleichzeitig auf zwei Ebenen: auf der philologischen und auf der
pädagogischen. Freilich ist seine Philologie von allen Gewagtheiten und
Mängeln der vorwissenschaftlichen Methode geprägt. «In schlaflosen

Nachtstunden untersuchte er den Klang der Selbstlauter, prüfte
Hauchstärke und Kehlkopffunktionen und kam zur Einsicht, dass

das Rätoromanische nicht genug Vokalzeichen habe. Und weil er

52



eben P. Spescha war, erfand er solche Zeichen.» (Carnot 497) Die
Idee der Schaffung einer Einheitssprache, so fortschrittlich und richtig

sie in sprachpolitischer Perspektive für das Rätoromanische auch

gewesen wäre, scheiterte vor allem an der von Spescha selbst
geforderten Genauigkeit der Schriftzeichen, die voll von Willkür und
Idiosynkrasien war. Geradezu poesieverdächtig sind auch seine

Etymologien. Somit überragt die pädagogische Bedeutung seiner Schriften

bei weitem die wissenschaftliche. Denn hier betritt einer,
angesteckt vom nationalen Gedankengut des französischen Nachbarn,
innerhalb Graubündens wirkliches Neuland.

Wäre Spescha Politiker und nicht Mönch gewesen, wären seine Ideen

vor den beschlussfassenden politischen Gremien und nicht in der
Dorfschule vorgetragen worden, wären seine Schriften gedruckt
worden und nicht in einem Klosterarchiv der Vergessenheit
anheimgefallen: es wäre unmissverständlich genug das verkündet worden,
was zur Bildung eines kulturellen Selbstbewusstseins unerlässlich
ist. Einige kurze Stellen können dies belegen: «Ich sage dir, junger
Bündner, dass es keine andere Grundlage für Studien und
Wissenschaften gibt, als die vollendete Kenntnis deiner Muttersprache. Denn
es ist beschlossene Sache, dass unser ganzes Wissen sich auf die Sprache

gründet, auf die Aufnahmefähigkeit unserer Ohren und Augen.»
(Spescha 688) Im Manuskript von 1819 heisst es ähnlich: «Wisse,
dass kein Ding für dich notwendiger, geziemender und vorteilhafter
ist, als die vollendete Kenntnis einer Sprache, und allen voran der

Sprache deiner Mutter und Nation.» (Spescha 729) Spescha erkannte

als einer der ersten, dass die Erhaltung einer kleinen Sprache nur
über den festen Willen der Betroffenen möglich ist. So richtet sich
sein Aufruf auch nicht an die Einsicht der Behörden, sondern an die

Selbstachtung der Sprecher: «Man hat deshalb - und tut es bis auf

denheutigen Tag - ein grosses Unrecht getan, wenn man eine Nation

anhielt, gar zwang, eine andere Sprache und Literatur anzunehmen

als jene, die sie von ihren Vorfahren erbte und die Gott ihr
zugeteilt hat. Die dadurch entstandenen Verwirrungen sollten Lehre

53



genug sein, solche Versuchungen und Zwänge künftig zu vermeiden.

Man ist von Natur und Geistesstärke so beschaffen, dass man
die Wahrheit sagen darf; auch keine Angst soll man haben, in
Auseinandersetzungen verwickelt zu werden, um die Wahrheit verteidigen

zu können und zu wollen. So sagen wir gerade heraus, und dies

mit bündnerischer Stimme und Entschlossenheit, dass wir in
rätoromanischer Sprache ebensogut reden, begründen, Prosa und Poesia

schreiben, innerhalb unserer Grenzen leben und schreiben können,
wie die Bewohner prachtvoller Höfe und Schlösser, die sich über die

Wolken erheben, um andere dafür zu erniedrigen. Genug, dass

man sich von einem Dialekt entfernt hat, der zu den wichtigsten
Sprachen Westeuropas passte, und sich einem andern zugewandt hat,
der nach allgemeinem Dafürhalten der Zunge so schwer fällt.
Die Regel soll sein: Niemanden zu beleidigen, doch auch keine bösen

Beleidigungen hinzunehmen. Jeder hat ein Recht zu seiner Sprache,

und will einer diese ihm nehmen, so ist er ein Dieb.» (Spescha

729ff.) Die Vorliebe von Spescha für Sprachen lateinischer Herkunft
ist offensichtlich. Er tut sein Bestes, um die Eignung seiner Muttersprache

für alle Gebiete des Wissens nachzuweisen, mag diese noch

so sehr im Schatten der deutschen Sprache stehen. «Durchschreite
deine romanische Heimat, sei neugierig, merke dir die Worte, die

Zeichen, die Unterschiede, und du wirst bald voller Zufriedenheit
sein.» (Spescha 688)

Man muss sich bei Speschas Versuch, die ideologische Grundlage zu
einem räto-romanischen «Nationalbewusstsein» zu legen, allerdings

vor Augen halten, dass er just im Augenblick unternommen wird, da

die politische und ökonomische Autonomie des rätischen Gebietes

durch die Auflösung des Freistaates definitiv verloren gegangen ist.

Politisch ist der ehemalige Freistaat nun als Kanton in eine höhere
staatliche Einheit eingebunden. Damit aber schwächt sich der

hochfliegende Entwurf einer rätischen Nation zu einer kulturpolitischen
Idee ab, die auch darum völlig wirkungslos bleibt, weil die Schriften

Speschas nicht gedruckt und bald schon vergessen werden.

54



Die Rekonstruktion einer literarischen Tradition

Der Glaube an eine eigenständige Geschichte und Herkunft scheint
unerlässlich zu sein, will man die Idee einer auf einer bestimmten
Sprache und Kultur beruhenden Nation lancieren. Spescha spricht
von dem «antiquissm lungaig da l'aulta Rhaetia» - von der uralten
Sprache Hohenrätiens, - eine Formulierung, die freilich ganz und

gar Behauptungscharakter hat. Es ist der Ort, wo Spescha die Frage
nach der Herkunft der Räter aufgreift, eine seit Spescha nie mehr

verstummte Frage und eine besonders reiche Quelle für Spekulationen.

Welche Bevölkerung fanden die römischen Legionäre vor, als

sie ab 15 v. Chr. nach und nach Teile der Alpengebiete eroberten und
bis zum Ende des 1. Jahrhunderts jene «provincia Raetia» errichteten,

deren Name ursprünglich ein viel grösseres Gebiet abdeckte,
als was wir heute unter Rätien verstehen? Die antiken Quellen sind

bezüglich der als Räter bezeichneten Stämme mehrdeutig (Frei-Stolba
1984). Als historische Ansicht der Antike, gestützt auf Aussagen von
Plinius und von Strabo, setzte sich die Behauptung durch, es handle
sich bei den Rätern um in die Alpengebiete verdrängte Etrusker. Bei
der Eroberung der nördlicheren Teile Italiens durch die Bewohner
Latiums sollen die früheren Einwohner Zuflucht in den unwirtlichen

Alpentälern gesucht haben und dort auch überlebt haben. Daher

die auch bei Spescha auftretende Bezeichnung der «rhaeto-hetrus-
kischen Sprache». Die Indogermanistik hat aber noch eine ganze
Reihe anderer Hypothesen entwickelt, wonach die vorrömische Sprache

in den Alpengebieten das Gallische, Venetische, Illyrische oder

Lepontische hätte sein können. (Risch 1984) Umstritten und inzwischen

wieder heiss diskutiert ist die Frage, ob es sich bei der Sprache
der Ureinwohner Rätiens um eine Sprache indogermanischen oder
westsemitischen Ursprungs handelt. (Lichtenthai 1983)

Solche Forschungsnöte der heutigen Gelehrten kannte Spescha natürlich

nicht. Für ihn steht die etruskische Herkunft fest. Als ob damit
des Fraglichen nicht genug wäre, entwickelt er in seinem «Cudisch

55



da litteratura romontscha» (1819) die Entstehungsgeschichte des

Rätoromanischen aus dem Buch der Bücher. Danach soll Lud, der vierte
Sohn Sems, der Stammvater des lydischen Volkes gewesen sein. Von
Hungersnöten geplagt seien die Lydier aus dem Mittleren Osten nach
und nach bis nach Hetrurien gelangt und hätten dort die Pelasgier
vertrieben. Auch das Gebiet der Poebene soll nun von den Etruskern
besiedelt worden sein. Eine Untergruppe von ihnen, die Tuscier (Tos-
kaner), die am Fluss Ticino lebten, seien von den westwärts
einfallenden Galliern unter Bellovesus vertrieben worden. Unter ihrem
Führer Rätus seien sie nach Norden in die Alpentäler ausgewichen,
und dort sei das Volk der Räter entstanden.

Damit ist die geschichtliche Herkunft des rätischen Volkes für Spe-
scha rekonstruiert. Entscheidend für ihn ist aber vor allem die Frage
nach der Sprache. Hier scheint Spescha anzunehmen, dass im Lauf
der Jahrhunderte das Lateinische sich als die Kultursprache des

rätischen Gebietes durchgesetzt hat. Mit der Zeit - nach Speschas

Angaben vom 8. Jahrhundert an - haben die Gelehrten begonnen,
lateinische Texte in die Sprache des Volkes zu übertragen. Das scheint
für ihn die Geburtsstunde des zu seiner Zeit gesprochenen
Rätoromanischen zu sein wie der ihm davon bekannten Versionen. So

schreibt er: «Die Stärkung und Schwächung der Sprachen, wie auch

ihrer Literatur, ist abhängig von der Kultur, der Gunst und Missgunst

der Zeit. Die rätoromanische Sprache verfügt über keine
andere Kultur als jene, die ihr gebildete Männer gaben. Sie war ohne

Vater, ohne Mutter, von Tälern und Bergen eingeschlossen. Die
Deutschsprachigen nannten sie «Vaelsh», dies heisst: die Sprache der
«vais» (sic!), und dies war sie auch. Sankt Sigisbert (sc. Gründer des

Klosters Disentis) soll das Paternoster, das Ave Maria, die wichtigsten

Glaubenssätze wie auch seine Ermahnungen zur Bekehrung der
bündnerischen Heidenscharen vom Lateinischen ins Rätoromanische

übertragen und mit dem Volk in dieser Sprache gesprochen
haben, doch war dies noch eine schwache Literatur. Tello, Bischof

von Chur, hat sein Testament latinisiert, hat aber doch Spuren der

56



Volkssprache im Hintergrund belassen, doch war dies noch keine
Literatur. Von da an hat man begonnen in dieser Sprache zu schreiben,

Lieder, Reden, Gebete, doch nennenswerte Literatur war auch
dies nicht. Man begann, Bücher zu drucken, und mit den
Druckwerken ist auch die bündnerische Literatur entstanden.» (Spescha

672)

Hier stimmt für einmal die Ansicht Speschas mit heutigen Erkenntnissen

überein: dass die Geburt einer rätoromanischen Literatur im
eigentlichen Sinn mit der Erfindung des Buchdrucks und mit den
Bedürfnissen und Erfordernissen der Reformationszeit zusammenhängt.

Natürlich hat es bereits von der ersten gedruckten rätoromanischen

Schrift Manuskripte verschiedener Art gegeben. Solche wurden

in der Bibliothek des Klosters Disentis mit Sicherheit
aufbewahrt, bevor diese 1799 vernichtet wurden. «Vom Jahr 1300 an finden

wir Schriften, die eindeutig in rätoromanischer Sprache verfasst
sind. Sie enthielten weltliche und geistliche Gedichte, Heiligenviten,
Regeln, wie man vor Gericht vorzugehen habe, Predigten, solche
für Hochzeiten, Verlobungen und für andere Festlichkeiten der
Jugend, wie auch Komödien und Tragödien. In diesem und im folgenden

Jahrhundert sind die Schwurformeln, die die Beamten vor ihrer
Obrigkeit oder vor dem Volk ablegten, in rätoromanischer Sprache

aufgezeichnet worden. Diese Sprache blieb die gleiche wie ehemals,
und sie ist so geblieben bis auf den heutigen Tag.» (Spescha 672) Die
Schwierigkeit für Spescha besteht allerdings darin, dass er behaupten

muss und nicht beweisen kann, da die Schriften verbrannt sind.

Er beruft sich in der Aufzählung der ihm bekannten romanischen
Schriften mehrmals auf die «Documenta Monasterii Desertinensis»
und fügt dann hinzu, als ob die Zweifel unabwendbar wären: «Dies
habe ich gesehen, und dessen bin ich Zeuge.» (Spescha 671)

Hier ist es wichtig festzuhalten, dass Spescha der erste ist, der
Werkkataloge und Autorenlisten zusammenstellt, um Alter, Umfang und
Qualitäten der von ihm proklamierten rätischen Sprache und Lite-

57



ratur nachzuweisen. Hier wird zum ersten Mal innerhalb der
rätoromanischen Sprachgeschichte nicht geschrieben für die Bedürfnisse

des Augenblicks oder für das künftige Seelenheil, sondern um die

eigene Tradition zu sichern. Insofern ist dies auch als der erste
Versuch einer profan-ideologisch motivierten Kanonisierung bestehenden

Schrifttums innerhalb der rätoromanischen Tradition anzusehen.

Auch wenn wir heute vieles anders bewerten, als Spescha es tut,
vermag seine weite Auslegung dessen, was zum literarischen Schrifttum

zu zählen ist und somit zur «Grösse» der gewünschten Sprachnation

beiträgt, uns doch zu verwundern. Spescha ist ein von den
Ideen der französischen Aufklärung geprägter Mensch, der vor
allem als Naturwissenschaftler gelernt hat, sich von ideologischen
Scheuklappen zu befreien. Zum Korpus der rätischen Sprache
gehören deshalb selbstverständlich auch Grammatiken und Wörterbücher.

Im Klosterarchiv will Spescha auf eine Reihe von
Wörterverzeichnissen aus dem 17. Jahrhundert gestossen sein, auf Schriften,

«die die Benediktiner von Disentis während ihrer Studienzeit in
Paris kopiert und mitgebracht haben». Selbstverständlich fehlen auch
nicht die «katholischen Klassiker» in rätoromanischer Fassung, etwa
ein römisches Martyrologium und die Nachahmung Christi, kurz:

«ganze Mengen von Manuskripten verschiedensten Inhalts». (Spescha

673) Es wäre interessant, einmal systematisch zu untersuchen,
welche der von Spescha erwähnten Texte den Klosterbrand als

Dubletten überlebten. Voraussetzung dafür wäre freilich, dass der ganze

Nachlass von Spescha für die Forschung zugänglich gemacht
würde.

Wie sehr Spescha dennoch in ästhetischen Vorstellungen des

französischen Klassizismus befangen blieb, lassen seine Äusserungen
über Poetik ermessen. Er erwartet übermässig viel - seinem

Programm einer eigenständigen Literatur gemäss - von den Wirkungen
der schönen Literatur: «Die Literatur ist die grundlegende Wissenschaft

aller Dinge, und notwendigerweise überragt eine Nation die
anderen in den Wissenschaften, Studien, in Handwerkskunst und

58



Erfindungsgabe, wenn sie diese aufgrund ihrer Literatur überragt.
Schäme dich nicht, bündnerische Nation, dass deine Literatur erst
jetzt aufgewacht ist; strebe danach, sie zur Vollkommenheit zu bringen,

denn auch andere Literaturen, wie die griechische und lateinische,

sind erst im Laufe mehrerer Jahrhunderte an ihr Ziel gelangt.»
(Spescha 671) Die Art und Weise, wie er Ranglisten über die Qualitäten

von Autoren anlegt, lässt jedoch vermuten, dass auch Spescha

nur bei Boileau, «diesem beschränkten Banausen» (Curtius 270), in
die Poesieschule gegangen ist. Er verfasst Verzeichnisse von Poeten
und Gelegenheitspoeten, nach Sprachregionen geordnet. Als Kriterium

ihrer Kunst kennt er allein die Gesetze der Versifikation. Seine

besondere Liebe gilt dem «alpinen Ohr» (Spescha 713), welches er
für sehr fein hält und durch falsche Silbenzahl, holperigen Rhythmus

und unsaubere Reime «leicht zu beleidigen», (ebd.) «Zwischen
den zwei hochgelehrten Dichtern, Herrn Theodor von Castelberg
und Herrn Georg Anton Vieli aus Cumbel, weiss ich nicht, welchen
ich aufgrund seiner poetischen Begabung, seines tiefen Wissens und
seiner hohen Gedanken vorzuziehen habe. Doch wegen der Genauigkeit

und der Entsprechung im Reim, muss ich den letzten doch
dem ersten vorziehen.» (Spescha 715) Was beide hier genannten
Autoren geschrieben haben, ist heute allein aus historischer Sicht
interessant, denn beide waren Berufspolitiker und verwickelt in die

Verhandlungen über die Auflösung des Freistaates. Ihre «hohen
Gedanken und ihr tiefes Wissen» vermögen sowenig wie ihre
genauen Verse, uns heute zu beflügeln.

Diese poetologische Enge und Dürftigkeit zeigt wie kaum etwas
anderes die geistige Orientierung von Spescha an den Massstäben
des klassizistischen Frankreichs. So unkonventionell, ja zukunftsweisend

er in Fragen der Naturwissenschaft und Ökonomie war und
bezüglich deren Anwendung in Bergregionen, so einzigartig er in
seinen Bemühungen war, die Bedeutung der angestammten Sprache
für das geistige Leben einer Region nachzuweisen, so war er in
ästhetischen Belangen doch ganz und gar epigonal. Vor allem hat er

59



offenbar bis zu seinem Lebensende nichts davon erfahren, welche
kühnen Gedanken über die Einschätzung der Volkspoesie der
geniale junge Herder mehr als 30 Jahre früher schon veröffentlicht hat.

«Je wilder, d.i. je lebendiger, je freiwürkender ein Volk ist (denn mehr
heisst dies Wort noch nicht!), desto wilder, d.i. desto lebendiger
müssen auch, wenn es Lieder hat, seine Lieder sein! Je entfernter
von künstlicher, wissenschaftlicher Denkart, Sprache und Letternart

das Volk ist, desto weniger müssen auch seine Lieder fürs Papier
gemacht und tote Letternverse sein: vom Lyrischen, vom Lebendigen

und gleichsam Tanzmässigen des Gesanges, von lebendiger
Gegenwart der Bilder, vom Zusammenhange und gleichsam Notdrange
des Inhalts, der Empfindungen, von Symmetrie der Worte, der
Silben, bei manchen sogar der Buchstaben, vom Gange der Melodie
und von hundert anderen Sachen, die zur lebendigen Welt, zum
Spruch- und Nationalliede gehören und mit diesem verschwinden -
davon, und davon allein hängt das Wesen, der Zweck, die ganze
wundertätige Kraft ab, die diese Lieder haben, die Entzückung, die

Triebfeder, der ewige Erb- und Lustgesang des Volks zu sein.» (Herder

40) Hier hätte der Schlüssel gelegen, um in rätoromanischen Texten

anderes zu entdecken als den Fleiss und die Bemühungen einiger
schreibender Gelehrter. Es sollten noch fast hundert Jahre ins Land
gehen, bis diese Sicht der Volkspoesie einen neuen Zugang und eine

neue Bewertung der rätoromanischen Literaturtradition ermöglichten.

Dem Pater Placidus a Spescha bleibt aber unabstreitbar das

etwas zweifelhafte Verdienst, im Lichte einer grossen Idee einfallsreich

rekonstruiert zu haben, was die historischen Quellen nur sehr

fragmentarisch hergaben. Die Kirche hat diesen ihren unberechenbaren

Diener nicht kanonisieren können. Vielen heutigen Rätoromanen

gilt er aber nach wie vor als Verkörperung jenes Enthusiasmus

für die eigene Sache, ohne welchen eine Kleinsprache und eine

Randliteratur keine Uberlebenschance haben.

60


	Placidus a Spescha als Literat

