Zeitschrift: Beiheft zum Bindner Monatsblatt
Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: 4 (1995)

Artikel: Placidus a Spescha als Literat
Autor: Camartin, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-821119

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-821119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Iso Placidus a Spescha
Camartin als Literat

Was ich aufgrund der bisher publizierten Schriften von Placidus a
Spescha aus der Sicht des Literaten zu seiner Figur, seinen besonde-
ren «Leistungen», seinem eigenen Verstindnis von Literatur und Li-
teraturgeschichte zu sagen hatte, habe ich in einem Aufsatz nieder-
geschrieben, der im Jahr 1986 unter dem Titel «Ungesicherte Tradi-
tion — Die Erfindung eines literarischen Kanons in der blindner-
romanischen Literatur» in der Zeitschrift STUDI LADINI erschie-
nen ist. Seither sind keine neuen Quellen zu Placidus a Spescha edi-
torisch erschlossen worden. Ich kann deshalb nichts eigentlich Neues
bieten. Da der Aufsatz in Italien erschien und vermutlich nur weni-
gen Spezialisten unter die Augen kam, greife ich hier auf den Haupt-
teil dieses Textes zurtick. Ich verschone Sie allerdings mit den gene-
rellen Uberlegungen zum Problem des literarischen Kanons. Eben-
so brauche ich auf Biindnerboden nicht den historischen Hinter-
grund der Franzosenzeit und das Schicksal der damaligen — so wiir-
den wir es vielleicht heute sagen — schreibenden Intellektuellen zu
beleuchten. Es ging vor allem um die Beziehungen zwischen Matth
Conrad und Placidus a Spescha mit Wilhelm von Humboldt und
Johann Gottfried Ebel. Ebel hat in der Auflage von 1809 seines Wer-
kes «Anleitung, auf die niitzlichste und genussvollste Art die Schweiz
zu bereisen» die Ideen von Placidus a Spescha tiber die Herkunft
des Ritoromanischen einer grosseren Leserschaft bekannt gemacht.
Flir unseren Zusammenhang sind zwei Gedanken Speschas entschei-
dend: Einmal die Idee einer «ritischen Nation» als der Grundlage

49



einer zu entwickelnden «nationalen Literatur»; dann der Versuch
einer Rekonstruktion der einheimischen Schreib- und Publikations-
tradition, die von thm als eine Art Kanon der neu entstehenden ra-
toromanischen «Nationalliteratur» gesehen wurde.

Placidus a Spescha und die «ratische Nation»

Wir sind iiber die Ideen des Placidus a Spescha heute zuverlissig
unterrichtet, obwohl nur ein kleiner Teil seiner Schriften ediert und
verfiigbar ist. Nachdem Ebel, was «des Herrn Placidus Giite mir in
Handschrift mitgeteilt hat», unter dem Titel «Beitrag zur Geschich-
te der rhito-hetruskischen Sprache» 1809 verdffentlicht hatte, dau-
erte es lange, bis umfangreichere Teile aus seinem Nachlass bekannt
wurden. So nahm Caspar Decurtins (1911) Auszlige aus Speschas
Manuskripten tiber Sprache und Literatur in seiner «Ritoromani-
schen Chrestomathie» auf. Wenig spater erschien der Erinnerungs-
band «Pater Placidus a Spescha — sein Leben und seine Schriften»
(1913), in welchem der Historiker Pieth, der Ethnograph Hager und
der Schriftsteller Carnot den Nachlass dieses von universaler Neu-
gierde gepragten Menschen zitierend und interpretierend vorstell-
ten. Vor allem zwei Benediktiner des Klosters Disentis, der Histori-
ker Iso Miiller (1974) und der Naturwissenschaftler Flurin Maissen
(1970) haben sich um Person und Werk ithres unkonventionellen Mit-
bruders verdient gemacht. Schliesslich ist Alexi Decurtins (1964/
1985) zu nennen, der Speschas Bemithungen und Missgeschicke in
der Schaffung einer einheitlichen ritoromanischen Schriftsprache un-
tersucht hat. Da reprisentative, gar kritische Ausgaben der Schrif-
ten von Spescha fehlen, ist es auch nicht verwunderlich, dass die Wiir-
digung Speschas in Bezzolas Literaturgeschichte der Ritoromanen
(1979, S. 291) dusserst knapp ausfillt; dies, obwohl Spescha der erste
ist, der iiberhaupt den Versuch unternahm, eine ritoromanische Li-

teraturgeschichte zu schreiben. (Dazu insbes. Miller 1974, S. 921f.)

50



Soweit die etwas unerquickliche Quellenlage. Schlagen wir die Briik-
ke zurtick zur geschichtlichen Situation. Selbst fiir einen Ménch,
der lieber auf die Berge stieg, um geographische Karten anzulegen,
als regelmissig im Chor zum Gebet zu erscheinen, muss der 6. Mai
1799 ein traumatisches Datum geworden sein: An diesem Tag
ascherten die Franzosen Kloster und Dorf Disentis bis auf die Mau-
ern ein. Die Kulturgeschichte zihlt freilich weniger die Toten, die
dieser Racheakt der Franzosen gegeniiber den &sterreich-freundli-
chen Oberlindern kostete, als die einmaligen Dokumente, Manu-
skripte und Schriften, die vor allem durch den Klosterbrand zer-
stort wurden. Auch Speschas Werk wurde durch diese Barbarei
schwer betroffen: Was sich an frithen Aufzeichnungen im Kloster
befand, wurde ein Raub der Flammen, wie alles andere, was mon-
chische Sorgfalt und Pietdt vor der Tradition verwahrte. Im Manu-
skript zur «alten und neuen biindnerischen Literatur» zdhlt Spescha
auf, was thm hier verlorenging: «Da ich nicht mit klosterlichen
Amtern belastet war und da die Bibliothek und das Archiv des Klo-
sters zuganglich waren, habe ich die Arithmetik, die Musik, die
Grammatik, die geographischen Karten und Zeichnungen und ver-
schiedene andere literarische Werke in blindnerische Sprache tber-
tragen. Diese sind mit anderen Werken, vor allem: Der Bestimmung
der hochsten Berge der Alpen, der geographischen, politischen und
geschichtlichen Darstellung der Gerichtsgemeinde Cadi durch den
Klosterbrand von 1799 vernichtet worden.» (Spescha 675) Was wir
aus Speschas Hand tiber Fragen der ritoromanischen Sprache und
Literatur besitzen, stammt also aus seiner spateren Lebenszeit und
ist mit 1805 und 1819 datiert. Die friheren Aufzeichnungen — er
erwahnt in einer biographischen Passage des Textes eine Schrift tiber
Gartenwirtschaft und Blumenaufzucht, ein dreiteiliges Werk tber
ethische Fragen zum Wohle seiner Verwandten sowie Reisebeschrei-
bungen von alpinen Unternehmungen — sind verloren.

Nicht minder traumatisch muss eine noch frihere Erfahrung gewe-
sen sein. Spescha berichtet, er sei an seinen Studienorten Chur und

51



Einsiedeln, aber auch im Tirol wegen seiner ritoromanischen Mut-
tersprache gehinselt worden. Der erwahnte Historiker Miiller hat
eine Fiille von Ausserungen des 18. Jahrhunderts gesammelt, die die
Verachtung fiir die Sprache der lindlichen Bevolkerung Graubiin-
dens erkennen lassen. (Miiller 1974, 60ff.) Begreiflicherweise begehrte
in Spescha, der Sinn genug fur die Vielfalt naturgegebener und kul-
turell bedingter Erscheinungsformen hatte, etwas dagegen auf. So
hat er seit seiner Jugendzeit sich bemiiht, die Sprache durch vielfal-
tige Verwendung in allen Bereichen des Lebens aufzuwerten. Zu ei-
nem tiefen Erlebnis wurde fir ihn die Entdeckung, dass der ratoro-
manische Sprachbereich weit tiber die Grenzen Graubiindens hin-
aus sich erstreckte. Stolz berichtet er, er habe mit den jungen Men-
schen von Taufers romanisch gesprochen, leider sei jedoch «dieses
Licht» in den westlichen Teilen des Tirols jetzt erloschen, sodass
nur noch alte Menschen die urspriingliche Sprache beherrschten.
(Spescha 727) In der Riickblende erweist sich selbst die politische
Deportation nach Innsbruck fiir Spescha als Gliicksfall: «<Da hatte
ich das Glick, nach Innsbruck transportiert zu werden. Dort wurde
nach und nach der Kontakt zu gelehrten Minnern gestattet, der Zu-
gang zu Bibliotheken, Archiven, zu Bergen und Tilern, und ich hat-
te den Eifer, das zu erneuern, was durch das unglickselige Feuer
vernichtet worden war. Meine vornehmliche Aufmerksamkeit galt
der Untersuchung der Spuren der ritoromanischen Sprache und der
Lage der Berge, Tiler, Gletscher und Mineralien und ich wurde fiin-

dig.» (Spescha 676f.)

Der Erneuerung der «ritischen Sprache» gilt nach der Riickkehr nach
Graubiinden Speschas grosster Einsatz. Er betreibt seine Mission
gleichzeitig auf zwei Ebenen: auf der philologischen und auf der pad-
agogischen. Freilich ist seine Philologie von allen Gewagtheiten und
Mingeln der vorwissenschaftlichen Methode gepriagt. «In schlaflo-
sen Nachtstunden untersuchte er den Klang der Selbstlauter, priifte
Hauchstirke und Kehlkopffunktionen und kam zur Einsicht, dass
das Ritoromanische nicht genug Vokalzeichen habe. Und weil er

52



eben P. Spescha war, erfand er solche Zeichen.» (Carnot 497) Die
Idee der Schaffung einer Einheitssprache, so fortschrittlich und rich-
tig sie in sprachpolitischer Perspektive fiir das Ritoromanische auch
gewesen ware, scheiterte vor allem an der von Spescha selbst gefor-
derten Genauigkeit der Schriftzeichen, die voll von Willkiir und Idio-
synkrasien war. Geradezu poesieverdichtig sind auch seine Ety-
mologien. Somit tiberragt die padagogische Bedeutung seiner Schrif-
ten bei weitem die wissenschaftliche. Denn hier betritt einer, ange-
steckt vom nationalen Gedankengut des franzosischen Nachbarn,
innerhalb Graubiindens wirkliches Neuland.

Wire Spescha Politiker und nicht Ménch gewesen, wiren seine Ide-
en vor den beschlussfassenden politischen Gremien und nicht in der
Dorfschule vorgetragen worden, wiren seine Schriften gedruckt
worden und nicht in einem Klosterarchiv der Vergessenheit anheim-
gefallen: es ware unmissverstindlich genug das verkiindet worden,
was zur Bildung eines kulturellen Selbstbewusstseins unerldsslich
ist. Einige kurze Stellen konnen dies belegen: «Ich sage dir, junger
Biindner, dass es keine andere Grundlage fiir Studien und Wissen-
schaften gibt, als die vollendete Kenntnis deiner Muttersprache. Denn
es ist beschlossene Sache, dass unser ganzes Wissen sich auf die Spra-
che griindet, auf die Aufnahmefahigkeit unserer Ohren und Augen.»
(Spescha 688) Im Manuskript von 1819 heisst es dhnlich: «Wisse,
dass kein Ding fiir dich notwendiger, geziemender und vorteilhafter
ist, als die vollendete Kenntnis einer Sprache, und allen voran der
Sprache deiner Mutter und Nation.» (Spescha 729) Spescha erkann-
te als einer der ersten, dass die Erhaltung einer kleinen Sprache nur
tiber den festen Willen der Betroffenen moglich ist. So richtet sich
sein Aufruf auch nicht an die Einsicht der Behorden, sondern an die
Selbstachtung der Sprecher: «Man hat deshalb — und tut es bis auf
denheutigen Tag — ein grosses Unrecht getan, wenn man eine Nati-
on anhielt, gar zwang, eine andere Sprache und Literatur anzuneh-
men als jene, die sie von ihren Vorfahren erbte und die Gott ihr zu-
geteilt hat. Die dadurch entstandenen Verwirrungen sollten Lehre

53



genug sein, solche Versuchungen und Zwinge kiinftig zu vermei-
den. Man ist von Natur und Geistesstirke so beschaffen, dass man
die Wahrheit sagen darf; auch keine Angst soll man haben, in Aus-
einandersetzungen verwickelt zu werden, um die Wahrheit verteidi-
gen zu konnen und zu wollen. So sagen wir gerade heraus, und dies
mit biindnerischer Stimme und Entschlossenheit, dass wir in rato-
romanischer Sprache ebensogut reden, begriinden, Prosa und Poesia
schreiben, innerhalb unserer Grenzen leben und schreiben kénnen,
wie die Bewohner prachtvoller Hofe und Schlosser, die sich Giber die
Wolken erheben, um andere dafiir zu erniedrigen. (...) Genug, dass
man sich von einem Dialekt entfernt hat, der zu den wichtigsten
Sprachen Westeuropas passte, und sich einem andern zugewandt hat,
der nach allgemeinem Dafiirhalten der Zunge so schwer fillt. (...)
Die Regel soll sein: Niemanden zu beleidigen, doch auch keine bo-
sen Beleidigungen hinzunehmen. Jeder hat ein Recht zu seiner Spra-
che, und will einer diese ihm nehmen, so ist er ein Dieb.» (Spescha
7291f.) Die Vorliebe von Spescha fiir Sprachen lateinischer Herkunft
ist offensichtlich. Er tut sein Bestes, um die Eignung seiner Mutter-
sprache fiir alle Gebiete des Wissens nachzuweisen, mag diese noch
so sehr im Schatten der deutschen Sprache stehen. «Durchschreite
deine romanische Heimat, sei neugierig, merke dir die Worte, die
Zeichen, die Unterschiede, und du wirst bald voller Zufriedenheit
sein.» (Spescha 688)

Man muss sich bei Speschas Versuch, die ideologische Grundlage zu
einem rito-romanischen «Nationalbewusstsein» zu legen, allerdings
vor Augen halten, dass er just im Augenblick unternommen wird, da
die politische und 6konomische Autonomie des ritischen Gebietes
durch die Auflosung des Freistaates definitiv verloren gegangen ist.
Politisch ist der ehemalige Freistaat nun als Kanton in eine hohere
staatliche Einheit eingebunden. Damit aber schwicht sich der hoch-
fliegende Entwurf einer ratischen Nation zu einer kulturpolitischen
Idee ab, die auch darum vollig wirkungslos bleibt, weil die Schriften
Speschas nicht gedruckt und bald schon vergessen werden.

54



Die Rekonstruktion einer literarischen Tradition

Der Glaube an eine eigenstindige Geschichte und Herkunft scheint
unerlasslich zu sein, will man die Idee einer auf einer bestimmten
Sprache und Kultur beruhenden Nation lancieren. Spescha spricht
von dem «antiquissm lungaig da ’aulta Rhaetia» — von der uralten
Sprache Hohenritiens, — eine Formulierung, die freilich ganz und
gar Behauptungscharakter hat. Es 1st der Ort, wo Spescha die Frage
nach der Herkunft der Rater aufgreift, eine seit Spescha nie mehr
verstummte Frage und eine besonders reiche Quelle fiir Spekulatio-
nen. Welche Bevolkerung fanden die romischen Legionidre vor, als
sie ab 15 v. Chr. nach und nach Teile der Alpengebiete eroberten und
bis zum Ende des 1. Jahrhunderts jene «provincia Raetia» errichte-
ten, deren Name urspringlich ein viel grosseres Gebiet abdeckte,
als was wir heute unter Ritien verstehen? Die antiken Quellen sind
beztiglich der als Rater bezeichneten Stimme mehrdeutig (Frei-Stolba
1984). Als historische Ansicht der Antike, gestiitzt auf Aussagen von
Plinius und von Strabo, setzte sich die Behauptung durch, es handle
sich bei den Ritern um in die Alpengebiete verdringte Etrusker. Bei
der Eroberung der nordlicheren Teile Italiens durch die Bewohner
Latiums sollen die fritheren Einwohner Zuflucht in den unwirtli-
chen Alpentilern gesucht haben und dort auch iberlebt haben. Da-
her die auch bei Spescha auftretende Bezeichnung der «rhaeto-hetrus-
kischen Sprache». Die Indogermanistik hat aber noch eine ganze
Reihe anderer Hypothesen entwickelt, wonach die vorromische Spra-
che in den Alpengebieten das Gallische, Venetische, Illyrische oder
Lepontische hitte sein kénnen. (Risch 1984) Umstritten und inzwi-
schen wieder heiss diskutiert ist die Frage, ob es sich bet der Sprache
der Ureinwohner Ritiens um eine Sprache indogermanischen oder
westsemitischen Ursprungs handelt. (Lichtenthal 1983)

Solche Forschungsnote der heutigen Gelehrten kannte Spescha natiir-

lich nicht. Fr ihn steht die etruskische Herkunft fest. Als ob damit
des Fraglichen nicht genug wire, entwickelt er in seinem «Cudisch

55



da litteratura romontscha» (1819) die Entstehungsgeschichte des Ri-
toromanischen aus dem Buch der Biicher. Danach soll Lud, der vierte
Sohn Sems, der Stammvater des lydischen Volkes gewesen sein. Von
Hungersnoten geplagt seien die Lydier aus dem Mittleren Osten nach
und nach bis nach Hetrurien gelangt und hitten dort die Pelasgier
vertrieben. Auch das Gebiet der Poebene soll nun von den Etruskern
besiedelt worden sein. Eine Untergruppe von ihnen, die Tuscier (Tos-
kaner), die am Fluss Ticino lebten, seien von den westwirts einfal-
lenden Galliern unter Bellovesus vertrieben worden. Unter threm
Fihrer Ritus seien sie nach Norden in die Alpentiler ausgewichen,
und dort sei das Volk der Riter entstanden.

Damit ist die geschichtliche Herkunft des ritischen Volkes fiir Spe-
scha rekonstruiert. Entscheidend fiir thn ist aber vor allem die Frage
nach der Sprache. Hier scheint Spescha anzunehmen, dass im Laut
der Jahrhunderte das Lateinische sich als die Kultursprache des
ratischen Gebietes durchgesetzt hat. Mit der Zeit — nach Speschas
Angaben vom 8. Jahrhundert an — haben die Gelehrten begonnen,
lateinische Texte in die Sprache des Volkes zu tibertragen. Das scheint
fir ihn die Geburtsstunde des zu seiner Zeit gesprochenen Ritoro-
manischen zu sein wie der ihm davon bekannten Versionen. So
schreibt er: «Die Stirkung und Schwichung der Sprachen, wie auch
ithrer Literatur, ist abhingig von der Kultur, der Gunst und Miss-
gunst der Zeit. Die ritoromanische Sprache verfiigt tiber keine an-
dere Kultur als jene, die ihr gebildete Manner gaben. Sie war ohne
Vater, ohne Mutter, von Tilern und Bergen eingeschlossen. Die
Deutschsprachigen nannten sie «Vaelsh», dies heisst: die Sprache der
«vals» (sic!), und dies war sie auch. Sankt Sigisbert (sc. Griinder des
Klosters Disentis) soll das Paternoster, das Ave Maria, die wichtig-
sten Glaubenssitze wie auch seine Ermahnungen zur Bekehrung der
biindnerischen Heidenscharen vom Lateinischen ins Ritoromani-
sche tibertragen und mit dem Volk in dieser Sprache gesprochen
haben, doch war dies noch eine schwache Literatur. Tello, Bischof
von Chur, hat sein Testament latinisiert, hat aber doch Spuren der

56



Volkssprache im Hintergrund belassen, doch war dies noch keine
Literatur. Von da an hat man begonnen in dieser Sprache zu schrei-
ben, Lieder, Reden, Gebete, doch nennenswerte Literatur war auch
dies nicht. Man begann, Biicher zu drucken, und mit den Druck-
werken ist auch die biindnerische Literatur entstanden.» (Spescha
672)

Hier stimmt fiir einmal die Ansicht Speschas mit heutigen Erkennt-
nissen Uberein: dass die Geburt einer ritoromanischen Literatur im
eigentlichen Sinn mit der Erfindung des Buchdrucks und mit den
Bediirfnissen und Erfordernissen der Reformationszeit zusammen-
hangt. Natlirlich hat es bereits von der ersten gedruckten ritoroma-
nischen Schrift Manuskripte verschiedener Art gegeben. Solche wur-
den in der Bibliothek des Klosters Disentis mit Sicherheit aufbe-
wahrt, bevor diese 1799 vernichtet wurden. «Vom Jahr 1300 an fin-
den wir Schriften, die eindeutig in raitoromanischer Sprache verfasst
sind. Sie enthielten weltliche und geistliche Gedichte, Heiligenviten,
Regeln, wie man vor Gericht vorzugehen habe, Predigten, solche
fiir Hochzeiten, Verlobungen und fiir andere Festlichkeiten der Ju-
gend, wie auch Komodien und Tragddien. In diesem und im folgen-
den Jahrhundert sind die Schwurformeln, die die Beamten vor ihrer
Obrigkeit oder vor dem Volk ablegten, in ritoromanischer Sprache
aufgezeichnet worden. Diese Sprache blieb die gleiche wie ehemals,
und sie ist so geblieben bis auf den heutigen Tag.» (Spescha 672) Die
Schwierigkeit fiir Spescha besteht allerdings darin, dass er behaup-
ten muss und nicht beweisen kann, da die Schriften verbrannt sind.
Er beruft sich in der Aufzihlung der ihm bekannten romanischen
Schriften mehrmals auf die «Documenta Monasterii Desertinensis»
und figt dann hinzu, als ob die Zweifel unabwendbar wiren: «Dies
habe ich gesehen, und dessen bin ich Zeuge.» (Spescha 671)

Hier ist es wichtig festzuhalten, dass Spescha der erste ist, der Werk-

kataloge und Autorenlisten zusammenstellt, um Alter, Umfang und
Qualititen der von ihm proklamierten ratischen Sprache und Lite-

57



ratur nachzuweisen. Hier wird zum ersten Mal innerhalb der rato-
romanischen Sprachgeschichte nicht geschrieben fiir die Bedtirfnis-
se des Augenblicks oder fiir das kiinftige Seelenheil, sondern um die
eigene Tradition zu sichern. Insofern ist dies auch als der erste Ver-
such einer profan-ideologisch motivierten Kanonisierung bestehen-
den Schrifttums innerhalb der ritoromanischen Tradition anzuse-
hen. Auch wenn wir heute vieles anders bewerten, als Spescha es tut,
vermag seine weite Auslegung dessen, was zum literarischen Schrift-
tum zu zihlen ist und somit zur «Grosse» der gewtinschten Sprach-
nation beitragt, uns doch zu verwundern. Spescha ist ein von den
Ideen der franzdsischen Aufklirung gepragter Mensch, der vor al-
lem als Naturwissenschaftler gelernt hat, sich von ideologischen
Scheuklappen zu befreien. Zum Korpus der ritischen Sprache ge-
horen deshalb selbstverstindlich auch Grammatiken und Worter-
buicher. Im Klosterarchiv will Spescha auf eine Reihe von Worter-
verzeichnissen aus dem 17. Jahrhundert gestossen sein, auf Schrif-
ten, «die die Benediktiner von Disentis wahrend ihrer Studienzeit in
Paris kopiert und mitgebracht haben». Selbstverstindlich fehlen auch
nicht die «katholischen Klassiker» in raitoromanischer Fassung, etwa
ein romisches Martyrologium und die Nachahmung Christi, kurz:
«ganze Mengen von Manuskripten verschiedensten Inhalts». (Spe-
scha 673) Es wire interessant, einmal systematisch zu untersuchen,
welche der von Spescha erwihnten Texte den Klosterbrand als Du-
bletten tiberlebten. Voraussetzung daftir wire freilich, dass der gan-
ze Nachlass von Spescha fiir die Forschung zuginglich gemacht
wlrde.

Wie sehr Spescha dennoch in dsthetischen Vorstellungen des fran-
zdsischen Klassizismus befangen blieb, lassen seine Ausserungen
Uber Poetik ermessen. Er erwartet tibermissig viel — seinem Pro-
gramm einer eigenstindigen Literatur gemiss — von den Wirkungen
der schonen Literatur: «Die Literatur ist die grundlegende Wissen-
schaft aller Dinge, und notwendigerweise tiberragt eine Nation die
anderen in den Wissenschaften, Studien, in Handwerkskunst und

58



Erfindungsgabe, wenn sie diese aufgrund ihrer Literatur Gberragt.
Schime dich nicht, biindnerische Nation, dass deine Literatur erst
jetzt aufgewacht ist; strebe danach, sie zur Vollkommenheit zu brin-
gen, denn auch andere Literaturen, wie die griechische und lateini-
sche, sind erst im Laufe mehrerer Jahrhunderte an ihr Ziel gelangt.»
(Spescha 671) Die Art und Weise, wie er Ranglisten tiber die Quali-
titen von Autoren anlegt, lisst jedoch vermuten, dass auch Spescha
nur bei Boileau, «diesem beschrinkten Banausen» (Curtius 270), in
die Poesieschule gegangen ist. Er verfasst Verzeichnisse von Poeten
und Gelegenheitspoeten, nach Sprachregionen geordnet. Als Krite-
rium ihrer Kunst kennt er allein die Gesetze der Versifikation. Seine
besondere Liebe gilt dem «alpinen Ohr» (Spescha 713), welches er
fir sehr fein halt und durch falsche Silbenzahl, holperigen Rhyth-
mus und unsaubere Reime «leicht zu beleidigen». (ebd.) «Zwischen
den zwei hochgelehrten Dichtern, Herrn Theodor von Castelberg
und Herrn Georg Anton Vieli aus Cumbel, weiss ich nicht, welchen
ich aufgrund seiner poetischen Begabung, seines tiefen Wissens und
seiner hohen Gedanken vorzuziehen habe. Doch wegen der Genau-
igkeit und der Entsprechung im Reim, muss ich den letzten doch
dem ersten vorziehen.» (Spescha 715) Was beide hier genannten
Autoren geschrieben haben, ist heute allein aus historischer Sicht
interessant, denn beide waren Berufspolitiker und verwickelt in die
Verhandlungen iiber die Auflésung des Freistaates. Thre «hohen
Gedanken und ihr tiefes Wissen» vermogen sowenig wie ihre ge-
nauen Verse, uns heute zu befligeln.

Diese poetologische Enge und Diirftigkeit zeigt wie kaum etwas
anderes die geistige Orientierung von Spescha an den Massstiben
des klassizistischen Frankreichs. So unkonventionell, ja zukunfts-
weisend er in Fragen der Naturwissenschaft und Okonomie war und
beziiglich deren Anwendung in Bergregionen, so einzigartig er in
seinen Bemithungen war, die Bedeutung der angestammten Sprache
fir das geistige Leben einer Region nachzuweisen, so war er in is-
thetischen Belangen doch ganz und gar epigonal. Vor allem hat er

59



offenbar bis zu seinem Lebensende nichts davon erfahren, welche
kithnen Gedanken tiber die Einschitzung der Volkspoesie der ge-
niale junge Herder mehr als 30 Jahre friher schon veroffentlicht hat.
«Je wilder, d.1. je lebendiger, je freiwiirkender ein Volk ist (denn mehr
heisst dies Wort noch nicht!), desto wilder, d.i. desto lebendiger
mussen auch, wenn es Lieder hat, seine Lieder sein! Je entfernter
von kiinstlicher, wissenschaftlicher Denkart, Sprache und Lettern-
art das Volk ist, desto weniger miissen auch seine Lieder fiirs Papier
gemacht und tote Letternverse sein: vom Lyrischen, vom Lebendi-
gen und gleichsam Tanzmissigen des Gesanges, von lebendiger Ge-
genwart der Bilder, vom Zusammenhange und gleichsam Notdrange
des Inhalts, der Empfindungen, von Symmetrie der Worte, der Sil-
ben, bei manchen sogar der Buchstaben, vom Gange der Melodie
und von hundert anderen Sachen, die zur lebendigen Welt, zum
Spruch- und Nationalliede gehdren und mit diesem verschwinden —
davon, und davon allein hingt das Wesen, der Zweck, die ganze
wundertatige Kraft ab, die diese Lieder haben, die Entzlickung, die
Triebfeder, der ewige Erb- und Lustgesang des Volks zu sein.» (Her-
der 40) Hier hitte der Schlissel gelegen, um in raitoromanischen Tex-
ten anderes zu entdecken als den Fleiss und die Bemithungen einiger
schreibender Gelehrter. Es sollten noch fast hundert Jahre ins Land
gehen, bis diese Sicht der Volkspoesie einen neuen Zugang und eine
neue Bewertung der ritoromanischen Literaturtradition ermoglich-
ten. Dem Pater Placidus a Spescha bleibt aber unabstreitbar das et-
was zweifelhafte Verdienst, im Lichte einer grossen Idee einfalls-
reich rekonstruiert zu haben, was die historischen Quellen nur sehr
fragmentarisch hergaben. Die Kirche hat diesen ihren unberechen-
baren Diener nicht kanonisieren konnen. Vielen heutigen Ritoro-
manen gilt er aber nach wie vor als Verkorperung jenes Enthusias-
mus fir die eigene Sache, ohne welchen eine Kleinsprache und eine
Randliteratur keine Uberlebenschance haben.

60



	Placidus a Spescha als Literat

