Zeitschrift: Beiheft zum Bindner Monatsblatt
Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: 4 (1995)

Artikel: P. Placidus a Spescha - "il curios pader"
Autor: Schonbachler, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-821117

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-821117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

P. Daniel P. Placidus a Spescha -
Schénbichler «il curios padern»

Das hermeneutische Problem

Das Thema, das mir fiir mein Referat gestellt wurde — «Pater Placidus
a Spescha als Pater» —, zeugt von einem Verdacht. Offenbar beste-
hen Zweifel an der Echtheit seines monastischen Standes. Beim Volk
hiess er ja «il curios pader». Und so lidt man denn mich zu einem
Pladoyer, vermutlich in der Annahme, ich miisse als Disentiser Pa-
ter — der doch die gleiche Kutte triagt wie Pater Placidus a Spescha -
dazu kompetent sein. Das Thema hat unbestritten seinen Reiz.

Doch melden sich methodische Zweifel. Wie will ich aus meiner
heutigen Sicht einen Menschen in einer 200 Jahre zuriickliegenden
Zeit beurteilen, von der ich nicht viel mehr weiss, als dass sie eine
sehr bewegte gewesen sein muss? Zudem bin ich weder Historiker
noch so belesen in den Werken von oder tiber P. Placidus a Spescha,
dass ich mich als Experten ausgeben konnte. Ich bin lediglich ein
Disentiser Pater von heute. Mein Einfiihrungsreferat kann nur es-
sayistischen Charakter haben.

War P. Placidus a Spescha ein richtiger Pater? An welcher Elle sollen
wir thn denn messen? Wo liegt das Urbild des «Paters»? Hat er sel-
ber sich gefragt, ob er ein Pater ist — oder fragen nur wir, aus beurtei-
lender Distanz, aus dem merkwiirdigen Bediirfnis heraus, die uns
begegnenden Phinomene einordnen und damit ad acta legen zu kon-

11



nen? Was niitzen Definitionen? Sie gehdren ins Lexikon, wo sie ge-
trost verstauben konnen. Liebende definieren sich nicht, sie lieben.
Vermutlich hat sich P. Placidus a Spescha nicht als «Pater» definiert
— er war einfach einer. Und es wird ihm dabei nicht anders ergangen
sein als einem Pater des ausgehenden 20. Jahrhunderts: der Weg er-
weist sich nur im Gehen.

Somit modifiziert sich meine Themenstellung. Was mir ziemt, ist
lediglich die Frage: «Was fiir ein Pater war denn dieser P. Placidus a
Spescha?» Und hierzu gibt es nur eins: neugierig und unvoreinge-
nommen sein Leben, oder wenigstens ein paar Szenen daraus, zu
betrachten — und mich iiberraschen zu lassen: aha, dieser Pater ging
seinen Weg so! Interessant, dass es thn gibt!

Die jungen Jahre

Geboren wurde P. Placi a Spescha am 8. Dezember 1752 in Trun als
Sohn des Petrus Laurentius Spescha und der Anna Maria geb. Genelin
und erhielt in der Taufe die Patrone Julius und Johannes Baptista.?
Das Geschlecht der Spescha leitete er selber von den im Tellotesta-
ment von 765 genannten «Specii» in Andiast ab — und legte sich of-
fenbar im Jahre 1800 das Adelspridikat «a» zu.? Wer den Viehhiiter-
buben zwischen seinem 10. und 13. Lebensjahr dazu gebracht hat,
dass er Romanisch schreiben und Deutsch lesen konnte, wissen wir
nicht. Jedenfalls schien es angebracht, seine Talente weiter zu f6r-
dern. Spescha kam nach Chur, wo ithm der Hofkaplan Thomas
Romanin in Latein und Musik unterrichtete. Mit dem Lehrer zog
auch der Schiiler 1770 nach Mals und Tartsch im oberen Vintschgau.

Am St. Placidusfest, den 11. Juli 1771, kam Spescha als 19jdhriger an
die Klosterschule Disentis. Am 3. Oktober 1774 schloss er sich un-
ter Abt Columban Sozzi der Klostergemeinschaft an. 1776 wurde er
zum Studium der Philosophie und Theologie ins Kloster Einsiedeln

12



geschickt. Dort erhielt er am 25. Mai 1782 durch den Nuntius Furst-
bischof Maximilian Christoph von Rodt die Priesterweihe. Noch
im gleichen Jahr 1782 kam P. Placidus ins Hospiz Sogn Gions am
Lukmanier. Dort entwickelte er seine Vorliebe fiir die Berge und das
Sammeln von Kristallen. «<Meine Sammlung war nicht nur gebillichet,
sondern auch anbefohlen, und ich besitze nun schon wirklich einen
Vorrath an Kristall- und anderen Naturalienstiicken», schrieb er
1788.% Ausserdem wandte er sich dem Studium der Geschichte und
seiner Muttersprache zu.

Uber seine weitere Titigkeit im Dienste des Klosters erfahren wir
vorerst nur wenig. Am 10. Juni 1794 Gibergab ihm die Gemeinde
Trun als Beneficiaten von Maria Licht in Acladira ein Maiensiss zur
Nutzung, das bis heute den Ortsnamen «sulom da Pader Placi» be-
halten hat.¥ Zur eigentlichen Schicksalswende wurde das Jahr 1799
mit dem sogenannten «Franzosenkrieg». P. Placidus a Spescha zahl-
te damals 47 Jahre und waltete seines Amtes als klosterlicher Statt-

halter.”

Das dramatische Jahr 1799

Am 1. Mirz 1799 hatte das Direktorium in Paris Franz I1. von Oster-
reich den Krieg erklirt (2. Koalitionskrieg 1799-1802). Graubtin-
den wurde sofort zum Kriegsschauplatz. Franzosische Truppen
stiessen unter General Loison anfangs Marz tiber die Oberalp nach
Disentis vor, wurden aber am 7. Mirz in einem Handgemenge zu-
riickgetrieben. Dass die Einheimischen Widerstand leisteten, wurde
der Habsburgfreundlichkeit des Klosters angelastet. Schon tags dar-
auf besetzte General Joseph Lorenz Demont die Briicken bei Rei-
chenau. Die Cadi schickte unverziiglich eine Gesandtschaft, der auch
der franzosenfreundliche P. Placidus a Spescha angehorte. Vom Ge-
neral als einem Biindner und ehemaligen Klosterschiiler erhoffte man
Schonung. Vom 10. bis 12. Mirz musste das Kloster die Einquartie-

13



rung der Franzosen in Kauf nehmen. Dann riickte von Ursern her
General Loison mit 600 Mann nach. P. Placidus a Spescha gewahrte
Unterkunft und Bewirtung. «Kaum einer unter allen Offizieren war
es, der an seinen Gliedern, vorziiglich an den Fissen, nicht wegen
Frost gelitten hatte.» Flirs erste war das Unheil abgewendet.

Doch vier Tage darauf, am 16. Mirz, kam Beurnier nach Disentis,
beauftragt mit dem Einzug der Kriegskontribution. Er rief die Mon-
che zusammen und verlangte 100 franzdsische Livres, d.h. 56’000
Florin. Da das Kloster nicht mehr als 6’000 bis 77000 Florin aufbrin-
gen konnte, liess Beurnier alle Gold- und Silbersachen in Sakristei
und Kloster beschlagnahmen. P. Placidus musste seine Handschrifen,
seine Kristalle und sonstigen Sammlungsgegenstande drangeben. Abt
Laurentius Cathomen und zwei weitere Disentiser Patres standen
auf der Liste jener, die nach Frankreich deportiert werden sollten.
Wieder war P. Placidus bei den Firbittenden, die das Schlimmste
verhiiten konnten. — Unter dem franzdsischen Sekretir Fromage und
dem Heereslieferanten Hardeville verschirfte sich die Lage. Harde-
ville nahm dem Kloster und dem Dorf Kithe und Lebensmittel weg
und begann auch schon das Saatgut des Klosters zu vermahlen. Wie-
der wurde P. Placidus als Vermittler nach Chur gesandt. Bevor er
abreiste, riet er, die Reliquien der heiligen Placidus und Sigisbert
nachts in der Kirche unter Steinplatten zu vergraben, fand damit
aber kein Gehdr. Am 1. Mai schrieb er in Chur sein «Memorial»
und tibergab es tags darauf der provisorischen Regierung, die sich
der Helvetik angeschlossen hatte. Er schilderte darin die Ausschrei-
tungen Hardevilles und warnte: «Eine Revolution sey unvermeid-
lich, wofern die franzésischen Truppen in Disentis nicht zuriickge-
zogen werden.» Doch inzwischen war die Erhebung der Oberlin-
der Bauern schon in vollem Gange.

Der Aufstand war am 1. Mai losgebrochen. Mit Ausnahme von

P. Gregor Blisl flohen die Monche bis nach Bellinzona und ins Veltlin.
Die Franzosen stellten sich bei der Pforte und den Fenstern zur Ver-

14



teidigung auf, wurden aber umzingelt und vor allem von den ange-
trunkenen Medelsern niedergemacht. Die blutbefleckten, verrateri-
schen Uniformen verbarg man neben der Klosterpforte. Unterdes-
sen rickte die franzosische Hauptmacht von Reichenau heran. Am
5. Mai trafen die Franzosen in Disentis ein und fanden die schlecht
versteckten Uniformen der erschlagenen Gefangenen. «Darob wur-
den die Soldaten wiitenden Hunden gleich; die Offiziere selbst wa-
ren kaum ihres Lebens sicher, so zornig und rasend gebirdeten sich
die Soldaten» (Berchtersche Chronik). Am folgenden Tag, am frii-
hen Morgen des 6. Mai 1799, ziindeten sie die Abtei und anschliessend
das Dorf Disentis an. Etwa 20 Personen fanden dabei den Tod, auch
P. Gregor Blisl wurde von einer Kugel getroffen und erlag den Ver-
letzungen. P. Placidus a Spescha war aus Chur auf Umwegen zurtick-
geeilt. Als er in stockdunkler Nacht von Schlans aus das Dorf Disentis
von Feuern umgeben sah, rief er aus: «Jesus, Disentis ist hin!», stell-
te aber erleichtert fest, dass es sich nur um Wachtfeuer handelte. Des
andern Tags allerdings, am besagten 6. Mai, sah er von Trun aus den
Rauch tiber Disentis aufsteigen, was ihm einen «Herzstoss» versetzte.
Als hauptsichlicher Drahtzieher des Aufstandes wurde das Kloster
angesehen, was die Flucht der Monche zu belegen schien. Marschall
Masséna berichtete am 10. Mai 1799 ans Direktorium in Paris: «Les
moines du couvent de Dissentis étaient les principaux artisans de ces
scenes d’horreur».” Am gleichen 10. Mai verordnete das Direktori-
um in Aarau die Aufhebung des Klosters und die Uberfiihrung der
Monche nach Ziirich, wo sie einstweilen in Haft zu bleiben hatten.

Doch zwei Wochen spiter wandte sich das Kriegsgliick zugunsten
der Osterreicher. Unter ihrer Herrschaft war P. Placidus a Spescha
kaum mehr tragbar. Die wieder gesammelte Klosterfamilie wahlte im
Kapitel vom 1. Juli 1799 im Trunser Klosterhof P. Adalgott Waller
zum neuen Statthalter. Der Klosterhistoriker P. Iso Miiller fasst die
Bedeutung der Revolutionszeit folgendermassen zusammen: «1797
verlor die Abtei ihre veltlinischen Besitzungen, fast die Hilfte des
ganzen Klostervermogens, worauf im Mirz und April 1799 die Kriegs-

15



kontribution und am 6. Mai der Brand der ganzen Abtei, dazu das
Exil des Konventes folgte. Wie die Sarazenen einst um 940 die karolin-
gische Klosterbliite erstickten, so bereiteten die franzosischen Revo-
lutionstruppendem barocken Leben in vielfacher Hinsicht ein Ende.»”

P. Placidus a Spescha aber, der sich mehrmals geschickt vermittelnd
fir sein geliebtes Disentis eingesetzt und seinem Geltiibde der «sta-
bilitas in congregatione», der Zugehorigkeit zur Klostergemeinschaft,
alle Ehre gemacht hatte, gehorte zu jenen Personlichkeiten, welche
von den Osterreichern wegen ihrer Franzosenfreundlichkeit nach
Innsbruck deportiert wurden. «Ich war deflwegen als ein Franzose
angesehen», verteidigte sich Spescha 1804 in der «Geschichte der
Abtei und der Landschaft Disentis» auffallend wortreich, «weil ich
bey meinen Amtsverrichtungen nur das einzige Evangelium zu mei-
ner Richtschnur nahm; denn wenn einer die Kaiserlichen nicht bis
zu den Wolken erhebte und die Franzosen vom Beichtstuhl und
Kanzel aus bis in die Hélle erniedrigte, der war als ein Franzose,
[rrglaubiger und Verither des Landes angesehen.»® Zudem habe man
thm vorgehalten, er hitte seine Bergreisen nur deshalb unternom-
men, um den Franzosen geographische Karten auszuliefern. Aus
seiner Neigung zur franzosischen Partei macht er kein Hehl, er ver-
danke sie der staatsmannischen Lektion seines Abtes Columban. Er
selber sei ein «dchter Republikaner, einer, der von Anfang [an] Nie-
manden als der Republik anhieng, einer, der Gerechtigkeit von Her-
zen liebte, und wollte, dafd man das Bose strafte und das Gute be-
lohnte, einer, der keinen Krieg, sondern die Neiitralitit behauptet.»”

Die unstete zweite Lebenshalfte
Im Exil in Innsbruck wurde P. Placidus a Spescha 18 Monate lang im
Servitenkloster in milder Haft gehalten. Mit einem ironischen Ein-

schlag notiert er: «Ich war niemals ein so dchter Mdnch als wie 1etzt,
ich verlief} alles, entsagte allem und verlohr nichts dabey, weil ich

16



nichts hatte.»'® Andererseits schrieb er die Schuld an dieser Unbill

seinem Mitbruder P. Adalgott Waller zu, der ithn «verriterisch» zu
den Ssterreichischen Offizieren gefithrt habe. Nach seiner Riickkehr
ibernahm das Kapitel die in Innsbruck gemachten Schulden. P.
Placidus versprach am 14. September 1801, sich fiir das Wohl des
Klosters einzusetzen, das ihn dafiir in guten und bosen Tagen als
Konventualen betrachten werde. Das kam einer Professerneuerung
gleich. Dennoch entwickelte sich P. Placidus alsbald zum «enfant
terrible».

Das verarmte Kloster schickte die Patres auf Seelsorgeposten. Spescha
kam 1801 auf das klosterliche Benefizium Rumein in der Lumnezia.
Sogleich wollte er von der helvetischen Regierung erreichen, dass
ithm diese Stelle auf Lebenszeit und in vollstindiger Unabhiangigkeit
vom Kloster zugesichert werde. Als es in Disentis 1804 zur Abts-
wahl kam, machte P. Placidus Propaganda fiir den Pleifer Pfarrer
Rudolf von Blumenthal. Gewihlt wurde zu seinem Leidwesen P.
Anselm Huonder. Als P. Placidus darauthin nach Bergamo ziehen
wollte, waren die meisten Patres dafiir, thm die kanonische Entlas-
sung zu verschaffen, doch kam Spescha wieder vom Plane ab. In der
neu errichteten Klosterschule konnte man ihn nicht anstellen, weil
er im Gegensatz zum Konvente ein romanisch-lateinisches Gymna-
sium ohne Deutsch wollte. In der Folge begann fiir thn ein unstetes
Wanderleben auf verschiedensten Seelsorgeposten. Im Mirz 1804
kam er nach Somvix, im November 1804 in die Kaplanei Rabius, im
Dezember 1805 nach Vals, im April 1808 nach Pleif, im Januar 1809
nach Cavardiras, Ende 1809 nach Selva und Tschamut. 1810 bemiih-
te er sich als 55jahriger sogar um Entlassung aus dem Klosterverband
und um Aufnahme in den Diozesanklerus, was aber weder der Abt
noch der Bischof guthiessen. 1812 installierte er sich ohne Erlaubnis
der Kurie in Sedrun. An Klagen iiber Speschas Verhalten und Seel-
sorgemethoden, vor allem tiber seine haufigen Abwesenheiten, man-
gelte es nicht.!” Schockierend wirkte sein Vorschlag, den Zolibat der
Priester aufzuheben.

17



Ende Juli 1814 rief der Abt P. Placidus ins Kloster zurtick. Im Ok-
tober 1816 aber ging Spescha nach Trun, wo er im Klosterhof aus-
gerechnet seinen «Verriter» P. Adalgott Waller als Vorgesetzten be-
kam. Im Sommer 1817 liess er sich von den Trunsern auf Lebzeiten
zum Kaplan wihlen. Als es wegen dem eigenmichtigen Ankauf ei-
nes Hauses fiir die Kaplanei zu Schwierigkeiten kam, beantragte Abt
Anselm 1818 die Versetzung in ein anderes Kloster der Kongrega-
tion, wo er immerhin noch zum Beichtstuhl und Predigen tauglich
sein konnte. Eine Stuftung zwecks Errichtung einer Armenanstalt in
Trun gab zu neuen Auseinandersetzungen Anlass, doch meldete P.
Placidus im September 1820 die Auss6hnung mit dem Abte.

Nach dem Tode von Abt Anselm Huonder fithrten der Pfiferser
Abt Placidus Pfister und der Kongregationssekretir P. Bernhard
Foresti in Disentis eine Visitation durch. Was P. Placidus a Spescha
betrifft, stellten sie fest, dass er dem Kloster «in den letzten Zeiten
unzahlige Nachteile verursachte, jedoch sei er eher zu entschuldi-
gen, da er nicht mehr ganz klaren Verstandes sei».'? Je dlter P. Placidus
wurde, desto verbitterter war er. Schliesslich starb er 81jdhrig am
14. August 1833 im Klosterhof in Trun. Als sein letztes, sarkasti-
sches Wort wird tiberliefert: «Ussa dat la baracca ensemen», jetzt
fallt die Baracke zusammen!

Unterschiedliche Perspektiven

Die Entfaltung der individuellen Eigenart — modern gesprochen: die
Selbstverwirklichung — ist ein typisches Produkt der abendlandi-
schen Kultur seit der Renaissance und besonders der Aufklarung.
Sie griindet allerdings in jenem unaufgebbaren christlichen, allen
kollektivistischen Tendenzen entgegengesetzten Anspruch, dass der
einzelne seinen Lebensweg vor Gott zu verantworten hat, und dass
ihm diese Verantwortung niemand und nichts abnehmen kann. Die-
sem Anspruch steht aber der nicht weniger christliche Imperativ

18



gegentiber, dass der einzelne seinen Nichsten lieben soll wie sich
selbst. Einmal mehr zeigt sich, dass die Wahrheit des Lebens nur als
polare Spannungseinheit begriffen werden kann. Doch damit ist das
Konfliktfeld von Individuum und Gesellschaft programmiert.

Seinen Weg als eigenverantwortliches Subjekt im Kloster wagen zu
wollen, ist die eine Sache — die andere Perspektive ist diejenige der
Oberen und Vorgesetzten, die die Gemeinschaft fithren und fir sie
eine gewisse Verantwortung tragen. Man muss das oft zitierte Fanal
«Aufklirung ist der Ausweg des Menschen aus einer selbst verschul-
deten Unmiindigkeit» weiterlesen, um zu sehen, wie auch Immanu-
el Kant sich windet mit der Unterscheidung von 6ffentlichem und
privatem Gebrauch der Vernunft. In «manchen Geschiften, die in
das Interesse des gemeinen Wesens laufen», ist es «nun freilich nicht
erlaubt, zu risonnieren; sondern man muss gehorchen».'® So hierar-
chisch-sakral der heilige Benedikt die Stellung des Abtes im Kloster
begreift, so sehr ist er doch darauf bedacht, dass der Abt «der Eigen-
art vieler zu dienen» hat (RB 2,31) und dass «der Herr nicht selten
einem Jiingeren offenbart, was das Bessere ist» (RB 3,3). Der Arche-
typ des Konigs meint den Fihrer, der seinem Volk Perspektiven in
die Zukunft eroffnet. Wenn der archaische Konig keine Visionen
mehr hat und seine Triume nicht mehr zu deuten weiss, ist er zu
nichts mehr niitze und muss ersetzt werden. Andererseits weiss man
durch die Kulturanthropologie auch von jenem Mechanismus, der

den Konig zum kostbarsten Opfer ausersah, um ithn zu gegebener
Zeit fiir das Wohl des Volkes zu schlachten.’

In welchem Verhiltnis nun standen P. Placidus a Spescha und seine
Abte? Die Rollenverteilung scheint zunichst klar: dass Spescha der
Mann mit prospektiven Visonen war, hat die Nachwelt, die thn zum
Mythos erhob, zur Geniige betont und ausgeweidet.!”” Und doch 1st
der Fall, wie meistens, differenzierter. P. Placidus a Spescha selbst
glaubt, die Weite seines Denkens nicht zuletzt seinem ersten Kloster-
obern, Abt Columban Sozzi (1764-85) zu verdanken, den er wegen

19



seiner geradezu universalen Gelehrsamkeit sehr schitzte, obwohl er
in seinem Erstlingseifer sein allzu grossziigiges Regiment getadelt
hatte. Abt Columban hatte in der Tat Verstindnis fiir P. Placidus
und wollte ihm mit der Ausbildung in Einsiedeln und anschliessend
der Betreuung des Hospizes Sogn Gions Gelegenheit geben, seine

Talente zu entfalten. Diesbeztglich entsprach Abt Columban Sozzi
dem Abtbild des gereiften Benedikt: Der Abt «wisse, dass er mehr
helfen als herrschen soll» (RB 64,8).

Unter Abt Laurentius Cathomen (1785-1801) anderte sich das Ver-
hiltnis griindlich. Die erste Verletzung fiir P. Placidus wird die sofor-
tige «Riickbeorderung» aus dem Hospiz Sogn Gions gewesen sein.
Bezeichnenderweise sei Abt Laurentius ein Feind neuerer Biicher.
Einmal drang er besserwisserisch darauf, trotz frithem Schneefall von
Andermatt aus die Oberalp zu uberschreiten, und prompt musste
ihn Spescha aus einer Lawine befreien: Da erkannte ich «erst den
Firsten, den ich vorher auf dem Pferdt sitzend fiir einen beschneiten
Hiigel ansah».!® Wahrend der Wirren der Franzosenzeit verlor der
Abt tatsichlich den Kopf und starb vereinsamt in Brigels. Der Kon-
vent lebte zerstreut und war wohl wenig motiviert, sich um den extra-
vaganten P. Placidus zu kiimmern. Das Kloster war durch die Franzo-
sen in einen Schutthaufen verwandelt worden —und irgendein Siinden-
bock musste doch zur Stillung der Ohnmacht und Wut herhalten.

Abt Anselm Huonder (1804-1826) war konservativ und streng auf
Disziplin bedacht. Eine gewisse geistige Rivalitit zwischen ihm und
P. Placidus a Spescha mag durchaus mitgespielt haben. Beginn der
bis zu Speschas Lebensende dauernden Entfremdung von Kloster
und Abt waren die Ereignisse des Jahres 1799. Bezeichnend fiir P.
Placidus a Speschas Verhiltnis zu Abt Anselm ist der erhalten ge-
bliebene lateinische «Fastenzettel» aus dem Jahre 1814, mit dem P.
Placidus nach seiner Riickkehr aus Sedrun dem klSsterlichen Ge-
brauch entsprechend seine guten Vorsitze dem Abt vorlegte und
dessen Segen erbat. Er gelobte ziemlich unverbindlich: 1. die Laster

20



zu bekdmpfen und 2. sich in den Tugenden zu tiben, nimlich a) den
Nachsten zu lieben wie sich selbst, b) um der Liebe Gottes willen
das thm zugefligte Unrecht beiseitezulegen, c¢) die Wahrheit zu sa-
gen, d) taglich fiir Lebende und Verstorbene das «De profundis» zu
beten und e) soweit es ihm moglich sei, Almosen zu geben. Abt
Anselm schrieb darunter lapidar: «Der Benediktiner wird als erstes
zum Gehorsam angehalten, den er feierlich gelobt hat gemiss der
Regel, die will, dass er unter fremdem Urteil lebt.» Wenn P. Placidus
sich diesem Regelkapitel fiige, werde Gott ihn in seinen Werken seg-
nen."” Es gibt zu allen Zeiten hochtrabende theologische Rechtfer-
tigungen sowohl fir die den Gehorsam einfordernde Autoritit wie
fir das personliche Gewissen. Dabei spielen, ob wir es merken und
wahrhaben wollen oder nicht, ganz bestimmte kulturelle Vorgaben
mit. P. Placidus a Spescha lebte in der Zeit des Absolutismus, und
der Abt wurde Fiirst genannt und war es. Ein Benediktinerabt unse-
rer Tage verlegte sich auf die pragmatische Ebene: vor einem heiklen
Gesprich mit einem Mitbruder pflege er ihm vorzuschlagen: «Ich
berufe mich nicht auf meine Autoritit, und Sie berufen sich nicht
auf Thr Gewissen.» Was tibrigbleibt, ist der Dialog, das sachliche
FEingehen auf die Situation.

Zum Monch geeignet?

Dem landldufigen Begriff von Kloster und Monchtum scheinen zwei
Typen von Menschen am ehesten zu entsprechen: der zum Gehor-
sam Begabte und der kontemplative Mystiker. Gehorsam (oboedien-
tia) ist nach der Bestindigkeit (stabilitas in congregatione) und dem
klosterlichen Lebenswandel (conversatio morum) das dritte der
monastischen Geliibde. Das entscheidende Kriterium fiir einen Monch

aber ist, «ob er wirklich Gott sucht» (RB 58,7).

In der alten, auf dgyptische Kultur zurtickgehenden, neuerdings aber
gerade auch in klosterlichen Kreisen haufig gehandhabten Typolo-

21



gie des «Enneagramms» entspricht der zum Gehorsam Begabte dem
Typ VI, der Mystiker und Griibler dem Typ V. Das Enneagramm
zeigt jedoch auch die Ambivalenz der einzelnen Typenaspekte auf.
Gehorsam ist unterschwellig nicht selten ein versuchter Selbstschutz
gegen eine tief sitzende Lebensangst. Allgemein verpflichtende, un-
umstossliche Normen sollen in der Ungewissheit des Daseins die
unbedingt bendtigte Sicherheit schaffen. Menschen dieses Schlages
sind auf das Gleichgewicht zwischen der Aussenwelt und threm In-
neren angewiesen und neigen zu dogmatischen «geschlossenen Denk-
strukturen».'® Niemand wird P. Placidus a Spescha zu diesem Typ
rechnen. Dagegen passt er anscheinend nicht schlecht zum Typ des
«Mystikers» — zumindest in der zugrundeliegenden Variante des
extensiven Beobachters und intensiven Griiblers. Fiir diesen Men-
schen ist die eigene Innenwelt die wichtigste Dimension der Wirklich-
keit. Deshalb holt er gierig alles in sich hinein, was seiner hellwa-
chen Aufmerksamkeit begegnet. Leben — nicht selten Uberleben —
ist fiir ihn gleichbedeutend mit dem Sammeln von Erfahrungen im
Kontakt mit der Aussenwelt. Er hat «offene Denkstrukturen». Die
Unterscheidung von Sakral und Profan ist fir ithn gegenstandslos,
denn alle Phinomene des Lebens haben ihre gottliche Dimension.
Nur merkt dieser Typ dabei kaum, dass die Menschen seiner Umge-
bung ihn als geizig und abweisend erfahren und schliesslich angst-
besetzt instinktiv ablehnen. Wer sieht nicht in Spescha, dem «pader
curios», dem wissbegierigen Sonderling, Anklinge an diesen Typ?

Nun kann allerdings kein Mensch auf eine einzige Charaktereigen-
schaft oder Abhingigkeit reduziert werden. In jedem stecken alle
9 Typen des Enneagramms, unterschiedlich akzentuiert und in viel-
filtiger Dynamik. Auch der streitbare und doch so sensible P. Placi-
dus a Spescha miisste gewiss differenzierter gesehen werden. Grund-
satzlich aber kann es doch nicht sein, dass nur zwei der neun Spiel-
arten fiir das Klosterleben geeignet seien — und ausgerechnet zweli,
die fast zwangslaufig miteinander in den Clinch geraten miissen. Die
Abtissin eines deutschen Benediktinerinnenklosters gestand, sie habe

22



durch den Umgang mit dem Enneagramm gelernt, die geheimen Ide-
albilder von klosterlicher Gemeinschaft beiseitezulegen und jede
Schwester in ihrer besonderer Eigenart zu lieben. Erst wenn alle
Gaben und Charaktere vertreten seien, werde das Kloster zu einer
lebendigen Gemeinschaft. «Eine Gemeinschaft musste ein Bild von
Gottes buntem Volk sein diirfen. Kann es christliche Ideale von

Gemeinschaftsleben geben, die etwas anderes darstellen als Gottes
buntes Volk?»!?

In diesem Sinne wiinsche ich mir fiir das Kloster Disentis stets die
ganze bunte Palette von Mitbriidern — auch ab und zu einen P. Placi-
dus a Speschal!

P. Placidus a Spescha — «Il curios pader»? Im «Buch des Lebens»,
das vorderhand noch mit den sieben Siegeln versiegelt ist, wird die
wahre Antwort stehen. Vermutlich wird sie eine andere sein, als wir
in unsern Geschichtsblichern, Biographien und Kolloquien ausma-
chen.

Anmerkungen:

1) Zu den biographischen Daten vgl. ausser den Standardwerken Pieth/Hager
und Iso Miller: Professbuch der flrstlichen Benediktinerabtei zum HI. Martin
in Disentis 77f.

2) Iso Mller, Placidus Spescha 104-107.

3) Brief an P. Moritz van der Meer in Rheinau. Zitiert bei: Iso Muller: Placidus
Spescha 132.

4)  Carli Tomaschett: Die Orts- und Flurnamen der Gemeinde Trun 133.

5)  Zum «Franzosenjahr» 1799: Iso Miller: Geschichte der Abtei Disentis 167—
174; ders. Placidus Spescha 121-150; Pieth/Hager, Pater Placidus a Spescha
XIH=XIX.

6) Vgl. Iso Muller, Geschichte der Abtei Disentis 172.

7) Iso Muller, Geschichte der Abtei Disentis 173f.

23



LR

12)
13)
14)
15)
16)

17)
18)

19)

24

Pieth/Hager, Pater Placidus a Spescha 101.

Ebd. 102. Die betreffende Handschrift B 43 ist «Napoleon, dem Kaiser der
franzosischen Republik gewidmet». 23 Jahre spater fligte P. Placidus a Spescha
mit zitternder Hand hinzu: «Um die Besitzungen des Klosters im Veltlin wieder
zurlckzuerhalten, unternahm ich diese Arbeit und widmete sie dem Kaiser
Napoleon. Der Abt Anselm aber hinderte die Abgabe derselben.» (Ebd. Cl).
Pieth/Hager, Pater Placidus a Spescha 118.

Bezeichnend ist die Episode aus Vals, wo die Gemeinde 1806 dem scheidenden
Kaplan P. Placidus a Spescha Gehaltsabzlige wegen seiner hdufigen Ab-
wesenheit auf Bergtouren machte. Der erboste Spescha nannte in einer
Beschwerdeschrift die Valser Rauber und ihren Prasidenten einen Rauber-
hauptmann.

Iso Muller, Placidus Spescha 140.

Immanuel Kant: Was ist Aufklarung? (1784).

Vgl. René Girard: Das Ende der Gewalt. Analyse eines Menschheitsver-
hangnisses. Freiburg/Basel/Wien: Herder 1983, 56-62.

Eine kurze, mit der Sympathie echter Geistesverwandtschaft geschriebene
Ubersicht bietet: Flurin Maissen: Placidus Spescha 1752-1833. In: Bedeutende
Blndner aus fanf Jahrhunderten, II, 364.

Pieth/Hager, Pater Placidus a Spescha 430.

Klosterarchiv Disentis, Pl.Sp.46.

Zur Unterscheidung von geschlossenen und offenen Denkstrukturen vgl. das
Kapitel «Dogmatismus — eine bestimmte Art, die eigene Meinung gegen
abweichende Ansichten aufrechtzuerhalten?» in: Bernhard Grom: Religions-
psychologie. Minchen: Kdsel / Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1992,
382-386.

Maire Hickey: Paradigmenwechsel durch das Enneagramm. Arbeit mit dem
Enneagramm in einer Ordensgemeinschaft. In: Erfahrungen mit dem En-
neagramm. Sich selbst und Gott begegnen. Herausgegeben von Andreas Ebert
und Richard Rohr. Miinchen: Claudius 1991, 258.



	P. Placidus a Spescha - "il curios pader"

