
Zeitschrift: Beiheft zum Bündner Monatsblatt

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: 4 (1995)

Artikel: P. Placidus a Spescha - "il curios pader"

Autor: Schönbächler, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-821117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-821117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


P. Daniel
Schönbächler

P. Placidus a Spescha
«il curios pader»

Das hermeneutische Problem

Das Thema, das mir für mein Referat gestellt wurde - «Pater Placidus

a Spescha als Pater» -, zeugt von einem Verdacht. Offenbar bestehen

Zweifel an der Echtheit seines monastischen Standes. Beim Volk
hiess er ja «il curios pader». Und so lädt man denn mich zu einem

Plädoyer, vermutlich in der Annahme, ich müsse als Disentiser Pater

- der doch die gleiche Kutte trägt wie Pater Placidus a Spescha -
dazu kompetent sein. Das Thema hat unbestritten seinen Reiz.

Doch melden sich methodische Zweifel. Wie will ich aus meiner
heutigen Sicht einen Menschen in einer 200 Jahre zurückliegenden
Zeit beurteilen, von der ich nicht viel mehr weiss, als dass sie eine

sehr bewegte gewesen sein muss? Zudem bin ich weder Historiker
noch so belesen in den Werken von oder über P. Placidus a Spescha,
dass ich mich als Experten ausgeben könnte. Ich bin lediglich ein
Disentiser Pater von heute. Mein Einführungsreferat kann nur
essayistischen Charakter haben.

War P. Placidus a Spescha ein richtiger Pater? An welcher Elle sollen
wir ihn denn messen? Wo liegt das Urbild des «Paters»? Hat er selber

sich gefragt, ob er ein Pater ist - oder fragen nur wir, aus beurteilender

Distanz, aus dem merkwürdigen Bedürfnis heraus, die uns
begegnenden Phänomene einordnen und damit ad acta legen zu kön-

11



nen? Was nützen Definitionen? Sie gehören ins Lexikon, wo sie

getrost verstauben können. Liebende definieren sich nicht, sie lieben.
Vermutlich hat sich P. Placidus a Spescha nicht als «Pater» definiert

- er war einfach einer. Und es wird ihm dabei nicht anders ergangen
sein als einem Pater des ausgehenden 20. Jahrhunderts: der Weg
erweist sich nur im Gehen.

Somit modifiziert sich meine Themenstellung. Was mir ziemt, ist

lediglich die Frage: «Was für ein Pater war denn dieser P. Placidus a

Spescha?» Und hierzu gibt es nur eins: neugierig und unvoreingenommen

sein Leben, oder wenigstens ein paar Szenen daraus, zu
betrachten - und mich überraschen zu lassen: aha, dieser Pater ging
seinen Weg so! Interessant, dass es ihn gibt!

Die jungen Jahre

Geboren wurde P. Placi a Spescha am 8. Dezember 1752 in Trun als

Sohn des Petrus Laurentius Spescha und der Anna Maria geb. Genelin
und erhielt in der Taufe die Patrone Julius und Johannes BaptistaV
Das Geschlecht der Spescha leitete er selber von den im Tellotesta-

ment von 765 genannten «Specii» in Andiast ab - und legte sich
offenbar im Jahre 1800 das Adelsprädikat «a» zu.2) Wer den Viehhüterbuben

zwischen seinem 10. und 13. Lebensjahr dazu gebracht hat,
dass er Romanisch schreiben und Deutsch lesen konnte, wissen wir
nicht. Jedenfalls schien es angebracht, seine Talente weiter zu
fördern. Spescha kam nach Chur, wo ihm der Hofkaplan Thomas
Romanin in Latein und Musik unterrichtete. Mit dem Lehrer zog
auch der Schüler 1770 nach Mals und Tartsch im oberen Vintschgau.

Am St. Placidusfest, den 11. Juli 1771, kam Spescha als 19jähriger an
die Klosterschule Disentis. Am 3. Oktober 1774 schloss er sich unter

Abt Columban Sozzi der Klostergemeinschaft an. 1776 wurde er

zum Studium der Philosophie und Theologie ins Kloster Einsiedeln

12



geschickt. Dort erhielt er am 25. Mai 1782 durch den Nuntius
Fürstbischof Maximilian Christoph von Rodt die Priesterweihe. Noch
im gleichen Jahr 1782 kam P. Placidus ins Hospiz Sogn Gions am
Lukmanier. Dort entwickelte er seine Vorliebe für die Berge und das

Sammeln von Kristallen. «Meine Sammlung war nicht nur gebillichet,
sondern auch anbefohlen, und ich besitze nun schon wirklich einen
Vorrath an Kristall- und anderen Naturalienstücken», schrieb er
1788.3) Ausserdem wandte er sich dem Studium der Geschichte und
seiner Muttersprache zu.

Uber seine weitere Tätigkeit im Dienste des Klosters erfahren wir
vorerst nur wenig. Am 10. Juni 1794 übergab ihm die Gemeinde
Trun als Beneficiaten von Maria Licht in Acladira ein Maiensäss zur
Nutzung, das bis heute den Ortsnamen «sulom da Pader Placi»
behalten hat.4) Zur eigentlichen Schicksalswende wurde das Jahr 1799

mit dem sogenannten «Franzosenkrieg». P. Placidus a Spescha zählte

damals 47 Jahre und waltete seines Amtes als klösterlicher
Statthalter.^

Das dramatische Jahr 1799

Am 1. März 1799 hatte das Direktorium in Paris Franz II. von Osterreich

den Krieg erklärt (2. Koalitionskrieg 1799-1802). Graubünden

wurde sofort zum Kriegsschauplatz. Französische Truppen
stiessen unter General Loison anfangs März über die Oberalp nach
Disentis vor, wurden aber am 7. März in einem Handgemenge
zurückgetrieben. Dass die Einheimischen Widerstand leisteten, wurde
der Habsburgfreundlichkeit des Klosters angelastet. Schon tags darauf

besetzte General Joseph Lorenz Demont die Brücken bei
Reichenau. Die Cadi schickte unverzüglich eine Gesandtschaft, der auch
der franzosenfreundliche P. Placidus a Spescha angehörte. Vom
General als einem Bündner und ehemaligen Klosterschüler erhoffte man
Schonung. Vom 10. bis 12. März musste das Kloster die Einquartie-

13



rung der Franzosen in Kauf nehmen. Dann rückte von Ursern her
General Loison mit 600 Mann nach. P. Placidus a Spescha gewährte
Unterkunft und Bewirtung. «Kaum einer unter allen Offizieren war
es, der an seinen Gliedern, vorzüglich an den Füssen, nicht wegen
Frost gelitten hatte.» Fürs erste war das Unheil abgewendet.

Doch vier Tage darauf, am 16. März, kam Beurnier nach Disentis,
beauftragt mit dem Einzug der Kriegskontribution. Er rief die Mönche

zusammen und verlangte 100 französische Livres, d.h. 56'000
Florin. Da das Kloster nicht mehr als 6'000 bis 7'000 Florin aufbringen

konnte, liess Beurnier alle Gold- und Silbersachen in Sakristei
und Kloster beschlagnahmen. P. Placidus musste seine Handschrifen,
seine Kristalle und sonstigen Sammlungsgegenstände drangeben. Abt
Laurentius Cathomen und zwei weitere Disentiser Patres standen
auf der Liste jener, die nach Frankreich deportiert werden sollten.
Wieder war P. Placidus bei den Fürbittenden, die das Schlimmste
verhüten konnten. - Unter dem französischen Sekretär Fromage und
dem Heereslieferanten Hardeville verschärfte sich die Lage. Harde-
ville nahm dem Kloster und dem Dorf Kühe und Lebensmittel weg
und begann auch schon das Saatgut des Klosters zu vermählen. Wieder

wurde P. Placidus als Vermittler nach Chur gesandt. Bevor er
abreiste, riet er, die Reliquien der heiligen Placidus und Sigisbert
nachts in der Kirche unter Steinplatten zu vergraben, fand damit
aber kein Gehör. Am 1. Mai schrieb er in Chur sein «Memorial»
und übergab es tags darauf der provisorischen Regierung, die sich
der Helvetik angeschlossen hatte. Er schilderte darin die Ausschreitungen

Hardevilles und warnte: «Eine Revolution sey unvermeidlich,

wofern die französischen Truppen in Disentis nicht zurückgezogen

werden.» Doch inzwischen war die Erhebung der Oberländer

Bauern schon in vollem Gange.

Der Aufstand war am 1. Mai losgebrochen. Mit Ausnahme von
P. Gregor Bläsl flohen die Mönche bis nach Bellinzona und ins Veltlin.
Die Franzosen stellten sich bei der Pforte und den Fenstern zur Ver-

14



teidigung auf, wurden aber umzingelt und vor allem von den
angetrunkenen Medelsern niedergemacht. Die blutbefleckten, verräterischen

Uniformen verbarg man neben der Klosterpforte. Unterdessen

rückte die französische Hauptmacht von Reichenau heran. Am
5. Mai trafen die Franzosen in Disentis ein und fanden die schlecht
versteckten Uniformen der erschlagenen Gefangenen. «Darob wurden

die Soldaten wütenden Hunden gleich; die Offiziere selbst waren

kaum ihres Lebens sicher, so zornig und rasend gebärdeten sich
die Soldaten» (Berchtersche Chronik). Am folgenden Tag, am frühen

Morgen des 6. Mai 1799, zündeten sie die Abtei und anschliessend
das Dorf Disentis an. Etwa 20 Personen fanden dabei den Tod, auch
P. Gregor Bläsl wurde von einer Kugel getroffen und erlag den

Verletzungen. P. Placidus a Spescha war aus Chur auf Umwegen zurückgeeilt.

Als er in stockdunkler Nacht von Schlans aus das Dorf Disentis

von Feuern umgeben sah, rief er aus: «Jesus, Disentis ist hin!», stellte

aber erleichtert fest, dass es sich nur um Wachtfeuer handelte. Des
andern Tags allerdings, am besagten 6. Mai, sah er von Trun aus den
Rauch über Disentis aufsteigen, was ihm einen «Herzstoss» versetzte.
Als hauptsächlicher Drahtzieher des Aufstandes wurde das Kloster
angesehen, was die Flucht der Mönche zu belegen schien. Marschall
Masséna berichtete am 10. Mai 1799 ans Direktorium in Paris: «Les
moines du couvent de Dissentis étaient les principaux artisans de ces
scènes d'horreur».6) Am gleichen 10. Mai verordnete das Direktorium

in Aarau die Aufhebung des Klosters und die Überführung der
Mönche nach Zürich, wo sie einstweilen in Haft zu bleiben hätten.

Doch zwei Wochen später wandte sich das Kriegsglück zugunsten
der Österreicher. Unter ihrer Herrschaft war P. Placidus a Spescha
kaum mehr tragbar. Die wieder gesammelte Klosterfamilie wählte im
Kapitel vom 1. Juli 1799 im Trunser Klosterhof P. Adalgott Waller

zum neuen Statthalter. Der Klosterhistoriker P. Iso Müller fasst die

Bedeutung der Revolutionszeit folgendermassen zusammen: «1797
verlor die Abtei ihre veltlinischen Besitzungen, fast die Hälfte des

ganzen Klostervermögens, worauf im März und April 1799 die Kriegs-

15



kontribution und am 6. Mai der Brand der ganzen Abtei, dazu das

Exil des Konventes folgte. Wie die Sarazenen einst um 940 die karolin-
gische Klosterblüte erstickten, so bereiteten die französischen
Revolutionstruppen dem barocken Leben in vielfacher Hinsicht ein Ende.»7)

R Placidus a Spescha aber, der sich mehrmals geschickt vermittelnd
für sein geliebtes Disentis eingesetzt und seinem Gelübde der «sta-
bilitas in congregatione», der Zugehörigkeit zur Klostergemeinschaft,
alle Ehre gemacht hatte, gehörte zu jenen Persönlichkeiten, welche

von den Österreichern wegen ihrer Franzosenfreundlichkeit nach
Innsbruck deportiert wurden. «Ich war deßwegen als ein Franzose

angesehen», verteidigte sich Spescha 1804 in der «Geschichte der
Abtei und der Landschaft Disentis» auffallend wortreich, «weil ich

bey meinen Amtsverrichtungen nur das einzige Evangelium zu meiner

Richtschnur nahm; denn wenn einer die Kaiserlichen nicht bis

zu den Wolken erhebte und die Franzosen vom Beichtstuhl und
Kanzel aus bis in die Hölle erniedrigte, der war als ein Franzose,
Irrgläubiger und Veräthcr des Landes angesehen.»8) Zudem habe man
ihm vorgehalten, er hätte seine Bergreisen nur deshalb unternommen,

um den Franzosen geographische Karten auszuliefern. Aus
seiner Neigung zur französischen Partei macht er kein Hehl, er
verdanke sie der staatsmännischen Lektion seines Abtes Columban. Er
selber sei ein «ächter Republikaner, einer, der von Anfang [an]
Niemanden als der Republik anhieng, einer, der Gerechtigkeit von Herzen

liebte, und wollte, daß man das Böse strafte und das Gute
belohnte, einer, der keinen Krieg, sondern die Neütralität behauptet.»9)

Die unstete zweite Lebenshälfte

Im Exil in Innsbruck wurde P. Placidus a Spescha 18 Monate lang im
Servitenkloster in milder Haft gehalten. Mit einem ironischen
Einschlag notiert er: «Ich war niemals ein so ächter Mönch als wie ietzt,
ich verließ alles, entsagte allem und verlohr nichts dabey, weil ich

16



nichts hatte.»10) Andererseits schrieb er die Schuld an dieser Unbill
seinem Mitbruder P. Adalgott Waller zu, der ihn «verräterisch» zu
den österreichischen Offizieren geführt habe. Nach seiner Rückkehr
übernahm das Kapitel die in Innsbruck gemachten Schulden. P.

Placidus versprach am 14. September 1801, sich für das Wohl des

Klosters einzusetzen, das ihn dafür in guten und bösen Tagen als

Konventualen betrachten werde. Das kam einer Professerneuerung
gleich. Dennoch entwickelte sich P. Placidus alsbald zum «enfant
terrible».

Das verarmte Kloster schickte die Patres auf Seelsorgeposten. Spescha
kam 1801 auf das klösterliche Benefizium Rumein in der Lumnezia.
Sogleich wollte er von der helvetischen Regierung erreichen, dass

ihm diese Stelle auf Lebenszeit und in vollständiger Unabhängigkeit
vom Kloster zugesichert werde. Als es in Disentis 1804 zur Abtswahl

kam, machte P. Placidus Propaganda für den Pleifer Pfarrer
Rudolf von Blumenthal. Gewählt wurde zu seinem Leidwesen P.

Anselm Huonder. Als P. Placidus daraufhin nach Bergamo ziehen

wollte, waren die meisten Patres dafür, ihm die kanonische Entlassung

zu verschaffen, doch kam Spescha wieder vom Plane ab. In der

neu errichteten Klosterschule konnte man ihn nicht anstellen, weil
er im Gegensatz zum Konvente ein romanisch-lateinisches Gymnasium

ohne Deutsch wollte. In der Folge begann für ihn ein unstetes
Wanderleben auf verschiedensten Seelsorgeposten. Im März 1804
kam er nach Somvix, im November 1804 in die Kaplanei Rabius, im
Dezember 1805 nach Vais, im April 1808 nach Pleif, im Januar 1809
nach Cavardiras, Ende 1809 nach Selva und Tschamut. 1810 bemühte

er sich als 55jähriger sogar um Entlassung aus dem Klosterverband
und um Aufnahme in den Diözesanklerus, was aber weder der Abt
noch der Bischof guthiessen. 1812 installierte er sich ohne Erlaubnis
der Kurie in Sedrun. An Klagen über Speschas Verhalten und
Seelsorgemethoden, vor allem über seine häufigen Abwesenheiten, mangelte

es nicht.11} Schockierend wirkte sein Vorschlag, den Zölibat der
Priester aufzuheben.

17



Ende Juli 1814 rief der Abt P. Placidus ins Kloster zurück. Im
Oktober 1816 aber ging Spescha nach Trun, wo er im Klosterhof
ausgerechnet seinen «Verräter» P. Adalgott Waller als Vorgesetzten
bekam. Im Sommer 1817 liess er sich von den Trunsern auf Lebzeiten

zum Kaplan wählen. Als es wegen dem eigenmächtigen Ankauf
eines Hauses für die Kaplanei zu Schwierigkeiten kam, beantragte Abt
Anselm 1818 die Versetzung in ein anderes Kloster der Kongregation,

wo er immerhin noch zum Beichtstuhl und Predigen tauglich
sein könnte. Eine Stiftung zwecks Errichtung einer Armenanstalt in
Trun gab zu neuen Auseinandersetzungen Anlass, doch meldete P.

Placidus im September 1820 die Aussöhnung mit dem Abte.

Nach dem Tode von Abt Anselm Huonder führten der Pfäferser
Abt Placidus Pfister und der Kongregationssekretär P. Bernhard
Foresti in Disentis eine Visitation durch. Was P. Placidus a Spescha

betrifft, stellten sie fest, dass er dem Kloster «in den letzten Zeiten
unzählige Nachteile verursachte, jedoch sei er eher zu entschuldigen,

da er nicht mehr ganz klaren Verstandes sei».12) Je älter P. Placidus

wurde, desto verbitterter war er. Schliesslich starb er 81 jährig am
14. August 1833 im Klosterhof in Trun. Als sein letztes, sarkastisches

Wort wird überliefert: «Ussa dat la baracca ensemen», jetzt
fällt die Baracke zusammen!

Unterschiedliche Perspektiven

Die Entfaltung der individuellen Eigenart - modern gesprochen: die

Selbstverwirklichung - ist ein typisches Produkt der abendländischen

Kultur seit der Renaissance und besonders der Aufklärung.
Sie gründet allerdings in jenem unaufgebbaren christlichen, allen
kollektivistischen Tendenzen entgegengesetzten Anspruch, dass der
einzelne seinen Lebensweg vor Gott zu verantworten hat, und dass

ihm diese Verantwortung niemand und nichts abnehmen kann. Diesem

Anspruch steht aber der nicht weniger christliche Imperativ

18



gegenüber, dass der einzelne seinen Nächsten lieben soll wie sich
selbst. Einmal mehr zeigt sich, dass die Wahrheit des Lebens nur als

polare Spannungseinheit begriffen werden kann. Doch damit ist das

Konfliktfeld von Individuum und Gesellschaft programmiert.

Seinen Weg als eigenverantwortliches Subjekt im Kloster wagen zu
wollen, ist die eine Sache - die andere Perspektive ist diejenige der
Oberen und Vorgesetzten, die die Gemeinschaft führen und für sie

eine gewisse Verantwortung tragen. Man muss das oft zitierte Fanal

«Aufklärung ist der Ausweg des Menschen aus einer selbst verschuldeten

Unmündigkeit» weiterlesen, um zu sehen, wie auch Immanuel

Kant sich windet mit der Unterscheidung von öffentlichem und

privatem Gebrauch der Vernunft. In «manchen Geschäften, die in
das Interesse des gemeinen Wesens laufen», ist es «nun freilich nicht
erlaubt, zu räsonnieren; sondern man muss gehorchen».13) So

hierarchisch-sakral der heilige Benedikt die Stellung des Abtes im Kloster
begreift, so sehr ist er doch darauf bedacht, dass der Abt «der Eigenart

vieler zu dienen» hat (RB 2,31) und dass «der Herr nicht selten
einem Jüngeren offenbart, was das Bessere ist» (RB 3,3). Der Archetyp

des Königs meint den Führer, der seinem Volk Perspektiven in
die Zukunft eröffnet. Wenn der archaische König keine Visionen
mehr hat und seine Träume nicht mehr zu deuten weiss, ist er zu
nichts mehr nütze und muss ersetzt werden. Andererseits weiss man
durch die Kulturanthropologie auch von jenem Mechanismus, der
den König zum kostbarsten Opfer ausersah, um ihn zu gegebener
Zeit für das Wohl des Volkes zu schlachten.14)

In welchem Verhältnis nun standen P. Placidus a Spescha und seine

Abte? Die Rollenverteilung scheint zunächst klar: dass Spescha der
Mann mit prospektiven Visonen war, hat die Nachwelt, die ihn zum
Mythos erhob, zur Genüge betont und ausgeweidet.15) Und doch ist
der Fall, wie meistens, differenzierter. P. Placidus a Spescha selbst

glaubt, die Weite seines Denkens nicht zuletzt seinem ersten Klosterobern,

Abt Columban Sozzi (1764-85) zu verdanken, den er wegen

19



seiner geradezu universalen Gelehrsamkeit sehr schätzte, obwohl er
in seinem Erstlingseifer sein allzu grosszügiges Regiment getadelt
hatte. Abt Columban hatte in der Tat Verständnis für P. Placidus
und wollte ihm mit der Ausbildung in Einsiedeln und anschliessend

der Betreuung des Hospizes Sogn Gions Gelegenheit geben, seine

Talente zu entfalten. Diesbezüglich entsprach Abt Columban Sozzi
dem Abtbild des gereiften Benedikt: Der Abt «wisse, dass er mehr
helfen als herrschen soll» (RB 64,8).

Unter Abt Laurentius Cathomen (1785-1801) änderte sich das

Verhältnis gründlich. Die erste Verletzung für P. Placidus wird die sofortige

«Rückbeorderung» aus dem Hospiz Sogn Gions gewesen sein.

Bezeichnenderweise sei Abt Laurentius ein Feind neuerer Bücher.
Einmal drang er besserwisserisch darauf, trotz frühem Schneefall von
Andermatt aus die Oberalp zu überschreiten, und prompt musste
ihn Spescha aus einer Lawine befreien: Da erkannte ich «erst den

Fürsten, den ich vorher auf dem Pferdt sitzend für einen beschneiten

Hügel ansah».16) Während der Wirren der Franzosenzeit verlor der

Abt tatsächlich den Kopf und starb vereinsamt in Brigels. Der Konvent

lebte zerstreut und war wohl wenig motiviert, sich um den

extravaganten P. Placidus zu kümmern. Das Kloster war durch die Franzosen

in einen Schutthaufen verwandelt worden - und irgendein Sündenbock

musste doch zur Stillung der Ohnmacht und Wut herhalten.

Abt Anselm Huonder (1804-1826) war konservativ und streng auf

Disziplin bedacht. Eine gewisse geistige Rivalität zwischen ihm und
P. Placidus a Spescha mag durchaus mitgespielt haben. Beginn der
bis zu Speschas Lebensende dauernden Entfremdung von Kloster
und Abt waren die Ereignisse des Jahres 1799. Bezeichnend für P.

Placidus a Speschas Verhältnis zu Abt Anselm ist der erhalten
gebliebene lateinische «Fastenzettel» aus dem Jahre 1814, mit dem P.

Placidus nach seiner Rückkehr aus Sedrun dem klösterlichen
Gebrauch entsprechend seine guten Vorsätze dem Abt vorlegte und
dessen Segen erbat. Er gelobte ziemlich unverbindlich: 1. die Laster

20



zu bekämpfen und 2. sich in den Tugenden zu üben, nämlich a) den
Nächsten zu lieben wie sich selbst, b) um der Liebe Gottes willen
das ihm zugefügte Unrecht beiseitezulegen, c) die Wahrheit zu
sagen, d) täglich für Lebende und Verstorbene das «De profundis» zu
beten und e) soweit es ihm möglich sei, Almosen zu geben. Abt
Anselm schrieb darunter lapidar: «Der Benediktiner wird als erstes

zum Gehorsam angehalten, den er feierlich gelobt hat gemäss der
Regel, die will, dass er unter fremdem Urteil lebt.» Wenn P. Placidus
sich diesem Regelkapitel füge, werde Gott ihn in seinen Werken
segnen.17) Es gibt zu allen Zeiten hochtrabende theologische Rechtfertigungen

sowohl für die den Gehorsam einfordernde Autorität wie
für das persönliche Gewissen. Dabei spielen, ob wir es merken und
wahrhaben wollen oder nicht, ganz bestimmte kulturelle Vorgaben
mit. P. Placidus a Spescha lebte in der Zeit des Absolutismus, und
der Abt wurde Fürst genannt und war es. Ein Benediktinerabt unserer

Tage verlegte sich auf die pragmatische Ebene: vor einem heiklen
Gespräch mit einem Mitbruder pflege er ihm vorzuschlagen: «Ich
berufe mich nicht auf meine Autorität, und Sie berufen sich nicht
auf Ihr Gewissen.» Was übrigbleibt, ist der Dialog, das sachliche

Eingehen auf die Situation.

Zum Mönch geeignet?

Dem landläufigen Begriff von Kloster und Mönchtum scheinen zwei
Typen von Menschen am ehesten zu entsprechen: der zum Gehorsam

Begabte und der kontemplative Mystiker. Gehorsam (oboedien-
tia) ist nach der Beständigkeit (stabilitas in congregatione) und dem
klösterlichen Lebenswandel (conversatio morum) das dritte der
monastischen Gelübde. Das entscheidende Kriterium für einen Mönch
aber ist, «ob er wirklich Gott sucht» (RB 58,7).

In der alten, auf ägyptische Kultur zurückgehenden, neuerdings aber

gerade auch in klösterlichen Kreisen häufig gehandhabten Typolo-

21



gie des «Enneagramms» entspricht der zum Gehorsam Begabte dem

Typ VI, der Mystiker und Grübler dem Typ V. Das Enneagramm
zeigt jedoch auch die Ambivalenz der einzelnen Typenaspekte auf.
Gehorsam ist unterschwellig nicht selten ein versuchter Selbstschutz

gegen eine tief sitzende Lebensangst. Allgemein verpflichtende, un-
umstössliche Normen sollen in der Ungewissheit des Daseins die

unbedingt benötigte Sicherheit schaffen. Menschen dieses Schlages
sind auf das Gleichgewicht zwischen der Aussenwelt und ihrem
Inneren angewiesen und neigen zu dogmatischen «geschlossenen
Denkstrukturen».18) Niemand wird P. Placidus a Spescha zu diesem Typ
rechnen. Dagegen passt er anscheinend nicht schlecht zum Typ des

«Mystikers» - zumindest in der zugrundeliegenden Variante des

extensiven Beobachters und intensiven Grüblers. Für diesen
Menschen ist die eigene Innenwelt die wichtigste Dimension der Wirklichkeit.

Deshalb holt er gierig alles in sich hinein, was seiner hellwachen

Aufmerksamkeit begegnet. Leben - nicht selten Uberleben -
ist für ihn gleichbedeutend mit dem Sammeln von Erfahrungen im
Kontakt mit der Aussenwelt. Er hat «offene Denkstrukturen». Die
Unterscheidung von Sakral und Profan ist für ihn gegenstandslos,
denn alle Phänomene des Lebens haben ihre göttliche Dimension.
Nur merkt dieser Typ dabei kaum, dass die Menschen seiner Umgebung

ihn als geizig und abweisend erfahren und schliesslich
angstbesetzt instinktiv ablehnen. Wer sieht nicht in Spescha, dem «pader
curios», dem wissbegierigen Sonderling, Anklänge an diesen Typ?

Nun kann allerdings kein Mensch auf eine einzige Charaktereigenschaft

oder Abhängigkeit reduziert werden. In jedem stecken alle
9 Typen des Enneagramms, unterschiedlich akzentuiert und in
vielfältiger Dynamik. Auch der streitbare und doch so sensible P. Placidus

a Spescha müsste gewiss differenzierter gesehen werden. Grundsätzlich

aber kann es doch nicht sein, dass nur zwei der neun Spielarten

für das Klosterleben geeignet seien - und ausgerechnet zwei,
die fast zwangsläufig miteinander in den Clinch geraten müssen. Die
Äbtissin eines deutschen Benediktinerinnenklosters gestand, sie habe

22



durch den Umgang mit dem Enneagramm gelernt, die geheimen
Idealbilder von klösterlicher Gemeinschaft beiseitezulegen und jede
Schwester in ihrer besonderer Eigenart zu lieben. Erst wenn alle
Gaben und Charaktere vertreten seien, werde das Kloster zu einer

lebendigen Gemeinschaft. «Eine Gemeinschaft müsste ein Bild von
Gottes buntem Volk sein dürfen. Kann es christliche Ideale von
Gemeinschaftsleben geben, die etwas anderes darstellen als Gottes
buntes Volk?»19)

In diesem Sinne wünsche ich mir für das Kloster Disentis stets die

ganze bunte Palette von Mitbrüdern - auch ab und zu einen P. Placidus

a Spescha!

P. Placidus a Spescha - «II curios pader»? Im «Buch des Lebens»,
das vorderhand noch mit den sieben Siegeln versiegelt ist, wird die
wahre Antwort stehen. Vermutlich wird sie eine andere sein, als wir
in unsern Geschichtsbüchern, Biographien und Kolloquien ausmachen.

Anmerkungen:

1) Zu den biographischen Daten vgl. ausser den Standardwerken Pieth/Hager
und Iso Müller: Professbuch der fürstlichen Benediktinerabtei zum Hl. Martin
in Disentis 77f.

2) Iso Müller, Placidus Spescha 104-107.
3) Brief an P. Moritz van der Meer in Rheinau. Zitiert bei: Iso Müller: Placidus

Spescha 132.
4) Carli Tomaschett: Die Orts- und Flurnamen der Gemeinde Trun 133.
5) Zum «Franzosenjahr» 1799: Iso Müller: Geschichte der Abtei Disentis 167—

174; ders. Placidus Spescha 121-150; Pieth/Hager, Pater Placidus a Spescha
XIII-XIX.

6) Vgl. Iso Müller, Geschichte der Abtei Disentis 172.
7) Iso Müller, Geschichte der Abtei Disentis 173f.

23



8) Pieth/Hager, Pater Placidus a Spescha 101.
9) Ebd. 102. Die betreffende Handschrift B 43 ist «Napoleon, dem Kaiser der

französischen Republik gewidmet». 23 Jahre später fügte P. Placidus a Spescha
mit zitternder Hand hinzu: «Um die Besitzungen des Klosters im Veltlin wieder
zurückzuerhalten, unternahm ich diese Arbeit und widmete sie dem Kaiser

Napoleon. Der Abt Anselm aber hinderte die Abgabe derselben.» (Ebd. CI).

10) Pieth/Hager, Pater Placidus a Spescha 118.
11 Bezeichnend ist die Episode aus Vais, wo die Gemeinde 1806 dem scheidenden

Kaplan P. Placidus a Spescha Gehaltsabzüge wegen seiner häufigen
Abwesenheit auf Bergtouren machte. Der erboste Spescha nannte in einer
Beschwerdeschrift die Valser Räuber und ihren Präsidenten einen
Räuberhauptmann.

12) Iso Müller, Placidus Spescha 140.
13) Immanuel Kant: Was ist Aufklärung? (1784).
14) Vgl. René Girard: Das Ende der Gewalt. Analyse eines Menschheitsver¬

hängnisses. Freiburg/Basel/Wien: Herder 1983, 56-62.
15) Eine kurze, mit der Sympathie echter Geistesverwandtschaft geschriebene

Übersicht bietet: Flurin Maissen: Placidus Spescha 1752-1833. In: Bedeutende
Bündner aus fünf Jahrhunderten, II, 364.

16) Pieth/Hager, Pater Placidus a Spescha 430.
17) Klosterarchiv Disentis, PI.Sp.46.
18) Zur Unterscheidung von geschlossenen und offenen Denkstrukturen vgl. das

Kapitel «Dogmatismus - eine bestimmte Art, die eigene Meinung gegen
abweichende Ansichten aufrechtzuerhalten?» in: Bernhard Grom:
Religionspsychologie. München: Kösel / Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1992,
382-386.

19) Maire Hickey: Paradigmenwechsel durch das Enneagramm. Arbeit mit dem

Enneagramm in einer Ordensgemeinschaft. In: Erfahrungen mit dem
Enneagramm. Sich selbst und Gott begegnen. Herausgegeben von Andreas Ebert
und Richard Rohr. München: Claudius 1991, 258.

24


	P. Placidus a Spescha - "il curios pader"

