
Zeitschrift: Baselbieter Heimatblätter

Herausgeber: Gesellschaft für Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 85 (2020)

Heft: 1-2

Artikel: Die unfreundliche Seite des "Rheinländischen Hausfreunds" :
Überlegungen zu Johann Peter Hebel

Autor: Nutzinger, Hans G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-905740

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-905740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans G. Nutzinger*

Die unfreundliche Seite des «Rheinländischen Hausfreunds» -
Überlegungen zu Johann Peter Hebel

1. Zur Einführung
Johann Peter Hebel (1760-1826),
evangelischer Theologe im Grossherzogtum
Baden, wird als «Kalendermacher» des
«Badischen Landkalenders» (1803-1807)
und vor allem dessen Nachfolgers, des
«Rheinländischen Hausfreunds» (1808—
1819), weithin als seiner «geneigten»
Leserschaft zugetaner und sie erbauen¬

der und belehrender Volksschriftsteller
betrachtet, der in anscheinend einfacher
Sprache auch kompliziertere Sachverhalte

unterhaltsam darzustellen weiss. Hebel
bezeichnet sich dabei selbst seit 1808 als
«Hausfreund» und hat seine Kalenderkonzeption

bekanntlich in einem «Unabge-
forderten Gutachten über eine vorteilhaftere

Einrichtung des Kalenders» (1807)

^etn{an&if(pc^öU6frätn5
ober

91 e u c t £ « 11 n b e t
<uif J>a§ ©djalfjaftr 1808/

mit leljvrctcljen 9l<ic&nc&teti littb luftigen grsâblungctt.

* Für hilfreiche Anmerkungen

danke ich Peter

von Matt (Dübendorf)
und Dominik Wunder-
lin (Basel).

CarKrub«: I'W Berfas bei SrefSersosf. ernennst

3



dargelegt, was alsbald zu seiner
Beauftragung als Redakteur des Kalenders an
diesen «Hausfreund» führte, ein Amt, das

er mit einer Unterbrechung in den Jahren
1816-1818 neben vielen anderen
Dienstpflichten ausübte. Schon im Jahre 1811

publizierte er eine grosse Auswahl der bis
dahin erschienen Kalendergeschichten als
«Schatzkästlein des Rheinischen
Hausfreunds», das dann bald in ganz
unterschiedlichen Gesellschaftsschichten und
weit über Baden hinaus Anklang fand und
Hebels literarischen Ruhm auch ausserhalb

Deutschlands begründete. Man findet

hier und in den Jahrgängen 1812-1819
des «Rheinländischen Hausfreunds», für
die ein geplantes zweites «Schatzkästlein»

dann doch nicht zustande kam, ein
breites Angebot von auch heute noch
beliebten journalistischen Themen, vor
allem diverse Rechtsfälle, wie Morde,
Gerichtsverhandlungen, Hinrichtungen und
Ehestreitigkeiten, oft als Schelmenstücke
und Ganovengeschichten präsentiert und
durchsetzt mit zeitgeschichtlichen
Vorkommnissen und Reflexionen, das Meiste
mit einem gehörigen Schuss Witz und Ironie

gewürzt. Alles in Allem sind es knapp
300 Kalendergeschichten (vgl. Eiden,
2008, 17). Auffällig erscheint dabei
Hebels Sympathie für die in der Gesellschaft
Zukurzgekommenen, die sich oftmals
an ihrem Rande mehr schlecht als recht
durchs Leben schlagen (müssen), aber
daraus kein Anrecht auf gesetzwidriges
Handeln ziehen dürfen. Hebel selbst, hoher

Kirchenmann und späterer Prälat der
Vereinigten evangelisch-protestantischen
Landeskirche in Baden, bekennt gegenüber

ihm Nahestehenden, dass ihm selbst
Neigungen zum Diebischen nicht fremd
waren (vgl. Eiden 2008, Kap. 5.II). In
diesem Zusammenhang wird auch Hebels
Sympathie für die zu seiner Zeit um
gesellschaftliche Anerkennung und
Gleichstellung ringenden Juden erkennbar.

Diese Zuneigung ist allerdings vor nicht
allzu langer Zeit unter Hinweis auf makabere

und sadistisch wirkende oder in
anderer Hinsicht «judenfeindlich» erscheinende

Textstellen in einigen Erzählungen
in Frage gestellt worden (Maass 2010).
Dem geneigten Leser fallen dann tatsächlich

einige wenige Kalendergeschichten
ein, in denen Hebel die gewohnte Empathie

für seine realen oder erfundenen
Akteure abhanden gekommen zu scheint. In
solchen Passagen erleben wir Hebel als
einen «unfreundlichen Hausfreund» (vgl.
Eiden 2008, 183), als wenig einfühlsam
und erhellend, dafür allzu vordergründig
belehrend. Unter Hebels rund 300
Erzählungen sind es aber nur eine Handvoll
Geschichten, die nicht alle «geneigten» Leser

mit innerer Zustimmung zur Kenntnis
nehmen können, und zwar aus dem
Gefühl heraus, vom «Hausfreund» hier einmal

nicht wirklich weitergeführt zu werden.

Aus unterschiedlichen, nicht immer
offenkundigen Gründen werden dabei die
Akteure einzelner Erzählungen kaum mit
Empathie bedacht, dafür eher mit Spott
und Häme überzogen. In einigen wenigen
Fällen überzeugt Hebels Art der Präsentation

jedenfalls nicht auf den ersten Blick,
ganz selten erscheint sie gänzlich
uneinsichtig. Schauen wir uns nun einige
Beispiele näher an.

2. Beispiele
2.1 Andreas Hofer
Der letzte Beitrag Hebels zum «Calender

auf das Jahr 1811» trägt den Titel
«Andreas Hofer» und schildert als quasi
noch aktuelles Ereignis den «Sandwirth
im Passeyer und Viehhändler» als «Com-
mandanten von der ganzen gebürsteten

Grafschaft Tirol», der beim Tiroler

Aufstand von 1809 «in dem grossen
Fürstlichen Residenzschloss zu Insbruck»
Quartier nahm. «In Inspruck liess er sich
gut auftragen. Selber essen macht fett. Er

4



sagte: ich bin lang genug Wirth gewesen.
Jetzt will ich auch einmal Gast seyn» (Hebel

II, 288). Er war zwar «kein ganz roher
Mann: viel Unglück hat er verhütet, wo
er konnte Aber grösser war das

Unglück, das er durch seine Hartnäckigkeit
gegen alle Einladungen zum Frieden und
durch seine Treulosigkeit verursachte»

Hebel II, 290). '

Mit «Treulosigkeit» sind tatsächliche
oder vermeintliche Vertragsbrüche des

Anführers im Tiroler Aufstand von 1809

gemeint, der im Andreas-Hofer-Lied von
1831 dann gerade umgekehrt als «treu»
gerühmt wird. Dass Hofers Handeln aber
gerade aus ausgeprägter, ja übersteigerter

Treue zum österreichischen Kaiser
Franz I. und besonders zu Erzherzog
Johann entsprungen war und dass man
auch von einer Treulosigkeit von Franz I.
gegenüber Andreas Hofer sprechen könnte,

das lässt Hebel ganz unberücksichtigt.
Immerhin sagte der Kaiser Hofer eine
Woche nach der siegreichen Schlacht von
Aspern im «Wolkersdorfer Handbillet»
vom 29. Mai 1809 persönlich und schriftlich

zu, er werde keinem Friedensschluss
zustimmen, der die Abtrennung Tirols von
Österreich vorsehe, stimmte dann aber im
Waffenstillstand von Znaim am 12. Juli
1809 der Räumung Tirols von österreichischen

Soldaten und der Besetzung durch
französische Truppen zu; schliesslich
verzichtete er im Frieden von Schönbrunn
am 14. Oktober definitiv auf Tirol.
Unerwähnt bleibt auch, dass Andreas Hofer
am 4. Oktober 1809 - also 10 Tage vor
dem Friedensschluss von Schönbrunn und
12 Tage vor dem Einmarsch der französischen

Soldaten - nach dem Gottesdienst
in der Innsbrucker Hofkirche eine offizielle

Ehrenmedaille des Kaisers nebst einer
Geldzuweisung erhielt, die Hofer nicht als

Belohnung für seinen vorherigen,
nunmehr aber abgeschlossenen Einsatz
verstand, sondern als versteckte Ermutigung

aus Wien, den Kampf fortzusetzen. Hofer
war also nicht nur Täter, wie ihn Hebel
darstellt, sondern auch Opfer.
Gewiss, Metternich hatte für die Tiroler
Aufständischen Straffreiheit ausgehandelt,

wenn sie die Waffen jetzt niederlegten

(was Hofer versprach, aber nicht
tat, wie Hebel betont), jedoch waren die
Signale aus Wien nicht eindeutig genug
und für die Aufständischen missverständlich.

Eine unzweideutige Aufforderung
von Kaiser Franz I. oder von Erzherzog
Johann aus Wien hätte Hofer vielleicht
noch umgestimmt. Diese unklare Situation

konnte Hebel nicht gänzlich unbekannt

sein, aber er überschüttet Hofer und
die weiterkämpfenden Aufständischen
trotzdem mit dem hämischen Kommentar:

«...da dachten sie zulezt, es sey doch
besser bayerisch sein als sie im Anfang
gemeynt hatten, und unterwarfen sich
wieder. Unversucht schmeckt nicht. Nur
einige Tollköpfe wollten lieber zuerst ein
wenig erschossen oder erhenkt sein; zum
Beyspiel der Andreas Hofer» (Hebel II,
288). Die Exekution im Februar 1810 in
Mantua erfolgte auf ausdrücklichen
Befehl Napoleons.
Hofer wird von Hebel als einer geschildert,

der seinen bescheidenen Platz in
der gesellschaftlichen und politischen
Ordnung nicht zu finden vermag und
am Ende seine hochverdiente Strafe
erhält.1 Dass diese Ordnung selbst aus den
Fugen geraten war und durch den von
Hebel verehrten Napoleon nicht immer
mit «ordentlichen», nämlich friedlichen
Mitteln seinerseits in Frage gestellt wurde,

wodurch die betroffenen Menschen in
Loyalitätskonflikte geraten konnten, für
die sie in keiner Weise vorbereitet waren,
das stellt er nicht in Rechnung; vielmehr
präsentiert er Hofer nur als einen individuell

Verblendeten, einen kleinen Mann

Siehe auch Theodor Heuss (1964, 26f.)

5



Abb. 2: Andreas Hofer.
in: Der Rheinländische
Hausfreund oder Neuer
Calender auf das Jahr
1811.

mit Grossmannssucht, der folglich kein
Mitleid verdiente. Seine altertümlich
wirkende Treue zur Heimat, oder das, was
Hofer dafür hielt, findet mit keinem Wort
Erwähnung. Dass Hebel sich nicht an der
bald einsetzenden Idealisierung Hofers
zum Volks-, ja Nationalhelden beteiligen
wollte, lässt sich gut nachvollziehen, dass
aber der Rheinländische Hausfreund den
Tiroler Gastwirt und Viehhändler Hofer so
wenig einfühlsam - eben ausgesprochen
unfreundlich - behandelt, sozusagen aus
der Perspektive eines höheren Beamten
im Dienste eines Rheinbundfürsten unter
dem Protektorat Napoleons, das empfindet

der in diesem Falle weniger geneigte
Leser eben doch als nicht so ganz gerecht.

2.2 Johann Peter Hebel
und die Juden in seinen Schriften
In der literarischen und literaturgeschichtlichen

Diskussion (siehe etwa Wunderlich

(2013), Steiger (1998)) wird immer
wieder hervorgehoben, dass Johann Peter
Hebel, anders als manche seiner
Zeitgenossen, eine ausgesprochen positive
Einstellung zu den Juden seiner Zeit hat,

die er immer noch als Angehörige des
biblischen Gottesvolkes betrachtet, auch
«die abgeraspelten und ausgeschiedenen
Schlacken des Volks Gottes, wie sie mir
im 49. Grad nördlicher Breite durch den
Fokus gehen» (Hebel III, 605).
Zusammenfassend folgert Steiger (1998, 88):
«Hebels Sichtweise der Juden ist
voreingenommen und unvoreingenommen
zugleich: Voreingenommen ist Hebel, weil
er in den Juden immer das von Gott
erwählte Volk sieht, unvoreingenommen,
weil Hebel dies nicht davon abhält,
sondern dazu befreit, moralischen Mangel im
Verhalten der Juden auch zu benennen.»
Dieses Urteil erscheint mir im Wesentlichen

zutreffend, aber erst, wenn man
einige mehr oder minder problematische
Erzählungen Hebels etwas näher in den
Blick genommen hat.
Die problematischste und zugleich
unproblematischste Geschichte in diesem
Kontext trägt den Titel «Gut bezahltes
Divisions-Exempel» und wird von Steiger
(1998, 87f.) selbst angegeben (sie findet
sich nicht in der kritischen Werkausgabe
von Adrian Braunbehrens u.a., Karlsruhe

6



199011".). Kurz gesagt, geht es um vier
jüdische Brüder, die im Gefolge eines
französischen Heeres «wie Ährenleser den
Garbenbindern» folgen und dabei achtzig
Napoleondor erbeuten. Sie werden von
der Militärpolizei «gefasst, und vor den
Commandanten geführt Als er aber
ein kurzes Kriegs- und Judengericht mit
ihnen gehalten hatte: <Achtzig Napoleons,
achtzig Stockprügeb» und alles Flehen der
ertappten Sünder nichts nützt, kommt der
jüngste der vier Brüder, der Löbele, auf
den Gedanken, ihren Vater als Anstifter
der Tat anzugeben, damit sie sich mit ihm
in die achtzig Hiebe teilen können. Der
«Commandant» jedoch wendet das Argument

gegen den Juden, indem er schluss-
folgert: «<Gut hat der Ätte auch Antheil,
soll er zwanzig bekommen. Wenn er nur
schon da wäre! Nicht wahr, Löbele, du bist
schon so gut, und stehst für den Ätte ein,
und übernimmst seine zwanzig auch?> Da
halfkein Bitten und kein Betten. Jeder von
den drei ersten bekam seine zwanzig, und
der Löbele bekam ebenfalls zwanzig für
sich, und zwanzig für den Ätte. Summa:
Vierzig. Der geneigte Leser ratificirt's.»
Diese problematische «Geschichte ist
nicht nur für antijudaistische Interpretationen

offen» (Steiger, 90), sondern könnte
sie sogar befördern, sie ist aber zugleich
auch am wenigsten problematisch, weil
Hebel die Erzählung vermutlich aus diesen

Gründen dann auch nicht, wie
ursprünglich vorgesehen, in den «Kalender
auf das Jahr 1819» aufgenommen hat.
Dieser Kalender enthält übrigens
überhaupt keine Judengeschichten, vielleicht,
wie Steiger (1998, 90f.) anmerkt, weil im
Vorfeld der Hepp-Hepp-Pogrome des Jahres

1819 schon in den Vorjahren ein
ausgeprägt judenfeindliches Klima herrschte,
das man nicht weiter befeuern wollte.
Jedenfalls ist dieser Text kein zwingender
Beleg für eine allfällige Judenfeindlichkeit

Hebels.

Nicht ganz unproblematisch erscheinen
aber drei weitere Geschichten, in denen
Habgier als Quelle verwerflichen und
höchst riskanten Verhaltens erscheint
und Juden die Hauptrolle spielen. Es ist
zum einen «Der gläserne Jude» aus dem
«Kalender auf das Jahr 1814» (Hebel III,
434f.), zum andern «Schlechter Gewinn»
aus dem «Calender auf das Schaltjahr
1808» (Hebel II, 83f.) und zum dritten
«Wie einmal ein schönes Ross um fünf
Prügel feil gewesen ist», ebenfalls im
«Kalender auf das Jahr 1814» (Hebel III,
416-418). In der ersten Geschichte wird
ein polnischer Jude, der einen Husaren
um vier Taler betrogen hat, von diesem bis
in das Haus seines Schwagers verfolgt;
der versteckt ihn hurtig in einem Kornsack.

Der Husar findet den Sack, fragt den
Schwager, was darin sei, und erhält die
Antwort: «Glas».
Darauf schlägt der Husar mit dem Rücken
und der flachen Seite seines Säbels auf den
Sack ein und trifft damit den darin steckenden

Juden: «So viel Hiebe, so viel Schwielen.»

Der Jude aber «machte mit reiner
Stimme Kling, Kling, dass der Husar meinen

sollte, er höre Glas klingeln. Item, es
halfEtwas. Denn der Einfall kam dem
Husaren selbst so lächerlich vor, dass schon
sein halber Zorn gebrochen war. Also
schlug er noch die andere Hälfte desselben
an dem Sack heraus, und der Jud inwendig
tönte immer schneller Kling, Kling, Kling.
Als aber der Husar fort war und der Jude

blutrünstig aus dem Sack schlüpfte und
sich beschaute: <Gottes Wunder), sagte er,
mein Lebenlang will ich um 4 Thaler kein
Glas mehr werden.» Zwar tritt in Verlauf
dieser Geschichte der ursprüngliche Zorn
des Husaren zurück, aber der betrügerische

Jude wird hier lächerlich gemacht
und körperlich gestraft. Diese Erzählung,
obwohl nicht ausdrücklich antisemitisch,
ist geeignet, judenfeindliche Vorurteile
von bestrafter Geldgier zu bestärken.

7



Auch in «Schlechter Gewinn» geht es um
bestrafte Geldgier eines Juden, der zu
seinem riskanten Fehlverhalten allerdings
durch einen grossmäuligen «jungen Kerl»
verleitet wird. Dieser behauptet, dass er
eine «Stecknadel der Länge nach spalten
könne» und wettet gegen den Juden «einen

Siebzehner», dass er ihm «in freyer
Luft das Schwarze vom Nagel weg[hauen
könne] auf ein Haar und ohne Blut». Die
Wette misslingt: «Der junge Kerl zog sein
Messer und hieb dem armen Juden in
der Ungeschicklichkeit das Schwarze vom
Nagel und das Weisse vom Nagel und das
vordere Gelenk mit Einem Zug rein vom
Finger weg. Da that der Jude einen lauten
Schrey, nahm das Geld und sagte: Au weih,
ich habs gewonnen!» (Hebel II, 83). Der
«Hausfreund» schliesst mit der Aufforderung:

«An diesen Juden soll jeder denken,
wenn er versucht wird, mehr auf einen
Gewinn zu wagen, als derselbe werth ist» und
erinnert dabei an schmerzliche Erfahrungen

von Prozesskrämern vor Gericht und
an verlustreiche Pyrrhus-Siege auf dem
Schlachtfeld. Auch wenn sich Hebels
Warnungen an Alle richten, kann die Geschichte

doch den Eindruck erwecken, als seien
die Juden ihrer besonders bedürftig.
Ähnlich problematisch kann man die laut
Hebel schriftlich belegte «wahrhafte
Geschichte» vom Rosskauf gegen Prügel
sehen. In einem Wirtshaus in Salzwedel
oder «anderswo» beobachtete ein Hebräer,

wie ein Rittmeister vom Pferd abstieg,
und sagte zu diesem, «dass das gar ein
schöner Fuchs ist, wo Ihro Gnaden darauf

hergeritten sind.» Dieser Fuchs wäre
ihm «hundert Stockprügel» wert (Hebel
III, 416f.). Der Kavallerie-Offizier scheint
auf diese zunächst wohl nur spasshaft
gemeinte Bemerkung ernsthaft einzugehen,
und es entsteht eine Art Verkaufsgespräch
über die Anzahl der für das Pferd einzusteckenden

Hiebe, das schliesslich bei einem
«Preis» von fünf Stockschlägen endet.

Der Hebräer, verdutzt über dieses
vermeintlich «günstige» Angebot, lässt sich
den «Preis» in einer Urkunde notariell
bestätigen, die ihm das Eigentum an dem
Pferd zuspricht, «[w]enn der Inhaber dieses

von gegenwärtigem Herrn Offizier
fünf Prügel mit einem tüchtigen Stocke
ausgehalten, und empfangen hat». Der
Rittmeister zieht ihm aber nur vier Schläge

über und behält das Pferd für sich, da

er noch keine fünf Prügel verabreicht und
auch gar nicht vorhat, den fünften Hieb
auszuteilen. «Da lachten alle Anwesende,

dass man fast das Haus unterstützen
musste» (Hebel III, 418). Der geprellte

Hebräer bettelt nun förmlich um den
letzten Stockschlag und bemüht sogar
den Notar, der ihm aber auch nicht helfen
kann (oder will), weil in der beurkundeten
«Verschreibung» nichts davon steht, dass
«der Herr Baron» den fünften Hieb auch
tatsächlich verabreichen muss.
Das ist natürlich arglistig, und «[d]er
Hausfreund wollt diesen Muthwillen
nicht loben, wenn der Hebräer sich nicht
angeboten hätte» (Hebel III, 418). Für den
geprellten Juden zeigt Hebel indes wenig
Empathie bis hin zu seinem «Merke: Wer
sich zu fünf Schlägen hergiebt, um
Gewinns willen, der verdient, dass er vier
bekommt ohne Gewinn. Man muss sich
nie, um Gewinns willen freiwillig
misshandeln lassen.» Diese apodiktische
Konklusion kontrastiert deutlich mit anderen
Passagen Hebels, in denen er die schlechte

Behandlung der Juden als «unrecht»
beklagt.

2.3 Eine judenfeindliche
Generaltendenz?
Hebel verzichtet in den meisten
Kalendergeschichten auf den wohlfeilen Beifall
seiner geneigten Leser durch billige
Judenwitze. Im Gegenteil, er hält öfters den
Nichtjuden Witz und Weisheit der Juden
als vorbildlich oder zumindest beden-

8



kenswert vor Augen. Das bekannteste und
wohl schönste Beispiel dafür ist «Glimpf
geht über Schimpf» (Hebel II,372f.), wo
«ein Hebräer aus dem Sundgau» die ihm
nachgerufenen judenfeindlichen Schimpfworte

der Dorfkinder durch wiederholtes
Austeilen von frisch geprägten
«Baselrappen» an die kleinen Schreier schliesslich

zum Verstummen bringt: «...und die
Kinder freuten sich von einer Woche auf
die andere und fingen fast an den gutherzigen

Juden lieb zu gewinnen. Auf einmal
aber sagte er: <Kinder, jetzt kann ich euch
nichts mehr geben, so gern ich möchte,
denn es kommt mir zu off, und euer sind
zu viel» Da wurden sie ganz betrübt, so
dass einigen das Wasser in die Augen
kam, und sagten: <Wenn ihr uns nichts
mehr gebt, so sagen wir auch nicht mehr
Judenmausche. > Der Hebräer sagte: <Ich

muss mirs gefallen lassen. Zwingen kann
ich euch nicht» Also gab er ihnen von
Stund an keine Rappen mehr und von der
Stund an liessen sie ihn ruhig durch das

Dorf gehen.» Diese Geschichte spricht für
sich, für Hebel und für den Juden.
Besonders vorbildlich erscheint Hebel
der Philosoph der jüdischen Aufklärung
im 18. Jahrhundert, Moses Mendelssohn
(bei Hebel (II, 151) «Mendelson»
geschrieben). Er war «jüdischer Religion,
und Handlungsbedienter bey einem
Kaufmann, der das Pulver nicht soll erfunden
haben. Dabey war er aber ein sehr frommer

und weiser Mann, und wurde daher
von den angesehensten und gelehrtesten
Männern hochgeachtet und geliebt», und
zwar obgleich er Jude war, was Hebel
ausdrücklich lobt. Für «die Zufriedenheit mit
seinem Schicksal gab er [unter anderem]
folgenden Beweis»; Ein Freund spricht
ihn darauf an, es sei doch schade und
«unverantwortlich, dass ein so verständiger

Kopf wie ihr seyd, einem Manne ums
Brod dienen muss, der euch das Wasser
nicht bieten kann.» Ein anderer hätte da¬

raufhin, so Hebel, «seinem Herrn
aufgekündet auf der Stelle». Aber Mendelssohn
gibt zur Antwort: «Das ist recht gut, wie
es ist, und von der Vorsehung weise
ausgedacht. Denn so kann mein Herr von
meinen Diensten viel Nutzen ziehen, und
ich habe zu leben. Wäre ich der Herr, und
er mein Schreiber, ihn könnte ich nicht
brauchen.» Lebensklugheit und Weisheit
vereinen sich bei Mendelssohn also in
ungewöhnlich vorbildhafter Weise.
Dass der Hausfreund aber nicht nur
einzelnen «Ausnahmejuden» besondere
Weisheit und Klugheit zubilligt, sondern
diese auch auf kollektive Institutionen
erstreckt, zeigt «Der grosse Sanhédrin zu
Paris» (Hebel II, 94-98). Hier bekennt
sich Hebel ausdrücklich zu der von «dem

grossen Kaiser Napoleon» initiierten
Emanzipation der Juden. Ihre bestehende
Lage der Zerstreuung und Ausgrenzung
und die damit verbundene Verachtung,
Misshandlung und Verfolgung, sei «Gott
bekannt und leid». Man sollte sie also
nicht «alle aus dem Land jagen», wozu
der «Unverstand» rät, sondern dem
«Verstand» folgen und «arbeitsame und nützliche

Menschen aus ihnen machen, und sie
alsbald behalten» (Hebel II, 95). Napoleon

lässt nun im Jahr 1806 «an die ganze
Judenschaff in Frankreich [schreiben],
dass sie ihm schicken sollte aus ihrer Mitte

verständige und gelehrte Männer aus
allen Departementern des Kaiserthums».
Was beabsichtigt wohl der Kaiser damit,
wird verwundert gefragt. Will er etwa die
Juden wieder in ihre alte Heimat Palästina
zurückschicken?
Napoleon liess indessen den jüdischen
Abgesandten «gewisse Fragen vorlegen,
die sie sollten bewegen in ihrem Herzen,
und beantworten nach dem Gesetz, und
war daraus zu sehen, es sey die Rede nicht
vom Fortschicken, sondern vom Dableiben.

Denn alle diese Fragen giengen
darauf hinaus, ob ein Jude das Land, wo-

9



rinn er lebt, nach seinem Glauben könne
ansehen und lieben als sein Vaterland, und
die anderen desselben als seine Mitbürger,

und die bürgerlichen Gesetze desselben

halten» (Hebel II, 95f.). Dass hiermit
schwierige Fragen nach dem richtigen
Spagat zwischen Assimilation und
Bewahrung jüdischer Identität aufgeworfen
wurden, entgeht dem Hausfreund nicht:
«Das war nun fast spitzig, und wie es

anfanglich schien, war nicht gut sagen: J a,
und war nicht gut sagen: N e i n.»
Die jüdischen Abgeordneten sagten indessen,

«dass der Geist der göttlichen Weisheit
erleuchtet habe ihre Gemüther, und sie er-
theilten eine Antwort, die war wohlgefällig
in den Augen des Kaisers». Hebel, der als
neologisch geschulter Theologe mit
übernatürlichen Wundern Schwierigkeiten hätte,

spricht von einem «unerhörten Wunder
unsrer Zeit», einem Wunder aus gemeinsamer

Einsicht, das der Hausfreund gelten
lassen kann. Die Abgeordneten konstituierten

aus ihrer Mitte einen «grossen
Sanhédrin», einen «hohen Rath», eingedenk
des früheren hohen Rats in Jerusalem,
bestehend aus 71 Ratsherren, «die wurden

für die verständigsten und weisesten
Männer gehalten ein [es] ganze[n] Volk[s],
und wie diese das Gesez erklärten, so war
es recht und musste gelten in ganz Israel»
(Hebel II, 96). Der grosse Sanhédrin zu
Paris legte nun den Inhalt der für die Juden
verbindlichen Gesetze in neun Artikeln
fest, die unter anderem Ehen zwischen
Christen und Juden erlaubten, «Israeliten»
zum militärischen Dienst für das Vaterland
verpflichteten und von der Einhaltung
jüdischer «Ceremonien» im Kriegsfälle
freistellten; schliesslich befiehlt der
Sanhédrin allen Israeliten, «der Jugend Liebe
zur Arbeit einzuflössen, sie zu nützlichen
Künsten und Handwerkern anzuhalten,
und ermahnt sie, liegende Gründe [also
Immobilien] anzukaufen, und allen
Beschäftigungen zu entsagen, wodurch sie in

den Augen ihrer Mitbürger könnten ver-
hasst oder verächtlich werden» (Hebel II,
97). Dass diese Weisheit des Sanhédrins
weitgehend den Erwartungen Napoleons

entsprach, kann man schwerlich dem
«Hausfreund» anlasten, auch wenn man
den gefundenen Kompromiss nicht unbedingt

als Wunder betrachtet, sondern eher
als kluge Einsicht der Beteiligten in die
realpolitischen Machtverhältnisse deutet.

Auffallig ist jedenfalls Hebels Bewunderung

für den grossen Sanhédrin und den

«grossen Napoleon».
Zwei weitere, vielleicht etwas weniger
offenkundige Beispiele für Hebels Philo-
semitismus seien noch kurz angeführt. In
der Geschichte «Einträglicher Rätselhandel»

(Hebel II, 196-199) fuhren von Basel

elf «Personen in einem Schiff, das mit
allen Kommlichkeiten versehen war, den
Rhein hinab.» Einem nahezu mittellosen
Juden, der erst noch hoffte, das fehlende
Fahrentgelt während der Schiffsfahrt zu
erwerben, gestattete man, in einem Winkel
des Schiffes «mitzufahren, wenn er sich
gut aufführen, und dem Schiffer achtzehn
Kreutzer Trinkgeld geben wolle» (Hebel
11,196). Die elf regulären Passagiere waren

am Anfang sehr lustig und gesprächig,
«und der Jude in seinem Winkel, und mit
seinem Zwerchsack an der Achsel, den er
ja nicht ablegte, musste viel leiden, wie
mans manchmal diesen Leuten macht und
versündigt sich daran» (ebd., 196fi). Nach
einiger Zeit werden die Passagiere stille,
und einer von ihnen fordert nun den Juden
auf, dazuzukommen und zur Unterhaltung
und zum Zeitvertreib beizutragen. Jetzt
sieht der Jude seine Zeit gekommen und
schlägt vor, «man sollte sich in der Reihe
herum allerley kuriose Fragen vorlegen,
und er wolle mit Erlaubniss auch mithalten.

Wer sie nicht beantworten kann, soll
dem Aufgeber ein zwölf Kreutzerstück
bezahlen, wer sie gut beantwortet, soll
einen Zwölfer bekommen.»

10



Die Fahrgäste stimmen zu und stellen
einer nach anderen Fragen, die ihnen gerade
als schwierig in den Sinn kommen, die der
Jude aber sämtlich mit Bravour löst. Er
erhält also in elf Fragerunden jedes Mal elf
Zwölfkreuzerstücke. Als er am Ende selber

an der Reihe ist, fragt er: «Wie kann
man zwey Forellen in drey Pfannen
backen, also dass in jeder Pfanne Eine Forelle

liege.» Diese Frage können die andern
ebenfalls nicht beantworten, und der Hebräer

streicht wieder elf Zwölfer ein. Nach
der richtigen Lösung befragt, ziert er sich
lange mit der Antwort. «Endlich nach vielem

Zureden, dass er die Auflösung nur
heraus sagen sollte, sie wollten ihm nichts
daran übel nehmen, griff er in die Tasche,
nahm einen von den gewonnenen Zwölfern

heraus, legte ihn auf das Tischlein, so
im Schiffe war, und sagte: <Dass ichs auch
nicht weiss. Hier ist mein Zwölfer»» Die
verdutzten Fahrgäste konnten da «aber
selber das Lachen nicht verbeissen
und waren reiche und gute Leute, und der
hebräische Reisegefährte hatte ihnen vom
Kleinen Kerns bis nach Schalampi die
Zeit verkürzt, so liessen sie es gelten, und
der Jud hat aus dem Schiff getragen - das

soll mir ein fleissiger Schüler ausrechnen»
(Hebel II, 199). Steiger (1988, 86) spricht
anschaulich von einer «Lachgemeinschaft
von Juden und Christen», die dem Leser
Anlass geben soll, «über das Verhältnis
zwischen Juden und Christen im Alltag
und über die verletzende und ungerechte
Behandlung der Juden im bürgerlichen
Leben nachzudenken».
Die Geschichte «Gleiches mit Gleichem»
(Hebel III, 506-508) beginnt damit, dass
der «geistliche Herr von Trudenbach»
eines Nachmittags am Fenster steht und
den «Jud von Brassenheim» vorbeigehen

sieht. Er verspricht ihm «[ejinen
Sack Haber», wenn er ihm einen guten
Käufer weiss für sein Ross, das 20
Dublonen wert ist. Der Jude fand nach drei

Wochen Suchen einen Liebhaber, der

sogar 6 Dublonen mehr zahlte. In der
Zwischenzeit stieg der Preis des Hafers
auf das Doppelte, «weil die Franzosen
überall aufkauften». Statt den vereinbarten

Sack Hafer zu liefern und dem Juden
die überschüssigen sechs Dukaten oder
mindestens einen Teil davon als
Handelsprovision abzugeben, gab ihm der geistliche

Herr nur einen halben Sack Hafer,
da dieser ja jetzt infolge der Teuerung
zwanzig Dublonen wert war. Vereinbart
war aber ein ganzer Sack voll Hafer, kein
Geldwert. Der Geistliche verklärt sogar
- hier schlägt Hebels Ironie in Sarkas-
mus über - seinen Betrug zur religiösen
Bekehrungstat, indem er sinniert: «Vielleicht

bekehr ich ihn wenn er sieht,
dass wir auch gerecht sind in Handel und
Wandel» (Hebel III, 507).
Der betrogene Jude sucht nach Vergeltung

und findet sie in einer gemeinsamen
Spitzbüberei mit einem kleinen Gauner,
dem «Metzger Blutscheu», der seinen
Metzgerberuf aufgegeben hat und sich
mit «kleinen Künsten und Projekten»
(Hebel III, 507) durchschlägt. Der Jude
lässt ihn als angeblich wohlhabenden
«Adlerwirth» prächtig ausstaffieren und
präsentiert ihn als potenten Käufer dem
Dechanten, der ihm diesmal zwei «grosse

Thaler» für die Verkaufsvermittlung
seiner zwei fetten Ochsen ausgelobt hat.
Man einigt sich rasch auf 19 Taler, und für
zwei weitere Taler auf die Hand «für die
Jungfer Köchin» darf der vermeintliche
Adlerwirt die Ochsen sogar gleich
mitnehmen, denn der ist ja «ein Ehrenmann,
und der Herr Dechant ist auch so einer»
(Hebel III, 508). Die Zahlung wird für den
Freitag vereinbart.
Als der Käufer aber nicht bei dem geistlichen

Herrn aufscheint, fragt der Dechant
«nach vier Wochen, oder sechs», den
Juden, der wieder durchs Dorf geht, wo der
Adlerwirt denn bleibe. «<Na wo wird er

11



bleiben), sagte der Nausel. <Er wird warten

bis eine Dublone das Doppelte gilt,
alsdann bringt er euch statt neunzehn,
neun und eine halbe. Verliert ihr etwas
dabei? Hab ich vor einem Jahr etwas
verlohnen?) Da gieng dem Herr Dechant ein
Licht auf» (ebd.). Hebel steht hier ganz
entschieden auf der Seite des Brassen-
heimer Juden, obwohl dessen Bedingung
«bis eine Dublone das Doppelte gilt» die
vereinbarte Zahlung in Richtung auf den
Sankt Nimmerleinstag verschiebt und
damit in gefährliche Nähe des zuvor
erörterten Rosskaufs gegen Prügel bringt, bei
dem der letzte Hieb nicht erfolgt, sodass
das Pferd bei seinem Eigentümer bleibt,
während der Jude alle anderen Prügel
ohne Gegenwert einstecken muss. Aber
es geht hier nicht um rechnerische Gleichheit,

sondern darum, dass der geistliche
Herr sein Unrecht dem Juden gegenüber
einsieht.
Unsere Beispiele zeigen deutlich, dass der
«Hausfreund» zwar nicht frei von gängigen

Urteilen und Vorurteilen seiner Zeit
über Juden ist, dass er diese aber in der
Kontinuität des biblischen Gottesvolkes
sieht und zugleich als diskriminierte und
häufig verkannte Minderheit präsentiert,
deren bürgerliche Gleichstellung - auch
in der täglichen Praxis - eine wichtige
Aufgabe nicht nur der Politik, sondern
auch der Volksbildung ist. Nur einige
wenige Erzählungen Hebels vermitteln diese
Einsicht nicht, sondern bewegen sich im
Umfeld der verbreiteten derb-komödiantischen

Prügel- und Klamaukgeschichten
in den zeitgenössischen Volkskalendern.
Wesentlich kritischer war Hebels Bild von
den Juristen, vor allem von Advokaten
und manchen Richtern (siehe Eiden 2008,
Kap. 2.1). Seine positive Einstellung zu
Prügeln als Erziehungsmittel für Kinder
und als Strafe für Erwachsene ist zweifellos

zeitgebunden, und das gilt ebenso für
die von ihm prinzipiell bejahte Todesstra¬

fe bei Kapitalverbrechen,2 auch wenn er
ihrer durchaus noch gebräuchlichen
Verhängung bei Diebstählen kritisch
gegenüberstand (siehe Eiden 2008, Kap. 3.II.2).
Dazu eine letzte Erzählung.
In der Kalendergeschichte «Der Thalhau-
ser Galgen» (Hebel III, 520-523) wird
eine angeblich vorgesehene Hinrichtung
von drei Juden geschildert, die zu einem

grossen Auflauf von Schaulustigen führt.
Diese warten lange, ohne dass etwas
passiert. «Der Herr Schulmeister hielt zur
Zeitverkürzung eine Standrede um die
andere an die Schuljugend, dass, ob es

gleich nur Juden seyen, sollten sie doch
ein christliches Exempel daran nehmen»
(ebd., 521). Hebel steht offenkundig der
verbreiteten Schaulust bei öffentlichen
Hinrichtungen kritisch gegenüber, noch
kritischer der Beteiligung von Kindern,
und bei der wiederholten Standrede des
«Herrn Schulmeisters», sie sollten daran
ein christliches Exempel nehmen, «ob es

gleich nur Juden seyen», ist der Sarkas-
mus kaum überhörbar.
Am Ende kommt «eben niemand» (Hebel

III, 523), weil «lustige Herren» dem
beim «sechsten Schöpplein» im «rothen
Löwen» eingeschlafenen «Vogt von
Gillmannshofen» einen noch ungeöffneten
Befehl entwendet und durch einen
selbstfabrizierten ersetzt haben, der den Vogt
mit 24 Mann und einem Obmann sowie
sämtlichen Schulkindern auffordert,
sich am nächsten Tag beim Thannhauser
Galgen zur Hinrichtung von drei Juden
«früh um neun unfehlbar einzufinden».

2 Hebel war ein entschiedener Gegner der von
Kaiser Karl V. erlassenen «Peinlichen
Halsgerichtsordnung», der Carolina, die (ohne Folter-

paraphen) in Baden noch bis in die Mitte des

19. Jahrhunderts galt, insbesondere der auf ihr
beruhenden mittelalterlichen Strafpraxis gegen
Juden, wie sein Rätselgedicht «Wie heisst des

Kaisers Töchterlein?» belegt. Siehe dazu von
Matt (2009, 60-62).

12



Abb. 3: Der Thalhauser
Galgen, in: Der Rheinländische

Hausfreund oder
Neuer Kalender auf das
Jahr 1815. Die
Hinrichtungsstätte besteht aus
einem «dreischläfrigen»
Galgen, wie solche einst
u. a. auch zwischen Ölten
und Aarburg und im Basler

Geliert standen.

Der Vogt öffnet auf dem Heimweg von
der Stadt nach Gillmannshofen den
falschen Befehl, vermutet richtig, «das muss
ein Irrthum seyn» und geht «in die Stadt
zurück, um den Amtmann zu befragen».
Dieser fühlt sich in seiner Feierabendruhe
beim geselligen Kartenspiel gestört, überprüft

den falschen Befehl nicht, sondern
verlangt vom Vogt: «Gehorsam habt ihr zu
leisten, was man euch befiehlt, und damit
Punktum» (Hebel III, 521). So nimmt das
sinnlose Geschehen seinen Lauf. Hebel,
so darf man vermuten, war ein Gegner
solcher Schauspiele, da sie zur Verrohung
und Abstumpfung der Empfindungen führen

würden. Zum Abschluss wollen wir
noch kurz nach den theologischen Wurzeln

von Hebels Empathie für die Juden
anhand seines «Sendschreibens» von
1809 fragen.

3. Zu Hebels theologischen Grundlagen
Hebels Eintreten für die Juden speist sich
nicht nur aus generellen menschenrechtlichen

und staatspolitischen Erwägungen,
wie sie beispielhaft der Emanzipations¬

politik Napoleons zugrunde liegen, die
im «Grossen Sanhédrin zu Paris» auch
ausdrücklich gelobt wird. Hebel aber
bezieht sich schon da auf den geschichtlichen

Kontext, dass «die Juden seit der
Zerstörung Israels, das heisst, seit mehr
als 1700 Jahren, ohne Vaterland und
ohne Bürgerrecht in der Zerstreuung
leben, dass die meisten von ihnen, ohne
selber etwas Nützliches zu arbeiten, sich
von den arbeitenden Einwohnern eines
Landes nähren, dass sie daher auch an
vielen Orten als Fremdlinge verachtet,
misshandelt und verfolgt werden, ist Gott
bekannt und leid» (Hebel III, 94). In
einem «Sendschreiben an den Sekretär der
theologischen Gesellschaft zu Lörrach
(die wenig bekannt ist) über das Studium
des jüdischen Charaktergepräges und dessen

Benützung auf Bibelstudium» (Hebel
III, 604—614), erschienen 1809 in der
angesehenen Zeitschrift «Jason», lebenslangen

Freundes Friedrich Wilhelm Hitzig -
macht er sich zunächst über den «seligen
Ritter Michaelis» lustig - gemeint ist der
Göttinger Alttestamentler und Orientalist

13



Johann David Michaelis - <der eine vom
dänischen König Friedrich V beauftragte
und finanzierte Reisegruppe der arabischen

Gesellschaft nach Palästina durchaus

nicht, wie vorgesehen, mit Fragen
über «die Sitten und Gebräuche des Landes»

versorgt hat, «vornehmlich welche
der heiligen Schrift und den mosaischen
Gesetzen ein Licht geben», so die königliche

Instruktion (zit. nach Steiger 1998,
76); Michaelis erkundigte sich vielmehr
nach fliegenden Katzen, Bergmäusen und
dergleichen mehr, was ihm den Hebel-
schen Spottnamen «Katzen- und
Bergmausjäger» einträgt.
Da Hebel selbst, wie er spasst, ja keine
Forschungsgelder für eine Palästinareise
erhält - weder vom dänischen König noch
von der «Hamburger Lotterie» (ebd., 605)

- <muss er vorlieb nehmen mit den in seiner

Umgebung in der Diaspora lebenden
Juden - er spricht anscheinend abfallig
von den «abgeraspelten Späne[n] und
Schlacken des Volks Gottes, wie sie mir
im 49. Grad nördlicher Breite durch den
Fokus gehen» (Hebel III, 605) - <wenn er
etwas über das «jüdische Charaktergepräge»

und die «Spuren des alten Gepräges»
erfahren will.
Dabei stellt er den Juden als «Morgenländer»

dar, als Orientalen: «Der Hut ist sein
Turban Er ist wesentlich zur anständigen

Erscheinung vor andern» (ebd., 606),
und als «Morgenländer» zieht er deswegen

auch gerne weite, bequeme Kleidung
an. Der geneigte Leser erinnert sich hier,
dass schon Hebels erste Beiträge im
«Badischen Landkalender auf das Jahr 1803»
den «Denkwürdigkeiten aus dem Morgenlande»

gewidmet waren. Am Beispiel der
beiden Schächer am Kreuz betont Hebel
schliesslich «das höchste Vertrauen dessen,

was man nicht sieht», bei dem einen
und die Spottlust des anderen «mit dem
Tod auf eigner Zunge der nämlichen Leiden

eines Unschuldigen neben sich» und

sieht in letzterem einen Charakterzug des

Juden, nämlich «das hohe Talent, im
neckenden Spott über fremde Leiden den
Schmerz der eignen zu kühlen» (ebd.,
608) das ihm zu eigen sei. Über derartige
vermeintlichen oder tatsächlichen
Eigentümlichkeiten und «blöden Seiten» will
Hebel aber, aus «Achtung vor anderwärti-

ger Heiligkeit dieses Volks den Mantel

der Schonung [decken]. Lieber will ich
sein Sachwalter seyn» (ebd., 608f.).
Und hier nun wendet sich Hebel gegen die
übliche christliche Bibelexegese, «die gerne

jeden Spruch, ehe sie ihn erklärt, unter
das Zenith schraubt, unter dem sie selber
steht, und nicht so sehr aus dem Griechischen

ins Teutsche, als vielmehr aus dem
32. Grad in den 50. erklärt» (ebd., 612).
Zunächst moniert er anscheinend: «Der
Jude weicht dem Ackerbau und jedem
Beruf, der anhaltend und mühsam
beschäftiget, aus Man sagt daher, sie

seyen Tagdiebe, und das ist einseitig und
ungerecht. Man sollte sagen: Sie sind
Morgenländer» (ebd., 609); doch preist
er im weiteren Fortgang die «[z]wischen
den Wendekreisen, und darüber hinaus»
lebenden «glücklichen Nationen, die von
unserer nordischen Arbeitsseligkeit keine
Begriffe haben» (ebd.). In einem solchen
Lande, in dem «Milch und Honig fleusst»,
war einst auch «Abraham unter den The-
rebinten des [Hains zu] Mamre des stillen
Lebens froh; in einem solchen lebte einst
der Heiligste seiner Nachkommen» (ebd.,
611 f.). «In einem solchen Land konnte der
Aufruf geschehen: Sorget nicht für den
anderen Morgen»3. Die christliche Exegese

aber macht daraus ein harmloses: «Ihr
sollt nicht ängstlich sorgen» (ebd., 612f.).
Hebel schliesst seinen geistigen Ausflug
in das Morgenland sarkastisch mit der

3 Peter von Matt 1994, 7 weist auf diesen theolo¬

gischen Bezug auch bei Hebels «Zirkelschmied»
hin.

14



Feststellung: «Sauffen ist nur im Norden
endemisch der Araber lässt sich's von
seinem Propheten ganz verbieten. Hätte
der unsrige es uns verboten, so würden
es pokallustige Exegeten und Leser so
ausdeuten: Ihr sollt nicht ängstlich
trinken» (ebd., 614). Zuvor bringt er seine
tiefe theologische Verehrung der Juden
auf einen schönen Begriff: «Was aber
den Jesaias betrifft, so behaupte ich nur
so viel, dass, wer ihn vom 40. Kapitel an4

lesen kann, und nie die Anwandlung des
Wunsches fühlt, Jude zu seyn, sey es auch
mit der Einquartirung alles europäischen
Ungeziefers, ein Betteljude, der versteht
ihn nicht, und so lange der Mond noch an
einen Israeliten scheint, der diese Kapitel

liest, so lange stirbt auch der Glaube
an den Messias nicht aus» (ebd., 611).
Theodor W. Adorno (1986, 448f.) sieht in
Hebels «Sendschreiben» zu Recht eines
«der schönsten Prosastücke zur Verteidigung

der Juden, das deutsch geschrieben
wurde».5
Hebels Sympathie für die Juden, sein
Eintreten für ihre staatsbürgerliche
Gleichstellung wurzelt also nicht nur in
einer allgemeinen menschenrechtlich
begründeten Humanität, sondern vor allem
in der von ihm eindrucksvoll bejahten
Kontinuität des alten Gottesvolkes mit
den Juden seiner Zeit.6 Davon sind auch

seine Kalendergeschichten geprägt. Dass
es darunter einige wenige gibt, die diese
Einsichten nicht vermitteln, das kann der
geneigte Leser dem Hausfreund gut
verzeihen.

4 Jes. 40, 1-2 «Tröstet, tröstet mein Volk! spricht
euer Gott. Redet mit Jerusalem freundlich und

prediget ihr, dass ihre Knechtschaft ein Ende hat

(...)»
5 Adorno (1986,448) kritisiert dementsprechend

auch den Versuch Heideggers, sich eine «durch
nichts ersetzbare alemannisch-schwäbische

Bodenständigkeit» (zit. nach Schneeberger (1962,
217)) zuzuschreiben und so J. P. Hebel in seinen

«Blickrauchfang» zu hängen, der aber seinerseits

«schwerlich auf diese Bodenständigkeit je sich

berufen» hat.
6 Das unterscheidet Hebel auch deutlich von ei¬

nem christlichen Antijudaismus, der dem gene¬

rellen Antisemitismus Vorschub leistete und bis

in die Bekennende Kirche gegen Hitler und
Alfred Rosenbergs «Mythus des 20. Jahrhunderts»
hineinreichte: «Der Fehler liegt jedoch darin,
dass die ganze Minderwertigkeit und Gefährlichkeit

des entarteten Weltjudentums kritiklos auf
das Volk Israel und auf das A.T. übertragen wird.

Darum wird alles Abstossende und

Verurteilungswürdige in das A.T. zurückprojiziert,
als ob die Geistigkeit des wurzellosen
Asphaltjudentums der Gegenwart gleichbedeutend wäre
mit dem Geist des A.T.» (Künneth 1935, 67).

15



Literatur

Adorno, Theodor W.: Jargon der Eigentlichkeit [1964], In: ders.: Gesammelte Schriften,
Band 6. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1986, 413-523.

Eiden, Joachim: Johann Peter Hebel - Zwischen Literatur und Recht. Baden-Baden:
Nomos 2008.

Hebel, Johann Peter: Sämtliche Schriften II und III. Erzählungen und Aufsätze. Karlsruhe:

C. F. Müller 1990 (zit.: Hebel II und III).

Heuss, Theodor: Johann Peter Hebel [1952]. In: Hanns Uhl (Hg.): Hebeldank. Bekenntnis

zum alemannischen Geist in sieben Reden beim «Schatzkästlein». Freiburg i.B.:
Rombach 1964, 13-29.

Künneth, Walther: Antwort auf den Mythus. Die Entscheidung zwischen dem nordischen

Mythus und dem biblischen Christus. Berlin: Wichern 1935

Maass, Hans: Die Juden in Hebels Kalendergeschichten. Manuskript. Karlsruhe 2010,
http://www.hans-maass.de/Dokumente/7fMuden_in_Hebels_Kalendergeschichten.pdf

von Matt, Peter: Der Zirkelschmied. Hebels letzter Gauner. (Schriftenreihe des Hebelbunds

Nr. 41). Lörrach: Hebelbund 1994.

von Matt, Peter: Wörterleuchten. Kleine Deutungen deutscher Gedichte. München:
Hanser 2009.

Rosenberg, Alfred: Der Mythus des 20. Jahrhunderts. München: Hoheneichen 1930.

Schneeberger, Guido: Nachlese zu Heidegger. Dokumente zu seinem Leben und Denken.

Bern: [Selbstverlag] 1962.

Steiger, Johann Anselm: «Hebel und die Juden», in: ders.: Unverhofftes Wiedersehen
mit Johann Peter Hebel. Studien zur poetischen und narrativen Theologie Hebels.
Heidelberg: Palatina 1998, 65-91.

Wunderlich, Reinhard: «Johann Peter Hebels Weisheit und die Juden», in: Hermann
Josef Riedl/Reinhard Wunderlich (Hg.): <Erwerbt euch Weisheit ...> (Sir 51,25). Weisheit

im Spiegel theologischer und pädagogischer Wissenschaft. Festschrift für Bernd
Eichinger, Frankfurt u.a.: Peter Lang 2013, 209-238.

16


	Die unfreundliche Seite des "Rheinländischen Hausfreunds" : Überlegungen zu Johann Peter Hebel

