
Zeitschrift: Baselbieter Heimatblätter

Herausgeber: Gesellschaft für Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 84 (2019)

Heft: 1

Artikel: Es ist doch was dran am Belchen-System : ein Nachtrag

Autor: Lehmann, Hans-Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-860336

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-860336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Dieter Lehmann

Es ist doch was dran am Belchen-System. Ein Nachtrag

«...wofür sie besonders schwärmt, wenn
es wieder aufgewärmt.» Nicht nur der
Sauerkohl der Witwe Bolte ist ein
Dauerbrenner! Für Schwarzwald-Werbung wird
im «Schwarzwälder Hausschatz 2019»
etwas wieder aufgewärmt, was seit
Jahrzehnten schon als ein von Lehrern, von
Laien, von Kunsthistorikern, von
Sprachwissenschaftlern und von Archäologen
zusammengerührter Brei im Widerstreit
der Meinungen vor sich hin köchelt. Spä-
ße des jungen Romantikers Johann Peter
Hebel und seiner Freunde, der Disput der
Philologen über «Belchen» als Bergnamen

und als Bezeichnung des gleichnamigen

Wasservogels am Bodensee,
Druidenzauber und auch Esoterik würzen ein
Gemisch, welches manchem schmeckt
und anderen nicht. Hin und wieder hebt
sich der Deckel des Topfes, um zur Freude
der Tourismus-Werbung im Dreiländereck
wieder etwas Dampf über den «Mythos
vom Belchen-System» abzulassen.
Gegenstand dieses Mythos ist in erster
Linie das fast rechtwinklige Dreieck,
welches nach den Belchen-Bergen der
Randgebirge im Südelsass, im Markgräf-
lerland und in der Nordwestschweiz
benannt ist. Auf- und Untergänge der Sonne
über diesen Bergen liefern prachtvolle
Fotos, die aber nichts darüber aussagen,
ob dem von Walter Eichin und Andreas
Bohnert 1988 postulierten Sonnenkalender

der alten Kelten irgendein realer
Hintergrund zukommt.1 Sie hatten sich

Walter Eichin, Andreas Bohnert: Das Belchen-

System. Das Markgräflerland 1985 Heft 2,
176-185 sowie in: Jurablätter 50, Heft 5, 57-70.

Vgl. in diesem Sinn zuletzt Brigitta Köhl: Der
Belchen - Eckpunkt im Beichendreieck. Oltner
Neujahrsblätter 68 (2010) 87-90.

an dem schon von Fritz Hockenjos
beschriebenen Dreieck orientiert, in dem die
Hypotenuse von der Linie vom Elsässer
Belchen (Ballon d'Alsace) zur Belchen-
fluh im Schweizer Jura, und die anderen
Seiten von den Visuren von diesen Bergen

zum Schwarzwald-Belchen bestimmt
sind.2 Der ehemalige Basler Kantonsarchäologe

Rolf d'Aujourd'hui hatte die
Vermutungen über das Belchen-System
durch die Beobachtung untermauert, dass
das Straßenraster im römischen Äugst
astronomisch entsprechend ausgerichtet

ist.3 Auf Zusammenhänge, die - vom
Elsässer Belchen aus gesehen - extreme
Vollmondkonstellationen über Bergen des
Namens «Blauen» im Schwarzwald und
Jura verbinden, wird hier nicht eingegangen.4

Die von d'Aujourd'hui 1999 in einer
Vortragsserie angesprochenen Örtlichkeiten

(seine «Messpunkte» und einige
archäologische Fundplätze im Raum um
Basel) hat 2010 Ernst Born mit Hilfe von

2 Fritz Hockenjos: Die drei Belchen. Der Schwarz¬

wald 1960 Heft 1/2, 7-12.
3 Rolf d'Aujourd'hui: Das Belchen-Dreieck.

Wochenzeitung für das Dreiland: Nordwestschweiz,
Südbaden und Haute-Alsace 18. Juni 1992 S. 3;
derselbe: Interviews in der Basler Zeitung vom
18. Juni 1992 und vom 8. Dezember 2007;
derselbe: Zum Genius loci von Basel. Ein zentraler
Ort im Beichensystem. Basler Stadtbuch 1997,

125-138; derselbe: Zur Geometrie des Stadtplanes

von Augusta Raurica. Mit einem Exkurs zum
Beichensystem. In: Millefiori. Festschrift für
Ludwig Berger, 1998, 19-32.

4 Auf ähnlich konstruierte Bezüge zwischen

Bergen mit dem Namen Blauen und extremen

Mondkonfigurationen, die auf den Karten bei

D'Aujourd'hui 2007 (wie Anm. 3), bei Born
(wie Anm. 5, S. 15 und 34) und bei Köhl (wie
Anm. 1) gezeigt sind, soll hier nicht eingegangen
werden.

24



Computerprogrammen - genau mit
Koordinaten und Höhenangaben versehen

- unter dem Titel «Das Beichendreieck»
veröffentlicht, für die Visuren gibt Born
dazu Azimut, Höhenwinkel und Distanz
an.5 Zu den aufgezählten Plätzen gehören

die Berge Ballon d'Alsace (Elsässer
Belchen), Petit Ballon sowie die Belchen
im Schwarzwald und im Jura, der Zeller
Blauen, der Hochblauen und der Blauen
im Jura - alles hohe Berge! Nach welchen
Gesichtspunkten die «Messpunkte» in
der Niederung ausgewählt sind, hat Born
nicht verraten - genauso wenig wie die
Literaturauswahl für seine Bibliographie,
die sich sehr stark an Archäo-Astronomie
orientiert. Born enthält sich jeder Kritik
an den Thesen von d'Aujoud'hui: außer
«größerer Genauigkeit» nichts Neues. Er
geht nicht auf mögliche Zufälle ein, die
für die Auswahl der aufgeführten
archäologischen Fundplätze eine Rolle gespielt
haben könnten. Hilfreich ist Borns Werk
als Lexikon, welches viele Angaben zu
Mathematik (ebene und sphärische
Geometrie), Astronomie, Kartographie und
Kalenderwesen bringt. Für Born und
d'Aujourdhui war wie für Eichin vorzugsweise

die Beobachtung von Sonnenaufgängen

wichtig. Sind hier Zweifel
angebracht wie an der Einbeziehung der vielen
archäologischen Stätten in der daran überaus

reichen Regio Dreiland?
Eichin und Bohnert hatten ihre These aus
der Topographie und aus den seit dem
Mittelalter überlieferten Bergnamen
abgeleitet und ein großräumiges
Beobachtungssystem der Kelten für einen Son-
nenkalender behauptet. Sie hatten ihre
Vermutung mit dem Namen eines nur in
Noricum, Aquileia und auch in Südfrankreich

nachgewiesenen keltischen Gottes
Belenus zu stützen versucht. Diese An-

5 Ernst Born: Das Belchen-Dreieck. Basel 2010.

Datensaramlungen hier S. 20 und 176-179.

nähme ist wohl genauso falsch wie die
der Sprachwissenschaftler über die Ableitung

des Namens und die Identifizierung
der Begriffe französisch «Ballon» und
deutsch «Belchen». Schon Fritz Langen-
beck hatte daran Zweifel geäußert.6 Der
am Bodensee gebräuchliche Name
«Belchen» für das Blässhuhn mit seinem weißen

Stirnfleck war in die Diskussion von
Geisteswissenschaftlern aus verschiedenen

Fachgebieten eingegangen wegen der
Assoziation zu hoch gelegenen Schneeflächen,

die an offenen Bergflanken
zeitweise sichtbar seien. Fritz Hockenjos und
Albrecht Schlageter haben ältere Literatur
zum Bergnamen Belchen referiert, zuletzt
auch noch 2001 Marcelle Thommen.7
Schon der Erstveröffentlichung von
Eichin und Bohnert hatte der archäologisch

engagierte Kunsterzieher Willi
Werth wenig qualifiziert widersprochen
und archäologische Beweise gefordert;8
der Kunsthistoriker Ehrenfried Kluckert
will 2008 und 2016 das Belchen-System
mit seinem Druidenmythos entzaubert
haben. Mit Jugendpossen Hebels hat er das

Belchen-System zu denunzieren versucht;
er hat uns beschieden, dass am Belchis-

6 Fritz Langenbeck: Vom Weiterleben der vorger¬
manischen Toponomie im deutschsprachigen
Elsaß. Studien zur elsässischen Siedlungsgeschichte

1, Bühl/Baden 1967, S, 154.
7 Hockenjos (wie Anm. 2) mit älterer Literatur;

Albrecht Schlageter: Zum Bergnamen
«Belchen». In: Der Belchen im Schwarzwald. Die
Natur- und Landschaftsschutzgebiete Baden-

Württembergs 13, Karlsruhe 1989, 27-98; Marcelle

Thommen: Notizen zur Belchen-Forschung

- Die Berge und ihre Namen. Baselbieter
Heimatblätter 2001, S. 145ff.

8 Willi Werth: Anmerkungen zum «Beichensys¬
tem» nach Walter Eichin und Andreas Bohnert.
Das Markgräflerland 1988 Heft 1, 184. Ein Karl
Rammstein, der auf seiner home-page am 13.

Juni 2004 über die Belchenlegende referierte,
hat sich einer eigenen Stellungnahme enthalten.

25



mus nichts dran sei.9 Kluckerts Argumente
sind mit denjenigen von Werth

vergleichbar: auch er verwechselt die Zeit
der Entstehung der Bezeichnung «Bel-
chen» mit der urkundlichen Erstnennung
der Bergnamen. Die Mittelgebirge seien
bis ins Hochmittelalter bewaldet gewesen
und um diese Zeit wegen des steigenden
Holzbedarfs entwaldet worden. Erst diese
Maßnahmen hätten auf den Bergen in Höhen

über 1200 m in Winter und Frühjahr
weiße Schneeflächen beobachten lassen,
die den Belchen ihren Namen eingebracht
hätten. Recht hat auch er mit der Feststellung,

dass sich entsprechende Konfigurationen

wie im Belchen-System in allen
Mittelgebirgen finden lassen. Kluckerts
Auslassungen von 2008 sind in das Kleine

Begrififslexikon zum Südschwarzwald
eingegangen; Walter Eichin hat sich mit
einer Leserzuschrift in der Badischen
Zeitung gegen die Darstellung des Belchen-
Systems als «mythisches Geflecht» und
«zauberhafte Druidengeschichte» bei
Kluckert verwahrt.10 Dies alles soll nicht
wiederholt werden.
Einzugehen ist dagegen aufdie kritischen
Bemerkungen, welche der Archäologe
Rudolf Moosbrugger-Leu 1996 geäußert
hatte." Archäologischer Art war dabei
allenfalls die auch von Werth schon
erwähnte Tatsache, dass man in grauer Vor-

9 Ehrenfried Kluckert: Am Belchismus ist nichts
dran. Badische Zeitung vom 22. März 2008.
Kleines Begriffslexikon zum Schwarzwald,
www.frsw/lexikon.htm#Belchismus.; derselbe:

Kluckert.blogspot.com/2016/kelten-belchisten-
und-der-markgräfler-belchen vom 20. Februar
2016.

10 Walter Eichin: Lichtmesssystem für Agrarge-
sellschaften existentiell. Badische Zeitung vom
18. April 2008 (Leserbrief zur Entgegnung auf
Kluckert 2008 (wie Anm. 9).

" Rudolf Moosbrugger-Leu: Fünf kritische Be¬

merkungen zum sogenannten Belchen-System.
Das Markgräflerland 1996 Heft 2, S. 74-83.

zeit schon die Möglichkeit gehabt hatte,
kalendarische Ereignisse im Sonnenjahr
sehr exakt zu erfassen. Seit 1996 haben
sich über Irland und Ägypten hinaus die
Belege dafür noch stark vermehrt. Sein
auch von Werth schon gebrauchtes
Argument, dass sich von jedem Standort
aus der Sonnenlauf über das Jahr hinweg
beobachten und mit Markierungen am
Horizont festfalten lasse, setzt sich über
die Bedingung hinweg, dass die eigentliche

Voraussetzung für ein «Belchen-System»
eben die Bezeichnung «Belchen»

ist. Moosbrugger-Leu hat im Belchen-
System Eichins diverse «Ballon-Berge»
vermisst und darauf hingewiesen, dass
der Petit Ballon in den Vogesen erst von
preußischen Kartographen um 1870/71
zum «Kleinen Belchen» ernannt worden
war. Bei den Einheimischen hieß er zuvor
schlicht «Kahler Wasen»; die Bezeichnung

entspricht der Bedeutung
«Viehweide», welche die Sprachforschung
für «Ballon» angibt. Der Petit Ballon
entfallt für das Belchen-System, weil er
vom Elsässer Belchen aus nicht sichtbar
ist. Moosbrugger-Leus Hauptargument
war jedoch, dass die Sonne am längsten
Tag des Jahres - vom Elsässer Belchen
aus gesehen - nicht über der Belchenfluh
aufgeht, sondern über dem Tödi in der
über dem Jura erscheinenden Alpenkette.

Dieses Argument entfallt bei einem
«Belchen» in der Niederung, auf welchen
schon im Jahr 1918 F. Mentz aufmerksam

gemacht und damit die Herleitung
des Bergnamens von Schneeflächen zu
Fall gebracht hatte.12 Vom Verfasser auf
diese Örtlichkeit im Altsiedeiland beim
Schloss St. Apollinaire nahe Folgens-
bourg im Raum von Obermichelbach
aufmerksam gemacht, war Moosbrugger-

12 Ferdinand Mentz: Der Name Belchen. Zeitschrift
für die Geschichte des Oberrheins 72, NF 33

(1918)278-280.

26



Leu von der Aussicht dort überwältigt -
auch ohne dort den Tödi gesehen zu
haben. Sein wichtigstes Argument war hier
aber entfallen.
Der Verfasser dieser Zeilen bekennt, dass

er vor langen Jahren selber etwas in den
besagten Brei eingerührt hatte, denn in
der Absicht, die These Eichins zu widerlegen,

war er durch eigene Befunde zum
Belchen-System vom Saulus zum Paulus
geworden.13 Eichins These wäre zu
widerlegen gewesen, wenn es im eindeutig
keltischen Bereich am Hochrhein keinen
der Namen gegeben hätte, die das vermutete

«System» kennzeichnen. Ich hatte
deshalb auf der topographischen Karte
zwei Linien nach dem Flurnamen «Bel-
chen» abgesucht: diejenige, die parallel

zur Hypotenuse im Belchen-Dreieck
über den Schwarzwald-Belchen läuft und
weiterhin die Spiegelung der Hypotenuse

an der Nord-Süd-Linie zwischen dem
Schwarzwald- und dem Jura-Belchen.
Diese beiden Visier-Linien schneiden sich
auf dem Berg, auf welchem im Mittelalter

die Küssaburg errichtet wurde. Hier
dürfte aus früheren Zeiten nichts mehr
zu finden sein. Südlich vom Hochrhein
liegen aber exakt auf diesen Linien zwei
archäologisch völlig unauffällige Anhöhen

mit dem Namen «Belchen». Nach
diesen überraschend gefundenen
Flurnamen wurde auch die Hypotenuse im
Belchen-Dreieck abgesucht und lieferte
bei St. Apollinaire nahe Obermichelbach

13 Hans-Dieter Lehmann: Zu Toponymen im Her¬

zen Europas im Umfeld der autochthoncn

Religiosität der Vorzeit. Basler Zeitschrift für
Geschichte und Altertumskunde 93 (1993), 79-107.

In der Diskussion um die Belchen erscheint der

Aufsatz kaum, denn der schwerfallige Titel lässt

sich mit dem Suchbegriff «Belchen» nicht goo-
geln. Ein mir nach dem Erscheinen zugegangenes

Päckchen mit Basler Leckerli hatte ich als

eine Anerkennung betrachtet!

einen weiteren Belchen in der Niederung
mit Ausblick auf die gleichnamigen Berge.

Mentz hat frühe Belege dafür geliefert:

Beichenkopf 1436 und 1550 sowie
«im Belchert» und «am Beichenberg».14
Die intensive Suche nach weiteren
Örtlichkeiten mit dem Namen war zwar auch
andernorts mehr oder weniger erfolgreich,

im Dreiland liegen die «Belchen»
im Altsiedelland aber eindeutig nur auf
diesen Visuren. Das Auftreten des
gesuchten Flurnamens auf der großen Fläche

der Region ausschließlich auf diesen
Linien macht die einstige Existenz eines

«Belchen-Systems» recht wahrscheinlich.
Meinen 1993 darüber veröffentlichten
Beitrag in der Basler Zeitschrift für
Geschichte und Altertumskunde halte ich
heute für überladen und schwer lesbar;
offensichtlich ist er auch kaum zur Kenntnis
genommen worden. Dort standen unter
anderem schon die Gegenargumente
gegen die Einwendungen von Kluckert und
Moosbrugger-Leu: es gibt Belchen nicht
nur als hohe schneebedeckte Berge,
sondern am Hochrhein und in Richtung von
Basel auf die Burgundische Pforte auch in
der Niederung.
Da dieser Befund schon 1993 publiziert
worden war, soll hier vor allem über
mittlerweile zusätzlich noch gefundene
Hinweise berichtet werden. Sie belegen
für mehr als ein Jahrtausend, dass es in
Mitteleuropa Vorstellungen gegeben hatte,

die sich mit Sonnenbeobachtungen
verbinden lassen. Andreas Hofeneder hat
sich der Mühe unterzogen, alle Belege
zu sammeln, die uns über die religiösen
Anschauungen der Kelten aus der Antike
überliefert worden sind.15 Den nordischen
Gott Belenus braucht man für den Raum

13 Mentz (wie Anm. 12).
15 Andreas Hofeneder: Die Religion der Kelten in

den antiken literarischen Zeugnissen. Band I-III,
Wien 2005,2008,2011.

27



am Ober- und Hochrhein nicht 201 bemühen;

er fehlt für Mitteleuropa auch in
diesem dreibändigen Werk jüngeren Datums.
Mit Sonnenbeobachtung dürften dagegen
«Sonnensäulen» zu verbinden sein -
sowohl als Bergnamen als auch auf bildlichen

Darstellungen einer Sonne über
einem Berg oder über einem Baumstamm.
Die früheste Erwähnung einer «columna
solis» als Name eines Berges geht bis in
das 6. Jahrhundert v. Chr. zurück. Zwar
hat sich Hofeneder der Ansicht von Adolf
Schulten angeschlossen,16 dass dieser
Berg am Ursprung der Rhone im
Oberwallis zu suchen sei, für die griechischen
Händler aus Marseille, welche in der
Hallstattzeit die Kelten in Mitteleuropa
aufsuchen wollten, war aber vor allem die
Abfolge von Rhone, Saone und Doubs als

Wasserweg und der Weg über Land durch
die Burgundische Pforte zur III und zum
Rhein von Interesse. Das Ende des

Wasserwegs des Rhodanus kennzeichnete als
Landmarke der Elsässer Belchen (Ballon
d'Alsace), der von den Einheimischen
«Sonnensäule» genannt wurde. Warum
wohl? Eichin und d'Aujourd'hui vermuteten

hier den für Sonnenbeobachtungen
geeigneten Ort.
Ein halbes Jahrtausend nach dem
Gewährsmann des Verfassers des Periplus
Massiliensis kam im ersten vorchristlichen

Jahrhundert Julius Caesar an den
Oberrhein und siegte über die hier unter
Führung von Ariovist eingedrungenen
Germanenscharen. Bei diesem Aufenthalt
muss er von einer Art Naturdienst erfahren

haben, der von den jenseits des Rheins
wohnenden Kelten ausgeübt wurde, die er
seiner römischen Leserschaft jedoch aus

16 Adolf Schulten: Avieni ora maritima. Periplus
Massiliensis saec. VI. a. C. Fontes Hispaniae An-
tiquae I, Berlin/Barcelona 1922 ; Dietrich Stich-
tenoth : Rufus Festus Avienus : Ora maritima.
Darmstadt 1968.

innenpolitischen Gründen als «Germanen»

vorgestellt hat: den Rhein sah er als
die Grenze des römischen Gallien gegen
die Germanen östlich davon.17 Am südlichen

Oberrhein und am Hochrhein saßen
damals jedoch nur Kelten, noch keine
Germanen. Eine Verehrung hier von Sonne,

Feuer und Mond personalisierte Caesar

für sein Publikum in Rom durch die
römischen Götter Sol, Vulcanus und Luna;
er wunderte sich über das Fehlen von Druiden

bei diesen angeblichen «Germanen»
und darüber, dass hier - im Gegensatz zu
den Galliern - von Opferhandlungen
angeblich nichts gehalten werde.
In der Spätantike hatte sich dies geändert.
Jetzt waren germanische Alamannen im
ganzen deutschen Südwesten ansässig;
der Hochrhein war eine Außengrenze des

Reiches, auch wenn Rom formell den
Anspruch über die Gebiete jenseits davon
nicht aufgegeben hatte. In das beginnende
fünfte Jahrhundert führt eine Liste des
Bischofs Filastrius von Brescia.18 Auf weiten
Reisen hatte er nach Häresien gefahndet
und seinem diesbezüglichen langen Katalog

über Abweichungen vom christlichen
Glauben auch heidnische Häretiker
vorangestellt. Er verstand darunter Abweichler
von der offiziellen Reichsreligion vor der
Durchsetzung des Christentums im ganzen

römischen Reich. Vor angeblichen
Frosch-Verehrern in Ägypten führt seine
Liste Heliognosti und Deinvictiaci auf,
die er in einer in ihrer Lage nicht genau
identifizierten Provincia Celtarum
ansetzt. Erstere Bezeichnung bedeutet auf
Griechisch unverkennbar «Sonnenkundige»

und in der zweiten sind unschwer
die Anhänger des «Deus invictus», des

spätantiken kaiserlichen Sonnengottes zu

17 Julius Caesar: Gallischer Krieg/ Bellum Galli-
cum Buch VI. 21. Georg Dorminger (Hg.), München

1981, 272f.
18 Hofeneder III (wie Anm. 15), S. 284f.

28



erkennen. Für die Lage der Provincia Cel-
tarurn an Ober- und Hochrhein und ihre
Nähe zu den Alamannen sprechen die
Namen der spätrömischen Eliteeinheiten der
Celtae und Petulanten, die eine Doppeltruppe

waren und in der Notitia Dignita-
tum in seniores und Juniores aufgeteilt
erscheinen.19 Sie konnten problemlos gegen
die germanischen Alamannen eingesetzt
werden. Kaiser Julian, der sich als Caesar

erfolgreich mit Alamannen
auseinandergesetzt hatte, wurde mit dem Torques
eines Petulanten zum Augustus gekrönt;
der Torques der Kelten war damals zu
einer Auszeichnung im römischen Heer
geworden.20 Der misstrauische Oberkaiser
Constantius II. hatte seinem Caesar Julian
im Westen die Elitetruppen durch
Abkommandierung in den Osten des Reiches
entziehen wollen. Vor der Ausrufung Julians
zum Augustus hatten sie sich jedoch
beschwert: sie leisteten ihren Heeresdienst
unter der Voraussetzung, nur nördlich der
Alpen eingesetzt zu werden, weil ihre
Angehörigen von Alamannen bedroht waren.
Dies spricht für rechtsrheinisches Gebiet
als ihre Heimat. Als Julian zur
Auseinandersetzung mit Constantius II. nach Osten

zog, weil dieser ihm die Anerkennung als

Augustus und gleichgestelltem Mitkaiser
verweigerte, nahm er Angehörige dieser
Elitetruppen mit. Im christlichen Antio-
chia am Orontes fielen Celtae und
Pétulantes nicht nur als Heiden, sondern auch
durch ihre Arroganz, Trunksucht und
Gefräßigkeit unangenehm auf.21 Julian, der
beste Kenner der Verhältnisse am Rhein

19 Otto Seeck: Notitia dignitatum. Berlin 1876

(Nachdruck Frankfurt am Main 1962).
20 Ammianus Marcellinus: Römische Geschichte.

Wolfgang Seyfahrt, Schriften und Quellen der

Alten Welt 21,1-IV, Akademie der Wissenschaften

der DDR (Hg.), Berlin 1968-1971, Band II
Buch 20. 4 S. 94f.

21 Ammian (wie Anm. 20) Buch 22. 12 Band III S.

44 f.

- und andere Autoren wie z. B. Diodor Si-
culus - unterschieden zwischen Galliern/
Galatai im nördlichen Gallien und Kelten/
Keltoi im Voralpenraum.
Von Interesse sind im vorliegenden
Zusammenhang die Schildzeichen spätantiker

Auxiliareinheiten der Gallienarmee,
die nach Ende der konstantinischen
Dynastie aufgestellt wurden.22 Die Brisigavi
iuniores führten ein das ganze Rund
ausfüllendes Gesicht mit Flammenstrahlen
im Schild, das sich unschwer als Sonne
erkennen lässt. In unterschiedlichen Farben

erscheinen bei anderen Einheiten
entsprechende Sonnengesichter über einem
Baumstamm, bei den Gratianenses seniores

dagegen steht die Sonne über einer
weißen Bergkuppe. Diese Schildzeichen
zusammen mit der viel älteren «Columna
solis» als Bergbezeichnung über der
Burgundischen Pforte legen eine Kontinuität
einheimischer Traditionen über ein
Jahrtausend hinweg nahe - selbst wenn Hofe-
neder in diesen Schildzeichen kein Zeugnis

für religiöse Vorstellungen bei Kelten
sehen wollte.
In der Spätantike war der Hochrhein ein
mit Wachttürmen befestigter Grenzfluss.
Kelto-Romanen im Dreiländereck scheinen

in der Spätzeit alte Traditionen auf
Anhöhen südlich vom Fluss weiter
gepflegt zu haben, weil nördlich von ihm der
Zugang zu dem Berg nicht mehr gefahrlos

möglich war, auf dem sich die Visuren
im östlichen Belchen-System geschnitten
hatten. Am Fuß der Höhe am Eingang
zum Klettgau hatte ein gallo-römischer
Umgangstempel gestanden.22 Fast quadra-

22 Notitia dignitatum (wie Anm. 19 ); vgl. die Abbil¬
dung in Anm. 13, S. 91.

23 Jürgen Tramm: Ein gallo-römischer Umgangstempel

bei Oberlauchringen, Kreis Waldshut.

Archäologische Ausgrabungen in Baden-Württemberg

1995 (1996), 217-221; derselbe: Die
römerzeitliche Besiedlung am östlichen Hochrhein.
Matcrialhefte zur Archäologie in Baden-Wiirt-

29



tisch könnte er mit der etwas schmaleren
Südseite auf den Küssenberg ausgerichtet
gewesen sein. Als Grund für seine Existenz

an dieser Stelle hat Jürgen Trumm
nur die Kreuzung der Rheinuferstraße mit
der hier vorbeiführende Straße zur oberen
Donau vermutet. Bei den Belchen, die
südlich vom Hochrhein der Ersatz für die
unzugänglich gewordene Höhe des
Küssenbergs wurden, ist archäologisch so wenig

zu fassen wie auf den gleichnamigen
hohen Bergen.24
In seiner Leserzuschrift vom 18. 4. 2008,
mit der er auf die Auslassungen von
Ehrenfried Kluckert reagiert hatte,25 hatte
Walter Eichin vor allem die West-Ost-
Visierlinie zwischen den Bergen Ballon
d'Alsace und dem Belchen im Schwarzwald

hervorgehoben, obwohl er meine
Publikation von 1993 kannte. Eichin war
auf den Elsässer Belchen und den Ballon
d'observance als Orte der Beobachtung
fixiert. Wir hatten über die Probleme bei
Besuchen an seinem Wohnsitz in den
Schwarzen Bergen Burgunds diskutiert;
von der Eignung der Belchen in der
Niederung bei St. Apollinaire, bei Rümikon
und bei Tegerfelden zur Beobachtung der
Sonnenuntergänge war er offensichtlich
nicht zu überzeugen; die Belchen-Namen
dort und die Eignung dieser Plätze zur
Bestimmung beider Sonnwenden sind aber
Realität. Die Fixpunkte am Horizont sind
von der Höhenlage des Beobachters
unabhängig; er konnte an den Sonnwendtagen
im Altsiedelland in der Niederung seiner
Aufgabe zu später Stunde nachgehen und
musste sich dazu keinesfalls aufhohe Berge

hinaufbegeben, wo selbstverständlich
auch Beobachtungsplätze gelegen haben

temberg 63, Stuttgart 2002.S. 164f. und 317-322.
24 Schreiben des Aargauer Kantonsarchäologen Dr.

Martin Hartmann vom 1. Juli 1991.
25 Kluckert in der Badischen Zeitung (wie Anm. 9)

und Eichin ebenda (wie Anm. 10).

können. Archäologische Befunde sind an
allen diesen Örtlichkeiten kaum zu erwarten;

nur die Flurnamen «Belchen» bekunden

ihre Nutzung in der Frühzeit.
Spätestens hier jedoch muss man sich über
die damals im Dreiland übliche
Zeitbestimmung und über den dort verwendeten
Kalender klar werden. Die Auslassungen
von Ernst Born dazu reichen nicht aus,
hier darf ihm nicht kritiklos gefolgt werden.

Er referiert ausführlich über Sonnen-
und Mondkalender und die Kombination
beider, über den Kalender der Griechen
und seine Verbesserungen, über den
römischen Kalender und seine Reformen unter
Caesar und Augustus sowie über den
Gregorianischen Kalender.2(1 Er schweigt sich
aber darüber aus, welche Zeitrechnung in
der Frühzeit in Mitteleuropa und im
Nordwesten Europas verwendet worden war.
Nach Bernhard Maier war es in Gallien
ein Mondkalender, in welchem jeweils
nach dreißig Monaten ein Schaltmonat die
Zeitdififerenzen ausgleichen musste.27 Aus
den Fragmenten des gallo-römischen
Kalenders von Coligny im Departement Ain
im Südosten Frankreichs, der aus dem 2.
Jahrhundert n. Chr. stammt, konnte nach
Maier auf die Verwendung eines lunisola-
ren Kalenders gefolgert werden. In Irland
dagegen wurden die Jahresfeste nach
einem reinen Sonnenkalender gefeiert: das
Jahr begann mit Samain (1. November),
am 1. Februar folgte Imbolc, am 1. Mai
Beltaine, am 1. August Lugnasad. Mit
Samain begann die erste, die winterliche
Jahreshälfte. Kein Text der Antike berichtet

von Feiern der Kelten an den Sonnwenden

oder an den Tag- und Nachtgleichen
als den Eckdaten im realen Sonnenjahr;
der Festkalender in Irland war ihnen
gegenüber um vierzig Tage verschoben.

2" Born (wie Anm. 5 S. 144-151.
27 Bernhard Maier: Die Religion der Kelten. Götter

Mythen Weltbild. München 22004, 55-62.

30



Keltische Rituale an diesen Tagen zu
zelebrieren ist ahistorisch und bleibt den
Neo-Druiden von heute vorbehalten.28 In
der keltischen Welt gab es offensichtlich
unterschiedliche Kalendersysteme; für die
Regio Dreiland in Mitteleuropa ist für die
Frühzeit von einem Sonnenjahr ohne
Verschiebung auszugehen, denn um vierzig
Tage verschoben hätte das Belchen-Sys-
tem nicht funktioniert.
Rolf d'Aujourd'hui und Ernst Born
bevorzugten für die Visuren im Belchen-
Dreieck die östlichen Richtungen, d. h.
die Beobachtung von Sonnenaufgängen
im Nordosten, im Osten bzw. im Südosten.

Sie wussten, dass der Kleine Belchen
vom Elsässer Belchen aus - im Gegensatz
zu den Belchen in Schwarzwald und Jura

- nicht zu sehen war, übersahen aber die
Angabe Caesars, dass in Gallien Zeiträume

nach der Zahl der Nächte und nicht
der Tage berechnet wurden.29 Geburtstage,

Monate und Jahre begannen jeweils
mit einer Nacht: «dies natales et mensum
et annorum initia sic observant, ut noc-
tem dies subsequatur.» Nach keltischer
Auffassung entstand das Leben aus dem
Tod, das Licht aus der Dunkelheit, der Tag
aus der Nacht.30 Bei den Jahrzeitenfesten
war die Nacht davor wichtiger als der Tag
selbst. Der Datumwechsel fand somit
damals nicht wie heute um Mitternacht statt,
sondern beim Sonnenuntergang davor.
Die genaue Tageszeit dafür musste visuell

beobachtet werden. Wir können heute
auf unsere Uhr schauen, die für den Tag
24 gleich lange Stunden anzeigt. Bei Griechen

und Römern waren Tag und Nacht

28 Jean Markale: Die Druiden. Augsburg 1996, S.

173 mit hier Anm. 67.
20 Julius Caesar (wie Anm. 17) Buch VI. 18. S.

270f.
10 Sylvia und Paul F. Botheroyd: Lexikon der kelti¬

schen Mythologie. München "1996, 373f.

ebenfalls jeweils in zwölf gleich lange
Stunden eingeteilt; ihre Länge hing jedoch
sehr stark von der Jahreszeit ab. Zwölf
längste Nachtstunden plus zwölf kürzeste
Tagstunden bildeten den ganzen Tag am
21. Dezember an der Wintersonnwende;
umgekehrt war es an der Sonnenwende
im Juni. Wenn im Belchen-Dreieck der

genaue Datumwechsel beim Sonnenuntergang

am 21. Dezember für das Dreiland
visuell über dem Elsässer Belchen festzustellen

war, dann geschah dies vom
Beobachtungspunkt beim Schloss St. Apollinaire

bei Folgensbourg aus; weiter östlich
ging von der Höhe der Küssaburg aus
gesehen die Sonne an diesem Tag über dem
Schwarzwald-Belchen und ein halbes Jahr
später am 21. Juni über der Belchenfluh
im Jura unter. In der Spätantike mussten
für die zuletzt genannten Beobachtungen
des Sonnenuntergangs die Ersatz-Belchen
südlich vom Hochrhein dienen.
Selbstverständlich stellt sich die Frage, warum
es zur Erkundung allgemein gültiger
kalendarischer Daten viele verschiedene
Observierungsplätze gegeben hatte. Die
Erklärung dafür ist sowohl in der üblichen
Kombination von Macht und Religion zu
suchen, die es auch in der Vorzeit gab, als
auch in einem offensichtlichen Mangel -
allerdings nicht im Zusammenhang mit
dem Kalender-System, sondern mit der
Chronologie. Die mächtigen Kultfünkti-
onäre legten in ihrem Zuständigkeitsbereich

die Termine für die Feierlichkeiten
fest; dieses Vorrecht war ein Zeichen
ihrer Macht. In Rom war Julius Caesar
nicht nur der erste Mann der Res Publica,
sondern auch der Pontifex Maximus und
hatte in letzterer Funktion den völlig
zerrütteten römischen Kalender in Ordnung
bringen lassen. Er galt im ganzen Imperium

in Angelegenheiten des Staates, für
regionalen einheimischen Kult aber nur
bedingt, denn das Reich war in
Angelegenheiten des Kultes innerhalb seiner Pro-

31



vinzen recht kleinteilig strukturiert.31 Die
vielen Observierungsplätze im Raum an
Ober- und Hochrhein bezeugen nicht nur
die regional kleinteilige Aufgliederung im
Kult der Einheimischen in der Spätantike,
sondern belegen auch, dass nicht das
Kalenderwesen, sondern die Chronologie die
Begründung dafür war.
Wichtiger als die Beobachtung des
Sonnenaufgangs dürfte somit die ihres
Untergangs gewesen sein, wenn man dem
Raum im Dreiland einen Sonnenkalender
unterstellt, der den Tag von einem
Sonnenuntergang bis zum nächsten währen
ließ. Das Untergehen der Sonne musste
in der Provincia Celtarum vor Feiertagen
visuell festgestellt werden und war der
Festgemeinde möglichst zeitnah mitzuteilen

- vergleichbar der Notwendigkeit im
Islam, Beginn und Ende des Fastenmonats
Ramadan rasch festzulegen - mit Bezeugung

mehrerer Personen, die neue Mondsichel

gesehen zu haben. Bislang wurde
immer nur über kalendarische Daten
diskutiert, dabei aber übersehen, dass in der
Antike die Zeiteinteilung anders als heute
war. Die berühmte Zeitangabe «nach der
Länge soundso deines eigenen Schattens»
funktioniert bei Sonnenuntergang nicht,
weil es zuvor schon keinen messbaren
Schatten mehr gibt.
Ein Kommentar noch zur Entstehung der
Bezeichnungen «Belchen» aus *bhel oder
*bel(a)ka: die Sonnen- bzw. Mondscheibe
ist für exakte kalendarische Bestimmungen

untauglich, brauchbar sind dagegen
die Punkte, wo die ersten bzw. die letzten

ihrer Strahlen am Morgen vor hellem
Hintergrund aufblitzen bzw. am Abend
verglühen. Diese Punkte sind genauso
exakt feststellbar wie der Aufgang des
Sternes Sirius am klaren Wüstenhimmel
über Ägypten - unter der bei uns nicht
immer erfüllten Voraussetzung, dass die

31 Maier (wie Anm. 27) S. 57.

Himmelskörper überhaupt sichtbar sind.
Am Horizont sind Punkte auch dann
erkennbar und exakt zu definieren, wenn er
bewaldet ist. In dem schon recht hellen
Himmelsbereich kurz vor dem Erscheinen
bzw. noch unmittelbar nach dem Untergang

der Sonnenscheibe ist die Erscheinung

gut zu beobachten; sie dürfte mit
dem Wort im Sinne von «hell glänzend»
zu verbinden sein. Auch für den Aufgang
und Untergang des Vollmonds sind die
gleichen Erscheinungen - das Aufblitzen
des ersten und das Erlöschens des letzten
Strahles - am Himmel gut zu beobachten
und zwar deutlich besser als der Auf- oder
Untergang eines Sternes.
Die für die Sonne beobachteten Eckdaten
sind als Termine für eine Agrargesellschaft
keinesfalls lebenswichtig, wie es Walter
Eichin hatte sehen wollen. Auch in
Gegenden, wo niemand die Länge des
Sonnenjahrs exakt visuell bestimmt, weiß der
Bauer den Zeitpunkt recht genau, an dem
er die Saat ausbringen und die Ernte einholen

kann. Das kalendarische Sonnenjahr ist
für ihn nicht existentiell. Für Festlichkeiten
im Jahresverlauf der heidnischen Frühzeit
dagegen mussten die Termine sehr korrekt
ermittelt werden, um Streitigkeiten zu
vermeiden - gleichgültig, ob sich die Streithähne

als Druiden oder anders bezeichneten.

Auch die Geistlichkeit in christlicher
Zeit stritt sich in Kalender-Fragen; es gab
heftige Auseinandersetzungen über den
Termin, an dem das Osterfest korrekt zu
begehen sei. Ob die unter anderem von
Gelehrten wie Hermann dem Lahmen

- dem Mönch im Kloster Reichenau -
errechneten Ostertafel Belege für einen
«Kult der Auferstehung» sind, bleibt eine
Ermessenssache wie auch der angebliche
«Sonnenkult» im Belchen-System. Die
ihn ausübenden heidnischen Heliognosti
waren entsprechende Probleme recht
pragmatisch angegangen. Über Jahrhunderte
hinweg hatten sie die Auf- und Untergän-

32



ge der Sonne über den Belchen-Bergen
im Dreiland beobachtet. Ihre Erfahrungen
könnten neben denjenigen aus dem Sothis-
jahr der Ägypter, das sich am Sirius-Aufgang

orientierte, in die Kalenderreform
Julius Caesars eingeflossen sein. Erst in der
beginnenden Neuzeit musste 1582 Papst
Gregor XIII. die im julianischen Kalender
seit damals aufgelaufenen Abweichungen
zum echten Sonnenjahr ausgleichen und
im heutigen gregorianischen Kalender
für die Zukunft durch eine Feinkorrektur
berücksichtigen lassen. Von der Experten-
Kommission, die Caesar in seiner Eigenschaft

als römischer Pontifex Maximus für
die Kalenderreform eingesetzt hatte, ist
nur der Name des Ägypters Sosigenes
bekannt, der den Vorsitz geführt hatte. Könnte

nicht auch ein Fachmann vom Dreiländereck

in dieser Kommission vertreten
gewesen sein? Nicht nur die orthodoxe
Christenheit, sondern auch die Burefasnet
und der Basler Morgestraich feiern noch
nach dem julianischen Kalender.
Der Sonnenuntergang als ein wichtiger
Zeitpunkt kann gut direkt visuell
bestimmt werden. Wenn er den Datumwechsel

bestimmt hatte, war es notwendig,
seine Beobachtung - das Tagesende und
zugleich der genaue Beginn des Festtages

- möglichst rasch der auf diesen Termin
wartenden Festgemeinde zu übermitteln.
Dies lässt daraufhoffen, dass Archäologen
einen «Beweis» für das «Belchen-Sys-
tem» auf einer Höhe bei Maisprach finden
können. Sie heißt jedoch nicht «Belchen»,
sondern trägt den schönen deutschen
Namen «Sunnenberg». Theodor Strübin hatte
festgestellt, dass die Achse des gallo-rö-
mischen Tempels auf der Schauenburger
Fluh genau auf den Sunnenberg ausgerichtet

war.32 Auf dieser Höhe war am Tag

32 Theodor Strübin: Das gallo-römische Höhen¬

heiligtum auf der Schauenbergerflue. Helvetia
Archaeologica 5 (1974) 18, 34-46 bes. S. 37.

der Sommersonnwende der Sonnenuntergang

genau über dem Großen Belchen in
den Vogesen zu beobachten. Diese Visur
über den Dinkelberg hinweg verläuft mit
70 km exakt parallel zur 78 km langen
Visur vom Ballon d'Alsace zur Belchen-
fluh im Jura. Wenn der genaue Zeitpunkt
des Sonnenuntergangs über dem Großen
Belchen der auf der dreizehn Kilometer
entfernten Schauenburger Fluh versammelten

Festgemeinde mit einem großen
Feuer übermittelt wurde, müssten sich auf
dem Sunnenberg Reste von Holzkohle als

Beleg dafür finden lassen. Wenn ein
archäologischer «Beweis» für das «Belchen-
System» unbedingt notwendig ist, dann
sei den Archäologen empfohlen, auf dem
Sunnenberg bei Maisprach nach Holzkohle

zu suchen und diese zu datieren.
Die Visuren im Belchen-System lassen
sich für die in westliche Richtungen
gehenden mit der Funktion der Zeitbestimmung

begründen. Dies gilt nicht für die
Linien, die in östliche Richtungen gehen
und die Eichin vom Elsässer Belchen aus

nur für die Sonne, d'Aujourd'hui und
andere auch für den Mond von hier und
von einer Anhöhe «Höllenboden» bei
Knöringen aus gesehen hatten. Sie könnten

tatsächlich für eine Verehrung von
Sonne - und Mond — sprechen, den
Religionswissenschaftlern erscheint diese

allerdings in Gallien fremd und nicht
nachweisbar. Bernhard Maier hat aus der
Sitte des Brandopfers und der Bevorzugung

von Höhen für Kultstätten immerhin
für Irland indirekt dem Himmel eine
Bedeutung im Kult konzediert; Höhenheiligtümer

gibt es in der Celtia beispielsweise
in den Vogesen auf dem Donon oder im
Jura auf der Schauenburgerfluh. Östlich
der Celtia liegt in den Alpen und ihrem
Vorland das Gebiet der Brandopferplätze,
die zum Teil noch bis in die römische Zeit
aufgesucht wurden. Es reicht nach Westen
bis zum Beginn der Donau. Warum soll-

33



ten sich nicht auch im Raum zwischen
ihm und dem eigentlichen Gallien Spuren
von einem Naturdienst erhalten haben,
der weit in die Vergangenheit zurückreicht

- bis über die Zeit des Westhallstattkreises
hinaus - und den Caesar östlich vom

Rhein mit angeblicher Verehrung von
Sonne, Feuer und Mond belegt hat?
In den Geisteswissenschaften stehen sich
oft gegensätzliche Meinungen gegenüber.
Der Philosoph Karl Popper hat gezeigt,
dass sich hier Hypothesen nicht beweisen,

sondern nur durch Falsifizierung

aus der Welt schaffen lassen. Die positiven

Ergebnisse meines fehlgeschlagenen
Versuches zur Falsifizierung von Eichins
Belchen-Dreieck waren selbstverständlich

kein zwingender Beweis im Sinne des

Philosophen, sie machten die Vermutung
aber sehr plausibel. Am Belchen-System,
welches über das Belchen-Dreieck nach
Osten hinausreicht, mit seinen
Observierungsorten auf Bergen und in der Niederung

als einem System zur Beobachtung
von Sonne und Mond ist offensichtlich
doch etwas dran.

34


	Es ist doch was dran am Belchen-System : ein Nachtrag

