
Zeitschrift: Baselbieter Heimatblätter

Herausgeber: Gesellschaft für Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 82 (2017)

Heft: 3

Artikel: Sepulkralkultur : Von Totenfürsorge und Bestattungsriten, von
Trauerkultur und Totengedächtnis

Autor: Wunderlin, Dominik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-860291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-860291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dominik Wunderlin

Sepulkralkultur
Von Totenfürsorge und Bestattungsriten, von Trauerkultur und Totengedächtnis

«Wald für Bestattungen startklar», titelte am vergangenen 19. September 2017 die
Oberbaselbieter Zeitung «Volksstimme». Demnach können nun auch im «Chrüz-
holz», einem Waldteil im Bloond, Aschebestattungen vorgenommen werden. Somit
besteht also auch im «Fünflibertal» die Möglichkeit, die Asche eines Verstorbenen
bei einem Baum in die Erde zu bringen. Der Wunsch, einen Verstorbenen nicht mehr
konventionell auf einem Friedhofzur letzten Ruhe zu betten, ist nicht ganz neu.
Gegenwärtig dürfte es schweizweit bereits gut hundert Waldstücke geben, die amtlichfür
Aschebestattungen zugelassen sind. Einige sind bereits ausgebucht.

Das noch immer wachsende Bedürfiiis
nach neuen Formen der Bestattungskultur
gibt Anlass, wie einst und heute mit dem
Tod umgegangen wurde und wird und welche

Trauerrituale heute dazu helfen, in den

Alltag zurückzukehren.
Schon seit jeher übt der Tod auf uns
Menschen jene ambivalente Ausstrahlung aus,
die wir im Begriffspaar Faszination und
Tabu fassen können - der Tod als Geheimnis,

als unausweichliches Schicksal, das

uns gleichzeitig abschreckt und anzieht.
Der Tod ist ein Vorgang, der nach einer
gesellschaftlichen Antwort verlangt1. Eine
Antwort darauf zu geben, ist seit der Vorzeit

ein Bemühen der Menschen, das sich
deshalb wie ein roter Faden durch die lange

Menschheitsgeschichte hindurchzieht.
Auch gegenwärtig sind wir wohl wieder
daran, eine neue Antwort zu finden.
Es ist uns bekannt und wir haben erlebt,
dass bei Tod und Trauer sich in den letzten

Jahrzehnten manches gewandelt hat,
dass also viele traditionelle Bräuche und
Verhaltensweisen heute nicht mehr befolgt
werden. Das eine alte Trauerritual wird
heute vermisst, das andere weniger. Da der

1

Hugger, Paul, Vom Sterben und Tod, in: Hug¬

ger, Paul (Hg.), Handbuch der schweizerischen
Volkskultur. Zürich 1992, Bd. I, 185.

Mensch aber Rituale braucht, werden alte
durch neue ersetzt - oder es wird mehr oder
weniger krampfhaft nach neuen Formen
gesucht. Wie wir alle wissen, lässt hier manchmal

die Akzeptanz auf sich warten. Rituale
sollen Struktur und Ordnung in das Leben
der Menschen bringen, dies gilt für den
Tagesablauf ebenso und ganz besonders für
alle wichtigen Lebensabschnitte, die durch
Rituale eröffnet, begleitet und abgeschlossen

werden. Rituale können auch in einer
chaotischen Situation - dazu zählt auch
ein Todesfall - Struktur, Ordnung und Halt
bieten. In den verschiedenen Denkschulen
wurden und werden je nach theoretischem
Flintergrund unterschiedliche Aspekte des
Rituals betont, doch gemeinsam ist allen
die Anerkennung ritueller Flandlungen als
sinnstiftende, heilende, ordnende, dem
Leben zugewandte und den Lebensfluss
fördernde Kraft.2

Übergangsriten und
ihre Dreiphasenstruktur
Rituale sind in verschiedenen Wissenschaftsdisziplinen

seit langem Gegenstand der
Beschäftigung. In der europäischen Ethnologie

2 Specht-Thomann, Monika; Tropper, Doris, Zeit
des Abschieds. Sterbe- und Trauerbegleitung.
Ostfildern 7 2010, p.247.

65



(Volkskunde) verdanken wir dem lange
verkannten französischen Forscher Arnold
van Gennep (1873-1957) das Konzept
der Übergangsriten (les rites de passage)
und ihre Dreiphasenstruktur:3
In allen menschlichen Gesellschaften
waren und sind vor allem die grossen
Lebenseinschnitte (Geburt, Hochzeit und
Tod) von Gesten und Zeremonien begleitet,

die allen Beteiligten den Übergang
von einem Stadium zum andern erleichtern

sollen und die momentan gestörte
Ordnung wieder herstellen helfen.4 Da
diese momentan gestörte Ordnung auch
als Krise bezeichnet werden kann, sind
diese «Rites de passage» ein eigentliches
Krisenmanagement, um einen modernen
Begriff zu gebrauchen. Bei den
Übergangsriten lassen sich drei Phasen
unterscheiden:

Phase 1 : Loslösung aus dem alten Zustand
(Trennungsphase, «rites de separation»)
Phase 2: Zwischenstadium (Schwellenoder

Übergangsphase, «rites de marge»)
Phase 3: Eintritt in die neue Situation

(Wiedereingliederungsphase, «rites
d'agrégation»).
Als Modell für seine Dreiphasenstruktur
zieht van Gennep «räumliche Übergänge»
heran. Als Folge des von ihm entworfenen
Bildes von der Gesellschaft, die einem
mehrräumigen Haus gleicht, beinhalten
auch Übergangsriten das Überschreiten

von räumlichen Grenzen, von Schwellen,
die wie beim Hauseingang den Übergang
zwischen privater und öffentlicher Sphäre
darstellen. Die Schwelle gilt auch als eine
Art Niemandsland zwischen Vorher und
Nachher, wo soziale Regeln gelten, die mit
jenen im gewöhnlichen gesellschaftlichen
Leben nicht vergleichbar sind. Bezogen

3 Van Gennep, Arnold, Übergangsriten. Frankfürt
a. M. 1986.

4 Metken, Sigrid, Zeremonien des Todes. In: Met¬

ken, Sigrid, Die letzte Reise. München 1984, 72.

auf Sterben und Tod ist die erste Phase die
Abtrennung des Sterbenden vom vertrauten

irdischen Leben und die gleichzeitige
Lösung der Zurückbleibenden von dem
Hinscheidenden während der Agonie. Das
Zwischenstadium ist wie bei allen
Übergangsriten gekennzeichnet von familiären
Zusammenkünften, von besonderer Kleidung

und von religiösen Handlungen. In
unserem Fall können wir die Rituale und
Handlungen im Vorfeld der Bestattung,
den Leichenzug und die kirchliche Feier
dazu zählen. Der anschliessende Leichenschmaus

gehört dagegen bereits zur dritten
Phase, welche den Hinterbliebenen helfen
soll, die entstandene Lücke zu schliessen,
derweil die Seelenmessen dazu dienen,
den Toten in seine neue Welt einzubinden.
Die weltweit zu beobachtende Verbreitung
einer Ritualisierung aller wichtigen
Lebensabschnitte kann nur als ein allgemein
menschliches Bedürfnis erklärt werden.
In unserer westlichen Gesellschaft zeigt
sich dies auch daran, dass wir zwar heute

gerne bereit sind (andere sagen lieber, es
sei modern), traditionelle Verhaltensweisen

in Frage zu stellen und sie als überlebt
abzulegen, doch gleichzeitig bemühen wir
uns, an ihre Stelle neue Rituale zu setzen.
Nicht selten entlehnt man sie fremden
Kulturen, in denen man krampfhaft nach
sinngebenden Handlungen sucht, oder
man kreiert neue Handlungen als Ersatz
für nicht mehr verstandene Riten. Es ist
bestimmt richtig, dass jene Bräuche nicht
weiter gepflegt werden, die oft nicht erst
seit heute als fragwürdig betrachtet werden

und die in unserer Zeit ihre Funktion
verloren haben. Doch es ist bestimmt
schade und ein Verlust, wenn alle
lebenswichtigen Regulative des menschlichen
Zusammenlebens eines Kulturraumes
dem Zeitgeist geopfert werden. Denn: Ist
es nicht so, dass sich eigentlich niemand
ganz dem un- und unterbewussten kulturellen

Erbe entziehen kann?

66



Es gehört zwar zu den gängigen und kaum
kritisch untersuchten Annahmen, dass der
Tod heute tabuisiert, aus dem öffentlichen
Bewusstsein verdrängt worden sei. Die
These von der Verdrängung des Todes in
der Moderne durchzieht die meisten
Arbeiten, welche sich mit dem Verhältnis
moderner Industriegesellschaften zum
Tod befassen. Grundlegendes verdanken
wir hier dem deutsch-jüdischen Soziologen

Norbert Elias und dem aus der
französischen Annales-Schule kommenden
Historiker, Mediävisten und
Mentalitätenforscher Philipp Ariès (1914-1986).
Für ihn ist es insbesondere ein
Wesensmerkmal der höchstentwickelten
Industriegesellschaften, dass nicht mehr wie bis
anhin die Sexualität die wesentliche
Verbotszone darstellt, sondern eben der Tod.5

Den Rückzug der Lebenden von den
Todgeweihten und die Verweigerung, sich mit
Sterben und Tod aktiv auseinanderzusetzen,
erklären sich manche Autoren mit dem
hohen Individualisierungsgrad unserer
Gesellschaft und mit der Arbeitsteilung auch
in weitesten Bereichen von Sterben und
Tod. Es ist denn auch nicht zu verneinen,
dass heute in hohem Masse viele Handlungen,

welche nach dem Eintreten des Todes
anstehen, aus den Händen der Familie, der
Angehörigen und Freunde in die Hände
bezahlter Spezialisten übergegangen sind.
Mehr noch: Auch der Sterbende wird nicht
bloss nur noch von seinen Nächsten begleitet,

sondern ebenso von Professionellen
(Sterbebegleiter, medizinisches Personal).
Die Tatsache, dass in unserer Gesellschaft
die Beziehungen zwischen den Menschen
in sehr vielen Gebieten nur noch kommerziell

vermittelt werden, ist also auch bei

5 Ariès, Philippe, Studien zur Geschichte des To¬

des im Abendland. München 1976, p. 205. -

Allgemeiner zur ganzen Thematik des Todes vgl.
die monumentale Arbeit: Ariès, Philippe,
Geschichte des Todes. München 122009.

Sterben und Tod zu beobachten. Materialistische

Denker sehen den Grund für die
moderne Todesverdrängung in der
kapitalistischen Gesellschaftsordnung. Autoren,
die eine religiöse Sichtweise haben, haben
eine andere Deutung: Für sie steht die
Verdrängung des Todes in direkter Beziehung
zur modernen «Kultur ohne Gott» und stellt
eine «Flucht vor Gott» dar.

Trauerrituale einst
Es ist eine kaum überraschende Feststellung,
dass früher Trauerrituale, also Handlungen
in Zeiten des Umbruchs, in grösserer Zahl
als heute bekannt waren. Nachfolgend nennen

wir in Auswahl einige traditionelle
Verhaltensweisen, auch Glaubensvorstellungen,
wie sie aus der seit Jahrhunderten plurifor-
men Schweiz und in umliegenden Ländern
überliefert sind. Während manches oft in
Relikten noch durchaus bekannt ist, gehört
anderes der Vergangenheit an, ist als Folge
der Individualisierung und der Urbanisierung

verschwunden. Als Orientierungshilfe
dient uns hier die soeben vorgestellte
Dreiphasenstruktur von Arnold van Gennep.
Der gewichtigen «Geschichte des Todes»

von Philippe Ariés entnehmen wir, dass er
von Homer bis Tolstoi stets der gleichen
globalen Einstellung zum Tode als Dominante

begegnet, jener eines vertrauten
Todes, den er den gezähmten nennt.6 So das

Fazit von Ariès am Ende eines Kapitels, in
dem er darlegt, dass früher der Mensch sein
nahendes Ende fühlte und das Schlimmste

eine «mors repentina», ein plötzlicher
Tod, war. Sah ein Mensch seinen baldigen
Tod angekündigt, merkte er, dass es «mit
em hindenabe goht», traf er die
entsprechenden Vorkehrungen. Dazu gehörte in
katholischen Gegenden die Meldung an
den Pfarrer, er möge kommen, die Beichte

6 Ariès, Philippe, Geschichte des Todes. München
l22009, 42.

67



abnehmen und die «Letzte Ölung»7 geben.
Das war der Versehgang, auf den ich nachher

zurückkommen werde.
Bleiben wir noch beim Todankünden,
wechseln aber die Ebene: Einst im Denken

und Glauben weit verbreitet waren
bestimmte Vorzeichen. Hierbei handelt
es sich um bestimmte Begebenheiten, die
nach rationaler Erkenntnis keinen kausalen

Zusammenhang mit dem Tod haben.
Kaum jemand wird heute freimütig sagen,
dass er an solche Vorzeichen glaubt, aber
er wird sich handkehrum doch sehr
beunruhigt zeigen, wenn ihm irgendetwas
wiederfahrt, das ihm die Frage entlockt: «Was
soll das wohl bedeuten?»
Wie hilflos sich frühere Generationen
der Welt und dem Schicksal ausgeliefert
sahen, beweist die enorme Vielfalt
solcher Zeichen, die entweder den baldigen
Tod eines Nahestehenden ankünden oder
gleichzeitig, aber fern von dem Sterbenden

stattfinden und somit von ihm künden.
Allen Todesvorzeichen gemeinsam ist,
dass sie aus der Naturordnung der Natur
herausspringen, ausserhalb der Gewohnheit,

des Herkömmlichen stehen oder
wenigstens «merkwürdiger Zufall» sind.
Am häufigsten wird in der Schweiz das
Rufen und Krächzen von Vögeln oder ihr
Erscheinen an einem bestimmten Ort wie
z.B. in der Nähe, auf einem Hausdach, auf
dem Kamin, als Todesvorzeichen gedeutet,
sei es, dass sich ein einzelner Vögel oder
aber eine Gruppe auf diese Weise bemerkbar

macht. Gelegentlich achtet man auch
darauf, wenn ein Vögel ans Fenster stösst.

7 Letzte Ölung ist heute nur noch bei älteren

Katholiken geläufig und bei den anthroposo-
phisch orientierten Christengemeinschaften
sogar üblich. Heute spricht man sonst von
Krankensalbung und vom Versehgang, wenn sich

eine Kommunionsspendung anschliesst. In der

römisch-katholischen und in der christ-katholi-
schen sowie in den orthodoxen Kirchen gilt die

Krankensalbung als heiliges Sakrament.

Vielerorts beziehen sich solche Meinungen

aufbestimmte Vögelarten. Bei uns im
Baselbiet ist der Waldkauz «dr Nachthöiel,
Schuuderhöiel, Wiggle» genannt, der
bekannteste «Dootevogel». Hört man seinen
Ruf «Chum mit», dann ist man sicher,
dass er einem Todgeweihten gilt. Neben
der « Wiggle» und anderen eulenartigen
Vögeln gelten als fast überall gefürchtete
Todesboten die Krähe, der Rabe und die
Elster. Seltener sind es der Wiedehopf, der
Zaunkönig und der Hahn oder auch die
Fledermaus, die bekanntlich ein Säugetier
ist. Diese Tiere werden oft auch «Tote-

piipli» genannt. Wo sich ein Vögel beim
oder auf dem Haus eines Kranken zeigt,
wenn z. B. Krähen morgens auf dessen
Kamin rätschen, liegt es besonders nahe,
dies auf einen bevorstehenden Todesfall
zu beziehen.
Auch andere Tiere sind als Todankün-
der bekannt. So bedeutet es nichts Gutes,
wenn ein Hund um Mitternacht bellt oder
während des Kirchengeläutes ein wehmütiges

Heulen von sich gibt. Der Tod tritt
auch bald ein, wenn ein Hund beim Haus
eines Kranken heult. Todanzeigend kann
auch das Bellen der Füchse oder das
Miauen von Katzen zur Unzeit sein.
Verbreitet ist auch die Vorstellung, dass
der Maulwurf einen Todesfall anzeigt.
Etwa dann, wenn Maulwurfshügel in der
Nähe des Hauses oder unter der Dachtraufe

zu finden sind. Am Bielersee (Twann)
vermied man das Überschreiten eines
Maulwurfhügels, weil man sonst bald
sterben wird, und für ein ganz böses
Zeichen hielt man es in Solothurn, wenn
einem eine Schärmaus über den Weg läuft.
Als letztes Tier sei noch der Holzwurm
erwähnt, denn vielerorts bringt man
noch heute das klopfende Bohren des
Holzwurms in den Wänden mit dem
nahenden Tod in Zusammenhang. Zwar ist
selten vom Holzwurm selbst (als
Eigenbezeichnung) die Rede, meist geben uns

68



bekannte Schilderungen Namen, die auf
die Vorstellung des Todes anspielen, oder
die das regelmässige Geräusch, welches
durch das Bohren verursacht wird, zum
Ausdruck bringen.
Allgemein verbreitet ist die Bezeichnung

Totenuhr, «Dootenüürli» (Baselland),

horloge de la mort, während sich
«Totechlefeli» auf die westliche deutsche
Schweiz beschränkt. Gelegentlich hört
man auch aus der exakten Herkunft des
Tickens in der Wand: Je nachdem nämlich,
ob die «Totenuhr» auf der äusseren Wandseite

oder inwendig zu hören ist, sterbe
ein Nachbar oder ein Verwandter.
Neben den Tieren können auch bei Pflanzen

Todesomen gesehen werden. Sowohl
beim Blühen wie auch beim Aufstängeln
der Hauswurz spricht man weitherum
im Mittelland von einem bevorstehenden

Todesfall. Neigt sich die Hauswurz
beim Aufstängeln gegen das Haus, sterbe

bald jemand im Haus, neigt sie sich

gegen auswärts, so bedeute es den Tod
eines Verwandten. Auch die ungewöhnliche

Erscheinung von weissen Blättern an
Pflanzen (eigentlich eine Folge von Nähr-
stoffrnangel) wird vielerorts als Todesvorzeichen

gedeutet. Besondere Beachtung
findet gelegentlich auch das Verdorren,
Absterben oder Gelbwerden von Pflanzen
in Haus oder Garten, von Bäumen oder
eines Rosenstocks. Als todankündend gelten
zudem bestimmte Träume und unerklärliche

Geräusche, etwa ein Klopfen, Klirren
oder Schlurfen. Manche Phänomene
gehören hier in den Bereich der Parapsychologie,

wie z. B. jener Bericht eines alten
Bauern im St. Gallischen Amden, den Paul

Hugger in den späten 50er-Jahren notierte:
«Wie er eines Abends in fröhlicher Gesellschaft

weilte - er hatte gerade den Götti-
wein bezahlt -, klopfte es an die Haustüre.
Doch er dachte nicht daran aufzuschlies-
sen. Waren es seiner Meinung nach doch
nur Gassenburschen, die einen Anteil am

Trunk heischten. Es klopfte ein zweites,
ein drittes Mal. Schliesslich öffnete er. Da
sah er auf der nächtlichen Strasse seine
Braut schweigend zu ihrem Heimwesen
hinaufgehen. An ihrem Gang merkte er,
dass etwas nicht stimmte. Später erfuhr er,
dass sie zur selben Stunde gestorben war.
Sie diente damals im Toggenburg. Ihre
Eltern hatten ihm verheimlicht, dass sie seit

geraumer Zeit kränkelte.»8
«Das Sterben - als Weggehen aus der
Gemeinschaft, als Abschied von den Lebenden

- gehörte früher in selbstverständlicher

Weise in den Kreis der Familie, der
Nachbarn und Freunde. Ein Sterben am
fremden Ort galt als unheilvoll.»9 Als
noch mehrere Generationen unter einem
Dach zusammenlebten, war es vielerorts
üblich, dass dem greisen Menschen das

Bett in die Stube gestellt wurde, von wo
aus er weiterhin am familiären Geschehen

teilhaftig werden konnte. Ging es ans
Sterben, war die Person von den
Familienangehörigen umringt, um von ihm
Abschied zu nehmen und auch mit Spannung
der letzten Worte des Sterbenden zu
lauschen - Worte, die man dann im Gedächtnis

behielt und bei bestimmten Gelegenheiten

wieder zitierte.
Wie bereits erwähnt, wurde auch ein
Vertreter der Kirche ans Sterbelager gerufen.
Während sich aber in den reformierten
Gebieten die Präsenz der Kirche auf einen
Trostbesuch des Pfarrers beschränkte, war
es bei den Katholiken der eindrückliche
Versehgang, eine eigentliche Prozession.10
Schon seit dem 7. Jahrhundert nahmen
Klerus und Volk die Gelegenheit wahr,
das Tragen des Sakraments zu den Kranken

rituell auszugestalten. Von der Letzten

8 Hugger, Paul. Amden, eine volkskundliche
Monographie. Basel 1961,218.

9 Hugger (wie Anm. 1), 196.
10 Vgl. dazu: Zihlmann, Josef, Wie sie heimgingen.

Hitzkirch 1982, 23-35.

69



Ölung hören wir erstmals 1159, beim Tod
eines Bischofs im bayerischen Freising.
Tatsächlich scheint sich die Letzte Ölung
im Laufe des 12. Jahrhunderts aus der
älteren Krankensalbung zum Sakrament
entwickelt zu haben. Das Konzil von
Florenz sanktionierte dann 1439 diesen Wandel,

der später vom tridentinischen Konzil
bestätigt wurde.
Ein Indiz für den Wunsch, dereinst einen
guten Tod und «wohlversehen mit den
heiligen Sakramenten» (vgl. Formel auf
entsprechenden Drucksachen) von dieser
Welt zu gehen, zeigt die mancherorts einst
zu beobachtende (katholische) Tradition,
Versehgeräte als Flochzeitsgeschenk zu
überreichen: Der Gedanke an den Tod
war also selbst ins Brauchdenken junger
Leute eingebettet!
Überhaupt hatte der Versehgang im
Glaubensleben und in der individuellen
Biographie des katholischen Volkes eine

grosse Bedeutung. Auf dem Lande wurde
der Gang, das «Verwahren» oder «Us-
tröschte» (so im Sarganserland), mit
einer bestimmten Glocke angekündigt, die
oft auch das Alter und das Geschlecht
des Sterbenden erkennen liess. Pfarrer
und Sigrist, beide meist in Weiss, d.h.
im Chorrock oder Chorhemd, begaben
sich auf den Weg. Der Sigrist trug die
Verwahrlaterne und Verwahrschelle. An
manchen Orten, z.B. in den Kantonen
Zug und Schwyz, wurde bis vor wenigen
Jahrzehnten noch ein kleiner schirmartiger

Himmel mitgeführt. Vielerorts traten

die Leute mit den selbstgefertigten
Wachsrodeln oder Verwahrkerzen aus
den Häusern und schlössen sich dem Zug
an. Die andern Leute hielten beim
Vorbeigang des Sakraments bei der Arbeit
inne, knieten nieder und beteten besondere

Sterbegebete, hauptsächlich zu den
Heiligen Fünf Wunden. Vor dem Haus
des Kranken erwarteten die Angehörigen

den Priester mit brennenden Kerzen.

Die Versehgeräte waren im Sterbezimmer
aufgebaut worden: «Ein sauberes Leinen,
ein Kruzifix zwischen zwei Kerzenstöcken,

ein Gefäss mit Wasser, worin der
Priester nach Spendung der Kommunion
die Finger spült, ein zweites Gefäss mit
Weihwasser und einem grünen Zweiglein

«Meist stand vor dem Tisch ein
Knieschemel. Der Priester spendete so die
Sterbesakramente: Beichte, Kommunion und
Letzte Ölung. Heute fällt dieser feierliche
Rahmen weg, er hat dem rein Funktionalen

Platz gemacht. Möglichst unauffällig
bringt der Priester (oder ein Kommunionhelfer)

dem Kranken das Sakrament.
Zu einer Zeit, wo die Medizin noch nicht
so fortgeschritten war wie heute, richtete

man sich von einem bestimmten
Moment darauf ein, dass eine Genesung des
Patienten nicht mehr wahrscheinlich sei.
Von diesem Moment an richtete man alle
Kräfte darauf, das Sterben zu erleichtern
und abzukürzen. Dazu gehörte etwa, dass

man statt dem Unterbett Stroh einlegte,
denn auf Hühner- oder Taubenfedern

stirbt man hart, war die volkstümliche
Auffassung. Dasselbe meinte man auch
im reformierten Bernbiet, wo man eine
Bibel unter den Kopf legte.
Unmittelbar vor dem Tod wurde noch
eine «Römerkerze», eine vom Papst
geweihte Kerze angezündet und um das Bett,
den Mund und die Nase des Sterbenden
geführt; man verwehrte so den bösen
Kräften den Zutritt. Aus dem gleichen
Grund umkreiste man in Sempach auch
das Haus mit einem «Römerglöcklein»."
Derweil beteten die am Bett des Sterbenden

Weilenden, Verwandte und Nachbarn,
oder sagten Lieder und Psalmen her. Mit
dem Eintreten des Todes beginnt die
zweite Phase der Übergangsriten, das pre-

11 Hoffmann-Krayer, Eduard; Geiger, Paul, Feste

und Bräuche des Schweizervolkes. Zürich 1940,
29.

70



käre Zwischenstadium. Während seiner
Dauer ist der Gestorbene ganz unbehaust.
Damit die Seele entweichen kann, wird
vielerorts noch heute ein Fenster oder das
«Seelloch» geöffnet, der Spiegel
verhüllt oder umgedreht, die Uhr angehalten
und im Bernbiet der Wasserkessel in der
Küche ausgeschüttet, weil man meinte,
die Seele habe darin gebadet Wenn der
Hausvater gestorben war, musste man an
die Weinfässer klopfen, sonst werde der
Wein sauer, hiess es früher im Kanton
Zürich. Dasselbe habe ich im Klettgau noch
1979 von einem Weinbauern gehört.
Im Sterbezimmer drückt der Älteste dem
Verstorbenen die Augen zu, wenn sie
halboffen blieben. Nach der Leichenwaschung
wird auch dafür gesorgt, dass der Mund
geschlossen bleibt. Man zieht ihm ein
Totenhemd an, früher oft das weisse
Hochzeitshemd, heute oft auch aus Papier
bestehend und hinten offen. Je nach Wunsch
des Verstorbenen oder der Angehörigen
wird er zusätzlich festlich gekleidet, sogar
das Brautkleid samt Schleier und Kranz
wird dazu verwendet. Die Arme werden
über der Brust gekreuzt oder - primär in
katholischem Milieu - die Hände gefaltet
mit Blumen, Gebetbuch oder Rosenkranz.
Gleich nach dem Eintritt des Todes eilt
im katholisch-ländlichen Raum jemand
zum Sigristen, damit er die Totenglocke
läutet. Auf Grund der Läutart weiss jeder
im Dorf, ob es ein Mann oder eine Frau
ist, welche nun die letzte Reise angetreten
hat. Dieser zum Beispiel auch im
katholischen Birseck bekannte Brauch hat im
Jahre 2003 zu einer kleinen Kontroverse
gefuhrt, als feministische Kreise realisiert
haben, dass der Unterschied des Läutens
sich bei einer Verstorbenen auch durch
die geringere Dauer bemerkbar macht...
Weitherum im alemannischen und
bayerischen Raum wurde der Tote nach dem
Waschen in ein Tuch eingenäht und dann
auf einem Brett aufgebahrt. Im katholi¬

schen Appenzell heissen diese Totenbretter

«Ree-Bretter». Nach dem Einsargen
wurden sie dort mit einfachen Bemalungen

versehen, auch etwa mit Initialen
und Jahrzahlen, und dann am Haus oder
in dessen Nähe aufgestellt. Sie wurden
bewusst aus Weichholz hergestellt, denn
es verband sich mit diesen Brettern der
Glaube: Je schneller ein Brett vermodert
ist, desto kürzer war der Aufenthalt des
Toten im Fegefeuer. (Im Jahre 2009 fand
sich noch ein Haus, der Hof Schlatt, mit
zwei Totenbrettern.)
Für die Tätigkeiten nach dem Eintritt eines
Todes wird schon lange auch ein Bestatter
beigezogen, der noch heute auf dem Lande

oft den Beruf des Schreiners ausübt
und somit auch Sargmacher ist, wie sich
überhaupt viele heute spezialisierte
Bestattungsunternehmen aus diesem Handwerk

entwickelt haben. Diese sind heute
auch oft für die Aufgabe der Todesanzeige

in der Zeitung und für den Druck und
Versand des Leidzirkulars besorgt. Früher
gab es dafür vielerorts eine besondere
Frauensperson, die als «Umesägeri» oder
«Lyychebittere» von Haus zu Haus ging.12
Da früher der Verstorbene aufgebahrt
blieb und bei ihm auch nachts nach
bestimmten Regeln Leichenwache gehalten
wurde, geschah das Umbetten in den Sarg
meist erst kurz vor dem Begräbnis. Dann
begann das, was hierzulande, wo bald
überall klimatisierte Leichen- und Auf-
bahrungshallen vorhanden sind, nur noch
selten gibt: Der Sarg wird mit den Füssen

voran aus dem Haus getragen, wo die
Trauergemeinde darauf wartete, in einem
langen Zug, dem Leichenzug und in ei-

12 In Einsiedeln konnte Frau Margrit Portmann, die
letzte Leichenbitterin, am Ende ihrer Tätigkeit
auf 1600 Todesfälle zurückblicken. - Vgl. auch:

Farner, Martha Katharina, Die Grabbeterin in
Schwyz, in: Schweizer Volkskunde, 67, 1977,
34ff.

71



ner traditionell vorgegeben Abfolge zum
Friedhof zu ziehen. Je nachdem wurde
der Sarg getragen oder auf einem Wagen,
dem Leichenwagen transportiert. Am
offenen Grabe wurde vielerorts die Abdankung

mit Leichenrede gehalten, andernorts

erst nachher in der Kirche, während
man am dritten Ort zuerst mit dem Sarg
in die Kirche ging und erst nachher zur
eigentlichen Bestattung.
Früher war es in manchen Gegenden
üblich, dass zumindest dem engeren Kreis
der Trauergemeinde und den Sargträgern

schon vor dem Leichenzug ein kleines

Mahl serviert wurde, im Wallis, im
Neuenburgischen und im Thurgau wurde
der «Totenwein» ausgeschenkt. Im Val
d'Anniviers stand der Weinkrug sogar auf
dem Sarg und man prostete auch dem Toten

zu.13

Verbreiteter war schon früher das
Leichenmahl, bei dem es oft hoch her ging,
weshalb vorsorgliche Bauern schon zu
Lebzeiten entsprechende Vorräte anlegten,

damit es dereinst an nichts mangle.
Das «Lyychemööli» oder «Todtenfres-
sen», wie es am Zürichsee um 1600 auch
abschätzig genannt wurde,14 steht am
Anfang der dritten Phase, der Phase der
Wiedereingliederung. Besonders deutlich
wird hier die kollektive Bedeutung
ritueller Handlungen, bei der Menschen mit
ihrem neuen Status in ihre Gemeinschaft
wieder aufgenommen werden.
Die Trauerzeit war und ist damit aber
natürlich nicht zu Ende. Am Sonntag nach
der Beerdigung wird im Beisein der
Verwandten, der Gemeinde der Hinschied
des Gemeindemitglieds verkündet. In
katholischen Gegenden wurde früher
mehr als gegenwärtig der siebente und
der dreissigste Tag nach dem Tod ähnlich

13 Hoffinann-Krayer/Geiger (wie Aran. 11), 34.
14 Hauser, Albert, Was für ein Leben. Zürich31990,

327.

wie die Beerdigung gefeiert. Dann war
auch Zeit für die Danksagung an alle, die
ihre Anteilnahme bekundet hatten. Dass
spätestens dann bei Katholiken auch ein
Sterbebildchen ausgegeben wurde, werde
ich später noch ausführen.
Nach einem Jahr und in den nachfolgenden

Jahren fand und findet das
«Jahrzeitgedächtnis» statt. Selbstverständlich war
früher auch die «Leidtracht»: Man trug je
nach Verwandtschaftsgrad unterschiedlich

lang schwarz oder ab einem gewissen
Moment nur noch einen Trauerknopf oder
ein schwarzer Stoff am Oberarm. Aus
dem Süden ist uns bekannt, dass Witwen
oft ihren ganzen Lebtag lang nur noch
schwarz tragen und oft tagtäglich den
Friedhof aufsuchen. Wie es sich
diesbezüglich gegenwärtig in der Schweiz
verhält, illustriert die Umfrage einer
Kundenzeitung im Jahre 2008.15

Unser heutiges Bild von einem Friedhof
oder Gottesacker besteht aus einem oft
ausserhalb des Ortes gelegenen Areal
mit dauerhaften Grabzeichen aus Stein,
Eisen oder auch Holz.16 Das war früher
nicht zwingend der Fall: Auf dem einst
in aller Regel um die Kirche angelegten
Gottesacker, dem Kirchhof, blieb bei
«gewöhnlich Sterblichen» das bei der Beerdigung

angebrachte Kreuz - für Verheiratete

schwarz, für Ledige weiss, für Kinder
weiss oder blau - oft das einzige Grabmal.
In eine fernere Vergangenheit gehört auch
der Brauch, in der Kirche und somit «ad

sanctos», bei den Heiligen, zu beerdigen;
noch heute sieht man in mancher alten
Kirche die Grabplatten, die auch als
Bodenbedeckung dienen.
Auch die Bepflanzung hielt sich früher in

15 Coop-Zeitung, 28.10.2008.
16 Inauen, Theres et al., Ehre nach dem Tod? Eine

Suche nach «Monumenten der Ehre» auf dem
Basler Friedhof am Hörnli. In: Schweizer Volkskunde

100, 2010, 26ff.

72



Ihrer Umwelt
zuliebe:

Bitte
Nachfüllmöglichkeit

beachten.

Wiederbefüllbare
^Becher mit

Kerzen

Abb. 1 : Grablicht-Automat am Friedhof in Murnau, Oberbayern. (Foto D. Wunderlin)

engen Grenzen; mancherorts bemüht man
sich bis in die Gegenwart, auch möglichst
schwarze Erde auf das Grab zu streuen.
Wie eine Gewährsperson aus Burg im
Leimental berichtete, holte man sich diesen
schwarzen Grund idealerweise von einer
alten Meilerplatte, das heisst von einem Platz,
wo früher Holzkohlen hergestellt wurden.
Seit es vielerorts üblich geworden ist, je
nach Ortsbrauch, einen Grabstein zu
setzen oder ein Holz- oder Eisenkreuz
aufzustellen, wird dafür meist Ende Oktober
angepeilt. Besonders wichtig ist dies bei
den Katholiken, feiern sie doch am 1.

November Allerheiligen und am 2. November
Allerseelen. Dann finden an dem für den
Winter vorbereiteten Grab Besuche statt
und oft werden auch Grablichter
angezündet. Die heute nicht nur an Automaten
sondern auch im Supermarkt erhältlichen
Lichter werden - wie Beobachtungen
ergeben haben - heute nicht nur von
Katholiken, sondern auch von Reformierten
aufs Grab gestellt.17 Offenbar entspricht
es heute auch einem überkonfessionel-

17 Trümpy, Hans, Weihnachtsgrün und Kerzen auf
Gräbern. In: Schweizer Volkskunde, 59, 1969,4f.
und 81ff.; 60, 1970, 87ff.; 62, 1972, 103ff.; 63,

1973, 80ff.; 64, 1974, 86ff.; 65, 1975, 65ff.; 67,

1977, 95ff.

len Bedürfnis, dass von den Kirchen in
grösseren Ortschaften und Städten auch
ökumenische Lichtfeiern um Allerseelen
angeboten werden.
In den Geschäften stehen in der Zeit um
den 1. November die Grablichter übrigens

vielerorts einträchtig neben
kürbisorangen Halloween-Artikeln. Dies lässt
sich nicht nur bei uns, sondern ebenso

beispielsweise in Mexico beobachten, wo
dann zusätzlich noch die vielen
Totenschädel und Skelette auf Abnehmerschaft
warten, wird doch in diesem tief katholischen

Land der «Dia de los Muertes»
besonders eigenständig begangen.18

Trauerrituale heute
Mit diesen letzten Bemerkungen sind wir
unmissverständlich in der Gegenwart
angekommen. Und hier sei gleich schon
festgestellt: Es ist nicht nur in manchen
Übergangsphasen ein grosser Wandel, sondern
auch eine starke Verarmung festzustellen.
Dies muss in einer Gesellschaft, die nur
noch zu einem kleinen Teil ländlich lebt
und auch mehrheitlich kirchenfern ist,
auch nicht überraschen. Da heute meist in
einer Klinik gestorben wird, sind ganz be-

18 Persönliche Beobachtungen des Verfassers im
Herbst 2017 in Mexico City.

73



sonders die Rituale der Trennungsphase
marginal geworden und nur noch eine
Angelegenheit der nächsten Angehörigen. Ist
der Tod eingetreten, nehmen einem heute

die gelegentlich sogar ISO-9001
-zertifizierten Professionellen welche mit
Werbung auf ihre umfassenden Dienste
aufmerksam machen, das «Herrichten für
den letzten Weg» ab. Dann erfolgt
unverzüglich die Überführung in einen gekühlten

Aufbahrungsraum beim Friedhof. Als
«Leichenhalle» dient manchmal auch das

ehemalige Beinhaus.
Zwar gestatten noch immer viele aktuelle
«Verordnungen über das Bestattungs- und
Friedhofwesen» (oder wie immer sie heissen

mögen) eine Aufbahrung zu Hause (für eine
Dauer von maximal 72 Stunden), aber davon
wird nur noch selten Gebrauch gemacht.
Wenn wir die amtlichen, in unseren
Zeitungen publizierten Bestattungsanzeigen
als zuverlässige Quelle nutzen, dann zeigt
sich heute rasch, dass die Übergangsphase,

die traditionell in Zeremonien der
Verabschiedung gipfelt, nicht mehr die Regel,
sondern langsam aber stetig zur Ausnahme

wird.
Manchmal nur in der kleingedruckten,
amtlichen Bestattungsanzeige, aber
genauso in den Todesanzeigen, erscheint
sehr oft der Zusatz «in aller Stille begraben»

oder «Bestattung im engsten
Familienkreis». Dieser Entscheid, ob er nun
vom Verstorbenen als letzter Wille oder
von den Angehörigen getroffen wurde,
verwehrt in jedem Fall Freunden,
Vereinskameraden und Nachbarn die Verabschiedung,

wie sie bei einer Feier mit Pfarrer
oder auch ohne kirchlichen Segen möglich

gewesen wäre.
Angesichts der zunehmenden Zahl an
kirchenfernen Menschen, die auch bei
einem Todesfall nichts mehr mit der Kirche
oder einem Pfarrer zu tun wünschen oder
umgekehrt als regelmässiger Kirchgänger
nicht erleben wollen, wie in einer vollen

Abdankungskapelle selbst das gemeinsam

gesprochene Vater unser im Himmel
nur noch dünn zu hören ist, kann man
den Entscheid für «Ex- und Hopp zum
Lebensende»19 ein Stück weit verstehen.
Da hilft auch nicht, dass viele Priesterinnen

und viele Pfarrer sich heute grösste
Mühe geben, eine Abdankung den
geänderten Bedingungen anzupassen und sich
nicht nur mit der Lektüre von einschlägigen

Büchern aus dem Regal «praktische
Theologie» weiterzubilden, sondern sich
sogar Rat in der «Trauerakademie»20 und
bei Theaterleuten zu holen, wie dies 2008
in Zürich erstmals geschah.21
Ich sehe darin einen (verzweifelten?)
Versuch der Kirche, den Trend für aus-
serkirchliche Abschiedszeremonien zu
stoppen. Hier hat sich nämlich ein neuer
Markt geöffnet, die Ritualberatung. Darin

sind heute auffällig viele Frauen tätig,
die oft ein abgeschlossenes Theologiestudium

hinter sich haben oder sogar im
Kirchendienst tätig sind oder waren.22 Im
Gespräch entwickeln sie mit den Menschen,
die sich von der Institution «Kirche»
verabschiedet haben, ein feierliches Ritual,
das jene Lücke auffüllt, welche durch den
bewussten Verzicht auf christliche Rituale
entstanden ist. Oft sind die neuen Formen
zwar gar nicht so weit vom Traditionellen

entfernt: Elemente wie Wasser, Erde,

19 Elisabeth Wehrmann von der «Zeit» (Hamburg)
in der «SonntagsZeitung» (Zürich) vom 2. Mai
1999.

20 Die europaweit erste «Trauerakademie» entstand
in Bergisch Gladbach: «Innovative Trauerökologie

lernen in nur drei Tagen» (wie Anm. 14).
21 «SonntagsZeitung», 26. Oktober 2008: «Die per¬

fekte Beerdigung. Die reformierte Kirche zählt
bei der Ausbildung auf die Hilfe von Showprofis».

22 SonntagsZeitung, 26. Mai 1996: «Raus aus der

Kirche, rein ins Ritual. Beraterinnen für aus-
serkirchliche Zeremonien befriedigen das

UrBedürfnis nach Spiritualität».

74



Stein, Kerzenlicht und Musik werden oft
übernommen, wenn auch letztere definitiv

nicht aus dem kirchenmusikalischen
Repertoire stammt, was man allerdings
heute auch bei kirchlichen Abdankungen

beobachten kann. Wird noch ein
vielleicht der Freidenker-Bewegung
angehörender Trauerredner beigezogen,

verwendet dieser oft die gleichen
Bilder, wie sie von einem Vertreter der
Kirche gebraucht würden, nur das Wort
GOTT wird nicht gebraucht. Für ein
nicht-kirchliches Abschiednehmen, das

grundsätzlich an einem frei gewählten
Ort stattfinden kann, bieten vor allem
städtische Friedhöfe auch eine
Abdankungshalle an, die frei von religiösen
Zeichen ist. Das einzige Bild ist dann
vielleicht eine bei der Urne aufgestellte
Fotografie oder Kinderzeichnungen, doch
dies kann man ebenso bei einer christlichen

Abdankungsfeier sehen. Auch hier
ein Ausdruck eines generell erhöhten
Bedürfnisses der Partizipation und der
Mit-Gestaltungsfreude der Angehörigen,
wozu nicht zuletzt auch die Zunahme
von Abdankungsfeiern in Mundart
gehört.

Ich bin vorhin ausgegangen von der
Feststellung, dass «stille Bestattungen»
und solche «im engsten Familienkreis»
stark zugenommen haben und so ein
Abschiednehmen durch das weitere Umfeld
des Verstorbenen verunmöglichen.
Schwieriger geworden ist heute aber
auch ein späterer Grabbesuch. Dies
hängt nicht bloss damit zusammen, dass

vor allem in Urbanen Räumen Erdbestattungen

immer seltener werden und noch
ca. 20 Prozent ausmachen.23 Denn die in

23 Zahlenangabe aus Basel. Laut Wikipedia wird in
der Schweiz bereits seit mind. 1998 mehrheitlich
kremiert. Basler Zeitung. 5. Dezember 2005:

«Sarggräber werden immer seltener. Erst in den

letzten zehn Jahren haben Baselbieter Skepsis

vielen Städten Zentraleuropas vor
mittlerweile über 100 Jahren aufgekommene
Kremation, zu der man sich seit der
Jahrtausendwende auch aufdem Lande(ohne
Unterschied bei der Konfession)24
mehrheitlich entschliesst, sieht ja vor, dass
die mit der Asche gefüllte Urne entweder
in ein Urnengrab oder in eine Urnenni-
schenwand, ein Kolumbarium, verbracht
wird. Doch mit diesen Beisetzungsarten
ist zwingend verbunden, dass auf dem
Grabmal oder auf der Nischenstirnwand
Namen und Lebensdaten des Verstorbenen

zu lesen sind. Nun gibt es aber heute
auf vielen Friedhöfen auch die immer
beliebter werdenden Gemeinschaftsgräber,

die auch eine anonyme Beisetzung
erlauben. Auf dem Basler Zentralfried-
hof, dem Hörnli, wurde übrigens bereits
1941 das «Grab der Einsamen» errichtet;
heute erfolgen mehr als 40 Prozent der
Beisetzungen im Gemeinschaftsgrab.25
Gründe für diese tendenziell noch
immer zunehmende Bestattung sart sind
neben dem Wunsch, niemandem zur Last
zu fallen, auch die heute vermehrt weit
auseinander wohnenden Familienangehörigen

(Problem Grabpflege!)26 und
die Tatsache, dass in Patchwork-Famili-

vor der Feuerbestattung verloren».
24 1963 erlaubt die katholische Kirche die Feuer¬

bestattung, nachdem sie diese 1892 noch unter
Androhung der Exkommunikation verboten hatte.

Bereits 1876 entstand auf dem Camposanto
in Mailand das erste Krematorium Europas,
finanziert von dem aus Zürich stammenden Textil-
kaufmann Albert (von) Keller. - Vgl. Thalmann,
Rolf, Urne oder Sarg. Auseinandersetzung um
die Einfuhrung der Feuerbestattung im 19.

Jahrhundert. Bern / Frankfurt a. M. / Las Vegas

1978, 109 f.
25 Basler Zeitung, 29. März 2011 : «Gemeinschafts¬

grab entspricht neuen Bedürfhissen».
26 Basler Zeitung, 19. Mai 2007: «Mit neuen Grab¬

typen entfällt der Unterhalt durch Angehörige»
(betrifft neue Anlage mit Urnenplattengräbern in
der Fricktaler Landgemeinde Zeiningen/AG).

75



en die generationenübergreifenden
Bindungen oft lockerer sind.27

Dem Trend folgend, wurde 2012 bei der
Reformierten Kirche Basel die Möglichkeit

erwogen, ihre Verstorbenen auf dem
eigenen Kirchengrund zu bestatten, wie
das bis ins 19. Jahrhundert üblich war und
wie es wieder - als Asche - in der
Christkatholischen Kirche am Basler Totentanz
möglich ist.28 Im thüringischen Erfurt
beispielsweise hat die katholische
Bistumsleitung sogar ein Kolumbarium mit
weit über 600 Urnennischen in der mitten
in der belebten Altstadt stehenden,
gotischen Allerheiligenkirche eingerichtet.29
Bekanntlich gibt es in der Schweiz keinen
Friedhofszwang. Wenn dem Friedhofsamt
ein würdiger Umgang mit der Asche
garantiert werden kann, darf aufWunsch der
Angehörigen die Asche nach der Kremation

auch nach Hause genommen30 und
die Urne in der Wohnung aufgestellt oder
deren Inhalt im Garten verstreut werden.
Modern geworden und offenbar einem
gewissen Bedürfnis entsprechend sind auch
See- und Flussbestattungen, Ballon- und
Helikopter-Bestattungen31. Einen grossen
Stellenwert besitzen seit einiger Zeit die

27 Dies hat auch Auswirkungen auf die Einrichtung
von Familiengräbern: Basler Zeitung, 17.

September 2007: «Familiengräber verlieren zunehmend

an Bedeutung».
28 Basellandschaftliche Zeitung/bz Basel, 21.12.2012.
29 http://www.bistum-erfurt.de/front_content.

php?idcat=1968 (Zugriff: 20.10.2017)
30 In Basel sind es jährlich mehr als 300 Urnen, die

herausgegeben werden, das heisst mehr als 15

Prozent von allen Kremationen auf dem Basler
Hörnli: «Auslaufmodell Friedhof».
Basellandschaftliche Zeitung/bz Basel, 21.12.2012

31 Facts, Nr.17, 1995: «Letzter Wille - Vom Winde
verweht». - https://www.schweizer-naturbestat-
tung.ch/: Die Firma bietet u. a. an: Bestattungen
im Wald, bei einem Baum, im Fluss, Bergbach,
See, auf einem Felsband, auf einer Alpenwiese,

auf dem Gletscher, im Wind. (Zugriff:
20.10.2017)

Bestattungen in einem dafür bestimmten
Waldstück. In der Schweiz führend ist
die im thurgauischen Mammern ansässige

Friedwald GmbH, die in derzeit 12

Schweizer Kantonen (Deutschschweiz
und Jura) über 60 Friedwälder betreibt,32
wohl etwa weitere fünfzig «Waldfriedhöfe»

werden hauptsächlich von
Bürgergemeinden, aber auch gelegentlich von
Bestattungsunternehmen, unterhalten.33
Durch die Medien auch hierzulande
bekannt geworden ist die «Oase der Ewigkeit»

im Val d'Hérence (Unterwallis),
welche der deutsche Geschäftsmann Dietmar

Kapelle gegründet hat und die vor
allem bei Deutschen sehr beliebt ist.34

Auch der «Tierfriedhof am Wisenberg»
bei Läufelfingen bietet ab Fr. 4900 - eine
Urnenbestattung von Mensch und Tier.35

32 http://www.friedwald.ch/de/friedwaelder/stand-
orte (Zugriff: 20.10.2017). In der Nordwestschweiz

von dieser Firma werden Friedwälder in
Ziefen BL, Kaisten AG, Dornach SO, Nuglar-St.
Pantaleon SO unterhalten.

33 In der Nordwestschweiz finden sich weitere

Waldstücke, die für Bestattungen ausgewiesen
sind: Diegten BL, Läufelfingen BL,NusshofBL;
Olsberg AG, Wittnau AG. Auch auf dem Basler
Friedhof Hörnli sind im obersten Teil Beisetzungen

bei einem Baum möglich - bei Wahrung der

Anonymität.
34 Basler Zeitung, 20. November 2006: «Zur letz¬

ten Ruhe auf die Alp». - Basler Zeitung, 24.

April 2007: «Totentourismus» stösst den
Wallisern sauer auf». - Heimatschutz/Sauvegarde,
4/2006,8- 11.

35 http://www.wenn-mein-tier-stirbt.ch/l_inhalt/
tierfriedhof.html: Neben dem Tierfriedhof in
Läufelfingen betreibt die in Seon beheimatete
Firma noch einen weiteren Tierfriedhof in
Emmenbrücke, zudem einen Tierfriedwald (Zugriff:
20.10.2017). In der Basler Zeitung, 15.8.2007,
werden im Artikel «Bald auch Menschen auf
dem Tierfriedhof» die reformierte Läufelfinger

Pfarrerin und Theologin Margrit Baischeit,
Pfarrer Markus Christ, Präsident des

reformierten Landeskirchenrats und der katholische
Bischofsvikar Erich Häring zitiert. Alle drei se-

76



Abb. 2: Erinnerung an eine Verstorbene: Fingerring
aus menschlichem Haar, Basel, um 1900. (Sammlung

Museum der Kulturen Basel, Inv. Nr. VI
17316; Foto D. Wunderlin)

Eine solche erlaubte Zürich bereits um
2005 auf einem städtischen Friedhof;
nicht erlaubt wurde dort allerdings, dass
der Name des Tieres am Grabstein der
verstorbenen Frau eingetragen werden
durfte.36

Als aparte Möglichkeit genannt seien
schliesslich auch Schmuckstücke mit
Asche oder als Diamant, der aus Asche
generiert wird. Hier sind wir aber wieder
recht nahe an den einst beliebten Fingerringen

und Uhrketten aus Haaren von
Verstorbenen und auch bei Haarbildern als
früher beliebte Zimmerdenkmale.37

hen letztlich keine ethischen Gründe gegen eine

Bestattung der Asche eines Menschen auf einem
Tierfriedhof.

36 Auf dem kommunalen Friedhof des Lagunen¬
städtchens Grado (zwischen Venedig und Triest)
entdeckten wir in einer Urnennische die
Fotografie eines dort begrabenen Spaniels.
(Beobachtung des Verfassers; 11. Juni 2011).

37 Haarandenken zeigt unter anderem die Sammlung

Friedhof Hörnli, eines der wenigen Sepul-
kralmuseen Europas, das eine wertvolle
Dokumentationsstelle zu unserem Bestattungswesen
darstellt, www.sammlunghoernli.ch

Todesanzeigen
Das heute offensichtliche hohe Bedürfnis
nach Persönlichem und Individuellem
bei den aktuellen Trauersitten zeigt sich
auch bei den Todesanzeigen, was schon
damit beginnt, dass der schwarze Rand
oft durch eine dünne Linie ersetzt ist
oder ganz fehlt. Nicht zuletzt dank dem
verbreiteten Besitz von Computern mit
entsprechender Software, scheinen nun
bei der Gestaltung der Trauerdrucksachen

fast keine Grenzen mehr vorhanden
zu sein. Allerdings gilt diese Feststellung
fast ausschliesslich für die Todesanzeigen
der deutschen Schweiz. Denn jene der
anderen Regionen unseres Landes und auch
des umliegenden Auslandes folgen doch
noch stärker der etwa hundertjährigen
Tradition der Todesanzeige in der Tagespresse.
Auffallend bei den Todesanzeigen der
Westschweiz - ausser im Kanton Jura -
ist, dass die Angehörigen vor dem Namen
des Verstorbenen aufgeführt werden.
In Italien und im Tessin bekunden nahe
und ferne Angehörige, aber auch Freunde,

Behörden, Firmen und Vereine mit
kleinen Kondolenzanzeigen ihre
Anteilnahme. Beliebt ist dort auch die Herz-
Darstellung, die eigentlich einst nur von
Atheisten verwendet wurde.
Noch immer selbstverständlich ist bei guten

katholischen Familien das Kreuz in
den Todesanzeigen. Ebenda findet sich
zudem, wenn auch in rückläufiger Zahl,
die Formulierung «Es hat Gott gefallen»
oder der Hinweis auf den Empfang der
heiligen Sterbesakramente. Noch eher zu
lesen ist hingegen die Einladung zur Feier
des «Zweiten Gedächtnisses», des Dreis-
sigsten oder - so im Fürstentum Liechtenstein

- zum Rosenkranz am Vorabend der
Beerdigung.
Bei etwa 30 Prozent der Todesanzeigen
findet sich meist oben rechts ein Spruch.
Längst ist es nicht mehr bloss ein Wort aus
der Bibel, etwa eine Passage aus einem



Abb. 3: Kleinplakat mit Papierornament. Syrien,
Damaskus, Quartier Bab Tuma, 2008. (Foto D.
Wunderlin).

Psalm. Viel öfters sind es heute sinnreiche

Sätze von Denkern und Autoren von
Goethe über Gandhi bis Groenemeier.
Favoriten scheinen aber Rainer Maria Rilke
und Flermann Hesse, Albert Schweitzer
und Dieter Bonhoeffer zu sein.38 Daneben
finden sich aber in Deutschschweizer
Todesanzeigen auch immer noch Verse, die
wohl aus der einschlägigen Spruchsammlung

des Beerdigungsinstitutes stammen
und als deren Autor wohl der grosse
Anonymus zeichnet.
Wer eine Tageszeitung der 1960er- oder
auch der 1970er-Jahre durchblättert, wird
noch kaum das fotografische Porträt des
oder der Verstorbenen in der Todesanzeige

oder Danksagung finden. Aber in jener
Zeit liegen die Anfange eines Brauchs,
der heute längst nicht mehr nur in den

38 Nota bene alles Männer! Die geschilderten
Sachverhalte beruhen auf einer quantitativen
Auswertung von zwei Tageszeitungen der

Region Basel im Zeitraum März bis Juni 2011. -
Viele in den Traueranzeigen erscheinenden Verse

stammen tatsächlich nicht von den Personen,
die als Quelle genannt werden! Vgl. dazu Walter
Hollstein in: SonntagsZeitung, 30.8.2017: «Der
Club der falschen Dichter».

Zeitungen mehrheitlich katholischer
Regionen oder in Anzeigen für verstorbene
Katholiken augenfällig wird. Wir meinen
uns nicht zu täuschen, dass die ersten Fotos

in Tageszeitungen in traditionell
reformierten Gegenden und Städten in
Todesanzeigen für Italiener oder für katholische
Innerschweizer erschienen sind. Das also
um etwa um 1970 aufkommende Bedürfnis

für ein Foto in Todesanzeigen oder in
Danksagungen steht meines Erachtens im
direkten Zusammenhang mit dem
Niedergang der Sterbebildchen. Zu diesem
Brauchrequisit später noch einige Sätze.

Schnüsi lebwohl, Tü

Abb. 4: Kommunikation mit dem Jenseits. Aus dem
Tages. Anzeiger, Zürich, 2011.

In vielen Ländern Süd- und Osteuropas,
aber z. B. auch in der christlichen Diaspora

Syriens, verbreitet sind auch die
Todesanzeigen in der Form eines Kleinplakates.

Diese sind billiger als die sehr teure
Zeitungsannonce, schnell gemacht und
kommen somit auch dem Umstand entgegen,

dass im Süden meist schon nach 48
Stunden beerdigt ist. In Italien habe ich
auch beobachtet, dass in den letzten zwei
Jahrzehnten nun auch das fotografische
Porträt des Verstorbenen auf das Plakat
kommt und seit wenigen Jahren auch
zunehmend als Farbbild erscheint.
Todesanzeigen lassen oft auch soziale
Unterschiede erkennen. So rücken adelige

Familien und auch grosse Firmen im
Format oft recht auffällige Anzeigen ein,
wo manchmal der Firmenname oder das

Logo mehr ins Auge fällt als der Name
des Verstorbenen.
Während sonst der Dialekt (als so
genannte Sprache des Herzens) noch eher
die Ausnahme ist, scheint er bei Vereinen

gerne gebracht zu werden.

78



Guggemuusig Alti Garde

Myr sin druurig well dr

Peter
mit de Cinelle nye me Fasnacht mit yys mache kaa.

Abb. 5: Dialekt ist bei Todesanzeigen von Fasnachtscliquen

sehr beliebt. Aus der Basler Zeitung, Basel,
2011.

Für Aussenstehende geradezu unlesbar
kann eine Freimaurer-Todesanzeige sein.
Dass eine solche Anzeige sogar in einer
Zeitung, die von einem Bischof
herausgegeben wird, erscheinen kann, ist sicher
auch ein Zeichen unserer Zeit.
Ebenfalls ein Zeichen unserer Zeit ist
der Einsatz der elektronischen Medien
im Totenkult. Obschon es in Ratgebern
auch schon als unschicklich bezeichnet
wurde, per Mail zu kondolieren, wird
dieser Weg natürlich zunehmend genutzt.
Schon lange bevor als erstes Schweizer
Bestattungsunternehmen eine Firma im
Fricktal im Jahre 2003 nicht bloss
Todesanzeigen ins Netz stellte, sondern
auch die Möglichkeit zur Kondolenz
gab,39 wurden in den USA virtuelle
Friedhöfe eingerichtet. Die ersten dürften

mindestens um 1996 entstanden sein,
und wohl Anfang November 1998 hörte
man in der Schweiz von der ersten
Internet-Gedenksite, die von der Verstorbenen

Marcy Burt Butz gleich selber

39 Basler Zeitung, 11. November 2003 : «Tröstende
Worte im Online-Kondolenzbuch».

eingerichtet worden war.40 Ebenfalls auf
elektronischem Weg - nämlich über
Privatradio und Lokalfernsehen - verbreitet
werden zum Beispiel im Oberwallis täglich

die Nachrichten vom Ableben von
Mitbürgern, wobei auch die Angabe über
das Beerdigungsdatum nie fehlt. Wie
bereits erwähnt, gehört nach Arnold van
Gennep das sich an eine Abdankung oder
Bestattung anschliessende Leichenmahl
bereits zur Wiedereingliederungphase. In
dieselbe dritte Phase gehören zudem die
Verteilung der Sterbebilder, der Entscheid

"Un Massone non muore mai, cambia soltanto dimora"

La Rispettabile L.-. M.\ II Dovere all'Or/. di Lugano, ha il

mesto compito di annunciare che il Fr.'.

Giancarlo Puccio
V.-.M.'.i.-.C.'.

ha deposto gli Attrezzi ed ha raggiunto l'Oriente Eterno.

Le esequie con Rito Massonico, avranno luogo nel Tempio
Crematorio di Lugano, mercoledi 15 settembre alle ore
11.00.

II Capitolo "La Ragione" e l'Areopago "Pax et Libertas",
nella Valle di Lugano, annunciano con dolore la scomparsa
del

Cav.: Giancarlo
Puccio 32°

Principe del Real Segreto
II suo alto esempio continuera ad illuminare i lavori delle
nostra Officine.

Abb. 6: Todesanzeigen für einen Freimaurer. Aus:
Giornale del Popolo, Lugano 2010.

über die Grabmahlgestaltung sowie andere

Handlungen, welche die Erinnerung an
den/die Verstorbene(n) bewahren helfen

- also die Elemente der Memorialkultur.

Sterbebilder
In verschiedenen Privatsammlungen,
aber ebenso in Museen und Staatsarchi-

40 SonntagsZeitung, 8. November 1998: «Asche

zu Asche, Pixel zu Pixel», www.goodbye-world.
com

79



ven katholischer Regionen finden sich
teilweise umfangreiche Bestände eines

Ephemericum, das man regional als
Totenbild, Totenzettel, Sterbezettel, Leid-
helgeli, Leidbild(chen), Sterbebild(chen),
Trauerbild, Trauerzettel, Leichenzettel
und Grabzettel bezeichnet.
Das Sterbebildchen ist ein katholisches
Brauchrequisit und heute nur noch in
manchen katholischen Stammlanden als
Element der Memorialkultur verbreitet.
Die Zeiten sind aber vorbei, als das einst
massenweise vorgedruckte Bildchen aus
Offizinen in Paris und Bayern aber auch
bei Benziger in Einsiedeln in die kleineren

und grösseren Druckereien geliefert
wurde, um dann im Auftrag der Trauerfamilie

mit den individuell gewünschten
Angaben ausgestattet zu werden. In den
letzten Jahren begannen Laien und
Wissenschaftler der Kleindrucksache
vermehrt Beachtung zu schenken und ihren
Quellenwert aus verschiedenen Gründen
zu würdigen.
Selbstverständlich sind in neuerer Zeit auch
grössere Bestände in Online-Datenbanken
gestellt worden, was auch die Genealogen
freut, die selber aktiv den Zugang fördern.
So arbeitet die Westdeutsche Gesellschaft
für Familienkunde e.V an einem grösseren
Projekt, das aktuell 259.729 Totenzettel aus
verschiedenen Sammlungen enthält - mit
Sterbe-Daten bis ins Jahr 1600 zurück.41 An
Sammlungen wird ebenso z. B. in Bayern,
im Tirol und im Fürstentum Liechtenstein,42
aber auch in der Schweiz gearbeitet. Zu
nennen sind hier namentlich Graubünden43

41 https://www.wgff-tz.de/index.php
(Zugriff: 20.10.2017)

42 Auf Privatinitiative von Bruno Allgäuer, Nen-
deln, derzeit 10'820 Bilder: www.sterbebilder.li

(Zugriff 23.10.2017)
43 https://www.gr.ch/DE/institutionen/verwaltung/

ekud/afk/sag/aktuelles/Seiten/Totenbilder.aspx
(Zugriff: 20.10.2017)

und die Zentralschweiz.44 45 Der Verfasser
konnte 2011 im Haus zum Dolder - Sammlung

Dr. Edmund Müller, Beromünster LU,
eine Ausstellung mit Begleitpublikation
mitgestalten. Anlass dazu gaben Müllers
rund 1200 «Leidhelgeli»; ein alphabetisches

Verzeichnis zur Sammlung ist in der
Folge online gestellt worden.46

Die seinerzeitige und auch nicht
abgeschlossene Beschäftigung mit dem Thema
erlaubt uns, hier nur ganz kurz etwas zur
Geschichte und Funktion der «Leidhelgeli»

zu sagen. Der im Zeitalter der
Gegenreformation in Holland entstandene
Brauch, mittels eines Andachtszettels zur
Erinnerung und zum Gebet für die Seele
des Verstorbenen zu bitten, erreichte um
die Mitte des 19. Jahrhundert auch die
katholischen Regionen Süddeutschlands,
Österreichs und der Schweiz. Sterbezettel
waren übrigens ursprünglich nur in
vermögenden Kreisen verbreitet und hielten
sich dort aber auch noch, als sie allgemein
wurden. Das zeigen beispielsweise erhaltene

Zettel von Sissi, von König Astrid
von Belgien und von John Kennedy
Waren die frühen sehr einfach und oft auch
mit handschriftlichen Zusätzen versehen,
so kommt zur Kurzbiografie auch ein
fotografisches Porträt hinzu. Dieses nimmt
im Laufe der Zeit immer mehr Raum ein

44 http://portraitarchiv.genealogie-zentral.ch/page.
php (Aktuell knapp 200'000 Totenzettel;
Zugriff 20.10.2017

45 Hinzuweisen ist auch auf die folgende wertvolle
Publikation: Christen, Matthias, Die letzten Bilder,

Tod, Erinnerung und Fotografie in der
Zentralschweiz. Baden 2010.

46 Titel von Ausstellung und Publikation: Zum
frommen Andenken, Leidhelgeli/Sterbebildchen

in der Sammlung Dr. Edmund Müller.
Erschienen in der Reihe: Kostbarkeiten aus dem
Dolderhaus in Beromünster, Heft 12, 2011. -
Das alphabetische Verzeichnis ist abrufbar über:

http://www.hauszumdolder.ch/docs/Leidhelge-
li_alphabetisch.pdf

80



um frommen 2lnöeuFen
hit (fichttc

an bas

ïl)ïnnii;ï)iijî JTriiuInn

fllitglictl und .ficficcrin des <f nglifcMo
3nftitntg B. M. V. 3u £indau,

loeldjc liai) mcljrjärjrigciit «ribeu uub öfter«
SinpfQnfi bet fteUigcti Stcrtifatramente qui
4. ïïlai 1890 (dig ira fiettu oetftfjieb. Sic
errcirijfe tin filter sou U5^ai)ccti IPDtonatcu,

»on roelcfieu fie fiscal)« ira 3uftitute
»Klebte.

„Siifies Tjcvj meines 3rlu gib, bn|i M)
immcï mefir IHdi lieb!"

(300 Sage Slblttß-)

„Eîein Hefus Barmljei-fiflftcit!"
(100 £agc älblafi.)

„Sflljes Bee) maria, fei meine Beffuitfl."
(300 Sage SlblQfi.)

£itcr,ir. jnfiituf (lllidnic! ë-eifi) 2(ùgsbucg.

Abb. 7/8: Vorderseite und Rückseite eines Sterbebildchens aus Bayern, Lindau, 1890 (PB D. Wunderlin).

und füllt im 20. Jahrhundert randabfallend
die ganze Seite. Ab Mitte des 20. Jahrhunderts

verschwindet dann zunehmend die
religiöse Komponente, zumal nach dem
2. Vatikanischen Konzil nun auch das

private Mess- und Liederbuch als einer
der traditionellsten Aufbewahrungsorte
für die Sterbebildchen ausser Gebrauch
kommt. Seither werden hierzulande
Sterbebildchen im zunehmenden Masse als
etwas Antiquiertes und nur noch in
konservativen Kreisen Gebräuchliches
angesehen, das zudem vor allem noch in den
katholischen Stammlanden bekannt ist.
Heute ausgegebene Sterbebildchen erfahren

ein ganz unterschiedliches Schicksal:
Man stellt sie auf dem Büffet auf, steckt
sie hinter einen Bilderrahmen, klebt sie in
ein Album, versorgt sie in eine Schachtel
oder gibt sie zum Altpapier.
Anders in Oberbayern, in Teilen Österreichs

und im Südtirol, wo Danksagun¬

gen in Form von meist vierseitigen
Sterbebildchen noch sehr verbreitet, ja üblich
sind. Die Kleindrucksache wird zum Teil
vor dem Dreissigsten und somit als Einladung

zum Zweiten Gedächtnis verschickt,
heute oft mit Perforation zum Abtrennen.
Nicht unüblich ist noch immer, dass es
beim Dreissigsten verteilt wird, wobei
danach meistens einige beim Schriftenstand
noch zur Mitnahme aufliegen.
In Analogie zu den Tafeln der Kriegsgefallenen,

wo die Gefallenenbildchen47
fest montiert sind, findet sich in manchen
Kirchen Oberbayerns, Westösterreichs
und des Südtirols auch ein Ort, wo die

47 Bader, Hansjörg, «Und rot färbte sich mein Edel¬

weiss», Tiroler Sterbebilder von Gefallenen des

Ersten Weltkrieges. In: Vanja, Konrad; Milano,
Alberto; Lorenz, Detlef; Wunderlin, Dominik,
Arbeitskreis Bild Druck Papier, Tagungsband
Basel 2013. Münster i. W. 2014, 159ff.

81



gitr Sriltimwg

(Emanuel Bernoulli,
grborrn ben 1. 2lwgu|t 1833,

geftorbrn ben ß. Februar 1885. •***'.

gehalten ben 9. Februar 1885

burdj

§. jfretswerß,
Blatter.

®rutf non gerb. SHie^m/ÄanonengaHc 32 in Salti.

Abb. 9: Titelblatt der Broschüre mit der Leichenrede
auf Emanuel Bernoulli, gehalten am 9. Februar

1885 (Privatbesitz).

Abb. 10: Das Totenbuch in der Bischofskirche von
Vaduz, Fürstentum Liechtenstein, 2011 (Foto D.

Wunderlin).

Bildchen der verstorbenen Gemeindemitglieder

für etwa ein Jahr sichtbar bleiben.
Da es im genannten geografischen Raum
auch - wie auch in vielen anderen
katholischen Gegenden - Fotos an den definitiven

Grabzeichen hat, werden Sterbebildchen

auch eingeschweisst und ans frische
Grabkreuz montiert. Ebenfalls nachvollziehbar

ist auch, dass sich Sterbebildchen
an Wallfahrtsorten finden.

Leichenreden im Druck,
Totenbuch, Jahrzeitgedächtnis
Vor allem im 19. Jahrhundert üblich war
in der Basler Oberschicht die gedruckte

Leichenrede. Diese noch heute
existierende Drucksache, welche bis in die
frühe Neuzeit zurückreicht, zeigt seit

etwa 1900 oft auch das fotografische Porträt

des Verstorbenen. Diese Broschüren
werden allen geschickt, die ihre Anteilnahme

bekundet haben - ist also durchaus

vergleichbar mit dem katholischen
Sterbebildchen und den Nekrologen in
den Zeitungen oder den Totentafeln in
Periodika wie z. b. in Volkskalendern.
Auch in Kirchen, so in Vaduz oder auch
im Tirol, wird auf längere Dauer der
verstorbenen Gemeindemitglieder erinnert.
So in der Bischofskirche Vaduz durch
ein Totenbuch, das Tag für Tag zeigt, wer
heute Todestag hat. Und ebenso z. B. in
Osttiroler Pfarreien, wo die Parten, also
die Todesanzeigen, in einem Ordner mit
Sichthüllen stecken, und dadurch dem
Kirchgänger zugänglich bleiben.

82



Als eine weitere Form, die nur bei den
Katholiken bekannt, aber auch nicht
mehr allgemein üblich ist, muss das

Jahrzeitgedächtnis genannt werden. An den
Jahrestag eines Verstorbenen wird an
entsprechenden Orten heute manchmal über
eine sehr lange Zeit erinnert; das Todesjahr

geht derzeit gelegentlich bis in die
1960er-Jahre zurück, wie diese Beispiele
aus dem Tessin und aus Zürich belegen.
Zu einer gerafften Darstellung der Se-

pulkral- und Memorialkultur im Wandel
gehören natürlich auch die Friedhöfe.
Früher lagen sie um die Kirche, heute
sind sie meist an der Peripherie einer
Siedlung und nicht selten als Park angelegt.

Es fällt auf, dass in den Medien
immer wieder auf die starke Reglementierung

verwiesen wird, die für Ordnung auf
den Friedhöfen sorgen sollte.48 Geregelt
sind nicht etwa nur die Öffnungszeiten
oder die Zugangssperre für Hunde,
sondern auch z. B. die Bepflanzung oder die
Grösse und Materialität der Grabzeichen.
Vielerorts wird die Einheitlichkeit derart
weit getrieben, dass nur Grabkreuze aus
einem ganz bestimmten Material erlaubt
sind oder dezidiert nur das christliche
Kreuz als Symbol erscheinen darf.
Allein schon wegen der Kirchenferne vom
immer mehr Menschen kann der Schluss

gezogen werden, dass sich solche
Regelungen nicht in alle Zukunft retten
lassen. Schon haben verschiedene lokale
Debatten dazu geführt, dass nicht mehr
aufjedes frische Grab ein Holzkreuz mit
Namensschild gestellt werden darf.
Und nicht nur auf dem Basler Zentral-

48 Beispiele: Tages-Anzeiger, 12. Januar 1985;
«Friedhofskultur anno 1985: Ordnung muss
sein». - Tages-Anzeiger, 3. Juli 1996: «Gegen
uniforme Friedhöfe». - Basler Zeitung, 8.

September 2003: «Gemeinde Binningen will perfekte

Gräber». - Beobachter, Nr. 23, 2006: «Nichts
ist so genormt wie der Tod».

friedhof musste sich das Friedhofamt 2003
dem lange abgewehrten Wunsch beugen,
auch ein fotografisches Porträt auf dem
Grabstein zuzulassen.49 Der Brauch des

Fotos auf dem Grabstein geht übrigens
ins letzte Viertel des 19. Jahrhunderts
zurück und löste damals recht schnell die auf
oberschichtlichen Grabmälern gemalten,
reliefierten oder als Skulpturen ausgeführten

Porträts ab. Im Gegensatz dazu sind
fotografische Porträts schon recht profan -
erst recht, wenn sie den Verstorbenen oder
die Verstorbene in einem Knipserbildchen
zeigen
Obwohl wir nun nicht immer explizit
darauf hingewiesen haben, zeigt sich der
Wandel bei Sepulkral- und Memorialkultur

in allen Phasen des Übergangs, wenn
auch nicht allerorten zur gleichen Zeit.
Ob bei der Art und Form der Todesanzeige,

ob beim eigentlichen
Abschiedszeremoniell oder bei der Erinnerungskultur,

manches, was früher Brauch war, ist
verschwunden oder nur noch in Relikten
existent. Anderes hat sich gewandelt oder
Neuem Platz gemacht. Ein Beispiel dafür
ist das Haus für die Lebenden und die Toten

im Lugnezer Dorf Vrin, das der
einheimische Architekt Gion A. Caminada
direkt an der Nahtstelle zwischen Dorf
und Gottesacker baute und alles andere
ist als eine nüchterne Aufbahrungshal-
le, bietet der Ort doch neben dem Gebet
auch Raum für einen Hock beim
Kaffee.50 Dabei wird natürlich auch ganz
ungezwungen über die Vergänglichkeit
und über Verstorbene gesprochen. Dazu
regt auch Bernard Crettaz an. Mit seinem
erstmals 2004 in Neuenburg geleiteten
«Café mortel» ladet der frühere
Privatdozent und Konservator am Genfer Völ-

49 Basler Zeitung, 14. Oktober 2003: «Fotos auf
den Grabsteinen sind jetzt erlaubt».

50 Basler Zeitung, 29. Oktober 2003: «Ein Haus für
Lebende und Tote in Vrin».

83



kerkundemuseum einander unbekannte
Menschen mit Erfolg ein, über den Tod
zu sprechen. Er hat seither im In- und
Ausland weit über hundert Gespräche
bei Kaffee und Kuchen moderiert und
inspirierte namentlich im angelsächsischen
Raum andere, dieses Format zu adaptieren.51

Dazu, sich auf eine andere Art mit
dem Tod zu beschäftigen, dienen auch die
künstlerischen Aktionen auf dem Basler
Totentanz: 2013 war es eine Installation
ders englischen Künstlers und Filmautors
Peter Greenaway52 und 2016 parallel zur
Basler Herbstmesse ein Markt des Todes

des Schweizer Künstlerpaars Gerda
Steiner und Jörg Lenzlinger.53 Wir haben

gesehen, dass früher wie heute alle
Stationen des Trauerns - nach Möglichkeit
- in der sozialen Gemeinschaft begangen
werden. Da wir aber manche gute Trauersitte

nicht mehr kennen, haben viele
grosse Schwierigkeiten, die Trauer offen
und mit starken Gefühlen zu zeigen oder
auf Trauernde mit den passenden Worten
und Gesten zugehen. Daraus erklärt sich
nicht zuletzt, warum es seit den 1980er-
Jahren immer mehr in einer Todesanzeige

heisst «in aller Stille beigesetzt» oder

51 Basellandschaftliche Zeitung/bzBasel, 3. De¬

zember 2013: «Der Tod wird im Café enttabui-
siert».

52 Greenaway, Peter, The Dance of Death/Der Tanz

mit dem Tod: Ein Basler Totentanz. Basel 2013.

- Bangert, Michael, Vom Totentanz zu Basel zum
The Dance of Death. Eine dynamische Bildsequenz

und ihre Adaption durch Peter Greenaway.

In: Vanja, Konrad; Milano, Alberto; Lorenz,
Detlef; Wunderlin, Dominik, Arbeitskreis Bild
Druck Papier, Tagungsband Basel 2013. Münster
i.W. 2014, 175ff.

53 Steiner, Gerda; Lenzlinger, Jörg, Totentanz. Ba¬

sel 2017.

«wir bitten von Beileidskundgebungen
und Kondolenzbesuchen abzusehen».
Aber «In aller Stille» sei zu leise, titelte
die Pfarrerin Margrit Baischeit einen Beitrag

im reformierten «Kirchenboten»54, in
dem sie darauf hinwies, wie wichtig das

Abschiednehmen ist: «... gesamtgesellschaftlich

ist die stille Bestattung kein
guter Trend. Er macht uns im Umgang
mit dem schwierigen Thema Tod nicht
stärker, sondern schwächer.»
Es bleibt darum zu wünschen, dass uns
Trauer und Traurigkeit nicht völlig fremd
werden. «Sie sind ein Teil unseres
Lebens; sie gehören zum Leben wie Freude
und Glück.»55 Und vergessen wir auch

nicht, dass sich eigentlich niemand ganz
und völlig dem überlieferten Erbe eines

Kulturraumes entziehen kann, das aber

nur dann lebensfähig bleibt, wenn es auch
die Kraft hat, sich zu wandeln.

Nachbemerkung: Dieser Beitrag entstand

ursprünglich im Jahre 2011 als Vortrag,
der in unterschiedlichen Fassungen vor
der GRK BL in Liestal und an der Müns-
terertagung in Beromünster gehalten
wurde. Er wurde damals - zusammen
mit zwei weiteren Referaten - in einer

Kleinauflage auch gedruckt und an die

Tagungsteilnehmer abgegeben. Die
nunmehrige Publikation ist teilweise überarbeitet

und ergänzt/aktualisiert worden.

54 Kirchenbote, November 2003.
55 Peter Neysters, Karl Heinz Schmitt, Denn sie

werden getröstet werden. Das Hausbuch zu Leid
und Trauer, Sterben und Tod. München 2004,
283.

84


	Sepulkralkultur : Von Totenfürsorge und Bestattungsriten, von Trauerkultur und Totengedächtnis

