Zeitschrift: Baselbieter Heimatblatter
Herausgeber: Gesellschaft fur Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 82 (2017)

Heft: 3

Artikel: Sepulkralkultur : Von Totenfursorge und Bestattungsriten, von
Trauerkultur und Totenged&chtnis

Autor: Wunderlin, Dominik

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-860291

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-860291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dominik Wunderlin

Sepulkralkultur

Von Totenfiirsorge und Bestattungsriten, von Trauerkultur und Totengeddchinis

«Wald fiir Bestattungen startklary, titelte am vergangenen 19. September 2017 die
Oberbaselbieter Zeitung «Volksstimmey. Demnach konnen nun auch im «Chriiz-
holzy», einem Waldteil im Bloond, Aschebestattungen vorgenommen werden. Somit
besteht also auch im «Fiinflibertaly die Moglichkeit, die Asche eines Verstorbenen
bei einem Baum in die Erde zu bringen. Der Wunsch, einen Verstorbenen nicht mehr
konventionell auf einem Friedhof zur letzten Ruhe zu betten, ist nicht ganz neu. Ge-
genwdrtig diirfte es schweizweit bereits gut hundert Waldstiicke geben, die amtlich fiir
Aschebestattungen zugelassen sind. Einige sind bereits ausgebucht.

Das noch immer wachsende Bediirfnis
nach neuen Formen der Bestattungskultur
gibt Anlass, wie einst und heute mit dem
Tod umgegangen wurde und wird und wel-
che Trauerrituale heute dazu helfen, in den
Alltag zurtickzukehren.

Schon seit jeher iibt der Tod auf uns Men-
schen jene ambivalente Ausstrahlung aus,
die wir im Begriffspaar Faszination und
Tabu fassen kénnen — der Tod als Geheim-
nis, als unausweichliches Schicksal, das
uns gleichzeitig abschreckt und anzieht.
Der Tod ist ein Vorgang, der nach einer
gesellschaftlichen Antwort verlangt'. Eine
Antwort darauf zu geben, ist seit der Vor-
zeit ein Bemiihen der Menschen, das sich
deshalb wie ein roter Faden durch die lan-
ge Menschheitsgeschichte hindurchzieht.
Auch gegenwiértig sind wir wohl wieder
daran, eine neue Antwort zu finden.

Es ist uns bekannt und wir haben erlebt,
dass bei Tod und Trauer sich in den letz-
ten Jahrzehnten manches gewandelt hat,
dass also viele traditionelle Briuche und
Verhaltensweisen heute nicht mehr befolgt
werden. Das eine alte Trauerritual wird
heute vermisst, das andere weniger. Da der

1

Hugger, Paul, Vom Sterben und Tod, in: Hug-
ger, Paul (Hg.), Handbuch der schweizerischen
Volkskultur. Ziirich 1992, Bd. 1, 185.

Mensch aber Rituale braucht, werden alte
durch neue ersetzt — oder es wird mehr oder
weniger krampfhaft nach neuen Formen ge-
sucht. Wie wir alle wissen, ldsst hier manch-
mal die Akzeptanz auf sich warten. Rituale
sollen Struktur und Ordnung in das Leben
der Menschen bringen, dies gilt fiir den Ta-
gesablauf ebenso und ganz besonders fiir
alle wichtigen Lebensabschnitte, die durch
Rituale er6ffnet, begleitet und abgeschlos-
sen werden. Rituale kénnen auch in einer
chaotischen Situation — dazu zihlt auch
ein Todesfall — Struktur, Ordnung und Halt
bieten. In den verschiedenen Denkschulen
wurden und werden je nach theoretischem
Hintergrund unterschiedliche Aspekte des
Rituals betont, doch gemeinsam ist allen
die Anerkennung ritueller Handlungen als
sinnstiftende, heilende, ordnende, dem Le-
ben zugewandte und den Lebensfluss for-
dernde Kraft.

Ubergangsriten und

ihre Dreiphasenstruktur

Rituale sind in verschiedenen Wissenschafis-
disziplinen seit langem Gegenstand der Be-
schiftigung. In der europdischen Ethnologie

2

Specht-Thomann, Monika; Tropper, Doris, Zeit
des Abschieds. Sterbe- und Trauerbegleitung.
Ostfildern 7 2010, p.247.

65



(Volkskunde) verdanken wir dem lange ver-
kannten franzosischen Forscher Arnold
van Gennep (1873—1957) das Konzept
der Ubergangsriten (les rites de passage)
und ihre Dreiphasenstruktur: °

In allen menschlichen Gesellschaften
waren und sind vor allem die grossen Le-
benseinschnitte (Geburt, Hochzeit und
Tod) von Gesten und Zeremonien beglei-
tet, die allen Beteiligten den Ubergang
von einem Stadium zum andern erleich-
tern sollen und die momentan gestorte
Ordnung wieder herstellen helfen.* Da
diese momentan gestérte Ordnung auch
als Krise bezeichnet werden kann, sind
diese «Rites de passage» ein eigentliches
Krisenmanagement, um einen modernen
Begriff zu gebrauchen. Bei den Uber-
gangsriten lassen sich drei Phasen unter-
scheiden:

Phase 1: Losldsung aus dem alten Zustand
(Trennungsphase, «rites de separation»)
Phase 2: Zwischenstadium (Schwellen-
oder Ubergangsphase, «rites de marge»)
Phase 3: Eintritt in die neue Situati-
on (Wiedereingliederungsphase, «rites
d’agrégationy).

Als Modell fiir seine Dreiphasenstruktur
zieht van Gennep «rdumliche Uberginge»
heran. Als Folge des von ihm entworfenen
Bildes von der Gesellschaft, die einem
mehrraumigen Haus gleicht, beinhalten
auch Ubergangsriten das Uberschreiten
von rdumlichen Grenzen, von Schwellen,
die wie beim Hauseingang den Ubergang
zwischen privater und 6ffentlicher Sphére
darstellen. Die Schwelle gilt auch als eine
Art Niemandsland zwischen Vorher und
Nachher, wo soziale Regeln gelten, die mit
jenen im gewohnlichen gesellschaftlichen
Leben nicht vergleichbar sind. Bezogen

3 Van Gennep, Arnold, Ubergangsriten. Frankfurt
a. M. 1986.

4 Metken, Sigrid, Zeremonien des Todes. In: Met-
ken, Sigrid, Die letzte Reise. Miinchen 1984, 72.

66

auf Sterben und Tod ist die erste Phase die

Abtrennung des Sterbenden vom vertrau-
ten irdischen Leben und die gleichzeitige

Losung der Zuriickbleibenden von dem

Hinscheidenden wihrend der Agonie. Das

Zwischenstadium ist wie bei allen Uber-
gangsriten gekennzeichnet von familidren

Zusammenkiinften, von besonderer Klei-
dung und von religiésen Handlungen. In

unserem Fall konnen wir die Rituale und

Handlungen im Vorfeld der Bestattung,
den Leichenzug und die kirchliche Feier
dazu zihlen. Der anschliessende Leichen-
schmaus gehort dagegen bereits zur dritten

Phase, welche den Hinterbliebenen helfen

soll, die entstandene Liicke zu schliessen,
derweil die Seelenmessen dazu dienen,
den Toten in seine neue Welt einzubinden.

Die weltweit zu beobachtende Verbreitung
einer Ritualisierung aller wichtigen Le-
bensabschnitte kann nur als ein allgemein

menschliches Bediirfnis erklart werden.
In unserer westlichen Gesellschaft zeigt

sich dies auch daran, dass wir zwar heute

gerne bereit sind (andere sagen lieber, es

sei modern), traditionelle Verhaltenswei-
sen in Frage zu stellen und sie als iiberlebt

abzulegen, doch gleichzeitig bemiihen wir
uns, an ihre Stelle neue Rituale zu setzen.
Nicht selten entlehnt man sie fremden
Kulturen, in denen man krampfhaft nach
sinngebenden Handlungen sucht, oder
man kreiert neue Handlungen als Ersatz

fiir nicht mehr verstandene Riten. Es ist
bestimmt richtig, dass jene Briauche nicht
weiter gepflegt werden, die oft nicht erst
seit heute als fragwiirdig betrachtet wer-
den und die in unserer Zeit ihre Funktion
verloren haben. Doch es ist bestimmt
schade und ein Verlust, wenn alle lebens-
wichtigen Regulative des menschlichen
Zusammenlebens eines Kulturraumes
dem Zeitgeist geopfert werden. Denn: Ist
es nicht so, dass sich eigentlich niemand
ganz dem un- und unterbewussten kultu-
rellen Erbe entziehen kann?



Es gehort zwar zu den gidngigen und kaum
kritisch untersuchten Annahmen, dass der
Tod heute tabuisiert, aus dem 6ffentlichen
Bewusstsein verdringt worden sei. Die
These von der Verdringung des Todes in
der Moderne durchzieht die meisten Ar-
beiten, welche sich mit dem Verhéiltnis
moderner Industriegesellschaften zum
Tod befassen. Grundlegendes verdanken
wir hier dem deutsch-jiidischen Soziolo-
gen Norbert Elias und dem aus der fran-
zosischen Annales-Schule kommenden
Historiker, Medidvisten und Mentaliti-
tenforscher Philipp Aries (1914—1986).
Fiir ihn ist es insbesondere ein Wesens-
merkmal der hochstentwickelten Indust-
riegesellschaften, dass nicht mehr wie bis
anhin die Sexualitit die wesentliche Ver-
botszone darstellt, sondern eben der Tod.?
Den Riickzug der Lebenden von den Tod-
geweihten und die Verweigerung, sich mit
Sterben und Tod aktiv auseinanderzusetzen,
erklaren sich manche Autoren mit dem ho-
hen Individualisierungsgrad unserer Ge-
sellschaft und mit der Arbeitsteilung auch
in weitesten Bereichen von Sterben und
Tod. Es ist denn auch nicht zu verneinen,
dass heute in hohem Masse viele Handlun-
gen, welche nach dem Eintreten des Todes
anstehen, aus den Hénden der Familie, der
Angehorigen und Freunde in die Hénde
bezahlter Spezialisten iibergegangen sind.
Mehr noch: Auch der Sterbende wird nicht
bloss nur noch von seinen Néchsten beglei-
tet, sondern ebenso von Professionellen
(Sterbebegleiter, medizinisches Personal).
Die Tatsache, dass in unserer Gesellschaft
die Beziehungen zwischen den Menschen
in sehr vielen Gebieten nur noch kommer-
ziell vermittelt werden, ist also auch bei

5 Ariés, Philippe, Studien zur Geschichte des To-
des im Abendland. Miinchen 1976, p. 205. - All-
gemeiner zur ganzen Thematik des Todes vgl.
die monumentale Arbeit: Aries, Philippe, Ge-
schichte des Todes. Miinchen '22009.

Sterben und Tod zu beobachten. Materia-
listische Denker sehen den Grund fiir die
moderne Todesverdringung in der kapita-
listischen Gesellschaftsordnung. Autoren,
die eine religidse Sichtweise haben, haben
eine andere Deutung: Fiir sie steht die Ver-
drangung des Todes in direkter Beziehung
zur modernen «Kultur ohne Gott» und stellt
eine «Flucht vor Gott» dar.

Trauerrituale einst

Esist eine kaum iiberraschende Feststellung,
dass friiher Trauerrituale, also Handlungen
in Zeiten des Umbruchs, in grosserer Zahl
als heute bekannt waren. Nachfolgend nen-
nen wir in Auswahl einige traditionelle Ver-
haltensweisen, auch Glaubensvorstellungen,
wie sie aus der seit Jahrhunderten plurifor-
men Schweiz und in umliegenden Landern
tiberliefert sind. Wahrend manches oft in
Relikten noch durchaus bekannt ist, gehort
anderes der Vergangenheit an, ist als Folge
der Individualisierung und der Urbanisie-
rung verschwunden. Als Orientierungshilfe
dient uns hier die soeben vorgestellte Drei-
phasenstruktur von Arnold van Gennep.
Der gewichtigen «Geschichte des Todes»
von Philippe Ariés entnehmen wir, dass er
von Homer bis Tolstoi stets der gleichen
globalen FEinstellung zum Tode als Domi-
nante begegnet, jener eines vertrauten To-
des, den er den gezahmten nennt.® So das
Fazit von Ari¢s am Ende eines Kapitels, in
dem er darlegt, dass frither der Mensch sein
nahendes Ende fiihlte und das Schlimms-
te eine «mors repentina», ein plétzlicher
Tod, war. Sah ein Mensch seinen baldigen
Tod angekiindigt, merkte er, dass es «mit
em hindenabe goht», traf er die entspre-
chenden Vorkehrungen. Dazu gehorte in
katholischen Gegenden die Meldung an
den Pfarrer, er mége kommen, die Beichte

6 Aries, Philippe, Geschichte des Todes. Miinchen
122009, 42.

67



abnehmen und die «Letzte Olung»’ geben.
Das war der Versehgang, auf den ich nach-
her zuriickkommen werde.

Bleiben wir noch beim Todankiinden,
wechseln aber die Ebene: Einst im Den-
ken und Glauben weit verbreitet waren
bestimmte Vorzeichen. Hierbei handelt
es sich um bestimmte Begebenheiten, die
nach rationaler Erkenntnis keinen kausa-
len Zusammenhang mit dem Tod haben.
Kaum jemand wird heute freimiitig sagen,
dass er an solche Vorzeichen glaubt, aber
er wird sich handkehrum doch sehr beun-
ruhigt zeigen, wenn ihm irgendetwas wie-
derfahrt, das ihm die Frage entlockt: «Was
soll das wohl bedeuten?»

Wie hilflos sich friihere Generationen
der Welt und dem Schicksal ausgeliefert
sahen, beweist die enorme Vielfalt sol-
cher Zeichen, die entweder den baldigen
Tod eines Nahestehenden ankiinden oder
gleichzeitig, aber fern von dem Sterben-
den stattfinden und somit von ihrn kiinden.
Allen Todesvorzeichen gemeinsam ist,
dass sie aus der Naturordnung der Natur
herausspringen, ausserhalb der Gewohn-
heit, des Herkommlichen stehen oder we-
nigstens «merkwiirdiger Zufall» sind.

Am héaufigsten wird in der Schweiz das
Rufen und Krichzen von Vogeln oder ihr
Erscheinen an einem bestimmten Ort wie
z.B. in der Nihe, auf einem Hausdach, auf
dem Kamin, als Todesvorzeichen gedeutet,
sei es, dass sich ein einzelner Vogel oder
aber eine Gruppe auf diese Weise bemerk-
bar macht. Gelegentlich achtet man auch
darauf, wenn ein Vogel ans Fenster stOsst.

7 Letzte Olung ist heute nur noch bei ilteren

Katholiken geldufig und bei den anthroposo-
phisch orientierten Christengemeinschaften so-
gar tblich. Heute spricht man sonst von Kran-
kensalbung und vom Versehgang, wenn sich
eine Kommunionsspendung anschliesst. In der
rémisch-katholischen und in der christ-katholi-
schen sowie in den orthodoxen Kirchen gilt die
Krankensalbung als heiliges Sakrament.

68

Vielerorts beziehen sich solche Meinun-
gen auf bestimmte Vogelarten. Bei uns im
Baselbiet ist der Waldkauz «dr Nachthdiel,
Schuuderhaiel, Wiggle» genannt, der be-
kannteste «Dootevogel». Hort man seinen
Ruf «Chum mit», dann ist man sicher,
dass er einem Todgeweihten gilt. Neben
der «Wiggle» und anderen eulenartigen
Vogeln gelten als fast {iberall gefiirchtete
Todesboten die Krihe, der Rabe und die
Elster. Seltener sind es der Wiedehopf, der
Zaunkonig und der Hahn oder auch die
Fledermaus, die bekanntlich ein Sdugetier
ist. Diese Tiere werden oft auch «7ote-
piipli» genannt. Wo sich ein Vogel beim
oder auf dem Haus eines Kranken zeigt,
wenn z. B. Krihen morgens auf dessen
Kamin rétschen, liegt es besonders nahe,
dies auf einen bevorstehenden Todesfall
zu beziehen.

Auch andere Tiere sind als Todankiin-
der bekannt. So bedeutet es nichts Gutes,
wenn ein Hund um Mitternacht bellt oder
wiahrend des Kirchengeldutes ein wehmii-
tiges Heulen von sich gibt. Der Tod tritt
auch bald ein, wenn ein Hund beim Haus
eines Kranken heult. Todanzeigend kann
auch das Bellen der Fiichse oder das Mi-
auen von Katzen zur Unzeit sein.
Verbreitet ist auch die Vorstellung, dass
der Maulwurf einen Todesfall anzeigt.
Etwa dann, wenn Maulwurfshiigel in der
Néhe des Hauses oder unter der Dachtrau-
fe zu finden sind. Am Bielersee (Twann)
vermied man das Uberschreiten eines
Maulwurfhiigels, weil man sonst bald
sterben wird, und fiir ein ganz bdses Zei-
chen hielt man es in Solothurn, wenn ei-
nem eine Schirmaus tiber den Weg lauft.
Als letztes Tier sei noch der Holzwurm
erwidhnt, denn vielerorts bringt man
noch heute das klopfende Bohren des
Holzwurms in den Winden mit dem na-
henden Tod in Zusammenhang. Zwar ist
selten vom Holzwurm selbst (als Eigen-
bezeichnung) die Rede, meist geben uns



bekannte Schilderungen Namen, die auf
die Vorstellung des Todes anspielen, oder
die das regelmissige Gerdusch, welches
durch das Bohren verursacht wird, zum
Ausdruck bringen.

Allgemein verbreitet ist die Bezeich-
nung Totenuhr, «Dooteniitirli»y (Basel-
land), horloge de la mort, wihrend sich
«Totechlefeli» auf die westliche deutsche
Schweiz beschrinkt. Gelegentlich hort
man auch aus der exakten Herkunft des
Tickens in der Wand: Je nachdem namlich,
ob die «Totenuhr» auf der dusseren Wand-
seite oder inwendig zu horen 1st, sterbe
ein Nachbar oder ein Verwandter.

Neben den Tieren kénnen auch bei Pflan-
zen Todesomen gesehen werden. Sowohl
beim Blithen wie auch beim Aufstingeln
der Hauswurz spricht man weitherum
im Mittelland von einem bevorstehen-
den Todesfall. Neigt sich die Hauswurz
beim Aufstingeln gegen das Haus, ster-
be bald jemand im Haus, neigt sie sich
gegen auswirts, so bedeute es den Tod
eines Verwandten. Auch die ungewohnli-
che Erscheinung von weissen Blittern an
Pflanzen (eigentlich eine Folge von Néhr-
stoffmangel) wird vielerorts als Todesvor-
zeichen gedeutet. Besondere Beachtung
findet gelegentlich auch das Verdorren,
Absterben oder Gelbwerden von Pflanzen
in Haus oder Garten, von Bdumen oder ei-
nes Rosenstocks. Als todankiindend gelten
zudem bestimmte Traume und unerklérli-
che Gerdusche, etwa ein Klopfen, Klirren
oder Schlurfen. Manche Phidnomene ge-
héren hier in den Bereich der Parapsycho-
logie, wie z. B. jener Bericht eines alten
Bauern im St. Gallischen Amden, den Paul
Hugger in den spéten 50er-Jahren notierte:
«Wie er eines Abends in frohlicher Gesell-
schaft weilte — er hatte gerade den Gotti-
wein bezahlt —, klopfte es an die Haustiire.
Doch er dachte nicht daran aufzuschlies-
sen. Waren es seiner Meinung nach doch
nur Gassenburschen, die einen Anteil am

Trunk heischten. Es klopfte ein zweites,
ein drittes Mal. Schliesslich 6ffnete er. Da
sah er auf der néchtlichen Strasse seine
Braut schweigend zu threm Heimwesen
hinaufgehen. An ihrem Gang merkte er,
dass etwas nicht stimmte. Spéter erfuhr er,
dass sie zur selben Stunde gestorben war.
Sie diente damals im Toggenburg. Thre El-
tern hatten ithm verheimlicht, dass sie seit
geraumer Zeit krankelte.»®

«Das Sterben — als Weggehen aus der Ge-
meinschaft, als Abschied von den Leben-
den — gehorte frither in selbstverstindli-
cher Weise in den Kreis der Familie, der
Nachbarn und Freunde. Ein Sterben am
fremden Ort galt als unheilvoll.»’ Als
noch mehrere Generationen unter einem
Dach zusammenlebten, war es vielerorts
iiblich, dass dem greisen Menschen das
Bett in die Stube gestellt wurde, von wo
aus er weiterhin am familidren Gesche-
hen teilhaftig werden konnte. Ging es ans
Sterben, war die Person von den Familien-
angehorigen umringt, um von ihm Ab-
schied zu nehmen und auch mit Spannung
der letzten Worte des Sterbenden zu lau-
schen — Worte, die man dann im Gedéacht-
nis behielt und bei bestimmten Gelegen-
heiten wieder zitierte.

Wie bereits erwahnt, wurde auch ein Ver-
treter der Kirche ans Sterbelager gerufen.
Wihrend sich aber in den reformierten
Gebieten die Prisenz der Kirche auf einen
Trostbesuch des Pfarrers beschrinkte, war
es bei den Katholiken der eindriickliche
Versehgang, eine eigentliche Prozession. '
Schon seit dem 7. Jahrhundert nahmen
Klerus und Volk die Gelegenheit wahr,
das Tragen des Sakraments zu den Kran-
ken rituell auszugestalten. Von der Letzten

8 Hugger, Paul. Amden, eine volkskundliche Mo-
nographie. Basel 1961, 218.

®  Hugger (wie Anm. 1), 196.

Vgl. dazu: Zihlmann, Josef, Wie sie heimgingen.

Hitzkirch 1982, 23 -35.

69



Olung héren wir erstmals 1159, beim Tod
eines Bischofs im bayerischen Freising.
Tatséchlich scheint sich die Letzte Olung
im Laufe des 12. Jahrhunderts aus der
dlteren Krankensalbung zum Sakrament
entwickelt zu haben. Das Konzil von Flo-
renz sanktionierte dann 1439 diesen Wan-
del, der spiter vom tridentinischen Konzil
bestitigt wurde.

Ein Indiz fiir den Wunsch, dereinst einen
guten Tod und «wohlversehen mit den
heiligen Sakramenten» (vgl. Formel auf
entsprechenden Drucksachen) von dieser
Welt zu gehen, zeigt die mancherorts einst
zu beobachtende (katholische) Tradition,
Versehgerite als Hochzeitsgeschenk zu
tiberreichen: Der Gedanke an den Tod
war also selbst ins Brauchdenken junger
Leute eingebettet!

Uberhaupt hatte der Versehgang im
Glaubensleben und in der individuellen
Biographie des katholischen Volkes eine
grosse Bedeutung. Auf dem Lande wurde
der Gang, das «Verwahren» oder «Us-
troschte» (so im Sarganserland), mit ei-
ner bestimmten Glocke angekiindigt, die
oft auch das Alter und das Geschlecht
des Sterbenden erkennen liess. Pfarrer
und Sigrist, beide meist in Weiss, d.h.
im Chorrock oder Chorhemd, begaben
sich auf den Weg. Der Sigrist trug die
Verwahrlaterne und Verwahrschelle. An
manchen Orten, z.B. in den Kantonen
Zug und Schwyz, wurde bis vor wenigen
Jahrzehnten noch ein kleiner schirmarti-
ger Himmel mitgefiihrt. Vielerorts tra-
ten die Leute mit den selbstgefertigten
Wachsrodeln oder Verwahrkerzen aus
den Héusern und schlossen sich dem Zug
an. Die andern Leute hielten beim Vor-
beigang des Sakraments bei der Arbeit
inne, knieten nieder und beteten beson-
dere Sterbegebete, hauptsidchlich zu den
Heiligen Fiinf Wunden. Vor dem Haus
des Kranken erwarteten die Angehori-
gen den Priester mit brennenden Kerzen.

70

Die Versehgerdte waren im Sterbezimmer
aufgebaut worden: «Ein sauberes Leinen,
ein Kruzifix zwischen zwei Kerzensto-
cken, ein Gefdss mit Wasser, worin der
Priester nach Spendung der Kommunion
die Finger spiilt, ein zweites Gefdss mit
Weihwasser und einem griinen Zweiglein
.. «Meist stand vor dem Tisch ein Knie-
schemel. Der Priester spendete so die Ster-
besakramente: Beichte, Kommunion und
Letzte Olung. Heute fillt dieser feierliche
Rahmen weg, er hat dem rein Funktiona-
len Platz gemacht. Moglichst unauffillig
bringt der Priester (oder ein Kommunion-
helfer) dem Kranken das Sakrament.

Zu einer Zeit, wo die Medizin noch nicht
so fortgeschritten war wie heute, richte-
te man sich von einem bestimmten Mo-
ment darauf ein, dass eine Genesung des
Patienten nicht mehr wahrscheinlich sei.
Von diesem Moment an richtete man alle
Krifte darauf, das Sterben zu erleichtern
und abzukiirzen. Dazu gehorte etwa, dass
man statt dem Unterbett Stroh einleg-
te, denn auf Hiihner- oder Taubenfedern
stirbt man hart, war die volkstiimliche
Auffassung. Dasselbe meinte man auch
mm reformierten Bernbiet, wo man eine
Bibel unter den Kopf legte.

Unmittelbar vor dem Tod wurde noch
eine «Romerkerze», eine vom Papst ge-
weihte Kerze angeziindet und um das Bett,
den Mund und die Nase des Sterbenden
geflihrt; man verwehrte so den bdsen
Kriften den Zutritt. Aus dem gleichen
Grund umkreiste man in Sempach auch
das Haus mit einem «Rémerglockleiny.!!
Derweil beteten die am Bett des Sterben-
den Weilenden, Verwandte und Nachbarn,
oder sagten Lieder und Psalmen her. Mit
dem Eintreten des Todes beginnt die
zweite Phase der Ubergangsriten, das pre-

' Hoffmann-Krayer, Eduard; Geiger, Paul, Feste
und Briuche des Schweizervolkes. Ziirich 1940,
29.



kidre Zwischenstadium. Wiahrend seiner
Dauer ist der Gestorbene ganz unbehaust.
Damit die Seele entweichen kann, wird
vielerorts noch heute ein Fenster oder das
«Seelloch» (...) gedffnet, der Spiegel ver-
hiillt oder umgedreht, die Uhr angehalten
und im Bernbiet der Wasserkessel in der
Kiiche ausgeschiittet, weil man meinte,
die Seele habe darin gebadet . Wenn der
Hausvater gestorben war, musste man an
die Weinfasser klopfen, sonst werde der
Wein sauer, hiess es frither im Kanton Zii-
rich. Dasselbe habe ich im Klettgau noch
1979 von einem Weinbauern gehdrt.

Im Sterbezimmer driickt der Alteste dem
Verstorbenen die Augen zu, wenn sie halb-
offen blieben. Nach der Leichenwaschung
wird auch dafiir gesorgt, dass der Mund
geschlossen bleibt. Man zieht ihm ein To-
tenhemd an, frither oft das weisse Hoch-
zeitshemd, heute oft auch aus Papier be-
stehend und hinten offen. Je nach Wunsch
des Verstorbenen oder der Angehorigen
wird er zusétzlich festlich gekleidet, sogar
das Brautkleid samt Schleier und Kranz
wird dazu verwendet. Die Arme werden
liber der Brust gekreuzt oder — primir in
katholischem Milieu — die Hande gefaltet
mit Blumen, Gebetbuch oder Rosenkranz.
Gleich nach dem Eintritt des Todes eilt
im katholisch-ldndlichen Raum jemand
zum Sigristen, damit er die Totenglocke
lautet. Auf Grund der Liutart weiss jeder
im Dorf, ob es ein Mann oder eine Frau
ist, welche nun die letzte Reise angetreten
hat. Dieser zum Beispiel auch im katho-
lischen Birseck bekannte Brauch hat im
Jahre 2003 zu einer kleinen Kontroverse
gefiihrt, als feministische Kreise realisiert
haben, dass der Unterschied des Liutens
sich bei einer Verstorbenen auch durch
die geringere Dauer bemerkbar macht ...

Weitherum im alemannischen und baye-
rischen Raum wurde der Tote nach dem
Waschen in ein Tuch eingeniht und dann
auf einem Brett aufgebahrt. Im katholi-

schen Appenzell heissen diese Totenbret-
ter «Ree-Bretter». Nach dem Einsargen
wurden sie dort mit einfachen Bemalun-
gen versehen, auch etwa mit Initialen
und Jahrzahlen, und dann am Haus oder
in dessen Nihe aufgestellt. Sie wurden
bewusst aus Weichholz hergestellt, denn
es verband sich mit diesen Brettern der
Glaube: Je schneller ein Brett vermodert
ist, desto kiirzer war der Aufenthalt des
Toten im Fegefeuer. (Im Jahre 2009 fand
sich noch ein Haus, der Hof Schlatt, mit
zwei Totenbrettern.)

Fiir die Tatigkeiten nach dem Eintritt eines
Todes wird schon lange auch ein Bestatter
beigezogen, der noch heute auf dem Lan-
de oft den Beruf des Schreiners ausiibt
und somit auch Sargmacher ist, wie sich
iiberhaupt viele heute spezialisierte Be-
stattungsunternehmen aus diesem Hand-
werk entwickelt haben. Diese sind heute
auch oft fiir die Aufgabe der Todesanzei-
ge in der Zeitung und fiir den Druck und
Versand des Leidzirkulars besorgt. Frither
gab es daflir vielerorts eine besondere
Frauensperson, die als «Umesédgeri» oder
«Lyychebittere» von Haus zu Haus ging.'?
Da frither der Verstorbene aufgebahrt
blieb und bei ihm auch nachts nach be-
stimmten Regeln Leichenwache gehalten
wurde, geschah das Umbetten in den Sarg
meist erst kurz vor dem Begribnis. Dann
begann das, was hierzulande, wo bald
iiberall klimatisierte Leichen- und Auf-
bahrungshallen vorhanden sind, nur noch
selten gibt: Der Sarg wird mit den Fiis-
sen voran aus dem Haus getragen, wo die
Trauergemeinde darauf wartete, in einem
langen Zug, dem Leichenzug und in ei-

12" In Einsiedeln konnte Frau Margrit Portmann, die
letzte Leichenbitterin, am Ende ihrer Tétigkeit
auf 1600 Todesfille zuriickblicken. — Vgl. auch:
Farner, Martha Katharina, Die Grabbeterin in
Schwyz, in: Schweizer Volkskunde, 67, 1977,
341T,

71



ner traditionell vorgegeben Abfolge zum
Friedhof zu ziehen. Je nachdem wurde
der Sarg getragen oder auf einem Wagen,
dem Leichenwagen transportiert. Am of-
fenen Grabe wurde vielerorts die Abdan-
kung mit Leichenrede gehalten, andern-
orts erst nachher in der Kirche, wiahrend
man am dritten Ort zuerst mit dem Sarg
in die Kirche ging und erst nachher zur
eigentlichen Bestattung.

Frither war es in manchen Gegenden tib-
lich, dass zumindest dem engeren Kreis
der Trauergemeinde und den Sargtri-
gern schon vor dem Leichenzug ein klei-
nes Mahl serviert wurde, im Wallis, im
Neuenburgischen und im Thurgau wurde
der «Totenwein» ausgeschenkt. Im Val
d’Anniviers stand der Weinkrug sogar auf
dem Sarg und man prostete auch dem To-
ten zu."

Verbreiteter war schon frither das Lei-
chenmahl, bei dem es oft hoch her ging,
weshalb vorsorgliche Bauern schon zu
Lebzeiten entsprechende Vorrite anleg-
ten, damit es dereinst an nichts mangle.
Das «Lyychemd&oli» oder «Todtenfres-
sen», wie es am Zurichsee um 1600 auch
abschitzig genannt wurde,'* steht am
Anfang der dritten Phase, der Phase der
Wiedereingliederung. Besonders deutlich
wird hier die kollektive Bedeutung ritu-
eller Handlungen, bei der Menschen mit
threm neuen Status in ihre Gemeinschaft
wieder aufgenommen werden.

Die Trauerzeit war und ist damit aber na-
tiirlich nicht zu Ende. Am Sonntag nach
der Beerdigung wird im Beisein der Ver-
wandten, der Gemeinde der Hinschied
des Gemeindemitglieds verkiindet. In
katholischen Gegenden wurde friither
mehr als gegenwirtig der siebente und
der dreissigste Tag nach dem Tod &hnlich

¥ Hoffmann-Krayer/Geiger (wie Anm. 11), 34.
14 Hauser, Albert, Was fiir ein Leben. Ziirich 31990,
327.

72

wie die Beerdigung gefeiert. Dann war
auch Zeit fiir die Danksagung an alle, die
ihre Anteilnahme bekundet hatten. Dass
spatestens dann bei Katholiken auch ein
Sterbebildchen ausgegeben wurde, werde
ich spiter noch ausfiihren.

Nach einem Jahr und in den nachfolgen-
den Jahren fand und findet das «Jahrzeit-
geddchtnis» statt. Selbstverstdndlich war
frither auch die «Leidtracht»: Man trug je
nach Verwandtschaftsgrad unterschied-
lich lang schwarz oder ab einem gewissen
Moment nur noch einen Trauerknopf oder
ein schwarzer Stoff am Oberarm. Aus
dem Siiden ist uns bekannt, dass Witwen
oft ihren ganzen Lebtag lang nur noch
schwarz tragen und oft tagtiglich den
Friedhof aufsuchen. Wie es sich diesbe-
ziiglich gegenwirtig in der Schweiz ver-
hilt, illustriert die Umfrage einer Kun-
denzeitung im Jahre 2008."

Unser heutiges Bild von einem Friedhof
oder Gottesacker besteht aus einem oft
ausserhalb des Ortes gelegenen Areal
mit dauerhaften Grabzeichen aus Stein,
Eisen oder auch Holz.'® Das war frither
nicht zwingend der Fall: Auf dem einst
in aller Regel um die Kirche angelegten
Gottesacker, dem Kirchhof, blieb bei «ge-
wohnlich Sterblichen» das bei der Beerdi-
gung angebrachte Kreuz — flir Verheirate-
te schwarz, fiir Ledige weiss, fiir Kinder
weiss oder blau — oft das einzige Grabmal.
In eine fernere Vergangenheit gehdrt auch
der Brauch, in der Kirche und somit «ad
sanctos», bei den Heiligen, zu beerdigen;
noch heute sieht man in mancher alten
Kirche die Grabplatten, die auch als Bo-
denbedeckung dienen.

Auch die Bepflanzung hielt sich friiher in

15 Coop-Zeitung, 28.10.2008.

16 Inauen, Theres et al., Ehre nach dem Tod? Eine
Suche nach «Monumenten der Ehre» auf dem
Basler Friedhof am Hornli. In: Schweizer Volks-
kunde 100, 2010, 26fT.



iIchter=

Abb. 1: Grablicht-Automat am Friedhof in Murnau, Oberbayern. (Foto D. Wunderlin)

engen Grenzen; mancherorts bemiiht man
sich bis in die Gegenwart, auch moglichst
schwarze Erde auf das Grab zu streuen.
Wie eine Gewihrsperson aus Burg im Lei-
mental berichtete, holte man sich diesen
schwarzen Grund idealerweise von einer al-
ten Meilerplatte, das heisst von einem Platz,
wo frither Holzkohlen hergestellt wurden.

Seit es vielerorts liblich geworden ist, je
nach Ortsbrauch, einen Grabstein zu set-
zen oder ein Holz- oder Eisenkreuz auf-
zustellen, wird dafiir meist Ende Oktober
angepeilt. Besonders wichtig ist dies bei
den Katholiken, feiern sie doch am 1. No-
vember Allerheiligen und am 2. November
Allerseelen. Dann finden an dem fiir den
Winter vorbereiteten Grab Besuche statt
und oft werden auch Grablichter ange-
ziindet. Die heute nicht nur an Automaten
sondern auch im Supermarkt erhéltlichen
Lichter werden — wie Beobachtungen er-
geben haben — heute nicht nur von Ka-
tholiken, sondern auch von Reformierten
aufs Grab gestellt.'”” Offenbar entspricht
es heute auch emnem iiberkonfessionel-

17" Triimpy, Hans, Weihnachtsgriin und Kerzen auf
Gribern. In: Schweizer Volkskunde, 59, 1969, 4f.
und 811f; 60, 1970, 87ff.; 62, 1972, 103ff.; 63,
1973, 801T.; 64, 1974, 86ff.; 65, 1975, 65ff.; 67,
1977, 95ft.

len Bediirfnis, dass von den Kirchen in
grosseren Ortschaften und Stadten auch
Okumenische Lichtfeiern um Allerseelen
angeboten werden.

In den Geschiften stehen in der Zeit um
den 1. November die Grablichter iibri-
gens vielerorts eintrichtig neben kiirbis-
orangen Halloween-Artikeln. Dies ldsst
sich nicht nur bei uns, sondern ebenso
beispielsweise in Mexico beobachten, wo
dann zusatzlich noch die vielen Toten-
schiadel und Skelette auf Abnehmerschaft
warten, wird doch in diesem tief katholi-
schen Land der «Dia de los Muertes» be-
sonders eigenstindig begangen.'®

Trauerrituale heute

Mit diesen letzten Bemerkungen sind wir
unmissverstindlich in der Gegenwart an-
gekommen. Und hier sei gleich schon fest-
gestellt: Es ist nicht nur in manchen Uber-
gangsphasen ein grosser Wandel, sondern
auch eine starke Verarmung festzustellen.
Dies muss in einer Gesellschaft, die nur
noch zu einem kleinen Teil 14ndlich lebt
und auch mehrheitlich kirchenfern ist,
auch nicht tiberraschen. Da heute meist in
einer Klinik gestorben wird, sind ganz be-

18 Personliche Beobachtungen des Verfassers im
Herbst 2017 in Mexico City.

73



sonders die Rituale der Trennungsphase
marginal geworden und nur noch eine An-
gelegenheit der nachsten Angehorigen. Ist
der Tod eingetreten, nechmen einem heu-
te die gelegentlich sogar ISO-9001-zer-
tifizierten Professionellen welche mit
Werbung auf ihre umfassenden Dienste
aufmerksam machen, das «Herrichten fiir
den letzten Weg» ab. Dann erfolgt unver-
ziiglich die Uberfithrung in einen gekiihl-
ten Aufbahrungsraum beim Friedhof. Als
«Leichenhalle» dient manchmal auch das
ehemalige Beinhaus.

Zwar gestatten noch immer viele aktuelle
«Verordnungen tiber das Bestattungs- und
Friedhofwesen» (oder wie immer sie heissen
mogen) eine Aufbahrung zu Hause (fiir eine
Dauer von maximal 72 Stunden), aber davon
wird nur noch selten Gebrauch gemacht.
Wenn wir die amtlichen, in unseren Zei-
tungen publizierten Bestattungsanzeigen
als zuverlassige Quelle nutzen, dann zeigt
sich heute rasch, dass die Ubergangspha-
se, die traditionell in Zeremonien der Ver-
abschiedung gipfelt, nicht mehr die Regel,
sondern langsam aber stetig zur Ausnah-
me wird.

Manchmal nur in der kleingedruckten,
amtlichen Bestattungsanzeige, aber ge-
nauso in den Todesanzeigen, erscheint
sehr oft der Zusatz «in aller Stille begra-
ben» oder «Bestattung im engsten Fami-
lienkreis». Dieser Entscheid, ob er nun
vom Verstorbenen als letzter Wille oder
von den Angehorigen getroffen wurde,
verwehrt in jedem Fall Freunden, Vereins-
kameraden und Nachbarn die Verabschie-
dung, wie sie bei einer Feier mit Pfarrer
oder auch ohne kirchlichen Segen mog-
lich gewesen wire.

Angesichts der zunehmenden Zahl an
kirchenfernen Menschen, die auch bei ei-
nem Todesfall nichts mehr mit der Kirche
oder einem Pfarrer zu tun wiinschen oder
umgekehrt als regelméssiger Kirchgénger
nicht erleben wollen, wie 1n einer vollen

74 .

Abdankungskapelle selbst das gemein-
sam gesprochene Vater unser im Himmel
nur noch diinn zu hoéren ist, kann man
den Entscheid fiir «Ex- und Hopp zum
Lebensende»'® ein Stiick weit verstehen.
Da hilft auch nicht, dass viele Priesterin-
nen und viele Pfarrer sich heute grosste
Miihe geben, eine Abdankung den geén-
derten Bedingungen anzupassen und sich
nicht nur mit der Lektiire von einschlagi-
gen Bilichern aus dem Regal «praktische
Theologie» weiterzubilden, sondern sich
sogar Rat in der «Trauerakademie»®® und
bei Theaterleuten zu holen, wie dies 2008
in Ziirich erstmals geschah.”

Ich sehe darin einen (verzweifelten?)
Versuch der Kirche, den Trend fiir aus-
serkirchliche Abschiedszeremonien zu
stoppen. Hier hat sich nimlich ein neuer
Markt gedffnet, die Ritualberatung. Dar-
in sind heute auffillig viele Frauen titig,
die oft ein abgeschlossenes Theologiestu-
dium hinter sich haben oder sogar im Kir-
chendienst titig sind oder waren.” Im Ge-
spriach entwickeln sie mit den Menschen,
die sich von der Institution «Kirche» ver-
abschiedet haben, ein feierliches Ritual,
das jene Liicke auffiillt, welche durch den
bewussten Verzicht auf christliche Rituale
entstanden ist. Oft sind die neuen Formen
zwar gar nicht so weit vom Traditionel-
len entfernt: Elemente wie Wasser, Erde,

19 Elisabeth Wehrmann von der «Zeit» (Hamburg)
in der «SonntagsZeitung» (Ziirich) vom 2. Mai
1999.

Die europaweit erste « Trauerakademie» entstand

in Bergisch Gladbach: «Innovative Trauerékolo-

gie lernen in nur drei Tagen» (wie Anm. 14).

2l «SonntagsZeitungy, 26. Oktober 2008: «Die per-
fekte Beerdigung. Die reformierte Kirche zihlt
bei der Ausbildung auf die Hilfe von Showpro-
fisy.

22 SonntagsZeitung, 26. Mai 1996: «Raus aus der
Kirche, rein ins Ritual. Beraterinnen fiir aus-
serkirchliche Zeremonien befriedigen das Ur-
Bediirfnis nach Spiritualitity.

20



Stein, Kerzenlicht und Musik werden oft
iibernommen, wenn auch letztere defini-
tiv nicht aus dem kirchenmusikalischen
Repertoire stammt, was man allerdings
heute auch bei kirchlichen Abdankun-
gen beobachten kann. Wird noch ein
vielleicht der Freidenker-Bewegung
angehorender Trauerredner beigezo-
gen, verwendet dieser oft die gleichen
Bilder, wie sie von einem Vertreter der
Kirche gebraucht wiirden, nur das Wort
GOTT wird nicht gebraucht. Fiir ein
nicht-kirchliches Abschiednehmen, das
grundsitzlich an einem frei gewihlten
Ort stattfinden kann, bieten vor allem
stadtische Friedhdfe auch eine Abdan-
kungshalle an, die frei von religidsen
Zeichen ist. Das einzige Bild ist dann
vielleicht eine bei der Urne aufgestellte Fo-
tografie oder Kinderzeichnungen, doch
dies kann man ebenso bei einer christli-
chen Abdankungsfeier sehen. Auch hier
ein Ausdruck eines generell erhdhten
Bediirfnisses der Partizipation und der
Mit-Gestaltungsfreude der Angehdorigen,
wozu nicht zuletzt auch die Zunahme
von Abdankungsfeiern in Mundart ge-
hort.

Ich bin vorhin ausgegangen von der
Feststellung, dass «stille Bestattungen»
und solche «im engsten Familienkreisy»
stark zugenommen haben und so ein Ab-
schiednehmen durch das weitere Umfeld
des Verstorbenen verunmoglichen.
Schwieriger geworden ist heute aber
auch ein spédterer Grabbesuch. Dies
hdngt nicht bloss damit zusammen, dass
vor allem in urbanen Rdumen Erdbestat-
tungen immer seltener werden und noch
ca. 20 Prozent ausmachen.?*> Denn die in

»  Zahlenangabe aus Basel. Laut Wikipedia wird in
der Schweiz bereits seit mind. 1998 mehrheitlich
kremiert. Basler Zeitung. 5. Dezember 2005:
«Sarggriber werden immer seltener. Erst in den
letzten zehn Jahren haben Baselbieter Skepsis

vielen Stddten Zentraleuropas vor mitt-
lerweile tiber 100 Jahren aufgekommene
Kremation, zu der man sich seit der Jahr-
tausendwende auch auf dem Lande (ohne
Unterschied bei der Konfession)** mehr-
heitlich entschliesst, sieht ja vor, dass
die mit der Asche gefiillte Urne entweder
in ein Urnengrab oder in eine Urnenni-
schenwand, ein Kolumbarium, verbracht
wird. Doch mit diesen Beisetzungsarten
ist zwingend verbunden, dass auf dem
Grabmal oder auf der Nischenstirnwand
Namen und Lebensdaten des Verstorbe-
nen zu lesen sind. Nun gibt es aber heute
auf vielen Friedhofen auch die immer
beliebter werdenden Gemeinschaftsgra-
ber, die auch eine anonyme Beisetzung
erlauben. Auf dem Basler Zentralfried-
hof, dem Hornli, wurde tibrigens bereits
1941 das «Grab der Einsameny errichtet;
heute erfolgen mehr als 40 Prozent der
Beisetzungen im Gemeinschaftsgrab.?
Griinde fiir diese tendenziell noch im-
mer zunechmende Bestattungsart sind ne-
ben dem Wunsch, niemandem zur Last
zu fallen, auch die heute vermehrt weit
auseinander wohnenden Familienan-
gehorigen (Problem Grabpflege!)* und
die Tatsache, dass in Patchwork-Famili-

vor der Feuerbestattung verloreny.

21963 erlaubt die katholische Kirche die Feuer-
bestattung, nachdem sie diese 1892 noch unter
Androhung der Exkommunikation verboten hat-
te. Bereits 1876 entstand auf dem Camposanto
in Mailand das erste Krematorium Europas, fi-
nanziert von dem aus Ziirich stammenden Textil-
kaufmann Albert (von) Keller. — Vgl. Thalmann,
Rolf, Urne oder Sarg. Auseinandersetzung um
die Einfiihrung der Feuerbestattung im 19. Jahr-
hundert. Bern / Frankfurt a. M. / Las Vegas
1978, 109 f.

2 Basler Zeitung, 29. Mérz 2011: «Gemeinschafts-
grab entspricht neuen Bediirfnissen».

% Basler Zeitung, 19. Mai 2007: «Mit neuen Grab-
typen entfillt der Unterhalt durch Angehdrige»
(betrifft neue Anlage mit Urnenplattengriibern in
der Fricktaler Landgemeinde Zeiningen/AG).

75



en die generationeniibergreifenden Bin-
dungen oft lockerer sind.?’

Dem Trend folgend, wurde 2012 bei der
Reformierten Kirche Basel die Moglich-
keit erwogen, ihre Verstorbenen auf dem
eigenen Kirchengrund zu bestatten, wie
das bis ins 19. Jahrhundert tiblich war und
wie es wieder — als Asche — in der Christ-
katholischen Kirche am Basler Totentanz
moglich ist.?® Im thiiringischen Erfurt
beispielsweise hat die katholische Bis-
tumsleitung sogar ein Kolumbarium mit
weit iiber 600 Urnennischen in der mitten
in der belebten Altstadt stehenden, goti-
schen Allerheiligenkirche eingerichtet.”
Bekanntlich gibt es in der Schweiz keinen
Friedhofszwang. Wenn dem Friedhofsamt
ein wiirdiger Umgang mit der Asche ga-
rantiert werden kann, darf auf Wunsch der
Angehorigen die Asche nach der Krema-
tion auch nach Hause genommen® und
die Urne in der Wohnung aufgestellt oder
deren Inhalt im Garten verstreut werden.
Modern geworden und offenbar einem ge-
wissen Bediirfnis entsprechend sind auch
See- und Flussbestattungen, Ballon- und
Helikopter-Bestattungen®'. Einen grossen
Stellenwert besitzen seit einiger Zeit die

7 Dies hat auch Auswirkungen auf die Einrichtung
von Familiengribern: Basler Zeitung, 17. Sep-
tember 2007: «Familiengrdber verlieren zuneh-
mend an Bedeutungy.

2 Basellandschaftliche Zeitung/bz Basel, 21. 12.2012.

¥ http://www.bistum-erfurt.de/front_content.
php?idcat=1968 (Zugrift: 20.10.2017)

3 In Basel sind es jahrlich mehr als 300 Urnen, die
herausgegeben werden, das heisst mehr als 15
Prozent von allen Kremationen auf dem Basler
Hornli: «Auslaufmodell Friedhof». Baselland-
schaftliche Zeitung/bz Basel, 21.12.2012

31 Facts, Nr.17, 1995: «Letzter Wille — Vom Winde
verweht». — https://www.schweizer-naturbestat-
tung.ch/: Die Firma bietet u. a. an: Bestattungen
im Wald, bei einem Baum, im Fluss, Bergbach,
See, auf einem Felsband, auf einer Alpen-
wiese, auf dem Gletscher, im Wind. (Zugriff:
20.10.2017)

76

Bestattungen in einem dafiir bestimmten
Waldstiick. In der Schweiz fiihrend ist
die im thurgauischen Mammern ansis-
sige Friedwald GmbH, die in derzeit 12
Schweizer Kantonen (Deutschschweiz
und Jura) iiber 60 Friedwilder betreibt,*
wohl etwa weitere flinfzig «Waldfried-
hofe» werden hauptsdchlich von Biirger-
gemeinden, aber auch gelegentlich von
Bestattungsunternehmen, unterhalten.®
Durch die Medien auch hierzulande be-
kannt geworden ist die «Oase der Ewig-
keit» im Val d’Hérence (Unterwallis),
welche der deutsche Geschéftsmann Diet-
mar Kapelle gegriindet hat und die vor al-
lem bei Deutschen sehr beliebt ist.**

Auch der «Tierfriedhof am Wisenberg»
bei Liufelfingen bietet ab Fr. 4900.— eine
Urnenbestattung von Mensch und Tier.*

32 http://www.friedwald.ch/de/friedwaelder/stand-
orte (Zugriff: 20.10.2017). In der Nordwest-
schweiz von dieser Firma werden Friedwilder in
Ziefen BL, Kaisten AG, Dornach SO, Nuglar-St.
Pantaleon SO unterhalten.

3 In der Nordwestschweiz finden sich weitere
Waldstiicke, die fiir Bestattungen ausgewiesen
sind: Diegten BL, Laufelfingen BL, Nusshof BL;
Olsberg AG, Wittnau AG. Auch auf dem Basler
Friedhof Hornli sind im obersten Teil Beisetzun-
gen bei einem Baum moglich — bei Wahrung der
Anonymitit.

3 Basler Zeitung, 20. November 2006: «Zur letz-
ten Ruhe auf die Alp». — Basler Zeitung, 24.
April 2007: «Totentourismus» stosst den Wal-
lisern sauer aufy. — Heimatschutz/Sauvegarde,
4/2006,8 —11.

3% http://www.wenn-mein-tier-stirbt.ch/1_inhalt/
tierfriedhof.html: Neben dem Tierfriedhof in
Laufelfingen betreibt die in Seon beheimatete
Firma noch einen weiteren Tierfriedhof in Em-
menbriicke, zudem einen Tierfriedwald (Zugriff:
20.10.2017). In der Basler Zeitung, 15.8.2007,
werden im Artikel «Bald auch Menschen auf
dem Tierfriedhof» die reformierte Léufelfin-
ger Pfarrerin und Theologin Margrit Balscheit,
Pfarrer Markus Christ, Prisident des refor-
mierten Landeskirchenrats und der katholische
Bischofsvikar Erich Héring zitiert. Alle drei se-



Abb. 2: Erinnerung an eine Verstorbene: Fingerring
aus menschlichem Haar, Basel, um 1900. (Samm-
lung Museum der Kulturen Basel, Inv. Nr. VI
17316; Foto D. Wunderlin)

Eine solche erlaubte Ziirich bereits um
2005 auf einem stddtischen Friedhof;
nicht erlaubt wurde dort allerdings, dass
der Name des Tieres am Grabstein der
verstorbenen Frau eingetragen werden
durfte.*

Als aparte Moglichkeit genannt seien
schliesslich auch Schmuckstiicke mit
Asche oder als Diamant, der aus Asche
generiert wird. Hier sind wir aber wieder
recht nahe an den einst beliebten Finger-
ringen und Uhrketten aus Haaren von Ver-
storbenen und auch bei Haarbildern als
frither beliebte Zimmerdenkmale.*’

hen letztlich keine ethischen Griinde gegen eine

Bestattung der Asche eines Menschen auf einem

Tierfriedhof.
3¢ Auf dem kommunalen Friedhof des Lagunen-
stadtchens Grado (zwischen Venedig und Triest)
entdeckten wir in einer Urnennische die Foto-
grafie eines dort begrabenen Spaniels. (Beob-
achtung des Verfassers; 11. Juni 2011).
Haarandenken zeigt unter anderem die Samm-
lung Friedhof Hornli, eines der wenigen Sepul-
kralmuseen Europas, das eine wertvolle Doku-
mentationsstelle zu unserem Bestattungswesen
darstellt. www.sammlunghoernli.ch

37

Todesanzeigen

Das heute offensichtliche hohe Bediirfnis
nach Personlichem und Individuellem
bei den aktuellen Trauersitten zeigt sich
auch bei den Todesanzeigen, was schon
damit beginnt, dass der schwarze Rand
oft durch eine diinne Linie ersetzt ist
oder ganz fehlt. Nicht zuletzt dank dem
verbreiteten Besitz von Computern mit
entsprechender Software, scheinen nun
bei der Gestaltung der Trauerdrucksa-
chen fast keine Grenzen mehr vorhanden
zu sein. Allerdings gilt diese Feststellung
fast ausschliesslich fiir die Todesanzeigen
der deutschen Schweiz. Denn jene der an-
deren Regionen unseres Landes und auch
des umliegenden Auslandes folgen doch
noch stirker der etwa hundertjihrigen Tra-
dition der Todesanzeige in der Tagespresse.
Auffallend bei den Todesanzeigen der
Westschweiz — ausser im Kanton Jura —
ist, dass die Angehorigen vor dem Namen
des Verstorbenen aufgefiihrt werden.

In Italien und im Tessin bekunden nahe
und ferne Angehorige, aber auch Freun-
de, Behorden, Firmen und Vereine mit
kleinen Kondolenzanzeigen ihre Anteil-
nahme. Beliebt ist dort auch die Herz-
Darstellung, die eigentlich einst nur von
Atheisten verwendet wurde.

Noch immer selbstverstiandlich ist bei gu-
ten katholischen Familien das Kreuz in
den Todesanzeigen. Ebenda findet sich
zudem, wenn auch in riicklaufiger Zahl,
die Formulierung «Es hat Gott gefallen»
oder der Hinweis auf den Empfang der
heiligen Sterbesakramente. Noch eher zu
lesen ist hingegen die Einladung zur Feier
des «Zweiten Gedichtnisses», des Dreis-
sigsten oder — so im Fiirstentum Liechten-
stein — zum Rosenkranz am Vorabend der
Beerdigung.

Bei etwa 30 Prozent der Todesanzeigen
findet sich meist oben rechts ein Spruch.
Liangst ist es nicht mehr bloss ein Wort aus
der Bibel, etwa eine Passage aus einem



Zeitungen mehrheitlich katholischer Re-
gionen oder in Anzeigen fiir verstorbene
Katholiken augenfillig wird. Wir meinen
uns nicht zu tduschen, dass die ersten Fo-
tos in Tageszeitungen in traditionell refor-
s mierten Gegenden und Stédten in Todes-
b g o anzeigen fiir Italiener oder fiir katholische

=

S e W

ANINEDEEREEET Innerschweizer erschienen sind. Das also
_‘_F_“‘-_‘A__;,‘_“JM__.'..A)'—-"‘,”—:"“ | i

R T um etwa um 1970 aufkommende Bediirf-
2y Sl Gl : nis fir ein Foto in Todesanzeigen oder in
. Danksagungen steht meines Erachtens im
direkten Zusammenhang mit dem Nie-
dergang der Sterbebildchen. Zu diesem
Brauchrequisit spéter noch einige Sétze.

Bl ela g 9,90 S phfily g2y bl JF E e

™ L R e R A S S L

Abb. 3: Kleinplakat mit Papierornament. Syrien,
Damaskus, Quartier Bab Tuma, 2008. (Foto D.

Wunderlin). Schniisi lebwohl, T

Psalm. Viel ofters sind es heute sinnrei-  Abb. 4: Kommunikation mit dem Jenseits. Aus dem
che Sitze von Denkern und Autoren von  Tages. Anzeiger, Ziirich, 2011.
Goethe iiber Gandhi bis Groenemeier. Fa-
voriten scheinen aber Rainer Maria Rilke  In vielen Léndern Siid- und Osteuropas,
und Hermann Hesse, Albert Schweitzer aber z. B. auch in der christlichen Dias-
und Dieter Bonhoeffer zu sein.*® Daneben  pora Syriens, verbreitet sind auch die To-
finden sich aber in Deutschschweizer To- desanzeigen in der Form eines Kleinpla-
desanzeigen auch immer noch Verse, die  kates. Diese sind billiger als die sehr teure
wohl aus der einschlidgigen Spruchsamm-  Zeitungsannonce, schnell gemacht und
lung des Beerdigungsinstitutes stammen  kommen somit auch dem Umstand entge-
und als deren Autor wohl der grosse Ano- gen, dass im Siiden meist schon nach 48
nymus zeichnet. Stunden beerdigt ist. In Italien habe ich
Wer eine Tageszeitung der 1960er- oder  auch beobachtet, dass in den letzten zwei
auch der 1970er-Jahre durchblittert, wird  Jahrzehnten nun auch das fotografische
noch kaum das fotografische Portrit des  Portrdt des Verstorbenen auf das Plakat
oder der Verstorbenen in der Todesanzei- kommt und seit wenigen Jahren auch zu-
ge oder Danksagung finden. Aber in jener nehmend als Farbbild erscheint.
Zeit liegen die Anfinge eines Brauchs, Todesanzeigen lassen oft auch soziale
der heute lingst nicht mehr nur in den  Unterschiede erkennen. So riicken adeli-
ge Familien und auch grosse Firmen im
* Nota bene alles Minner! Die geschilderten  Format oft recht auffillige Anzeigen ein,

Sachverhalte beruhen auf einer quantitativen o manchmal der Firmenname oder das

Auswertung von zwei Tageszeitungen der Re- 1 454 mehr ins Auge fillt als der Name

gion Basel im Zeitraum Mirz bis Juni 2011. — de Verston

es Verstorbenen.

Viele in den Traueranzeigen erscheinenden Ver- . .
se stammen tatsdchlich nicht von den Personen, Wiahrend sonst der Dialekt (aIS 50 ge-

die als Quelle genannt werden! Vgl. dazu Walter ngmnte Spr aCh‘? des Hf?rzens) FOCh ?her
Hollstein in: SonntagsZeitung, 30.8.2017: «Der die Ausnahme 1st, scheint er bei Vereinen
Club der falschen Dichter». gerne gebracht zu werden.

78



BASLER OLDIE'S

Guggemuusig Alti Garde -

Myr sin druurig well dr

Peter

mit de Cinelle nye me Fasnacht mit yys mache kaa.

Abb. 5: Dialekt ist bei Todesanzeigen von Fasnachts-
cliquen sehr beliebt. Aus der Basler Zeitung, Basel,
2011,

Fiir Aussenstehende geradezu unlesbar
kann eine Freimaurer-Todesanzeige sein.
Dass eine solche Anzeige sogar in einer
Zeitung, die von einem Bischof heraus-
gegeben wird, erscheinen kann, ist sicher
auch ein Zeichen unserer Zeit.

Ebenfalls ein Zeichen unserer Zeit ist
der Einsatz der elektronischen Medien
im Totenkult. Obschon es in Ratgebern
auch schon als unschicklich bezeichnet
wurde, per Mail zu kondolieren, wird
dieser Weg natiirlich zunehmend genutzt.
Schon lange bevor als erstes Schweizer
Bestattungsunternehmen eine Firma im
Fricktal im Jahre 2003 nicht bloss To-
desanzeigen ins Netz stellte, sondern
auch die Mdglichkeit zur Kondolenz
gab,” wurden in den USA virtuelle
Friedhofe eingerichtet. Die ersten diirf-
ten mindestens um 1996 entstanden sein,
und wohl Anfang November 1998 horte
man in der Schweiz von der ersten In-
ternet-Gedenksite, die von der Verstor-
benen Marcy Burt Butz gleich selber

¥ Basler Zeitung, 11. November 2003: «Trostende
Worte im Online-Kondolenzbuchy.

eingerichtet worden war.*® Ebenfalls auf
elektronischem Weg — namlich iiber Pri-
vatradio und Lokalfernsehen — verbreitet
werden zum Beispiel im Oberwallis tdg-
lich die Nachrichten vom Ableben von
Mitbiirgern, wobei auch die Angabe iiber
das Beerdigungsdatum nie fehlt. Wie
bereits erwidhnt, gehdrt nach Arnold van
Gennep das sich an eine Abdankung oder
Bestattung anschliessende Leichenmahl
bereits zur Wiedereingliederungphase. In
dieselbe dritte Phase gehdren zudem die
Verteilung der Sterbebilder, der Entscheid

“Un Massone non muore mai, cambia soltanto dimora”

La Rispettabile L.". M.. Il Dovere all'Or.". di Lugano, ha il
mesto compito di annunciare che il Fr.".

= -
Giancarlo Puccio
VML e
ha deposto gli Attrezzi ed ha raggiunto |'Oriente Eterno.

Le esequie con Rito Massonico, avranno luogo nel Tempio
Crematorio di Lugano, mercoledi 15 settembre alle ore
11.00.

| Il Capitolo “La Ragione” e I’Areopago “Pax et Libertas”,
nella Valle di Lugano, annunciano con dolore la scomparsa
del

Cav.: Giancarlo
Puccio 32°

Principe del Real Segreto

Il suo alto esempio continuera ad illuminare i lavori delle
nostre Officine.

Abb. 6: Todesanzeigen fiir einen Freimaurer. Aus:
Giornale del Popolo, Lugano 2010.

liber die Grabmahlgestaltung sowie ande-
re Handlungen, welche die Erinnerung an
den/die Verstorbene(n) bewahren helfen
— also die Elemente der Memorialkultur.

Sterbebilder
In verschiedenen Privatsammlungen,
aber ebenso in Museen und Staatsarchi-

% SonntagsZeitung, 8. November 1998: «Asche
zu Asche, Pixel zu Pixel». www.goodbye-world.
com

79



ven katholischer Regionen finden sich
teilweise umfangreiche Bestinde eines
Ephemericum, das man regional als To-
tenbild, Totenzettel, Sterbezettel, Leid-
helgeli, Leidbild(chen), Sterbebild(chen),
Trauerbild, Trauerzettel, Leichenzettel
und Grabzettel bezeichnet.

Das Sterbebildchen ist ein katholisches
Brauchrequisit und heute nur noch in
manchen katholischen Stammlanden als
Element der Memorialkultur verbreitet.
Die Zeiten sind aber vorbei, als das einst
massenweise vorgedruckte Bildchen aus
Offizinen in Paris und Bayern aber auch
bei Benziger in Einsiedeln in die kleine-
ren und grosseren Druckereien geliefert
wurde, um dann im Auftrag der Trauer-
familie mit den individuell gewiinschten
Angaben ausgestattet zu werden. In den
letzten Jahren begannen Laien und Wis-
senschaftler der Kleindrucksache ver-
mehrt Beachtung zu schenken und ihren
Quellenwert aus verschiedenen Griinden
zu wiirdigen.

Selbstverstiandlich sind in neuerer Zeit auch
grossere Bestinde in Online-Datenbanken
gestellt worden, was auch die Genealogen
freut, die selber aktiv den Zugang fordern.
So arbeitet die Westdeutsche Gesellschaft
fiir Familienkunde e.V. an einem grosseren
Projekt, das aktuell 259.729 Totenzettel aus
verschiedenen Sammlungen enthdlt — muit
Sterbe-Daten bis ins Jahr 1600 zuriick.*’ An
Sammlungen wird ebenso z. B. in Bayern,
im Tirol und im Fiirstentum Liechtenstein,*
aber auch in der Schweiz gearbeitet. Zu
nennen sind hier namentlich Graubiinden®

4]

https://www.wgff-tz.de/index.php

(Zugriff: 20.10.2017)

Auf Privatinitiative von Bruno Allgduer, Nen-
deln, derzeit 10'820 Bilder: www.sterbebilder.li
(Zugriff: 23.10.2017)
https://www.gr.ch/DE/institutionen/verwaltung/
ekud/afk/sag/aktuelles/Seiten/Totenbilder.aspx
(Zugriff: 20.10.2017)

42

43

80

und die Zentralschweiz.** ** Der Verfasser
konnte 2011 im Haus zum Dolder — Samm-
lung Dr. Edmund Miiller, Beromiinster LU,
eine Ausstellung mit Begleitpublikation
mitgestalten. Anlass dazu gaben Miillers
rund 1200 «Leidhelgeli»; ein alphabeti-
sches Verzeichnis zur Sammlung ist in der
Folge online gestellt worden.*®

Die seinerzeitige und auch nicht abge-
schlossene Beschéiftigung mit dem Thema
erlaubt uns, hier nur ganz kurz etwas zur
Geschichte und Funktion der «Leidhel-
geli» zu sagen. Der im Zeitalter der Ge-
genreformation in Holland entstandene
Brauch, mittels eines Andachtszettels zur
Erinnerung und zum Gebet fiir die Seele
des Verstorbenen zu bitten, erreichte um
die Mitte des 19. Jahrhundert auch die
katholischen Regionen Siiddeutschlands,
Osterreichs und der Schweiz. Sterbezettel
waren tlibrigens urspriinglich nur in ver-
mogenden Kreisen verbreitet und hielten
sich dort aber auch noch, als sie allgemein
wurden. Das zeigen beispielsweise erhal-
tene Zettel von Sissi, von Kdnig Astrid
von Belgien und von John Kennedy ...
Waren die frithen sehr einfach und oft auch
mit handschriftlichen Zusétzen versehen,
so kommt zur Kurzbiografie auch ein fo-
tografisches Portrit hinzu. Dieses nimmt
im Laufe der Zeit immer mehr Raum ein

4 http://portraitarchiv.genealogie-zentral.ch/page.

php (Aktuell knapp 200°000 Totenzettel, Zu-
griff: 20.10.2017

* Hinzuweisen ist auch auf die folgende wertvolle
Publikation: Christen, Matthias, Die letzten Bil-
der, Tod, Erinnerung und Fotografie in der Zent-
ralschweiz. Baden 2010.

% Titel von Ausstellung und Publikation: Zum
frommen Andenken, Leidhelgeli/Sterbebild-
chen in der Sammlung Dr. Edmund Miiller. Er-
schienen in der Reihe: Kostbarkeiten aus dem
Dolderhaus in Beromiinster, Heft 12, 2011. —
Das alphabetische Verzeichnis ist abrufbar iiber:
http://www.hauszumdolder.ch/docs/Leidhelge-
li_alphabetisch.pdf



Sum frommen Andenfen -

tnr Gebele
an das
ehrwiicdige Hraulein

. WariaZhevelia v. Reild,

Mitglied und Leficerin des Englildidn
dnfiitnts B. M. V. ju Linday,

N

welde nad) mehrjdhrigem Leiben unbd Hftern
Empiang bder Heiligen Sterbjatramente am
4. Mai 1890 felig im Heven verjdied. Sie
exreidie ein Ulter vou 65 Jahven 11 Monaten;
von toeldhert fie 33 Jahre im Jujtitute
verlebte.
o Slifes Bevy meines Jefuw gib, dah
immer mehr Didy Lieb !
(300 Zage Aolap.)
LGBzt Tefus Barmbecpighert!
(100 ZTage Ablak:) :
Dlifiés Brry Wavid, [ei meine Reffang.*
(300 Tage Ablak.)

G

F R I aPs
Eiterar. Jnfiitnt (Niitbacl Seig) Augsburyg. |

Abb. 7/8: Vorderseite und Riickseite eines Sterbebildchens aus Bayern, Lindau, 1890 (PB D. Wunderlin).

und fiillt im 20. Jahrhundert randabfallend
die ganze Seite. Ab Mitte des 20. Jahrhun-
derts verschwindet dann zunehmend die
religiose Komponente, zumal nach dem
2. Vatikanischen Konzil nun auch das
private Mess- und Liederbuch als einer
der traditionellsten Aufbewahrungsorte
fiir die Sterbebildchen ausser Gebrauch
kommt. Seither werden hierzulande Ster-
bebildchen im zunehmenden Masse als
etwas Antiquiertes und nur noch in kon-
servativen Kreisen Gebrauchliches ange-
sehen, das zudem vor allem noch in den
katholischen Stammlanden bekannt ist.
Heute ausgegebene Sterbebildchen erfah-
ren ein ganz unterschiedliches Schicksal:
Man stellt sie auf dem Biiffet auf, steckt
sie hinter einen Bilderrahmen, klebt sie in
ein Album, versorgt sie in eine Schachtel
oder gibt sie zum Altpapier. _

Anders in Oberbayern, in Teilen Oster-
reichs und im Siidtirol, wo Danksagun-

El Jn aller Triibjal, Angft und Roth
" Bitt' fiic und beim lieben ott.

[ 5 At -

gen in Form von meist vierseitigen Ster-
bebildchen noch sehr verbreitet, ja liblich
sind. Die Kleindrucksache wird zum Teil
vor dem Dreissigsten und somit als Einla-
dung zum Zweiten Gedachtnis verschickt,
heute oft mit Perforation zum Abtrennen.
Nicht uniiblich ist noch immer, dass es
beim Dreissigsten verteilt wird, wobei da-
nach meistens einige beim Schriftenstand
noch zur Mitnahme aufliegen.

In Analogie zu den Tafeln der Kriegsge-
fallenen, wo die Gefallenenbildchen?’
fest montiert sind, findet sich in manchen
Kirchen Oberbayerns, Westosterreichs
und des Siidtirols auch ein Ort, wo die

47 Bader, Hansjorg, «Und rot farbte sich mein Edel-
weiss», Tiroler Sterbebilder von Gefallenen des
Ersten Weltkrieges. In: Vanja, Konrad; Milano,
Alberto; Lorenz, Detlef; Wunderlin, Dominik,
Arbeitskreis Bild Druck Papier, Tagungsband
Basel 2013. Miinster i. W. 2014, 1591f.

81



Sur Grimverung

an

Emanuel Bernoulli,

geboren den 1. Auguft 1833,
geftorben den 6. Februar 1885,

Leidenrede,
gebalten ben 9. Februar 1885
burdy

. S. Preiswert,
] Plarrer.

Drud von Ferb, Niehm," Ranonengaffe 32 in Bafel,

Abb. 9: Titelblatt der Broschiire mit der Leichenre-
de auf Emanuel Bernoulli, gehalten am 9. Februar
1885 (Privatbesitz).

Bildchen der verstorbenen Gemeindemit-
glieder fiir etwa ein Jahr sichtbar bleiben.
Da es im genannten geografischen Raum
auch — wie auch in vielen anderen katho-
lischen Gegenden — Fotos an den definiti-
ven Grabzeichen hat, werden Sterbebild-
chen auch eingeschweisst und ans frische
Grabkreuz montiert. Ebenfalls nachvoll-
ziehbar ist auch, dass sich Sterbebildchen
an Wallfahrtsorten finden.

Leichenreden im Druck,

Totenbuch, Jahrzeitgedachtnis

Vor allem im 19. Jahrhundert {iblich war
in der Basler Oberschicht die gedruck-
te Leichenrede. Diese noch heute exis-
tierende Drucksache, welche bis in die
friithe Neuzeit zuriickreicht, zeigt seit

82

SR SRR

Abb. 10: Das Totenbuch in der Bischofskirche von
Vadugz, Firstentum Liechtenstein, 2011 (Foto D.
Waunderlin).

etwa 1900 oft auch das fotografische Por-
trit des Verstorbenen. Diese Broschiiren
werden allen geschickt, die ihre Anteil-
nahme bekundet haben — ist also durch-
aus vergleichbar mit dem katholischen
Sterbebildchen und den Nekrologen in
den Zeitungen oder den Totentafeln in
Periodika wie z. b. in Volkskalendern.
Auch in Kirchen, so in Vaduz oder auch
im Tirol, wird auf ldngere Dauer der ver-
storbenen Gemeindemitglieder erinnert.
So in der Bischofskirche Vaduz durch
ein Totenbuch, das Tag fiir Tag zeigt, wer
heute Todestag hat. Und ebenso z. B. in
Osttiroler Pfarreien, wo die Parten, also
die Todesanzeigen, in einem Ordner mit
Sichthiillen stecken, und dadurch dem
Kirchgénger zuginglich bleiben.



Als eine weitere Form, die nur bei den
Katholiken bekannt, aber auch nicht
mehr allgemein tiblich ist, muss das Jahr-
zeitgedichtnis genannt werden. An den
Jahrestag eines Verstorbenen wird an ent-
sprechenden Orten heute manchmal iiber
eine sehr lange Zeit erinnert; das Todes-
jahr geht derzeit gelegentlich bis in die
1960er-Jahre zuriick, wie diese Beispiele
aus dem Tessin und aus Ziirich belegen.
Zu einer gerafften Darstellung der Se-
pulkral- und Memorialkultur im Wandel
gehoren natiirlich auch die Friedhofe.
Friiher lagen sie um die Kirche, heute
sind sie meist an der Peripherie einer
Siedlung und nicht selten als Park ange-
legt. Es fallt auf, dass in den Medien im-
mer wieder auf die starke Reglementie-
rung verwiesen wird, die fiir Ordnung auf
den Friedhofen sorgen sollte.*® Geregelt
sind nicht etwa nur die Offnungszeiten
oder die Zugangssperre fiir Hunde, son-
dern auch z. B. die Bepflanzung oder die
Grosse und Materialitdt der Grabzeichen.
Vielerorts wird die Einheitlichkeit derart
weit getrieben, dass nur Grabkreuze aus
einem ganz bestimmten Material erlaubt
sind oder dezidiert nur das christliche
Kreuz als Symbol erscheinen darf. Al-
lein schon wegen der Kirchenferne vom
immer mehr Menschen kann der Schluss
gezogen werden, dass sich solche Rege-
lungen nicht in alle Zukunft retten las-
sen. Schon haben verschiedene lokale
Debatten dazu gefiihrt, dass nicht mehr
auf jedes frische Grab ein Holzkreuz mit
Namensschild gestellt werden darf.

Und nicht nur auf dem Basler Zentral-

% Beispiele: Tages-Anzeiger, 12. Januar 1985;
«Friedhofskultur anno 1985: Ordnung muss
sein». — Tages-Anzeiger, 3. Juli 1996: «Gegen
uniforme Friedhofe». — Basler Zeitung, 8. Sep-
tember 2003: «Gemeinde Binningen will perfek-
te Griaber». — Beobachter, Nr. 23, 2006: «Nichts
ist so genormt wie der Tod».

friedhof musste sich das Friedhofamt 2003
dem lange abgewehrten Wunsch beugen,
auch ein fotografisches Portrit auf dem
Grabstein zuzulassen.” Der Brauch des
Fotos auf dem Grabstein geht tibrigens
ins letzte Viertel des 19. Jahrhunderts zu-
riick und 16ste damals recht schnell die auf
oberschichtlichen Grabmilern gemalten,
reliefierten oder als Skulpturen ausgefiihr-
ten Portrits ab. Im Gegensatz dazu sind
fotografische Portréts schon recht profan —
erst recht, wenn sie den Verstorbenen oder
die Verstorbene in einem Knipserbildchen
zeigen ...

Obwohl wir nun nicht immer explizit
darauf hingewiesen haben, zeigt sich der
Wandel bei Sepulkral- und Memorialkul-
tur in allen Phasen des Ubergangs, wenn
auch nicht allerorten zur gleichen Zeit.
Ob bei der Art und Form der Todesan-
zeige, ob beim eigentlichen Abschieds-
zeremoniell oder bei der Erinnerungskul-
tur, manches, was frither Brauch war, ist
verschwunden oder nur noch in Relikten
existent. Anderes hat sich gewandelt oder
Neuem Platz gemacht. Ein Beispiel dafur
ist das Haus fiir die Lebenden und die To-
ten im Lugnezer Dorf Vrin, das der ein-
heimische Architekt Gion A. Caminada
direkt an der Nahtstelle zwischen Dorf
und Gottesacker baute und alles andere
ist als eine niichterne Aufbahrungshal-
le, bietet der Ort doch neben dem Gebet
auch Raum fiir einen Hock beim Kaf-
fee.® Dabei wird natiirlich auch ganz
ungezwungen tiber die Verginglichkeit
und iiber Verstorbene gesprochen. Dazu
regt auch Bernard Crettaz an. Mit seinem
erstmals 2004 in Neuenburg geleiteten
«Café mortel» ladet der friihere Privat-
dozent und Konservator am Genfer Vol-

4 Basler Zeitung, 14. Oktober 2003: «Fotos auf
den Grabsteinen sind jetzt erlaubt».

0 Basler Zeitung, 29. Oktober 2003: «Ein Haus fuir
Lebende und Tote in Vrin».

83



kerkundemuseum einander unbekannte
Menschen mit Erfolg ein, {iber den Tod
zu sprechen. Er hat seither im In- und
Ausland weit iiber hundert Gespriche
bei Kaffee und Kuchen moderiert und in-
spirierte namentlich im angelsdchsischen
Raum andere, dieses Format zu adaptie-
ren.’! Dazu, sich auf eine andere Art mit
dem Tod zu beschiftigen, dienen auch die
kiinstlerischen Aktionen auf dem Basler
Totentanz: 2013 war es eine Installation
ders englischen Kiinstlers und Filmautors
Peter Greenaway>? und 2016 parallel zur
Basler Herbstmesse ein Markt des To-
des des Schweizer Kiinstlerpaars Gerda
Steiner und Jorg Lenzlinger.>® Wir haben
gesehen, dass frither wie heute alle Sta-
tionen des Trauerns — nach Moglichkeit
— in der sozialen Gemeinschaft begangen
werden. Da wir aber manche gute Trauer-
sitte nicht mehr kennen, haben viele
grosse Schwierigkeiten, die Trauer offen
und mit starken Gefiihlen zu zeigen oder
auf Trauernde mit den passenden Worten
und Gesten zugehen. Daraus erklirt sich
nicht zuletzt, warum es seit den 1980er-
Jahren immer mehr in einer Todesanzei-
ge heisst «in aller Stille beigesetzt» oder

>t Basellandschaftliche Zeitung/bzBasel, 3. De-
zember 2013: «Der Tod wird im Café enttabui-
sierty.

52 Greenaway, Peter, The Dance of Death/Der Tanz
mit dem Tod: Ein Basler Totentanz. Basel 2013.
— Bangert, Michael, Vom Totentanz zu Basel zum
The Dance of Death. Eine dynamische Bildse-
quenz und ihre Adaption durch Peter Greenaway.
In: Vanja, Konrad; Milano, Alberto; Lorenz,
Detlef; Wunderlin, Dominik, Arbeitskreis Bild
Druck Papier, Tagungsband Basel 2013. Miinster
i. W. 2014, 1751t

53 Steiner, Gerda; Lenzlinger, Jorg, Totentanz. Ba-
sel 2017.

84

«wir bitten von Beileidskundgebungen
und Kondolenzbesuchen abzusehen».
Aber «In aller Stille» sei zu leise, titelte
die Pfarrerin Margrit Balscheit einen Bei-
trag im reformierten «Kirchenboten»**, in
dem sie darauf hinwies, wie wichtig das
Abschiednehmen ist: «... gesamtgesell-
schaftlich ist die stille Bestattung kein
guter Trend. Er macht uns im Umgang
mit dem schwierigen Thema Tod nicht
stiarker, sondern schwicher.»

Es bleibt darum zu wiinschen, dass uns
Trauer und Traurigkeit nicht vollig fremd
werden. «Sie sind ein Teil unseres Le-
bens; sie gehdren zum Leben wie Freude
und Glick.»* Und vergessen wir auch
nicht, dass sich eigentlich niemand ganz
und vollig dem tiberlieferten Erbe eines
Kulturraumes entziehen kann, das aber
nur dann lebensfihig bleibt, wenn es auch
die Kraft hat, sich zu wandeln.

Nachbemerkung: Dieser Beitrag entstand
urspriinglich im Jahre 2011 als Vortrag,
der in unterschiedlichen Fassungen vor
der GRK BL in Liestal und an der Miins-
terertagung in Beromiinster gehalten
wurde. Er wurde damals — zusammen
mit zwei weiteren Referaten — in einer
Kleinauflage auch gedruckt und an die
Tagungsteilnehmer abgegeben. Die nun-
mehrige Publikation ist teilweise iiberar-
beitet und erginzt/aktualisiert worden.

3% Kirchenbote, November 2003.

3 Peter Neysters, Karl Heinz Schmitt, Denn sie
werden getrostet werden. Das Hausbuch zu Leid
und Trauer, Sterben und Tod. Miinchen 2004,
283.



	Sepulkralkultur : Von Totenfürsorge und Bestattungsriten, von Trauerkultur und Totengedächtnis

