
Zeitschrift: Baselbieter Heimatblätter

Herausgeber: Gesellschaft für Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 82 (2017)

Heft: 1

Artikel: Von Armutsdiskursen und individueller Armutsbekämpfung :
Armutspolitik im 19. Jahrhundert am Beispiel des Binninger Pfarrers
Jonas Breitenstein

Autor: Hänggi, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-860286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-860286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph Hänggi

Von Armutsdiskursen und individueller Armutsbekämpfung

Armutspolitik im 19. Jahrhundert am Beispiel
des Binninger Pfarrers Jonas Breitenstein

Jonas Breitenstein (1828-1877) war ein
Baselbieter Pfarrer, Armenpfleger und
Dichter. Im basellandschaftlichen Ziefen
als Sohn eines Schulmeisters aufgewachsen,

trat Breitenstein 1845 ins Pädagogium,

das höhere Gymnasium in Basel, ein.
Danach begann er ein Theologiestudium
an der Universität Basel und beendete dieses

an der Georgia Augusta-Universität in
Göttingen. Daneben schloss er eine
Lehramtsausbildung ab. 1

Breitenstein, der von 1852 bis 1870 als
Pfarrer von Binningen fungierte, berichtet

in seinen Gedichten, Schriften und
Erzählungen von den Lebensverhältnissen

der armen Bevölkerung im Baselbiet.
Neben seiner Schreibtätigkeit engagierte
er sich intensiv in der Armutspolitik. So
beschreibt Breitenstein in seinem
Bericht über Binningen, der Acta Ecclesiae
Margarethanae, den Pauperismus als
ein Hauptübel innerhalb der Gemeinde.2
Ab 1870 bis zu seinem Tod 1877 wirkte
Breitenstein zudem als Sekretär der neu
gegründeten Freiwilligen Armenpflege
Basel.3

1 Vgl. Rudolf Suter: Jonas Breitenstein. In: Ru¬

dolf Suter/René Teuteberg (Hg.): Der
Reformation verpflichtet. Gestalten und Gestalter in
Stadt und Landschaft Basel aus fünf Jahrhunderten.

Basel 1979, S. 125f.
2 Vgl. Breitenstein, Jonas: Acta Ecclesiae Mar-

garethanae oder Merkwürdige Begebenheiten der
Kirchen zu St. Margrethen. In: Ders.: Geschichten
und Dichtungen Band 3. Binningen 2015, S. 229.

3 Vgl. Freiwillige Armenpflege Basel (Hg.): Jah¬

resberichte der Freiwilligen Armenpflege Basel.
Basel 1870-1877.

Breitensteins Armutsverständnis ist Teil
einer ausgeprägten Diskussion über den
mit der Industrialisierung zusammenhängenden

Pauperismus. Durch die
diskurstheoretische Analyse seiner 1860
veröffentlichten Erzählung «Die Geschichte
vom Storzefried und vom Häfelibäbi»4
können Breitensteins Ideen und Vorstellungen

in ein überindividuelles Machtnetz
von Diskursen eingebettet werden. Die
Analyse gliedert Breitensteins Schreibtätigkeit

in einen auf Armutsbetroffene
abzielenden Diskurs über Arbeit als Beruf
und sittlich-religiöse, rationale
Lebensführung ein. Damit können Breitensteins
Armutsvorstellungen als Teil einer für das
19. Jahrhundert wichtigen, geistigen Idee
beschrieben werden: der Idee der
Protestantischen Ethik und des Geists des
Kapitalismus nach Max Weber.5
Die Diskurse, welche Jonas Breitensteins
subjektive Wahrnehmung der Armut
prägten, äusserten sich auch in seinem
Schaffen als Pfarrer und Armenpfleger. In
einem zweiten Schritt wird Jonas Breitensteins

Armutspolitik deshalb anhand von
ausgewählten Beispielen als eine Form
individueller Einflussnahme beleuchtet.

Breitensteins persönliche Armenhilfe
kann dafür mithilfe der Machttheorie

Björn Kraus als Versuch instruktiver

4 Vgl. Breitenstein, Jonas: Erzählungen und Bilder
aus dem Baselbiet. Basel 1860.

5 Vgl. Max Weber: Die Protestantische Ethik und
der Geist des Kapitalismus. Vollständige Ausgabe.

München 2004.

1



Machtausübung diskutiert werden.6 Hierbei

interessiert auch die Frage nach dem
tatsächlichen Machtpotential Breitensteins

in seiner Funktion als Pfarrer.
Um diesen Fragen nach Armutsdiskursen
und Armutsbekämpfung auf den Grund
zu gehen, wird Breitensteins Wirken als

Binninger Pfarrer in den Jahren 1852 bis
1870 beleuchtet. Dabei wird im Besonderen

auf seine erstmals 1860 veröffentlichte
«Geschichte vom Storzefried und vom

Häfelibäbi» sowie auf sein Selbstzeugnis
«Acta Ecclesiae Margarethanae», das
über Ereignisse der Jahre 1852 bis 1856
berichtet, Bezug genommen.7 Die Analyse

soll einen Beitrag zum Thema Armut
und Armutsdiskurse im 19. Jahrhundert
leisten. Es wird erörtert, wie sich
überindividuelle Diskurse im konkreten Handeln
und Denken eines Individuums widerspiegeln.

Hierbei kommen Formen der Macht
von Diskursen zum Tragen, die sowohl
Breitenstein wie auch die Lebenswelt von
Armutsbetroffenen beeinflussten. Die
vorliegenden Ausführungen werden von
der Idee geleitet, dass Jonas Breitensteins
Wirken nur als Teil eines überindividuellen

Netzes von Ideen und Vorstellungen
über Armut, Armutsbekämpfung und
gottgefälliger Lebensführung erklärt werden

kann.

Quellenlage und Literatur
Um das Wirken und Denken Jonas
Breitensteins zu ergründen, wird auf seinen
schriftlichen Nachlass zurückgegriffen.
Ein erheblicher Teil dieser Gedichte und
Erzählungen liegen in gedruckter Form
vor. So veröffentlichte Breitenstein im

6 Vgl. Björn Kraus: Erkennen und Entscheiden.

Grundlagen und Konsequenzen eines
erkenntnistheoretischen Konstruktivismus für die Soziale

Arbeit. Weinheim/Basel 2013.
7 Vgl. Jonas Breitenstein: Geschichten und Dich¬

tungen Band 3. Binningen 2015.

Jahre 1860 eine Geschichtensammlung
mit dem Titel «Erzählungen und Bilder

aus dem Baselbiet». Die vorliegende
Arbeit greift auf die darin enthaltene

«Geschichte vom Storzefried und vom
Häfelibäbi»8 zurück. Weitere Texte, welche

lange Zeit nur als handschriftliche
Manuskripte vorlagen, wurden kürzlich
vom Ortsmuseum Binningen transkribiert
und in drei Bänden herausgegeben.9 Teil
dieser Textsammlung ist ein von Breitenstein

verfasster Bericht, die sogenannte
Acta Ecclesiae Margarethanae.10
Breitenstein beschreibt darin sein Wirken in
Binningen während den Jahren 1852 bis
1856. Dadurch bietet dieses Selbstzeugnis
vielfältige Eindrücke in sein Schaffen.
Von seiner Tätigkeit als Sekretär der
Freiwilligen Armenpflege Basel zeugen die
von ihm verfassten Jahresberichte von
1870 bis 1876. Auch diese Dokumente
sind in gedruckter Form einsehbar.11 Sie
geben einen übersichtlichen Einblick in
die Tätigkeiten der Armenpflege, wobei
Einnahmen und Ausgaben offengelegt
sind. Zusammen mit den 1870 verabschiedeten

Statuten lassen sich die Grundzüge
der Freiwilligen Armenpflege nachzeichnen.

Darüber hinaus existiert ein umfangreicher,

nicht transkribierter Nachlass Jonas
Breitensteins. Dieser enthält verschiedene
Briefe an Freunde und Eltern, Manuskrip-

8 Vgl. Jonas Breitenstein: Die Geschichte vom
Storzefried und vom Häfelibäbi. In: Ders.:
Geschichten und Dichtungen Band 3. Binningen
2015, S. 121-167.

9 Vgl. Jonas Breitenstein: Geschichten und Dich¬

tungen Band 1-3. Binningen 2013-2015.
10 Vgl. Jonas Breitenstein: Acta Ecclesiae Mar¬

garethanae oder Merkwürdige Begebenheiten
der Kirchen zu St. Margrethen. In: Ders.:
Geschichten und Dichtungen Band 3. Binningen
2015, S. 328-344.

11 Vgl. Freiwillige Armenpflege Basel, Jahresbe¬

richte.

2



te von Predigten und Referaten über die
Armenpflege, biographische Zeugnisse
wie den Taufzettel, den Heimatschein
oder Einladungen von Gesellschaften.
Daneben sind auch Tabellen mit Einnahmen

und Ausgaben von Unterstützungsgeldern

einsehbar.12

In der Sekundärliteratur wird das Leben
von Jonas Breitenstein in der von Gauss
herausgegebenen Schrift «Die Kirche
zu St. Margarethen. Geschichte der Kirche

und der Kirchgemeinde Binningen-
Bottmingen» aus dem Jahre 1930
beschrieben. Als Quelle zu Breitensteins
Armutsverhältnis diente Gauss die Acta
Ecclesiae Margarethanae.13 Weitere
biographische Ausführungen finden sich in
Rudolf Suters Buch «Der Reformation
verpflichtet. Gestalten und Gestalter in
Stadt und Landschaft Basel aus fünf
Jahrhunderten» aus dem Jahre 1979. Darüber
hinaus enthalten auch die Geschichten-
und Gedichtbände des Ortsmuseums
Binningen interessante Informationen zu
Breitensteins Leben.14

Zum Thema Armut im 19. Jahrhundert
gibt es eine grosse Palette an Literatur.
Über die Armut im Baselland berichtet

insbesondere das Buch «Krank,
allein, entblösst. <Drückendste Armut)
und <äusserste Not> im Baselbiet des 19.

Jahrhunderts» von Christa Gysin-Scho-
ler aus dem Jahre 1997 umfassend. Für
eine Übersicht über die Armutspolitik
in Baselstadt eignet sich Josef Moosers
und Simon Wengers Sammelband «Armut

und Fürsorge in Basel. Armutspolitik
vom 13. Jahrhundert bis heute» von 2011.

12 Vgl. Jonas Breitenstein: Gedichte und
Handschriften, Jonas-Breitenstein-Nachlass. z. T. in
Privatbesitz, z. T. im Dichter- und Stadtmuseum
Liestal.

13 K. Gauss: Die Kirche zu St. Margarethen.
Geschichte der Kirche und der Kirchgemeinde
Binningen-Bottmingen. Binningen 1930, S. 42f.

14 Vgl. Breitenstein, Geschichten.

Armut in Binningen und Baselland
Breitensteins Leben wurde von der damals
herrschenden Armutsproblematik geprägt.
In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts
nahm die sogenannte Massenarmut im sich
industrialisierenden Europa durch
Veränderungen in der Landwirtschaft und dem
Gewerbesektor sowie durch anhaltendes
Bevölkerungswachstum stark zu. Dadurch
veränderte sich nach Epple und Schär auch
die Wahrnehmung der Armut, was sich in
Diskussionen um den BegriffPauperismus
ausdrückte.15 Diese im Zuge der
Industrialisierung aufkommenden, neuen
Armutsprobleme bestanden nach Gysin-Scholer
sowohl in Europa wie auch spezifisch im
Baselbiet.16 Dem Massenelend standen im
Baselland verschiedene Armenpflegen
gegenüber, denen es jedoch an den nötigen
finanziellen Mitteln fehlte, um den vielen
Bedürftigen gerecht zu werden.17

Im Vergleich zum Baselland war nach
Gysin-Scholer die Armut in der Stadt
Basel und den angrenzenden Dörfern um
einiges höher. Dieser Umstand sei auf die
dort lebende Arbeiterschaft zurückzuführen,

welche nicht in der Lage war, sich
ausreichend selbst zu versorgen, während
die Bevölkerung auf dem Land neben der
Industrie zusätzlich auf eine «funktionierende

Landwirtschaft» zurückgreifen
konnte.18 Der Vorteil eigener
Lebensmittelproduktion klingt beispielsweise in
Breitensteins «Geschichte vom Storze-
fried und vom Häfelibäbi» an.19

15 Vgl. Ruedi Epple/Eva Schär: Stifter Städte Staa¬

ten. Zur Geschichte der Armut, Selbsthilfe und

Unterstützung in der Schweiz 1200-1900.
Zürich 2010, S. 180f.

16 Vgl. Christa Gysin-Scholer: Krank, allein, ent¬

blösst. »Drückendste Armut« und »äusserste

Not« im Baselbiet des 19. Jahrhunderts. Liestal
1997, S. 29.

17 Vgl. ebd.: S. 31.
18 Vgl. ebd.: S. 33f.
" Vgl. Breitenstein, Erzählungen: S. 42.

3



Dörfer in Stadtnähe wuchsen nach Gysin-
Scholer dank den aufkommenden
Industriebetrieben rasant. So siedelten sich in
Binningen unzählige Arbeiter an, die tagsüber

in den nahegelegenen Fabriken
arbeiteten.20 Als Pfarrer der St. Margarethen
Kirche bekam Breitenstein das Elend dieser

Arbeiterschaft hautnah mit. So schätzte

Breitenstein bei seinem Amtsantritt als
Pfarrer 1852, dass sicher die Hälfte der
Binninger Bevölkerung einer ortsfremden
Unterschicht zuzuordnen sei, die sich nur
wegen der Nähe zur Stadt in Binningen
angesiedelt hätte.21 In seinen Worten
bedeutete dieser Pauperismus: «Es wird viel
verdient und viel verbraucht und in Zeiten
der Not haben sie nichts.»22

Diskurstheorie
Breitensteins Erzählungen und Gedichte
liefern Eindrücke dieses Elends. Besonders

deutlich wird dies in seiner 1860
erschienenen, fiktiven Erzählung «Die
Geschichte vom Storzefried und vom Hä-
felibäbi», welche vom Schicksal eines in
Armut lebenden Ehepaars erzählt. Dabei
gibt Breitenstein am Negativbeispiel der
beiden Protagonisten Ratschläge, wie
ein gottgefälliges, rechtschaffenes Leben
trotz Armut geführt werden könne. Als
schriftliche Quelle der Armutsvorstellungen

eines Baselbieter Pfarrers kann diese
Geschichte mithilfe der kritischen
Diskurstheorie Siegfried Jägers in überindividuelle

Kontexte eingebettet werden.23

Nach Jäger, der auf Überlegungen Michel
Foucaults und Jürgen Links aufbaut, schaffen

Texte Realitäten, indem sie der
Wirklichkeit unter Anwendung von Wissen

20 Vgl. Gysin-Scholer, Armut: S. 89.
21 Vgl. Breitenstein, Acta: S. 328.
22 Ebd.: S. 329.
23 Vgl. Siegfried Jäger: Kritische Diskursanalyse.

Eine Einfuhrung. Münster 2004.

Bedeutung und Sinn zuschreiben.24 Diese

Schaffung von Wirklichkeit sei dabei
«immer auch sozial und historisch
rückgebunden.» Deshalb «sind oder enthalten
[Texte] Fragmente eines (überindividuellen)

sozio-historischen Diskurses».25
Breitensteins Erzählungen sind somit
nicht nur als individuelle Schöpfungen zu
verstehen. Vielmehr sind sie Teil verschiedener

Diskurse seiner Zeit. Alle Erkenntnisse,

die Breitenstein in seinen Texten
zum Ausdruck bringt, sind ohne die
gegebene «gesellschaftliche, kulturelle und
historische Situation»26 nicht erklärbar.
Texte sind nach Jäger das Resultat eines

arbeitsteiligen, kooperativen Prozesses.
Der Verfassers eines Textes bediene sich
verschiedener Diskurse, bediene sich
also der «ihm mitgeteilte [n] Gedanken
anderer Menschen in Gegenwart und
Vergangenheit».27 Der Zweck eines Textes

liege hierbei in der Kommunikation und
Weitergabe von in einem gesellschaftlichen

Diskurs erlernten Wissens.28
Die Gesamtheit aller gesellschaftlichen
Diskurse lässt sich nach Jäger in
Diskursstränge aufteilen, die sich aus einer
Abfolge von Diskursfragmenten «mit
gleicher Thematik» zusammensetzen. Die
Diskursfragmente bewegen sich wiederum

auf verschieden Diskursebenen, wie
der Politik, der Ebene des Alltags oder der
Medien.29 Breitenstein hat im hier
vorliegenden Beispiel mithilfe des Buches und
in der Funktion des als Pfarrer tätigen
Schriftstellers seine diskursiv geprägten
Gedanken einer Leserschaft mitgeteilt.

24 Vgl. ebd.: S. 116.
25 Vgl. ebd.: S. 117.
26 Jürgen Spitzmüller/Ingo H. Warnke: Diskurs¬

linguistik. Eine Einführung in Theorien und
Methoden der transtextuellen Sprachanalyse.
Berlin/Boston 2011, S. 67.

27 Jäger, Diskursanalyse: S. 117.
28 Vgl. ebd.: S. 118.
2" Vgl. ebd.: S. 117.

4



Die «Geschichte vom Storzefried und
vom Häfelibäbi» ist demzufolge als
Diskursfragment verschiedener Diskursstränge

zur Armutsthematik auf der Diskursebene

des Mediums Buch zu verstehen.
Als Diskursffagment ist Breitensteins
Erzählung Teil eines diskursiven Macht-
gefiiges. In den Worten Jürgen Links
bedeutet Diskurs als Macht: «institutionalisierte,

geregelte Redeweisen, insofern sie
an Handlungen gekoppelt sind und also

Machtwirkungen ausüben.»30 Diskursiv
mitgeteiltes Wissen habe den Anspruch
gültiger Wahrheit. Deshalb sei Wahrheit
immer an den historischen Diskurs gebunden.

Jeglicher Bruch mit den hegemonia-
Ien Diskurssträngen könne zu Sanktionen
und Bestrafungen führen.31 Die Macht des
Diskurses bestehe unter anderem darin,
dass einem Diskursstrang entgegengesetzte

Meinungen, Ideen, Problematiken
oder Fragestellungen ausgeschlossen
werden.32 Nach Jäger bewegt sich jeder Diskurs

innerhalb eines «Sagbarkeitsfelds»,
welches «durch direkte Verbote und
Einschränkungen, Anspielungen, Implikate,
explizite Tabuisierungen aber auch durch
Konventionen, Verinnerlichungen, Be-
wusstseinsregulierungen etc.» beschränkt
ist.33 In diesem «Sagbarkeitsfeld» ist auch
Breitensteins Text einzuordnen.
Diskurse verbieten und tabuisieren nicht
nur, sondern sie üben ihre Macht zusätzlich

durch das Schaffen subjektiver,
eigener Wirklichkeiten aus.34 Diese
Wirklichkeiten spielen sich nach Jäger auf
der Ebene des Denkens, des «Umgangs
mit Wissen» und des Sprechens ab.35 Die

30 Jürgen Link: Kleines Begriffslexikon. In: Jürgen
Link/Ulla Link-Heer (Hg.): kultuRRevolution
11. 1986, S. 71.

31 Vgl. Jäger, Diskursanalyse: S. 129.
32 Vgl. ebd.: S. 130.
33 Vgl. ebd.: S. 130.
34 Vgl. ebd.: S. 146.
35 Vgl. ebd.: S. 147f.

Macht von Diskursen als «Wissen»
beschreibt Jäger so:

«Diskurse üben als »Träger« von
(jeweils gültigem) »Wissen« Macht aus;
sie sind selbst ein Machtfaktor, indem
sie geeignet sind, Verhalten und (andere)

Diskurse zu induzieren. Sie tragen
damit zur Strukturierung von
Machtverhältnissen in einer Gesellschaft
bei.»36

Dieser Theorie folgend wurde Jonas
Breitenstein von unterschiedlichsten
Diskursen geprägt, welche als gültige
Wahrheiten, die subjektive Wirklichkeit
Breitensteins und damit seine Vorstellungen
über Armut beeinflusst haben. Dadurch
kann Breitensteins Erzählung vom
Storzefried und vom Häfelibäbi als
Diskursfragment verschiedener Diskursstränge
analysiert werden.
Um die diskursive Machtstruktur, in
welche sich Breitensteins «Geschichte
vom Storzefried und vom Häfelibäbi»
eingliedert, sichtbar zu machen, wird im
nächsten Schritt der Inhalt der Erzählung
nachgezeichnet und kontextualisiert. In
einem zweiten Schritt wird Breitensteins
Erzählung in einen Diskurs über Berufsarbeit

und sittlich-religiöse, rationale
Lebensführung, der sogenannten Protestantischen

Ethik nach Max Weber eingeordnet.
Den Diskurs der Protestantischen Ethik
ergänzend werden Ideen der sogenannten
Hygienebewegung sowie die spezifische
Armutsvorstellung des «starken Bettlers»
diskutiert. Durch dieses Vorgehen kann
Breitensteins Erzählung als von verschiedenen

Diskurssträngen des 19. Jahrhunderts

durchzogene, historische Quelle
interpretiert werden.

36 Ebd.: S. 149.



Die Geschichte vom Storzefried
und vom Häfelibäbi
«Die Geschichte vom Storzefried und
vom Häfelibäbi» beginnt mit der
Beschreibung des Häfelibäbis, wie sie
einsam und vom Alter gezeichnet «in
einem Hinterstübchen ihres Heimatortes»

Seide spinnt.37 «Das alte
Mütterchen» in ihrem «alten abgetragenen
Kleid aus besserer Zeit» besitzt neben
ihrem Seidenrad lediglich ein «alte[s],
tannene[s] Kästlein, eine[n] Stuhl, ein
baufallige[s] Bett [sowie] ein Pfannlein
in der Küche und ein Kaffeehäfelein
im Ofenrohr» (Breitenstein 2015: 122).
In Anbetracht dieses offensichtlichen
Mangels an materiellen Gütern, der
dürftigen Kost aus Brot und Kaffee und
der oft bis spät in die Nacht dauernden
Arbeit am Seidenrad (vgl. ebd.: 122)
bemerkt Breitenstein zum Schicksal
der alten Frau:

«Das ist jedenfalls gut, wenn man
in sorgenvollen Stunden recht daran
denkt, wie viel hundert und tausend
Unglücklichere es gibt und wenn man
anfängt, statt über sein Los zu murren,
dem lieben Gott zu danken dafür, dass

er es immer noch gnädig gemacht
hat» (ebd.: 124).

Die alte Frau, welche im ersten Kapitel
beschrieben wird, hat «Ruhe und Frieden»

gefunden (vgl. ebd.: 125). In den
folgenden sechs Kapiteln schildert
Breitenstein den von Sorgen und Nöten
geprägte Werdegang der beiden fiktiven
Figuren Storzefried und Häfelibäbi. Denn
Storzefried und Häfelibäbi fuhren ein
von Gott abgewandtes Leben in Armut

37 Vgl. Jonas Breitenstein: Die Geschichte vom
Storzefried und vom Häfelibäbi. In: Ders.:
Geschichten und Dichtungen Band 3. Binningen
2015, S. 122.

und Elend, bis sie schliesslich den Weg
zu demselben doch noch finden.
Breitenstein zeigt in dieser Erzählung seine
Sicht auf das Leben von armen Leuten.
Dabei belehrt er den Leser mit allerlei
Ratschlägen, wie ein rechtschaffener,
gottesfürchtiger Mensch ein solches
Schicksal zu meistern hätte.
Nach einem kurzen Blick in die Zukunft
des alt gewordenen Häfelibäbis beginnt
die Geschichte mit dem Kennenlernen
und Heiraten des Häfelibäbis und des
Storzefrieds. Bereits am Anfang dieses
zweiten Kapitels schreibt Breitenstein
belehrend über die spätere Hochzeit der
beiden Protagonisten: «Erst besinn's,
dann beginn's; zuerst getan, hernach
bedacht, hat manchen in gross Leid
gebracht» (ebd.: 126).
Storzefried verdiente sein Geld als
Posamenter (vgl. ebd.: 126). Die
Posamenterei oder Seidenbandweberei war
im 19. Jahrhundert ein weit verbreiteter
Erwerbszweig im Raum Basel. Hergestellt

wurden die Seidenbänder in der
Basellandschaft. Die Heimarbeiter, die
nebenher oft noch Landwirtschaft
betrieben, lebten meist in ärmlichen
Verhältnissen (vgl. ebd.: 349f.), wie es sich
auch in der Geschichte des Storzefrieds
äussert. Dieser verprasste seinen geringen

Lohn im Wirtshaus, was seine
Situation zusätzlich verschlechterte (vgl.
ebd.: 126). Breitensteins Beschreibung
von Storzefrieds Alkoholkonsum kann
dabei einer breit geführten Kritik
gegen Alkoholmissbrauch zugeschrieben
werden. Wie Regula Zürcher aufzeigt,
war der sogenannte Elendsalkoholismus

im Basel des 19. Jahrhunderts ein
allgegenwärtiges Problem. Vorwiegend
bei Männern bestand die Gefahr,
alkoholabhängig zu werden. Die Betroffenen

gaben einen grossen Teil ihres oft
spärlichen Einkommens fürs Trinken
aus. Darüber hinaus stieg das Risiko,

6



wegen des Alkohols die Anstellung zu
verlieren.38
Neben den Wirtshausbesuchen stellte Stor-
zefried einigen Unfug an und war bekannt
für seine Schelmenstreiche, wie beispielsweise

den Nachbarn den Braten «wegzusti-
pitzen» (vgl. Breitenstein 2015: 127). Dieses

Verhalten machte den Storzeffied «stolz
und kühn», so dass er sich «für ein paar
Fuss grösser [hielt], als er wirklich war»
(ebd.: 127). Dieses Fehlverhalten bringt
Breitenstein folgendermassen auf den
Punkt: «[Storzeffied] hielt die Zurückgezogenheit

für eine Schande und das Wüsttun
für einen grossen Ruhm» (ebd.: 126). «Es
sei dem Bürschlein nur zu wohl, er werde
es mit aller Gewalt schlimmer haben
wollen.» Dies sei bei «vielen Menschen» ein
Gesetz. Wenn es ihnen zu gut ginge, würden

sie nicht eher ruhen, «bis all ihr schönes

Glück ein Ende hat» (ebd.: 128).
Neben den Schelmereien und den Wirt-
schaftsbesuchen mit seinen Kameraden
trieb er auch mit den Mädchen seine Späs-
se (vgl. ebd.: 128). Da wurde Häfelibäbi,
«das gar schlimme Augen im Kopfe hatte
und ein Mundstück wie eine Mühle», auf
ihn aufmerksam und wollte den Storze-
fried mit «Weiberlist [fangen]» (vgl. ebd.:
128). Auch hier sieht Breitenstein Anlass
zur Besorgnis, würden doch gerade Männer,

die so in die Ehe gelangten, «übel
ausfallen» (vgl. ebd.: 128). Die über-
schwängliche Lebenslust des verliebten
Bäbis tadelt Breitenstein mit den Worten
einer besorgten Nachbarin: «Wenn das

Meitli noch einmal so viel weinen muss,
als es jetzt lacht und singt, ich weiss nicht,
wie es ihm gehen wird!» (Ebd.: 129).

38 Vgl. Regula Zürcher: Gegen den »Sumpf des

selbstverschuldeten Elends«. Antialkoholbewe-

gung und Armutsbekämpfüng im 19. Jahrhundert.

In: Josef Mooser/Simon Wenger (Hg.):
Armut und Fürsorge in Basel. Basel 2011,
S. 126.

In der Folge gelang es Bäbi, den Fried
«süss und lockend» (ebd.: 129) an sich zu
binden, nicht zuletzt durch den Verlust ihrer
beider Unschuld, da sie meinten, dass dies
so Brauch sei (vgl. ebd.: 130). In seinem
Liebesrausch ignorierte Storzeffied alle
mahnenden Worte seines Meisters und Vetters,

«ein wackrer Mann» und begann über
diesen zu schimpfen (vgl. ebd.: 130) und
verwechselte damit in Breitensteins Worten
«heiligste[s] Recht [mit] schreiendste[m]
Unrecht [...] und [hielt] für sein Unglück,
was sein grösstes Glück sein könnte» (ebd.:
131). Nachdem der Meister den ungehorsamen

Fried aus dem Dienst entliess, wurde
dieser, «der bisher noch nie gewusst [hatte],

was es heisst, ernsthaft [zu] sein» (ebd.:
133), vom Bäbi noch vor dem zwanzigsten
Lebensjahr (vgl. ebd.: 136) zur Hochzeit
gedrängt (vgl. ebd.: 133-135). Das junge
Paar trat voller Freude und Hoffnung ins
Eheleben ein und baute «tausend
Luftschlösser» (vgl. ebd.: 135). Doch schon
bald merkten sie, dass das Leben im gemieteten

Stüblein teurer war, als gedacht, weil,
wie Breitenstein bemerkt,

«gerade die kleinen Pöstlein in der
Haushaltung, vom hölzernen Kochlöffel

in der Küche bis zum Scherlein
aufdem Posamentstuhl und zur Bürste
im Kasten, am meisten Geld wegfras-
sen, doppelt und dreimal so viel, als
der höchste Anschlag war, den sie
gemacht hatten» (ebd.: 137).

So verschuldete sich das junge Ehepaar
bereits früh und mit den ersten Kindern
wurde die Lage noch schlimmer (vgl.
ebd.: 138-140). Belehrend resümiert
Breitenstein am Ende des dritten Kapitels:

«So geht es eben, wenn unerfahrene
Büblein und Mägdelein zusammenkommen

und unbesonnen in den Ehestand
rennen [...], um dann ihr Leben lang im
Elend zu sitzen» (ebd.: 139).

7



Mit der Kritik am frühen Heiraten ohne
finanzielle Absicherung bediente sich
Breitenstein einer für seine Zeit
typischen Vorstellung. Das «frühzeitige und
leichtsinnige Heiraten» wurde nach Gy-
sin-Scholer für das ungesunde
Bevölkerungswachstum verantwortlich gemacht.
Die Heimweberei ermöglichte den armen
Leuten, ohne Startkapital eine Familie zu
gründen. Solche Familien konnten durch
Krankheit oder marktwirtschaftliche
Schwierigkeiten leicht in die finanzielle
Misere stürzen.39 Darum gingen viele
Posamenter nebenher einer landwirtschaftlichen

Tätigkeit nach, damit ein Teil der
Lebenskosten durch Selbstversorgung
gedeckt werden konnte.40

Im vierten Kapitel schildert Breitenstein

die missglückte Haushaltung des

jungen Ehepaars, welches «vom Sparen
arm [wurde]» (Breitenstein 2015: 143).
Während Storzefried in der Haushaltung
sparte, verprasste er mit den alten Kameraden

weiterhin fleissig Geld (vgl. ebd.:
143). Ausserdem hatten sich Häfelibäbi
und Storzefried schon von Beginn weg
verschuldet. Dies sei eine Bürde, vor
welcher «junge Eheleute sich [...] fürchten
[sollten] wie vor dem Fegefeuer» (ebd.:
142). Das Unwissen über den richtigen
Umgang mit Geld war nach Gysin-Scho-
ler vielen ehemaligen Baselbieter Bauern
gemein, was entweder durch unbedachte
Kreditaufnahme oder Bürgschaften im
Konkurs endete oder das eigentliche Sparen

von Grund auf verunmöglichte, wie
dies bei Breitenstein geschildert wird.41

Diese Problematik illustriert Breitenstein
an absonderlichen Sparversuchen. So
bezahlte die Familie des Storzefrieds die
Rechnungen für die tägliche Nahrung nie
unmittelbar, da sie das vorhandene Geld

39 Vgl. Gysin-Scholer, Armut: S. 37.
40 Vgl. ebd.: S. 64ff.
41 Vgl. Gysin-Scholer, Armut: S. 72.

lieber behalten, in ihren Augen also sparen

wollten (vgl. Breitenstein 2015: 142).
Auch auf dem Markt kauften Storzefried
und Häfelibäbi, «was man notwendig
haben sollte», statt, wie Breitenstein es für
richtig hielt, nur das zu kaufen, «was man
durchaus nicht entbehren kann» (ebd.:
142). So sollen arme Leute «wo immer
möglich keine neuen Schulden machen,
bis die alten bezahlt sind» (ebd.: 142).
Gleichzeitig kaufte das junge Paar aus
«Knauserigkeit» immer nur alte und
billige Kleider und Gebrauchsgegenstände,
die schnell wieder ersetzt werden muss-
ten (vgl. ebd.: 142). Auch das Zeitspa-
ren brachte der Familie des Storzefrieds
keinen Gewinn. Um möglichst jede
Minute fürs Posamenten zu verwenden,
vernachlässigte das Ehepaar die Hausarbeit.
Geputzt wurde fast nichts, Hosen und
Strümpfe nicht ausgebessert und das
Geschirr nie gespült, was im Endeffekt mehr
Geld kostete, als was die zusätzliche Zeit
fürs Posamenten einbrachte (vgl. ebd.:

143). Mit dem Spartipp an die Leser, «in
allen Dingen mit Klugheit und Verstand»
zu haushalten und die «Ordnung und
Reinlichkeit» zu achten (vgl. ebd.: 144),
schliesst Breitenstein das vierte Kapitel,
das den Titel trägt: «Wie der Storzefried
und das Häfelibäbi gehaushaltet haben
und warum es mit ihrem Hausen und Sparen

nicht gelingen wollte» (ebd.: 140).
Im fünften Kapitel schildert Breitenstein
die «Verdriesslichkeiten und Krankheiten»,

welche mit der Lebensart der
Familie des Storzefrieds einhergingen (vgl.
ebd.: 144-151). Ständig hätten sich
Häfelibäbi und Storzefried mit anderen,
bessergestellten Leuten verglichen, um dann
über ihr eigenes Schicksal zu hadern. Damit

«brachten [sie] sich selber noch um
die Freuden, die sie hätten haben können»
(ebd.: 145). Wie aus der Acta Ecclesiae
Margarethanae hervorgeht, warf Breitenstein

den kommunistischen Strömungen

8



seiner Zeit eben diesen Neid gegenüber
Bessergestellten vor.42

Die Familie des Storzefrieds waren «ziemlich

hässige Leute», was nach Breitenstein
«fast noch mehr [verderbte], als ihr frühes
Heiraten und ihr absonderliches Sparen»,
da dadurch die Arbeit noch viel schwerer
würde (vgl. Breitenstein 2015: 145). Doch
das nach Breitenstein «grösste Elend und
die erste Quelle ihrer Not» war ihr fehlender

Glaube, der den Menschen «selbst im
Unglück zu trösten und zufrieden zu
machen vermag» (ebd.: 146). Das Motiv des

Glaubens zieht sich durch die ganze
Geschichte. Ein gutes Leben ist nach
Breitenstein ein gottgefälliges Leben.
Neben den Verdriesslichkeiten des Neides,

der Gehässigkeit und des fehlenden
Glaubens waren die Storzefrieds «allesamt

nie recht gesund» (ebd.: 147). Für
Breitenstein war klar: Schuld an dem
ständigen Unwohlsein habe der unglaubliche
Gestank, der in der nie gelüfteten und
geputzten Stube herrschte (vgl. ebd.: 148).
Darüber hinaus trüge die einfache Kost
aus Brot und Kaffee zur schlechten
Gesundheitslage bei (vgl. ebd.: 150). Besonders

der hohe Kaffeekonsum sei höchst
schädlich (vgl. ebd.: 150). Wie schon das
dritte und vierte Kapitel endet auch das

fünfte mit der Aufforderung vom schlechten

Beispiel der Familie des Storzefrieds
für die eigene Haushaltung zu lernen (vgl.
ebd.: 151).
Gesundheitliche Probleme der armen
Bevölkerung des 19. Jahrhunderts waren
nach Gysin-Scholer Ausdruck schlechter

Ernährung, mangelhafter Kleidung,
unzureichender Hygiene, prekärer
Arbeitsbedingungen und schwieriger
Wohnverhältnisse,43 was sich zu grossen Teilen
mit Breitensteins Bild der Storzefrieds
deckt. Besonders im Kampf gegen Krank-

42 Vgl. Breitenstein, Acta: S. 329.
43 Vgl. Gysin-Scholer, Armut: S. 98f.

heiten spielte nach Beatrix Mesmer die
Idee der Hygiene eine immer wichtigere
Rolle.44 Daneben erkannten bürgerliche
Kreise die einseitige Ernährung als Ursache

für eine schlechte Gesundheit. Nach
Gysin-Scholer waren sich selbst die
Armen ihrer schlechten Ernährung bewusst,
konnten sich abwechslungsreicheres,
teureres Essen jedoch nicht leisten. Deshalb
stellten sie lediglich bei Krankheit oder
Unfall ihre Essgewohnheiten um, damit
sie sich möglichst schnell wieder in den
existenzsichernden Arbeitsmarkt integrieren

konnten.45
Storzefrieds und Häfelibäbis Umgang
mit ihren Kindern, denen aus mangelnder
Reinlichkeit nie wirklich wohl war und
die kaum etwas von Anstand lernten, widmet

sich das sechste Kapitel (vgl.
Breitenstein 2015: 151-160). Auch hier dient
Breitenstein die Familie des Storzefrieds
als Beispiel, wie Kinder nicht erzogen
werden sollten. Wenn die Kinder weinten
oder schrien, reagierten die Eltern höchstens

mit einem «Halt d'Gosche, wottsch
still si oder i hau di!» (ebd.: 152). Diese
«schnauzig wüsten Redensarten» würden
die Kinder verderben. Auch konnten die
Kinder draussen treiben, was sie wollten.

Dieser Fehler führt nach Breitenstein
dazu, dass fernab der elterlichen Kontrolle

«der Anfang zu den späteren Sünden
und Lastern gemacht wird» (ebd.: 152).
Als weitere Beispiele der schlechten
Kindererziehung nennt Breitenstein unregelmässige

Essenszeiten sowie Bestrafung
und Lob zur falschen Zeit (vgl. ebd.: 153-
154). So wurden die Kinder, wenn «Geld

44 Vgl. Beatrix Mesmer: Reinheit und Reinlichkeit.
Bemerkungen zur Durchsetzung der häuslichen

Hygiene in der Schweiz. In: Nicolais Bernard/

Quirinus Reichen (Hg.): Gesellschaft und
Gesellschaften. Festschrift zum 65. Geburtstag
von Professor Dr. Ulrich Im Hof. Bern 1982,
S. 470-494.

45 Vgl. Gysin-Scholer, Armut: S. lOlf.

9



und Gut» Schaden nahm, ungeachtet ihrer
moralischen Schuld ausgeschimpft und
verprügelt. Bei Bosheiten, die keinen
materiellen Schaden nach sich zogen, blieb
die Strafe aus (vgl. ebd.: 154).
Breitensteins Bemerkungen zur
Kinderaufzucht sind Teil eines spezifischen
Erziehungsdiskurses. Typisch für das
Baselland im 19. Jahrhundert war nach
Gysin-Scholer ein christliches Familienbild

und die Vorstellung, dass Eltern und
Kinder rücksichtsvoll und nach
sittlichreligiösem Vorbild zusammenleben
sollten.46 Um solchen Vorstellungen gerecht
zu werden, wurden vernachlässigte Kinder

in Erziehungsanstalten untergebracht.
Dort sollten sie zu Ordnung, Gehorsam,
der Unterscheidung von Gut und Böse,
zur Reinlichkeit, Sparsamkeit und
geordneten Essenszeiten erzogen werden,47
alles Dinge, an denen es der Familie des
Storzefrieds mangelte.
Den Hauptfehler in der Kindererziehung
findet Breitenstein in der fehlenden
elterlichen Liebe (vgl. Breitenstein 2015:
154). Die Kinder seien für Häfelibäbi und
Storzefried eine Last statt ein Geschenk
(vgl. ebd.: 154). Der Nutzen von Kindern

läge für sie darin, dass diese «helfen,
schaffen und verdienen [können].»
Breitenstein sieht die Eltern hingegen in der
Pflicht, ihre Kinder zu «erziehen und
heranbilden zu nützlichen, rechtschaffenen
Menschen, [...] zu Bürgern des Himmelreichs»

(ebd.: 155). Da Kinder für
Storzefried und Häfelibäbi als Arbeitskräfte
verstanden wurden, mussten diese der
Schule fernbleiben, sobald sie arbeitsfähig

waren (vgl. ebd.: 156). Dieses
Unverständnis gegenüber der Schule war nach
Gysin-Scholer ein verbreitetes Phänomen
der armen Bevölkerung. Auf der anderen
Seite herrschte unter gebildeteren Bevöl-

46 Vgl. Gysin-Scholer, Armut: S. 310.
47 Vgl. ebd.: S. 310.

kerungsschichten ein Verständnis für die
Notwendigkeit einer flächendeckenden
Schulbildung. Dieser Diskurs gründete
nach Gysin-Scholer auf der Hoffnung,
dass mit der Erziehung und Schulbildung
entscheidende Ursachen der Armut beseitigt

werden können.48
Da die Regierung und der Schulmeister
mit dem Fernbleiben der Kinder nicht
einverstanden waren, schimpften Storzefried

und Häfelibäbi über jene, was eine
Respektlosigkeit darstellte, die nach
Breitenstein dazu führt, dass die Kinder
irgendwann auch ihre eigenen Eltern nicht
mehr achten (vgl. Breitenstein 2015: 156).
Genau so kam es. Nachdem die Kinder
angefangen hatten, selber Geld zu
verdienen, kehrten sich die drei Älteren der
sechs Kinder eins nach dem anderen vom
Elternhaus ab (vgl. ebd.: 157-160).
Im siebten und letzten Kapitel beschreibt
Breitenstein schliesslich den finalen
Versuch der Storzefrieds ein besseres Auskommen

und Leben zu finden. Dafür verliessen
sie ihre Heimat und zogen in die Stadt Basel,

denn sie hofften, «in der Fabrik ein
Heidengeld [zu] verdienen» (ebd.: 160). Auf
den darauffolgenden Seiten erklärt
Breitenstein, wieso der Wegzug aus der Heimat
keine gute Idee war. In der Stadt verdienten
sie einerseits besser, andererseits war das
Stadtleben teurer. Doch für Breitenstein waren

nicht die steigenden Kosten das
Hauptproblem, sondern die Tatsache, dass
Häfelibäbi und Storzefried in der Stadt fremd
waren und «sie ihre guten Leute nicht mehr
hatten wie daheim» (ebd.: 164). Denn auf
dem Land habe es Leute gegeben, die der
Familie des Storzefrieds ohne Entgelt halfen.

Als der Storzefried schliesslich für ein

paar Wochen krank wurde, verschlechterte
sich die Situation der Familie drastisch.

Häfelibäbi entschloss sich deshalb, bei den
reichen Frauen betteln zu gehen (vgl. ebd.:

48 Vgl. Gysin-Scholer: S. 301f.

10



164). Nach einigen erfolgreichen Bettelversuchen

wurde Häfelibäbi von einem Landjäger

geschnappt und aus der Stadt verbannt
(vgl. ebd.: 166).
Daraufhin zog die Familie des Storze-
frieds in eine nahe Ortschaft vor der
Stadt. Storzefried, durch den nun längeren

Arbeitsweg weiter geschwächt, fand
sich bald auf dem Sterbebett wieder (vgl.
ebd.: 167). Hier, am Ende der Geschichte,
fand die Familie endlich auf den rechten
Weg und besann sich auf Gott, der Trost,
Frieden und Hilfe spende. Dank dieser
Wendung gelang es auch dem Häfelibäbi,
ihr Schicksal nach dem Tod ihres Gatten
leichter zu ertragen (vgl. ebd.: 167).

Diskurs der Protestantischen Ethik
Breitensteins Erzählung vom Storzefried
und vom Häfelibäbi ist voll von Ideen
über Ordnung und Sittlichkeit. Themen
wie der Wert des Arbeitens, die Sünden
der Jugend, die richtige Art zu Haushalten,

der Umgang mit Krankheiten oder die
Kindererziehung werden von Breitenstein
diskutiert. Diese Bausteine lassen sich
unter einem grösseren, mehrere Bereiche
umfassenden Diskurs ordnen. Jonas
Breitensteins «Geschichte vom Storzefried
und vom Häfelibäbi» kann als
Diskursfragment der von Max Weber beschriebenen

Protestantischen Ethik interpretiert
werden. Weber erklärt in seiner Theorie,
wie die aus protestantischen Bewegungen

hervorgegangen Vorstellungen von
sittlicher, rationaler Lebensführung und
Berufspflicht Wegbereiter des modernen
Betriebskapitalismus waren. In Webers
Idee der Protestantischen Ethik und dem
Geist des Kapitalismus manifestiert sich
die Vorstellung von Arbeit als unbedingte

Pflicht. Diese Überhöhung der Arbeit
prägte nach Epple und Schär das 19.
Jahrhundert entscheidend.49 Der Argumenta-

49 Vgl. Epple/Schär, Stifter: S. 182,

tion Webers folgend ist die Protestantische

Ethik eine für den Kapitalismus des
19. Jahrhunderts entscheidende geistige
Idee. Bei Jonas Breitenstein artikuliert
sich dieser Diskursstrang im Zusammenspiel

mit dem Thema Armut.
Max Weber beschreibt den Kapitalismus
als Folge historisch entstandener geistiger
Strömungen. Der sogenannte Geist des

Kapitalismus als Produkt der Protestantischen

Ethik heisst in Max Webers Worten

«der Erwerb von Geld und immer
mehr Geld, unter strengster Vermeidung

alles unbefangenen Geniessens.

[...] Der Mensch ist aufdas Erwerben
als Zweck seines Lebens, nicht mehr
das Erwerben auf den Menschen als
Mittel zum Zweck der Befriedigung
seiner materiellen Lebensbedürfnisse
bezogen.»50

Diese Berufspflicht ist nach Weber das
Resultat einer spezifischen Erziehung,
da der «präkapitalistische Durchschnittsmensch»51

keinen Antrieb besass, mehr
zu arbeiten, als er für die Deckung seiner
«traditionellen Bedürfnisse» brauchte.52

Max Weber hat festgestellt, dass «die
Chance, den traditionalistischen Schlendrian

zu überwinden» mithilfe der religiösen

Erziehung am höchsten ist.53 So sei
der kapitalistische Geist und die Idee der
Berufspflicht ein Produkt von
protestantisch-asketischen Bewegungen wie dem
Calvinismus, dem Pietismus, dem Methodismus

sowie den «aus der täuferischen
Bewegung hervorgewachsenen Sekten.»54

Die Reformation habe für «eine im denk-

50 Weber, Ethik: S. 78.
51 Ebd.: S. 81.
52 Vgl. ebd.: S. 83.
53 Vgl. ebd.: S. 85.
54 Ebd.: S. 139.

11



bar weitgehendsten Masse in alle Sphären
des häuslichen und öffentlichen Lebens
eindringende, unendlich lästige und
ernstgemeinte Reglementierung der ganzen
Lebensführung» gesorgt.55
Diese Reglementierung der Lebensführung

sowie die gleichzeitige Überhöhung
der Arbeit als Berufspflicht seien dem
Kapitalismus vorausgegangen. Die
Ursprünge dieses kapitalistischen Geistes
führt Weber auf die Berufsauffassung des

Reformators Luther sowie auf die Lehre

der Gnadenwahl zurück. Nach Luther
war der Schlüssel zu einem gottgefälligen
Leben «die Erfüllung der innerweltlichen
Pflichten», was sich im Begriff Beruf,
also Arbeit als Berufung manifestiert.56
Luther war nach Weber der Meinung, dass
der Beruf etwas ist, «was der Mensch als

göttliche Fügung hinzunehmen, worein er
sich «zu schicken» hat.» Gleichzeitig
verpflichte der «Beruf als göttliche Fügung»
zum «Gehorsam gegen die Obrigkeit und
der Schickung in die gegebene Lebenslage.»

57

Zu diesem grundsätzlichen, neuen
Berufsverständnis gesellte sich im 17. Jahrhundert

die Gnadenlehre, dessen Auswirkungen

Weber am Calvinismus exemplarisch
aufzeigt. Nach Calvin sei «nur ein kleiner
Teil der Menschen zur Seligkeit berufen.»

Gleichzeitig habe «menschliches
Verdienst oder Verschulden» keinerlei
Einfluss auf die eigene Seligkeit oder
Verdammnis.58 Der gläubige Calvinist könne
sich aus diesem Grunde nicht wie der
mittelalterliche Christ oder Katholik durch
gute Werke von seinen Sünden befreien.
Trotzdem seien gute Werke auch beim
Calvinisten von grosser Bedeutung. Denn
sie dienten als «Zeichen der Erwählung».

55 Vgl. ebd.: S. 66.
56 Vgl. ebd.: S. 97.
57 Ebd.: S. 101.
58 Vgl. ebd.: S. 144f.

Diese Vorstellung göttlicher Erwählung
mündete nach Weber in einer «systematischen

Selbstkontrolle», da jegliche Sünde
bedeuten konnte, nicht zu den Auserwählten

zu gehören. Wegen der Gewissheit,
bei der kleinsten Sünde nicht von Gottes
Gnaden zu sein, entwickelte sich nach
Weber der unbedingte Wille sich in allen
Lebensbereichen möglichst sittlich zu
verhalten.59 Diese Forderung nach ständigem

korrektem, sittlichem Verhalten,
beschreibt Weber so:

«Für [den Calvinisten] gab es jene
freundlichen und menschlichen
Tröstungen nicht und er konnte auch nicht
hoffen, Stunden der Schwäche und
des Leichtsinns durch erhöhten guten
Willen in andern Stunden wettzumachen,

wie der Katholik und auch der
Lutheraner. Der Gott des Calvinismus

verlangt von den Seinigen nicht
einzelne »gute Werke« sondern eine
zum System gesteigerte Werkheiligkeit.
[...] Die ethische Praxis des
Alltagsmenschen wurde so ihrer Plan- und
Systemlosigkeit entkleidet und zu
einer konsequenten Methode der ganzen
Lebensführung ausgestaltet. »60

Die Protestantische Ethik wendet sich
somit strikt «gegen das unbefangene
Geniessen des Daseins und dessen, was
es an Freuden zu bieten hat.» So lenke
«Triebhafte[r] Lebensgenuss wie «Sport
oder [der] Tanzboden- und Kneipenbesuch

des gemeinen Mannes» von der
Frömmigkeit und Berufsarbeit ab.61 Diese

reformierte Frömmigkeit unterscheide
sich von der katholischen Askese in ihrer
Rationalisierung. Um sich seiner eigenen
Seligkeit sicher zu sein, reflektiere der

59 Vgl. ebd.: S. 153f.
60 Ebd.: S. 155.
61 Vgl. ebd.: S. 190f.

12



gläubige Protestant sein Leben konstant
und rationalisiere seine Lebensführung,
um in jeder Stunde «Gottes Ruhm auf
Erden zu mehren.»62
Die protestantische Überhöhung der
Arbeit kombiniert mit einer rationalen
Lebensführung in Form von sittlicher Askese
und Frömmigkeit mündete nach Weber im
«modernen kapitalistischen Geist».63 Neben

einer sparsamen Besitzklasse, welche
ohne schlechtes Gewissen der Anhäufung
von Geld nachgehen könne, «[stelle] die
Macht der religiösen Askese [...] überdies

nüchterne, gewissenhafte, ungemein
arbeitsfähige und an der Arbeit als
gottgewolltem Lebenszweck klebende Arbeiter
zur Verfügung.»64 Aus ehemals streng an
die religiöse Askese gebundenem Verhalten

entwickelte sich demzufolge ein
moderner kapitalistischer Geist, der auf einer
«rationale[n] Lebensführung auf Grundlage

der Berufsidee» beruhe.65

Breitensteins «Geschichte vom Storze-
fried und vom Fläfelibäbi» lässt sich als

Diskursfragment dieses im Zuge christlicher

Reformbewegungen durch Luther
und später durch den asketischen
Protestantismus entstandenen Diskurses der
Berufsarbeit und der rationalen Lebensführung

interpretieren. Breitenstein wendet
Ideen der Protestantischen Ethik auf das

fiktive Ehepaar Storzefried an. Dieses
kann sich in der kapitalistischen Welt des
19. Jahrhunderts nur zurechtfinden, wenn
es sich an Breitensteins Lebensweisheiten
orientiert. Breitenstein entwirft eine
Anleitung, wie sich ein basellandschaftliches
Ehepaar trotz widriger Verhältnisse im
Kampf gegen Armut und Elend behaupten

kann. Als Diskursfragment der
Protestantischen Ethik und damit «Träger von

62 Vgl. ebd.: S. 155.
63 Ebd.: S. 200.
64 Ebd.: S. 197f.
65 Vgl. ebd.: S. 200.

(jeweils gültigem) Wissen»66 ist Breitensteins

«Geschichte vom Storzefried und
vom Häfelibäbi» Ausdruck der subjektiven

Wirklichkeit Breitensteins und seiner
Zeitgenossen.
Wie Hartmut Lehmann bemerkt, müssen

Max Webers Ausführungen über den
Protestantismus, das Luthertum und den
Calvinismus als Idealtypen verstanden
werden.67 Idealtypische Konstrukte wie
die Protestantische Ethik ermöglichen es
nach Weber, historische Erscheinungen
einzuordnen, wobei der Idealtyp von der
komplizierteren Wirklichkeit abweicht.68
Diese ideengeschichtliche Vereinfachung
ermöglicht es, Breitensteins «Geschichte
vom Storzefried und vom Häfelibäbi» in
grössere Zusammenhänge einzugliedern.
Nach Weber wurde das 19. Jahrhundert
infolge protestantischer Reformbewegungen

durch einen Diskurs der Arbeit als
Beruf geprägt. Die positive Wertung der
Berufsarbeit zeigt sich bei Breitenstein in
seiner Kritik am bettelnden Häfelibäbi.
Nachdem sich diese einen Tag im Betteln
versucht hatte, wurde sie von einem Landjäger

aufgegriffen und der Stadt verwiesen,

wodurch sich die finanzielle und auch
gesundheitliche Situation der Familie
weiter verschlimmerte.69 Mit Blick auf die
Theorie Max Webers macht die Kritik am
Betteln durchaus Sinn, da beim Betteln
wie auch bei unsteter Arbeit allgemein der
für die Protestantische Berufsethik typische

«systematisch-methodische Charakter»

fehle.70

66 Jäger, Diskursanalyse: S. 149.
67 Vgl. Hartmut Lehmann: Max Webers «Protes¬

tantische Ethik». Beiträge aus der Sicht eines

Historikers. Göttingen 1996, S. 16.
68 Vgl. Max Weber: Soziologische Grundbegriffe.

In: Johannes Winckelmann (Hg.): Gesammelte

Aufsätze zur Wissenschaftslehre. Tübingen
1988, S. 560.

69 Vgl. Breitenstein, Storzefried: S. 166.
70 Vgl. Weber, Ethik: S. 186.

13



Die Verurteilung des Betteins kann
zudem als Fortsetzung einer seit dem
Mittelalter fortwährenden Stigmatisierung
beschrieben werden. Im Flochmittelalter
wurde das Betteln nach Epple und Schär
vielfach positiv wahrgenommen. Wer
wie Christus in Armut lebe, führe ein
«demütiges und gottgefälliges Leben.»71

Darüber hinaus hatte der arme Bettler im
Mittelalter eine wichtige soziale Aufgabe.

Wer Almosen spende, so die damalige

Vorstellung, sorge für sein Seelenheil,
da Gott die vollbrachten guten Werke zu
würdigen wisse.72 Die Bettler fungierten
somit als Vermittler zwischen Gott und
den Almosenspendern.
Im Spätmittelalter sei die Arbeit als eine
zentrale Tugend immer wichtiger geworden.

Dadurch sank die Akzeptanz des
erwerbslosen Lebens in Armut. Durch
diesen Sinneswandel, der sich nach Epple

und Schär vorwiegend in den Städten

vollzog, verloren die Bettler und Bettlerinnen

an gesellschaftlichem Ansehen. Im
15. Jahrhundert wurde in Bezug auf die
Unterstützung von Armutsbetroffenen
erstmals zwischen Unterstützungswürdigen

und Unterstützungsunwürdigen
unterschieden. In der Folge bevorzugten
die Stiftungen «Hausarme», einheimische
Städter, die «unverschuldet» in Armut
geraten waren.73 Wer sich den Almosen nicht
würdig erwies, wurde von den
Unterstützungsleistungen ausgeschlossen. Diese
neue Vorstellung von Armut ersetzte die
mittelalterliche Unterstützungspraxis zur
Rettung des eigenen Seelenheils.74 Als
Gegenstück zum unterstützungswürdigen
Hausarmen galt der Stereotyp des faulen,
umherziehenden «starken Bettlers».75

71 Epple/Schär, Stifter: S. 29.
72 Vgl. ebd.: S. 34.
73 Vgl. ebd.: S. 65.
74 Vgl. ebd.: S. 66.
75 Vgl. ebd.: S. 67.

Die Unterscheidung zwischen Sesshaf-

tigkeit und Vagantentum sowie zwischen
Arbeit und Müssiggang prägten die
Armutspolitik.76 In Basel äusserte sich diese

Stereotypisierung in Sebastian Brandts
«Narrenschiff». Dieses Ende des 15.

Jahrhunderts entstandene Werk erzählt
vom faulen, arbeitsscheuen Bettler, der
den rechtschaffenen Bürger durch allerlei
Tricks zu täuschen versucht.77 Die Idee
des «starken Bettlers» hielt sich nach Epple

und Schär auch in den Diskursen des
19. Jahrhunderts hartnäckig78 und kann
zusammen mit der von Weber beschriebenen

protestantischen Überhöhung der
Berufsarbeit als Erklärung für das negative
Bild des Bettlers herangezogen werden.
Bei Breitenstein findet sich insbesondere

das für den «starken Bettler» typische
Element des betrügerischen Lebens auf
Kosten Anderer wieder. Denn als Vorbild

nahm sich Häfelibäbi einen Mann,
der dank dem Betteln «alle Sommer drei
Wochen ins Bad gehen [könne].»79 Dieser
angebliche Luxus widerspricht dabei der
Bettelpraxis des Häfelibäbis, welche nur
Erfolg habe, wenn sie sich möglichst
bedürftig gibt. Die Kritik am Betteln wird
in der Geschichte dadurch unterstrichen,
dass Häfelibäbi schon nach kurzer Zeit
geschnappt und der Stadt verwiesen wird,
was die Situation der Familie zusätzlich
verschlechterte.80
Auch in seiner Funktion als Pfarrer war
Breitenstein dem Betteln abgeneigt. Wie
aus dem Bericht über Binningen hervorgeht,

hat Breitenstein als eine der ersten

76 Vgl. ebd.: S. 114.
77 Vgl. Wolfgang Härtung: Gesellschaftliche

Randgruppen im Spätmittelalter. Phänomen und
Begriff. In: Bernhard Kirchgässner/Fritz Reuter

(Hg.): Städtische Randgruppen und Minderheiten.

Sigmaringen 1986, S. 97.
78 Vgl. Epple/Schär, Stifter: S. 181.
79 Breitenstein, Storzefried: S. 164.
80 Vgl. ebd.: S. 165f.

14



Handlungen als Pfarrer den Bettelbrief
abgeschafft, da sich damit gutes Geld
verdienen liesse. Breitenstein unterband die
Praxis des Betteins, obschon er die meisten

dieser Bettelnden tatsächlich «von
augenblicklicher Not gedrungen» sah.81

Während Breitenstein das Betteln in seiner

Erzählung verurteilt, gesteht er der
Berufsarbeit eine zentrale, positiv
besetzte Rolle zu. Exemplarisch zeigt sich
dies an der Beschreibung des alt gewordenen

Häfelibäbis im ersten Kapitel. Das
Seidenrad, an welchem Häfelibäbi «vom
frühen Morgen bis zum späten Abend und
oft bis in die Nacht hinein [sitzt], sei «ihr
Tröster geworden» und Zentrum ihres
Lebens. «Wie die Laune des Seidenrädchens
wechselt», schreibt Breitenstein, «also
wechselt darum auch die Stimmung ihres
Gemütes.»82 In Breitensteins Erzählung
findet das Häfelibäbi ihren Frieden in der
mit «unsäglicher Geduld» ausgeführten
Arbeit am Seidenrad. Mit dieser Arbeit,
welche sie sowohl im Winter wie auch
im Sommer, am Morgen wie am Abend
ausführt,83 findet sie, müde nach «mancher

Irrfahrt des Lebens», «Ruhe und
Frieden [...], so gut man nämlich auf dieser

Welt Ruhe und Frieden haben kann.»84

Neben der Überhöhung der Arbeit ist
nach Max Weber auch die Idee der
rationalen, sittlich-religiösen Lebensführung
ein Produkt der Protestantischen Ethik.
Breitenstein argumentiert in seiner
Erzählung mit Ideen der Berufspflicht und
Sittlichkeit, wie sie bereits von Luther
vertreten wurden. Bei Luther, so schreibt
Weber, war «die Erfüllung der innerweltlichen

Pflichten [...] der einzige Weg,
Gott wohlzugefallen.»85 Für den gläubi-

81 Vgl. Breitenstein, Acta: S. 329.
82 Breitenstein, Storzefried: S. 122.
83 Vgl. ebd.: S. 124.
84 Ebd.: S. 125.
85 Weber, Ethik: S. 98.

gen Lutheraner hiess dies, sich mit der
«gegebenen Lebenslage» zu arrangieren,
wodurch gleichzeitig Gehorsam gegenüber

der Obrigkeit gepredigt wurde.86
Diese Punkte spricht Breitenstein in der
«Geschichte vom Storzefried und vom
Häfelibäbi» immer wieder an. Dies zeigt
sich beispielsweise an folgendem
Gedicht, welches Breitenstein in seinen Text
miteinfliessen liess:

«Geniesse, was dir Gott beschieden,
Entbehre gern, was du nicht hast;
Ein jeder Stand hat seinen Frieden,
Ein jeder Stand auch seine Last!»"

Nach Breitenstein habe der Mensch sein
Los zu akzeptieren, statt sich zu beschweren,

dass der «liebe Gott [...] alles so
ungleich verteilt [habe].»88 Storzefried und
Häfelibäbi müssten ihre Kinder zudem
lehren, «Lehrer, [...] Pfarrer und Obrigkeit»

zu achten, da diese sonst früher oder
später ihre eigenen Eltern nicht mehr
respektieren würden.89
Die nach Weber für den Kapitalismus so

wichtige Protestantische Ethik charakterisiere

sich darüber hinaus in einer
Frömmigkeit, die dem «triebhaften Lebensge-
nuss» wie «Sport, [...] Tanzboden- und
Kneipenbesuch» als unnötige Ablenkung
abgeneigt ist.90 Im Zusammenhang mit
dem sonderbaren Sparen der Familie des
Storzefrieds bemerkt Breitenstein, «dass

man an seinen Vergnügen und Lustbarkeit
[sparen müsse]», da ansonsten jegliches
weitere Sparen sinnlos erscheine.91

Neben dieser Aufforderung zur Entsagung

des verschwenderischen Genusses

86 Vgl. ebd.: S. 101.
87 Breitenstein, Storzefried: S. 145.
88 Ebd.: S. 145.
89 Vgl. ebd.: S. 156.
90 Vgl. Weber, Ethik: S. 191.
91 Vgl. Breitenstein, Storzefried: S. 141

15



ist die Erzählung Breitensteins voll von
religiös-sittlichen Reglementierungen, die
nach Weber «in allen Sphären des
häuslichen und öffentlichen Lebens»
eingedrungen seien.92 So klärt Breitenstein den
Leser über die richtige Art des Heiratens
am Negativbeispiel des zu früh und ohne
soziale Absicherung heiratenden Storze-
frieds und Häfelibäbis auf. Diese hätten
zu ihrem Unglück auf die «Stimme der
Leidenschaft» gehört93 und «mit
Fleischeslust und Leichtsinn einen so heiligen
Stand [angefangen].»94 Daneben erläutert
Breitenstein, wie ein Haushalt zu fuhren
ist, damit das Geld reicht, wie Krankheiten

vorzubeugen ist und wie die eigenen
Kinder zu erziehen seien. Auch die Ver-
driesslichkeiten, welche ein Wegzug aus
der Heimat haben kann, macht Breitenstein

zum Thema.95

Im Unterschied zu den Calvinisten
behauptet Breitenstein nicht, dass die
Überhöhung der Berufsarbeit und die
Reglementierung der ganzen Lebensführung,

wie Weber schreibt, «gottgewollte[r]
Lebenszweck»96 ist, um sich seiner Seligkeit

sicher sein zu können. Gleichwohl
helfe ein solches Verhalten, Gott zu gefallen.

Breitensteins «Geschichte vom Storze-
fried und vom Häfelibäbi» leitet arme
Leute zu einem rationalen, sittlich-religiösen

Leben an. Der damit einhergehende
«kapitalistische Geschäftssinn»97 verdeutlicht

sich in Breitensteins langen Ausführungen

zur rechten Haushaltung und zum
Sparen.98 Breitenstein fordert in seiner
Erzählung Eltern auf, ihre Kinder «zu Fleiss

92 Vgl. Weber, Ethik: S. 66.
93 Vgl. Breitenstein, Storzefried: S. 131.
94 Ebd.: S. 140.
95 Vgl. ebd.: S. 140-167.
96 Weber, Ethik: S. 198.
97 Ebd.: S: 71.
98 Vgl. Breitenstein, Storzefried: S. 140-144.

und zu ehrlicher Arbeit [anzuhalten]»99
und mahnt vor Schulden als «schwere
Bürde».100 Diese Forderungen decken sich
mit Benjamin Franklins Ausführungen,
die Max Weber als Beispiel des kapitalistischen

Geistes dienten. Franklin forderte
zu Fleiss, Mässigkeit, richtigem Sparen
und dem unbedingten Vermeiden von
Schulden auf.101

Der in Breitensteins Erzählung anklingende

«ökonomische Rationalismus»102 in
Form einer sittlichen Lebensführung und
kapitalistischer Berufsarbeit existierte
nach Weber im 19. Jahrhundert auch
unabhängig von seinen protestantisch-religiösen

Wurzeln. So schreibt Weber: «Der
Puritaner, [ein Mitglied einer spezifischen
asketisch-protestantischen Bewegung],
wollte Berufsmensch sein, wir müssen
es sein.»103 Selbst wenn Breitenstein die
religiösen Motive der Puritaner oder
Calvinisten nicht gänzlich teilte, forderten
Breitensteins Ideale die Wirtschaftlichkeit
der fiktiven Familie des Storzefrieds und
trugen den von Max Weber beschriebenen
kapitalistischen Geist mit. Dadurch kann
Breitensteins Text als Teil eines christlich
geprägten Diskurses verstanden werden,
der sich von Luther über asketische
Protestanten des 17. Jahrhundert bis in den
modernen Kapitalismus zieht. Breitensteins

Erzählung ist dabei Träger der Idee
einer sittlich-religiös geprägten, rationalen

Lebensführung, die der Berufsarbeit
eine zentrale, positiv besetzte Rolle
eingesteht.

Hygienediskurs
Webers Theorie der Protestantischen Ethik
ergänzend, finden sich in Breitensteins Er-

99 Ebd.: S: 155.
100 Ebd.: S. 141.
101 Vgl. Weber, Ethik: S. 75f.
102 Ebd.: S. 69.
103 Ebd.: S. 200.

16



Zählung zudem Ansätze eines neuen
Hygieneverständnisses. Beatrix Mesmer fuhrt
diese in der zweiten Hälfte des 19.
Jahrhunderts aufkommende Reinlichkeitsbewegung

auf die sinkende Lebensqualität
der Menschen in ihren engen, dreckigen
Siedlungen zurück.104 Dieses Problem
existierte auch in Basel, wo nach Luca
Trevisan die feuchten und schlecht
geheizten Arbeiterwohnungen Hauptursache
für Krankheit, Arbeitsunfähigkeit und Tod

gewesen seien.105 Auch die auftretenden
Choleraepidemien führten dazu, dass sich
bei Teilen der Bevölkerung die Meinung
durchsetzte, dass Krankheiten bekämpft
werden können und müssen.106 Träger
dieses neuen Reinlichkeitsdiskurses seien

zu Beginn vorwiegend Mediziner und
Naturwissenschaftler gewesen. Jedoch sieht
Mesmer in der Vielzahl von «praktischen
Sozialreformern und Armenpflegern» die
eigentlichen Förderer dieser neuen Idee.107

Breitenstein beteiligte sich beispielsweise
aktiv an der Bekämpfung der f 855 wütenden

Choleraepidemie. Wie er in der Acta
Ecclesiae Margarethanae festhielt, half er
dabei mit, ein provisorisches Spital sowie
ein Totenhäuschen zu errichteten, welches
mit Chlorkalk desinfiziert wurde.108

Während Krankheiten nach Mesmer bis
ins 19. Jahrhundert meist als «Etappen
eines individuellen oder kollektiven
Heilsplanes verstanden [wurden]», glaubten
die Anhänger der Hygienebewegung, dass
Krankheiten verhindert und bekämpft
werden können.109 In seiner Erzählung
vom Storzefried und vom Häfelibäbi widmet

Breitenstein dem Thema Krankheit

104 Vgl. Mesmer, Reinheit: S. 470.
105 Vgl. Luca Trevisan: Das Wohnungselend der

Basler Arbeiterbevölkerung in der zweiten Hälfte

des 19. Jahrhunderts. Basel 1989, S. 65.
106 Vgl. Mesmer, Reinheit: S. 471.
107 Vgl. ebd.: S. 471.
108 Vgl. Breitenstein, Acta: S. 341.
109 Vgl. Mesmer, Reinheit: S. 470f.

und Reinlichkeit und den damit
einhergehenden Verdriesslichkeiten ein ganzes
Kapitel. Die Storzefrieds, so schreibt
Breitenstein, waren «allesamt nie recht
gesund.»110 Breitenstein bezeichnet dabei
Gesundheit zwar als eine Gottesgabe,
bemerkt aber gleichzeitig, dass der Mensch
durch den «Umstand der Unreinlichkeit»
fähig ist, sich dieses «köstliche Gut» zu
nehmen."1 Deshalb rät Breitenstein, das
Haus zu lüften, da der «böse Wind
gewiss viel am beständigen Unwohlsein der
Leute Schuld [sei].»"2 Um den «bösen,
giftigen Wind» zu verhindern, fordert
Breitenstein seine Leser zu grösster
Reinlichkeit auf.113 Darüber hinaus macht er
die einfache Kost aus Brot und Kaffee für
die Krankheiten und das Unwohlsein der
Storzefrieds verantwortlich.114 Sowohl das

regelmässige Lüften gegen Krankheiten
wie auch das Prinzip der gesunden Ernährung

werden im Meyer Konversations-
Lexikon von 1895 unter dem Begriff
Gesundheitspflege (Hygiene) aufgeführt.115
Der Hygienediskurs ergänzt die Beobachtungen

Max Webers zum kapitalistischen
Geist des 19. Jahrhunderts. Nach Mesmer

ermöglichte die Hygienebewegung,
Bürger zu überwachen, zu disziplinieren
und an deren bürgerliche Pflichten zu
binden.116 Wie der durch die Protestantische
Ethik entstandene Drang zu einer
sittlichreligiösen Lebensführung und Berufsarbeit

steigerte auch die Hygienebewegung
die wirtschaftliche Leistungsfähigkeit.
In Meyers Konversations-Lexikon von
1895 steht dazu: «Auf der Gesundheit

110 Breitenstein, Storzefried: S. 147.
111 Vgl. ebd.: S. 148.
112 Ebd.: S. 148.
1,3 Vgl. ebd.: S. 149.
114 Vgl. ebd.: S. 150.
115 Vgl. Gesundheitspflege (Hygiene). In: Meyers

Konversations-Lexikon Band 7. Leipzig/Wien
1895, S. 485.

116 Vgl. Mesmer, Reinheit: S. 475.

17



beruht die geistige und wirtschaftliche
Produktionskraft des Einzelnen wie des

ganzen Volkes. Mit der Kraft und Gesundheit

steigt und sinkt die Erwerbsfähigkeit
des Individuums.»"7 Die Verknüpfung von
Hygiene und gesteigerter Arbeitsfähigkeit
zeigt sich bei Breitenstein auf zwei Weisen.
Erstens fordert Breitenstein mehr Reinlichkeit,

um der Gesundheit willen. Zweitens
sieht Breitenstein in der Reinlichkeit eine

Möglichkeit, unmittelbar Zeit und Geld zu
sparen. Weil Storzefried und Häfelibäbi nie

putzten, schreibt Breitenstein, «verloren
sie viel Zeit, und ihre Sachen, in die der
Schmutz und Rost und die Schaben und
Löcher sich hineinfressen konnten.»"8
In Rückbesinnung an die Diskurstheorie

nach Jäger bewegt sich Breitenstein
mit seiner «Geschichte vom Storzefried
und vom Häfelibäbi» innerhalb eines
«Sagbarkeitsfelds».119 In der hier
vorgenommenen Analyse umfasst dieses durch
verschiedene Verbote und Konventionen
beschränkte Feld Diskurse über Berufsarbeit,

Sittlichkeit und Rationalität. Weitere
Diskurse bewegen sich um Vorstellungen
der Hygiene, der Schulpflicht, der Idee
des «starken Bettlers» oder dem
frühzeitigen Heiraten als Grund für Armut.
All diese Diskurse übten ihre Macht auf
das Individuum Breitenstein aus, indem
sie dessen Vorstellungen über Armut und
richtige Lebensführung prägten. Darüber
hinaus strukturierte Breitensteins Erzählung

als «Träger von (jeweils gültigem)
Wissen» Machtverhältnisse mit, indem
das mit dem Text transportierte «Wissen»
das Verhalten weiterer Individuen zu
orientieren und weitere Diskurse zu bewirken

vermochte.120

1,7 Meyers Konversations-Lexikon, Gesundheits¬

pflege: S. 485.
118 Breitenstein, Storzefried: S. 144.
1,9 Jäger, Diskursanalyse: S. 130.
120 Vgl. ebd.: S. 149.

Breitenstein reproduzierte diese Diskurse

nicht nur in seinen Erzählungen und
Gedichten, sondern orientierte auch sein
Handeln als Pfarrer an diesen Werten und
Ideen. Damit verschiebt sich die Frage
nach Macht von überindividuellen,
diskursiv getragenen Gedanken und Ideen
zur persönlichen Einflussnahme Breitensteins.

Von Diskursen zur
individuellen Einflussnahme
«Macht bedeutet [nach Max Weber] jede
Chance, innerhalb einer sozialen
Beziehung den eigenen Willen auch gegen
Widerstreben durchzusetzen, gleichviel,
worauf diese Chance beruht.»121 Anhand
dieser Definition unterscheidet Björn
Kraus zwischen instruktiver und destruktiver

Macht. Instruktive Macht bezeichnet
nach Kraus die Chance, einen Menschen
zu steuern, also «das Verhalten oder Denken

eines Menschen» zu bestimmen.
Destruktive Macht hingegen definiere die
«Chance, die Möglichkeiten eines
Menschen zu reduzieren.»122 Während sich
der Ohnmächtige der destruktiven Macht
nicht entziehen könne, bestehe bei der
instruktiven Macht immer die Möglichkeit,

sich dem Einfluss zu verweigern.123
Gleichwohl wirke auch die instruktive
Macht als «soziales Konstrukt in sozialen

Beziehungen.»124 Während sich die
destruktive Macht in einem Vorenthalten
von Gütern und Informationen äussere,
entfalte die instruktive Macht ihre
Wirkung durch die «Ankündigung von
Belohnung und Bestrafung» sowie mithilfe

121 Max Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Studien¬

ausgabe. Tübingen 1972, S. 28.
122 Vgl. Björn Kraus: Erkennen und Entscheiden.

Grundlagen und Konsequenzen eines
erkenntnistheoretischen Konstruktivismus für die Soziale

Arbeit. Weinheim/Basel 2013, S. 126.
123 Vgl. ebd.: S. 126.
124 Ebd.: S. 128.

18



von «Forderungen, Normen, Vorbildern
und Ritualen».125 Demzufolge ist Breitensteins

«Geschichte vom Storzefried und
vom Häfelibäbi» ein Versuch instruktiver

Machtausübung, da dem Leser
bestimmte Werte vermittelt werden sollen.
Den Wahrheitsanspruch seiner Aussagen
unterstreicht Breitenstein durch Gott als
strafende oder belohnende Autorität. Die
hinter seinen Aussagen stehenden
Diskurse stiften seinen Worten zusätzliches
Gewicht.
Breitensteins Handlungsspielraum innerhalb

der Armutspolitik war eng an seine
Funktion als Pfarrer gebunden. Nach Sara
Janner hatte zu Breitensteins Zeiten in Basel

das Stadtbürgertum die Kontrolle über
die kommunale und private Armenpflege.126

So entschied dieses bis 1874 über
die Besetzung der Pfarrstellen und
überwachte deren «geistliche und fürsorgerische

Tätigkeit» mithilfe des sogenannten
Banns, einer kommunalen Behörde.127 In
Baselland konnten die einzelnen Pfarrer
über das Ausmass und die Form der
Armenfürsorge selbst entscheiden. Jedoch
waren die Möglichkeiten der Pfarrer
nach Gysin-Scholer aufgrund der
materiellen Armut äusserst gering.128 Nach
Urs Hoffmann ermöglichte das Amt des
Pfarrers in Basel «enge Kontakte zur
Bevölkerung und durch ihre seelsorgerische
Tätigkeit tiefe Einblicke in persönliche
Lebensumstände.»129 Zusätzlich besetzten

125 Ebd.: S. 129.
126 Vgl. Sara Janner: Korporative und private

Wohltätigkeit. »Stadtgemeinde« und Stadtbürgertum
als Träger der Armenpflege im 19. Jahrhundert.
In: Josef Mooser/Simon Wenger (Hg.): Armut
und Fürsorge in Basel. Armutspolitik vom 13.

Jahrhundert bis heute. Basel 2011, S. 102.
127 Vgl. ebd.: S. 104f.
128 Vgl. Gysin-Scholer, Armut: S. 256.
129 Urs Hoffmann: »Nur das Evangelium vermag

die soziale Frage zu lösen«. Die reformierte Kirche

und die Armenpolitik im 19. und frühen 20.

die Pfarrer oftmals hohe Ämter innerhalb
der Bezirkspflegen, der Allgemeinen
Armenanstalt oder in verschiedenen
wohltätigen Organisationen. Dadurch konnten

die Pfarrer über die Verwendung der
kirchlichen Gelder für Unterstützungsleistungen

entscheiden.130 Die Möglichkeit,

Armutsbetroffene von
Unterstützungsleistungen auszuschliessen, scheint
hierbei das grösste destruktive Machtpotential

der Pfarrer gewesen zu sein.
Von 1852 bis 1870 fungierte Breitenstein
als Pfarrer in Binningen.131 Wie aus der
Acta Ecclesiae Margarethanae hervorgeht,

beschäftigte sich Breitenstein intensiv

mit der Betreuung von Armen.132 Sein
Engagement war Teil einer differenzierten
Armutspolitik, welche nicht nur materielle

Hilfe leisten wollte, sondern immer
auch auf die Erziehung der armen Leute
zielte. Breitensteins Armutspolitik äusserte

sich deshalb vorwiegend als instruktive
Machtausübung. Die dabei propagierten
Ideale decken sich mit den Werten und
Vorstellungen, die in der «Geschichte
vom Storzefried und vom Häfelibäbi»
stark gemacht werden. Trotz der geringen

finanziellen Mittel hat Breitenstein an
verschiedenen Projekten mitgewirkt. Wie
Breitenstein in der Acta Ecclesiae
Margarethanae festhielt, half er im Jahre 1853
einen Binninger Frauenverein zu gründen.

«Der Zweck [des Vereins] war
zunächst der», so schreibt Breitenstein,
«dass man armen Kindern (Mädchen)
in der Arbeitsschule Stoff (Tuch und
Baumwolle) verabreichte, den sie ver¬

Jahrhundert. In: Josef Mooser/Simon Wenger
(Hg.): Armut und Fürsorge in Basel. Armutspolitik

vom 13. Jahrhundert bis heute. Basel 2011,
S. 140.

130 Vgl. ebd.: S. 140.
131 Vgl. Suter, Breitenstein: S. 127.
132 Vgl. Breitenstein, Acta: S. 328-344.

19



arbeiten sollten und für jede gemachte
Arbeit einen entsprechenden Lohn

erhielten. So hoffte man, sie nicht nur
zur Schule anzuhalten, sondern auch
die Liebe zur Arbeitsamkeit in ihnen
zu pflanzen. [...] Auch hatte man den

Zweck, arme Kinder, die aus Kleidermangel

nicht die Kirche und die Schule

besuchen können, zu kleiden.»'33

Statt die Bedürftigen bloss materiell zu
unterstützen, versuchte der Frauenverein
gleichzeitig zu erziehen und instruierend
einzuwirken. Als Anreiz, die Schule zu
besuchen, wurden die Mädchen für ihre
Flandarbeit entlohnt. Diese Kombination

von Schule und Handarbeit war nach
Philipp Gonon eine verbreitete Praxis bei
der Erziehung von Armen- und
Waisenkindern. Ziel war es, den Kindern eine
für das Leben sinnvolle Tätigkeit
beizubringen, um sie dadurch vor Müssiggang
zu bewahren.134 Im Kanton Baselland war
deshalb der Handarbeitsunterricht, gefordert

durch Bildungsmethoden von Johann
Heinrich Pestalozzi, seit 1840 für alle
Mädchen obligatorisch.135
Wie in Binningen setzte auch der
Frauenverein in Liestal auf die Erziehung
der Armutsbetroffenen. Nach Petra
Hieber konzentrierte sich der 1843

gegründete Liestaler Frauenverein auf die
Werte «Arbeitsamkeit, Ordnung und

133 Ebd.: S. 331.
134 Vgl. Philipp Gonon: Schule im Spannungsfeld

zwischen Arbeit, elementarer Bildung und Beruf.

In: Hans Badertscher/Hans-Ulrich Grunder

(Hg.): Geschichte der Erziehung und Schule in
der Schweiz im 19. und 20. Jahrhundert. Bern/
Stuttgart/Wien 1997, S. 72.

135 Vgl. Petra Hieber: «Arbeitsamkeit, Ordnung und

Sparsamkeit». Bekämpfung der Armut durch

Erziehung: der Frauenverein Liestal im 19.

Jahrhundert. In: Verein Frauenstadtrundgang Basel

(Hg.): Baselbieterinnen auf dem Weg. Basel

1994, S. 12.

Sparsamkeit».136 Nach dem gleichen Prinzip

wie in Binningen konnten die armen
Mädchen gegen Bezahlung Kleidungsstücke

herstellen.137 Da insbesondere
die Mütter und Hausfrauen für die
«Verwahrlosung der Unterschichten»
verantwortlich gemacht wurden,138 sollte der
Armut durch eine gezielte Kontrolle der
alltäglichen Lebensführung sowie durch
die Erziehung zur Arbeitsamkeit
entgegengewirkt werden, wie dies auch in
Breitensteins Erzählung vom Storzefried und
vom Häfelibäbi angedeutet wird. Auch in
Liestal war der Pfarrer als Präsident in die
Organisation des Frauenvereins miteinbezogen.139

Nach Petra Hieber bestand die Bedeutung

der Frauenvereine im 19. Jahrhundert

«vorwiegend in der Verbreitung und
Durchsetzung bürgerlicher Normen und
Werte in den Unterschichten.»140 Der Bin-
ninger Frauenverein als Versuch, arme
Mädchen zu Arbeitsamkeit und Schulbesuch

anzuhalten, bestätigt dieses Bild.
Jonas Breitenstein sprach sich auch
unabhängig vom Frauenverein für die
Notwendigkeit der schulischen Bildung aus.
Im Kanton Baselland herrschte seit 1826
Schulpflicht.141 Deshalb ermahnten oder
biissten die Behörden von Binningen
Eltern, deren Kinder die Schule versäumten,

regelmässig.142 Nach von Scarpatetti
waren die anfallenden Bussen jedoch
geringer als die zusätzlichen Einnahmen,
welche die von der Schule abwesenden
Kinder zu verdienen vermochten.143 Die
auffällig hohe Schulabsenz vermerkte

136 Vgl. ebd.: S. 11.
137 Vgl. ebd.: S. 14.
138 Vgl. ebd.: S. 11.
139 Vgl. ebd.: S. 13.
140 Ebd.: S. 15.
141 Vgl. von Scarpatetti, Beat et. al.: Binningen - die

Geschichte. Binningen 2004, S. 330.
143 Vgl. Breitenstein, Acta: S. 333f.
143 Vgl. von Scarpatetti, Binningen: S. 330.

20



Breitenstein in seiner Chronik. So wollten
Eltern ihre Kinder schon vor ihrem zwölften

Lebensjahr in die Fabrik schicken, wo
sie nach Breitenstein «nicht nur die
Gesundheit des Leibes einbüssen, sondern
auch bei mechanischer, geisttötender
Arbeit, bei lockerem Umgang, verführerischen

Reden, ohne Aufsicht, Schaden
nehmen an ihrer Seele.»144

Dieses Beispiel zeigt die Grenzen von
Breitensteins Einfluss, denn es gelang
ihm trotz behördlicher Unterstützung
nicht, alle Kinder zur Schule anzuhalten.
Viele Eltern widersetzten sich dem
obligatorischen Schulbesuch, wie Breitenstein

anmerkt, «nicht so recht aus Not
als vielmehr aus Trotz ihre Kinder nicht
zur Schule schicken zu wollen.»145 Das
instruktive Machtpotential Breitensteins
reichte nicht aus, die Eltern von der
Notwendigkeit des Schulbesuchs zu überzeugen.

Im Angesicht der finanziellen und
wirtschaftlichen Not sowie des fehlenden
Willens der Eltern verloren Breitensteins
Worte an Wirkung. Nach Breitenstein
habe in armen Bevölkerungsschichten
die Ansicht geherrscht, dass es wichtiger
sei, dass die Kinder zum Einkommen der
Familie beitrügen. So zähle alleine, dass

etwas Essbares auf dem Tisch sei; und, so

argumentierten diese Leute gegen
Breitenstein, «man habe es vor Zeiten auch
ohne Schule gemacht.»146
Neben seinem Engagement für den
Frauenverein und die Schule beschreibt
Breitenstein in der Acta Ecclesiae Margaretha-
nae, wie er 1853, in Anbetracht der von
einer Missernte verursachten Not, «den
Gemeinderat zur Gründung einer
Suppenanstalt [ermunterte].»147 Das Austeilen
von Suppe war gemäss von Scarpatetti

144 Breitenstein, Acta: S. 334.
145 Ebd.: S. 333f.
146 Ebd.: S. 334.
147 Ebd.: S. 331.

ein bewährtes Mittel zur Bewältigung von
Hungersnöten. Die Regierungen konnten
die Lebensmittel in grossen Mengen
einkaufen, was billiger kam, als Geldbeträge
zu verteilen und sicherten durch diese

sogenannten Sparsuppen die Arbeitsfähigkeit
der hungernden Bevölkerung.148

Symbolisch wurden für die «täglich an
100 und mehr Portionen» Suppe ein nach
Breitenstein die Selbstkosten nicht
deckender Betrag von fünf Rappen verlangt.
Breitenstein machte dabei von seinem
destruktiven Machtpotential Gebrauch,
indem er die «Undankbaren», welche

«wegen des Zahlens räsonniert[en] und
schimpfte[n] im Dorfe» von der Suppenabgabe

ausschloss.149 Dabei appellierte
er an die Dankbarkeit und Sittlichkeit
der Notleidenden. Dieser Erziehungsversuch

scheiterte. Denn jene Hälfte, die

wegen den fünf Rappen schimpfte, wagte
es nicht, ihm dies direkt mitzuteilen,
wodurch der Ausschluss aus der Suppenanstalt

ausblieb.150

Eine weitere Möglichkeit der instruktiven

Einflussnahme bot die sonntägliche
Predigt. Gysin-Scholer hat aufgezeigt,
dass es für die basellandschaftlichen Pfarrer

aufgrund der fehlenden finanziellen
Mittel eine grosse Herausforderung war,
Armenfürsorge zu leisten. Deshalb
versuchten sie die Bevölkerung während der
Predigt zu christlicher Nächstenliebe und
Wohltätigkeit aufzufordern. Die Pfarrer
sammelten beispielsweise Liebessteuern
und Spenden für den Armenerziehungsverein.151

Die Armenunterstützung
begründete sich nach Epple und Schär durch
ihre bis ins Mittelalter zurückzuverfolgende

Tradition.152 Neben dem Sammeln

148 Vgl. von Scarpatetti, Binningen: S. 211.
149 Vgl. Breitenstein, Acta: S. 332.
150 Vgl. ebd.: S. 332.
151 Vgl. Gysin-Scholer, Armut: S. 254.
152 Vgl. Epple/Schär, Stifter.

21



von Geldern zuhanden der Armen bot
die Predigt zudem eine weitere
Möglichkeit, die Bevölkerung zu einer sittlichen

Lebensführung anzuhalten. Jedoch
habe die Baselbieter Bevölkerung nach
Gysin-Scholer immer seltener am Gottesdienst

teilgenommen, «bedingt durch den
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen
Wandel.»153 Diese vorwiegend bei der
Arbeiterschaft zu beobachtende Abwesenheit

habe an der gestiegenen Mobilität der
Menschen gelegen. Während vor der
Industrialisierung im Dorf oftmals eine Art
«Gottesdienstzwang» bestand, löste sich
die Bevölkerung zunehmend von diesen,
wie Gysin-Scholer schreibt, «straffen
moralischen und sozialen Fesseln».154 Darüber

hinaus schwand mit dem aufkommenden

wissenschaftlichen und rationalen
Denken die Glaubwürdigkeit der
Kirche.155 Breitenstein erwähnt in der Acta
Ecclesiae Margarethanae, dass besonders
in den «niedersten Schichten [...]
Zustände des Unglaubens, der Verstocktheit
und Gleichgültigkeit» herrschten.156 Im
Besonderen beklagt er dabei die fehlende
Möglichkeit der sittlichen Überwachung
dieser Ortsfremden «Fabrikarbeiter, Tag-
löhner, Kaufhäusler und Handwerker».157
Im Gegenzug erfreute sich Breitenstein
bei seinem Amtsantritt 1852 der
einheimischen Bevölkerung, welche durchaus
christlich leben würde.158

Statt die Kirche zu besuchen, hätten viele
Arbeiter den Sonntag für anfallende häusliche

Arbeiten genutzt oder sie erholten
sich von der strengen Arbeitswoche.159 In
der Acta Ecclesiae Margarethanae äussert

153 Vgl. Gysin-Scholer, Armut: S. 254f.
154 Ebd.: S. 255.
155 Vgl. ebd.: S. 255.
156 Vgl. Breitenstein, Acta: S. 328.
157 Ebd.: S. 329.
158 Vgl. ebd.: S. 328.
159 Vgl. Gysin-Scholer, Armut: S. 255.

sich Breitenstein betrübt, «dass besonders
die jüngeren Männer unkirchlich werden
und den Tag des Herrn entheiligen.»160

«Da steht man spät auf, glunkt in den
schmutzigen Werkstagskleidern herum,
plaudert unnützes Zeug in der
Barbierstube, trinkt gar aufdem Heimweg
noch einen Schoppen oder schwatzt,
wenn da und dort zum Fenster hinaus
ein guter Freund winkt. Und ist man
angezogen, so ist das Essen bereit, und
nachher geht's an die Gemeinde, übers
Feld oder am Abend ins Wirtshaus.»'6'

Viele bleiben der Kirche, so berichtet
Breitenstein, bei schlechtem Wetter
zudem aus «Bequemlichkeit oder Leichtsinn»

fern. Und jenen, die kommen, fehle
es am anständigen Verhalten innerhalb des

Kirchgebäudes.162 Diese, vorwiegend bei
der Arbeiterschaft zu beobachtende
Abkehr von der Kirche, schwächte die Position

von Jonas Breitenstein als Vermittler
von Sitten und Werten. Die Intensität, mit
welcher er den Schwund seiner instruktiven

Einflussnahme bedauerte, macht
deutlich, wie wichtig Breitenstein die
sittlich-religiöse Erziehung der Bevölkerung
in seiner Kirchgemeinde war.

Fazit
Der Pfarrer, Armenpfleger und Dichter
Jonas Breitenstein wurde mithilfe der
kritischen Diskurstheorie anhand der
«Geschichte vom Storzefried und vom Häfe-
libäbi» in ein diskursives Machtnetz von
Armuts- und Wertvorstellungen eingebettet.

Breitensteins Erzählung konnte hierbei
als Diskursfragment der Protestantischen
Ethik interpretiert werden. Dieser Diskurs
äusserte sich erstens in der starken Beto-

160 Breitenstein, Acta: S. 334.
161 Ebd.: S. 334.

Vgl. ebd.: 334f.

22



nung der Arbeit als zentraler Lebensinhalt
und zweitens im Versuch der Reglementierung

und Rationalisierung des Alltags von
Armutsbetroffenen nach religiös-sittlichen
Grundsätzen. In der «Geschichte vom
Storzefried und vom Häfelibäbi» zeigt sich der
Wert der Arbeit in der ablehnenden Haltung
gegenüber dem Betteln und in der
Positionierung der Arbeit als Zentrum des Lebens,
wie es sich beim alt gewordenen Häfelibäbi
äusserte. Auch der von Breitenstein
mitgegründete Binninger Frauenverein versuchte
die armen Mädchen zu Arbeitsamkeit zu
erziehen. Die Reglementierung der
Lebensführung unter rationalen, sittlich-religiösen
Gesichtspunkten konnte anhand von
Breitensteins Ideen über das richtige Verhalten
in der Jugend, über die Art des effizienten
Haushaltens und Sparens und über den
Hygienediskurs verdeutlicht werden.
Die in der «Geschichte vom Storzefried
und vom Häfelibäbi» behandelten Themen
spiegelten sich in Breitensteins Armutspolitik

wider. Mithilfe der Machttheorie

Björn Kraus konnten Breitensteins
Versuche der Armenerziehung als instruktive

Machtausübung beschrieben werden.
Neben materieller Unterstützung zielte
Breitensteins Armutspolitik auf Ideale
der Arbeitsamkeit, der Bildung und der
Sittlichkeit. Deutlich wurden dabei die
Schwierigkeiten, solche Werte an arme
Bevölkerungsschichten zu vermitteln,
wobei Breitenstein in seiner Acta Eccle-
siae Margarethanae seinen schwindenden
Einfluss als Pfarrer thematisierte.
Armutspolitik als Versuch, diskursiv
getragene Vorstellungen des rechten
Lebens, der Sittlichkeit und der Arbeit zu
vermitteln, lässt sich abschliessend durch
folgendes Zitat Jonas Breitensteins
vergegenwärtigen: «Jegliche auch materielle
allgemeine Hülfe an Armen ist nur dann
heilsam, wenn sie an die Sittlichkeit, an
die möglichst treue Selbsthülfe und Arbeit
der Armen gebunden ist.»163

163 Breitenstein, Acta: S. 339.

Quellen
- Jonas Breitenstein: Erzählungen und Bilder aus dem Baselbiet. Basel 1860.
-Jonas Breitenstein: Die Geschichte vom Storzefried und vom Häfelibäbi. In: Ders.:

Geschichten und Dichtungen Band 3. Binningen 2015, S. 121-167.

- Jonas Breitenstein: Acta Ecclesiae Margarethanae oder Merkwürdige Begebenheiten
der Kirchen zu St. Margrethen. In: Ders.: Geschichten und Dichtungen Band 3.

Binningen 2015, S. 328-344.

- Jonas Breitenstein: Gedichte und Handschriften, Jonas-Breitenstein-Nachlass. z. T. in
Privatbesitz, z. T. im Dichter- und Stadtmuseum Liestal.

- Freiwillige Armenpflege Basel (Hg.): Jahresberichte der Freiwilligen Armenpflege
Basel. Basel 1870-1877.

- Gesundheitspflege (Hygiene). In: Meyers Konversations-Lexikon Band 7. Leipzig/
Wien 1895, S. 485.

Literatur
- Jonas Breitenstein: Geschichten und Dichtungen Band 1-3. Binningen 2013-2015.

- Ruedi Epple/Eva Schär: Stifter Städte Staaten. Zur Geschichte der Armut, Selbsthilfe
und Unterstützung in der Schweiz 1200-1900. Zürich 2010.

- Karl Gauss: Die Kirche zu St. Margarethen. Geschichte der Kirche und der Kirchgemeinde

Binningen-Bottmingen. Binningen 1930.

23



- Philipp Gonon: Schule im Spannungsfeld zwischen Arbeit, elementarer Bildung und
Beruf. In: Hans Badertscher/Hans-Ulrich Grunder (Hg.): Geschichte der Erziehung und
Schule in der Schweiz im 19. und 20. Jahrhundert. Bern/Stuttgart/Wien 1997, S. 57-88.

- Christa Gysin-Scholer: Krank, allein, entblösst. «Drückendste Armut» und «äusserste
Not» im Baselbiet des 19. Jahrhunderts. Liestal 1997.

-Wolfgang Härtung: Gesellschaftliche Randgruppen im Spätmittelalter. Phänomen
und Begriff. In: Bernhard Kirchgässner/Fritz Reuter (Hg.): Städtische Randgruppen
und Minderheiten. Sigmaringen 1986, S. 49-114.

- Petra Hieber: «Arbeitsamkeit, Ordnung und Sparsamkeit». Bekämpfung der Armut
durch Erziehung: der Frauenverein Liestal im 19. Jahrhundert. In: Verein Frauenstadt-
rundgang Basel (Hg.): Baselbieterinnen auf dem Weg. Basel 1994, S. 11-15.

-Urs Hoffmann: «Nur das Evangelium vermag die soziale Frage zu lösen». Die
reformierte Kirche und die Armenpolitik im 19. und frühen 20. Jahrhundert. In:
Josef Mooser/Simon Wenger (Hg.): Armut und Fürsorge in Basel. Armutspolitik vom
13. Jahrhundert bis heute. Basel 2011, S. 133-142.

- Siegfried Jäger: Kritische Diskursanalyse. Eine Einführung. Münster 2004.

- Sara Janner: Korporative und private Wohltätigkeit. «Stadtgemeinde» und Stadtbürgertum

als Träger der Armenpflege im 19. Jahrhundert. In: Josef Mooser/Simon Wenger

(Hg.): Armut und Fürsorge in Basel. Armutspolitik vom 13. Jahrhundert bis heute.
Basel 2011, S. 101-109.

- Björn Kraus: Erkennen und Entscheiden. Grundlagen und Konsequenzen eines
erkenntnistheoretischen Konstruktivismus für die Soziale Arbeit. Weinheim/Basel 2013.

- Hartmut Lehmann: Max Webers «Protestantische Ethik». Beiträge aus der Sicht eines
Historikers. Göttingen 1996.

- Jürgen Link: Kleines Begriffslexikon. In: Jürgen Link/Ulla Link-Heer (Hg.): kultuR-
Revolution 11. 1986, S. 71.

- Beatrix Mesmer: Reinheit und Reinlichkeit. Bemerkungen zur Durchsetzung der
häuslichen Hygiene in der Schweiz. In: Nicolai Bernard/Quirinus Reichen (Hg.):
Gesellschaft und Gesellschaften. Festschrift zum 65. Geburtstag von Professor Dr.
Ulrich Im Hof. Bern 1982, S. 470M94.

- Jürgen Spitzmüller/Ingo H. Warnke: Diskurslinguistik. Eine Einführung in Theorien
und Methoden der transtextuellen Sprachanalyse. Berlin/Boston 2011.

- Rudolf Suter: Jonas Breitenstein. In: Rudolf Suter/René Teuteberg (Hg.): Der
Reformation verpflichtet. Gestalten und Gestalter in Stadt und Landschaft Basel aus fünf
Jahrhunderten. Basel 1979, S. 125-130.

- Luca Trevisan: Das Wohnungselend der Basler Arbeiterbevölkerung in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts. Basel 1989.

- Beat von Scarpatetti et. al.: Binningen - die Geschichte. Binningen 2004.

- Max Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Studienausgabe. Tübingen 1972.

- Max Weber: Soziologische Grundbegriffe. In: Johannes Winckelmann (Hg.): Gesammelte

Aufsätze zur Wissenschaftslehre. Tübingen 1988, S. 541-581.

- Max Weber: Die Protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Vollständige
Ausgabe. München 2004.

- Regula Zürcher: Gegen den «Sumpf des selbstverschuldeten Elends». Antialkoholbe-
wegung und Armutsbekämpfung im 19. Jahrhundert. In: Josef Mooser/Simon Wenger
(Hg.): Armut und Fürsorge in Basel. Basel 2011, S. 123-132.

24


	Von Armutsdiskursen und individueller Armutsbekämpfung : Armutspolitik im 19. Jahrhundert am Beispiel des Binninger Pfarrers Jonas Breitenstein

