
Zeitschrift: Baselbieter Heimatblätter

Herausgeber: Gesellschaft für Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 77 (2012)

Heft: 3

Artikel: Die Wandmalerei mit der Legende der dankbaren Toten im Beinhaus
der St. Arbogast-Kirche in Muttenz

Autor: Ackermann, Carole

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-859277

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-859277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Carole Ackermann

Die Wandmalerei mit der Legende der dankbaren Toten
im Beinhaus der St. Arbogast-Kirche in Muttenz

Einleitung
Die im frühen 16. Jahrhundert entstandene

Wandmalerei mit der Legende der
dankbaren Toten im Beinhaus der Mut-
tenzer St. Arbogast-Kirche erzählt die
Geschichte eines verfolgten Ritters, der
auf einem Friedhof Schutz sucht und dort
Waffenhilfe von den Toten erhält. Diese
recht eigenartige Ikonografie ist lediglich
an drei weiteren Orten der Nordwest-
und Zentralschweiz mit Sicherheit
belegt - womit der Muttenzer Malerei eine
besondere kulturhistorische Bedeutung
zukommt. Aufgrund ihrer Seltenheit gibt
die Darstellung einige Rätsel auf. Welche
erzählerischen Quellen liegen ihr zugrunde?

Welche mentalitäts- und
kirchengeschichtlichen Hintergründe haben zur
Herausbildung des Motivs beigetragen?
Und wie kommt es, dass diese spezielle
Ikonografie gerade in einem Beinhaus
zur Anwendung kommt? Diesen und
weiteren Fragen soll in den folgenden
Abschnitten auf den Grund gegangen
werden.

Zur Baugeschichte
Zentrum des heutigen Muttenz bildet die
einst dem heiligen Arbogast, Bischof von
Strassburg, geweihte reformierte
Pfarrkirche St. Arbogast. Schon im 8./9.
Jahrhundert war an dieser Stelle ein erster,
einfacher Kirchenbau vorhanden, der um
1100 durch einen zweiten ersetzt wurde.
Unter den Homburgern wurde im 12.

Jahrhundert ein romanischer Bau errichtet,

von dem heute noch der Chor erhalten
ist. Nach den Zerstörungen des Erdbebens

von 1356 wurde die Kirche unter der

Herrschaft der Münch wiederaufgebaut
und 1420 durch den neuen Kirchturm und
das Altarhaus ergänzt, wovon noch einige
Wappen im Innern und am Äussern der
Kirche zeugen. Auch wurde zu diesem
Zeitpunkt die Ringmauer auf bis zu
sieben Meter erhöht, da der Kirchhof nun als
Ersatz für die damals aufgegebenen
Wartenburgen zum Schutz der Dorfbewohner
dienen sollte.1 Als Muttenz im späten 15.

Jahrhundert an die Stadt Basel überging,
wurde dem Basler Chorherrn Peter zum
Luft die Kollatur der Kirche übertragen,
der sie dann an seinen Sohn Arnold zum
Luft weitergab. In diese Zeit der zweiten

Hälfte des 15. Jahrhunderts fallt die

Errichtung des Beinhauses im südlichen
Kirchhof.2 Arnold zum Luft, Mitglied
einer angesehenen Basler Familie, hatte
in Siena studiert und war später neben
seinem Amt als Dekan von St. Peter in
Basel Professor und Rektor der juristischen

Fakultät. Zudem ist er bekannt für
den Besitz einer umfassenden Bibliothek,
die nach seinem Tod dem Barfüsserklos-
ter zufiel und sich heute teilweise in der
Basler Universitätsbibliothek befindet.3
Dieser belesene und weitgereiste Mann,
der die Kollatur von Muttenz zwischen
1474 und 1517 innehatte, gab neben den
Freskenzyklen im Hauptschiff der Kirche
auch die Wandmalereien des Beinhauses

1

Heyer, Hans-Rudolf: Die Kunstdenkmäler des

Kantons Basel-Landschaft (Band 1, Der Bezirk
Arlesheim), Basel 1969, Seiten 330 f.

2 Ebd., Seiten 330 f.
3 Ganz, Paul Leonhard: Die Miniaturen der Basler

Universitätsmatrikel, Basel 1960, Seite 118.

107



in Auftrag. 1517 ging die Kollatur wieder

an die Stadt Basel über, worauf kurze
Zeit später im Zuge der Reformation die
Ausstattung der Kirche verkauft, die
Arbogast-Reliquie zerstört und die Fresken
übermalt wurden.4
Das Beinhaus oder der Karner (von lat.

caro, carnis: Fleisch) ist ein seit dem 12.

4 Heyer, Hans-Rudolf: Die Kunstdenkmäler des

Kantons Basel-Landschaft (Band 1, Der Bezirk
Arlesheim), Basel 1969, Seite 331.

Jahrhundert auf Friedhöfen erbautes
Gebäude mit meist bescheidenen Ausmassen.

Während es vorerst hauptsächlich
dazu diente, den aus Platzmangel den
Gräbern entnommenen Knochen zur letzten

Ruhe zu verhelfen, und somit zwar
Kult-, nicht jedoch Sakralbau war,
gewann das Beinhaus im Spätmittelalter an
liturgischer Bedeutung. Insbesondere die
Verschmelzung von Beinhaus und Friedhofs-

oder Totenkapelle und die damit
zusammenhängende, einem Schutzpatron

Abb. I: Muttenz, Beinhauskapelle der St. Arbogast-Kirche in Muttenz, Nordwestansicht, zweite Hälfte
15. Jahrhundert.

108



gewidmete Weihe verweisen auf diesen
Wandel.5
An der südlichen Wehrmauer befindet
sich das auf rechteckigem Grundriss
erbaute Beinhaus der St. Arbogast-Kirche
(Abb. 1 Allem Anschein nach wurde es

in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts
von der Marienbruderschaft Unserer
lieben Frau erbaut, deren Kaplan 1489
erstmals erwähnt wird.'' In diesem Beinhaus
befand sich nebst dem Knochenlager ein
dem heiligen Michael geweihter Altar, an

5 Sörries, Reiner: Die Karner in Kärnten. Ein Bei¬

trag zur Architektur und Bedeutung des

mittelalterlichen Kirchhofes, Kassel 1996, Seiten 72 f.
6 Heyer, Hans-Rudolf: Die Kunstdenkmäler des

Kantons Basel-Landschaft (Band 1, Der Bezirk
Arleslieim), Basel 1969, Seiten 355 f.; Eglin,
Jakob: Die 1956 renovierte Beinhauskapelle in
Muttenz, Muttenz 1959, Seite 2.

dem für die Verstorbenen gebetet wurde.7
Damit spricht man typologisch von einer
Beinhauskapelle. Der zweigeschossige,
rechteckige Bau mit leicht geknicktem
Satteldach wird an den Ecken von
markanten Bossenquadern verstärkt. Die drei
Zugänge zum Erdgeschoss erfolgen in der
Mitte der zur Kirche gerichteten
Hauptfassade sowie zu beiden Seiten über spitz-
bogige Türen mit gekehlten Stürzen. An
der rechten Hauptfassade befindet sich
das für Beinhäuser typische, grosszügige

Rundbogenfenster, das einen Einblick
ins Innere des Gebäudes erlaubt. Der
Blick fallt auf die beiden grossflächigen
Malereien, die wahrscheinlich 1513 von
Arnold zum Luft in Auftrag gegeben wur-

7 Eglin, Jakob: Die 1956 renovierte Beinhauska¬

pelle in Muttenz, Muttenz 1959, Seite 2.

Abb.2: Legende der dankbaren Toten, 1513, Wandmalerei in Seccotechnik, ca. 200 x 450 cm, Beinhauskapelle

der St. Arbogast-Kirche in Muttenz.

109



den.8 Die Südwand ziert eine klassische
Darstellung des Jüngsten Gerichts, während

die Legende der dankbaren Toten
sich entlang der Westwand des Beinhauses

erstreckt (Abb. 2).
1513 fertiggestellt, wurden die Malereien

des Beinhauses schon 1530 im Rahmen

der Reformation übertüncht. Da
das Beinhaus damals seines ursprünglichen

Zwecks enthoben wurde, nutzte
man es fortan bis 1900 als Abstellraum.
Erst im Jahr 1908 wurden die Malereien

im Innern freigelegt und restauriert.
1954-1956 erfolgte schliesslich die
Renovation der gesamten Beinhauskapelle:
Die Wände wurden entfeuchtet und die
Wandmalereien gereinigt sowie durch
Hintergiessen fixiert und retuschiert. Wie
stark in den vergangenen hundert Jahren
retuschiert wurde und wie gross der Anteil

an originaler Substanz heute ist, kann
mangels fehlender Dokumentation heute
nicht mehr festgestellt werden. Da die
Malereien jedoch für beinahe vierhundert

Jahre übertüncht waren und erst zu
Beginn des 20. Jahrhunderts freigelegt
wurden, besteht Grund zur Annahme,
dass keine Veränderungen vorgenommen
wurden, die für die hier vorgenommene
inhaltliche und ikonografische Untersuchung

von entscheidender Bedeutung
wären.

Die Wandmalerei der
Legende der dankbaren Toten
Zentrum der linken Bildhälfte bildet eine
von einer zinnenbekrönten Ringmauer
und einem Wassergraben umgebene
romanische Kirche. Diese ist von einem
flachen Satteldach bedeckt und mit
einem niedrigen Turm, einem seitlichen,
überdachten Eingangsbereich mit einfa-

Heyer, Hans-Rudolf: Die Kunstdenkmäler des

Kantons Basel-Landschaft (Band 1, Der Bezirk
Arlesheim), Basel 1969, Seite 356.

chen Rundsäulen sowie mit einem mächtigen,

halbkreisförmigen Chor ausgestattet.
Die Ringmauer ist von einem Torhaus

durchbrochen und umschliesst neben der
Kirche einen Friedhof mit einem kleinen

Gebäude, das sich durch das kleine
Glockentürmchen sowie das
Weihwasserbecken als Kapelle zu erkennen gibt,
dessen grosszügige, von Rundbogen
überfangene Öffnungen jedoch auf eine
zusätzliche Verwendung als Beinhaus
hinweisen. Auf dem Friedhof kniet ein
Mann, dessen Kleidung und Schwert ihn
als Ritter zu erkennen geben, mit
gesatteltem Pferd und vor sich auf dem Boden

abgelegtem Helm. Er ist der linken
Bildseite zugewandt und hat seine Arme
erhoben. Erst bei genauerer Betrachtung
fallt auf, dass der Ritter nicht alleine auf
dem Friedhof ist. Aus den Türen und
den Fenstern der Beinhauskapelle und
des Torhauses kommen kleine Gestalten
mit fahlen, unbekleideten Körpern und
Totenschädeln. Auch hinter der Kirche
treten sie in Scharen hervor, die Sensen,
Mistgabeln, Pfeilbogen und Stöcke zum
Kampf erhoben. Die Angreifer befinden

sich ausserhalb des Friedhofes und
umzingeln zu Pferd und mit gezückten
Speeren und Pfeilbogen die Wehrmauer.
Die Reiter im Wald und jene zur rechten
Seite der Wehrmauer sind noch in
Bewegung und verdeutlichen, dass hier der
Moment unmittelbar vor einem Angriff
dargestellt wird. Die Landschaft ist
geprägt von grünen Hügeln und Wäldern,
die im Bildhintergrund in ein weites
Gewässer übergehen.
Die rechte Bildhälfte, die kaum von der
Friedhofsszene eingenommen wird, stellt
das der Kirche zugehörige Dorf dar. Die
Gebäude sind sorgfältig gestaltet und
zeigen eine Vielfalt an Architekturformen

wie Fachwerkkonstruktionen, gotische

Stufenfenster und eine Loggia, die
keineswegs der regionalen Bautradition

110



entspricht. In der geselligen Tischszene
hinter dem zentralen Fachwerkhaus und
dem wasserschöpfenden Mädchen am
Dorfbrunnen setzt sich dieser Detailreichtum

fort. In der rechten oberen Bildecke
ist eine Stadt mit einer grossen, zentralen
Kirche abgebildet, die jenseits einer Bo-
genbriicke am anderen Flussufer liegt.
Die ganze Szene ist auf beiden Seiten
von Bäumen begrenzt. Zusätzlich erfährt
sie durch die im Stil der Renaissance
gemalten, rötlichbraunen Pilaster und
die darüber gespannten Rundbogen eine
äussere Rahmung. Der Aufbau der
dargestellten Kirchenanlage, bestehend aus
Kirche, Kapelle, Ringmauer und Torturm,
legt die Vermutung nahe, es könnte sich
dabei um die St. Arbogast-Kirche selbst
handeln. Bei genauerer Betrachtung fehlt
es jedoch an Details, die diese Annahme
bestätigen würden. Weder die Architektur
der Kirchenanlage und der Fachwerkhäuser

noch die hügelige Landschaft mit dem
Gewässer im Hintergrund verweisen auf
die reale Situation.

Zum Malstil
Das Wandgemälde der Legende der
dankbaren Toten weist eine erstaunlich
grosse stilistische Divergenz auf. Während

die realistische Landschaftsdarstellung

von einem beachtlichen
malerischen und perspektivischen Können
zeugt und die illusionistische Scheinarchitektur

der Rahmung als Trompe-l 'Œil
auf raffinierte Weise einen Fensterausblick

imitiert, wirken die Personen und
die Pferde statisch und schlecht
proportioniert. Das Bild befindet sich irgendwo
zwischen den traditionellen Vorgaben
der gotischen Malerei und den Ansprüchen

der sich allmählich ausbreitenden
Renaissance. Es scheint, als hätte der
Maler noch keinen Weg gefunden, die
Handlung ohne den Gebrauch einer
verzerrenden Vogelperspektive zu erzählen,

und als sei die Idee der Bedeutungsperspektive

noch zu stark in seiner
Wahrnehmung verhaftet, um ein konsequent
naturalistisches und perspektivisch
realistisches Bild zu schaffen.

Verwandte Darstellungen
Neben der Darstellung in der Beinhauskapelle

von St. Arbogast in Muttenz
existieren heute nur noch wenige weitere

bildliche Zeugen der Legende. Die
wohl älteste stammt aus dem Jahr 1449
und befand sich in der St.-Jakobs-Kirche
direkt ausserhalb der Basler Stadtmauer
und nur drei Kilometer von St. Arbogast
entfernt. Da der alte Kirchenbau 1894
abgerissen wurde, ist von der Malerei
nur noch wenig rekonstruierbar. Erhalten
ist lediglich ein Aquarell aus dem Jahr
1894, das die übrig gebliebenen Stellen
des schon damals stark beschädigten
Freskos festhält. Der Aufbau der
querformatigen Darstellung unterscheidet
sich grundlegend von dem des Mutten-
zer Wandbildes. Auf der rechten Seite
sieht man eine durchfensterte Fassade,
vor der pyramidenförmig gestapelte
Totenschädel liegen. Links davon ist der
Ritter dargestellt, der zu einem Kruzifix

betet. Hinter seinem Rücken, auf der
linken Bildhälfte, wehrt ein Toter einen
berittenen Angreifer ab, indem er dessen

Lanze zerbricht, während zwei weitere

Angreifer im Galopp flüchten. Das
Fresko der St.-Jakob-Kirche zeigt einen
dynamischen Moment voller Bewegung,
was von einer grossen Könnerschaft des
Malers zeugt. Während der Muttenzer
Künstler in der figürlichen Darstellung
weit zurücksteht, besticht er dafür mit
seiner realistischen und detaillierten
Landschaftsmalerei.
Zwei weitere Darstellungen befinden
sich im Beinhaus der St.-Michael-Kirche
in Zug sowie in der ihr nahe gelegenen
Beinhauskapelle St. Anna in Baar (Abb.

111



3). Diese Wandbilder gleichen sich
kompositioneil derart stark, dass für sie der
gleiche Maler - Oswald Müller aus Zug
— und ungefähr die gleiche Zeit - um
die Mitte des 16. Jahrhunderts -
angenommen wird.9 In der Komposition des
Kirchhofes mit den Gräbern und der
Ringmauer gleichen sie auch der Mut-
tenzer Darstellung, doch wurde hier auf
eine ausführliche Umgebungsgestaltung
verzichtet. Das Wandbild von St. Michael
in Zug befindet sich in derart schlechtem
Zustand, dass nur noch wenige Details
erkennbar sind. Auf der gut erhaltenen
Malerei von St. Anna in Baar sind die

9 Birchler, Linus: Die Kunstdenkmäler des Kan¬

tons Zug (Band 2, Die Kunstdenkmäler von
Zug-Stadt), Basel 1959, Seite 122.

Angreifer bereits in den Kampf mit den
Toten verwickelt, wodurch die Geschichte

noch direkter als in Muttenz erzählt
wird. Zudem ist das Baarer Bild mit
Spruchbändern versehen, die den Inhalt
weiter verdeutlichen. Auf dem Spruchband

über dem betenden Ritter steht
geschrieben:

«Oh helffet mir die Mörder fassen /
sollt ich durch sie mein Leben lassen /
stecht uff in Gottes nammen / und tribt
die Mörder vo dannen»

Und auf der Mauer des Kirchhofes ist zu
lesen:

«O herr din wachsambs heer / Sändt
üss ze immer mehr»

Paul Syger verweist in seinem Aufsatz
über «die Sage der dankbaren Toten im

T.ClUkg:

Abb. 3: Legende der dankbaren Toten, Erstfassung Mitte 16. Jahrhundert, Oswald Müller Wandmalerei,
ca. 200 x 370 cm, Aussenwand Beinhaus St. Anna, Baar.

112



Beinhaus St. Michael»10 noch auf drei
weitere Darstellungen der Legende, die
sich im bayrischen Raum sowie in Frankfurt

an der Oder befinden sollen, aber
aufgrund mangelnder Angaben hier nicht
weiter untersucht werden können.11

Auffallig ist, dass sich weder vor der
spätgotischen Epoche noch seit der frühen
Neuzeit Darstellungen dieses Themas
finden. Auch auf der Alpensüdseite, die
zu diesem Zeitpunkt eine künstlerische
Blütezeit durchlebte, ist nichts Vergleichbares

vorhanden.12 Es handelt sich dabei
also eindeutig um ein Thema, das in den

alpinen Gebieten um 1500 auftauchte und
im Verlauf des 16. Jahrhunderts wieder
verschwand.

Vorlagen
An diesem Punkt stellt sich natürlich
die Frage nach direkten Vorlagen für das
Thema der dankbaren Toten. Als wichtigste

schriftliche Quelle ist die in den
1260er-Jahren des genuesischen
Geistlichen Jacobus de Voragine verfasste
Legenda Aurea zu nennen.13 Die darin
enthaltene, kurze Episode lautet folgen-
dermassen:

«Wie genehm den Abgeschiedenen
die Gebete der Lebenden sind, ist aus
dem zu ersehen, was Cantor Pariensis
erzählt. Es pflegte einer, wann er über
den Kirchhof ging, allezeit den Psalm
<de Profundis> zu sprechen für die
Toten. Es geschah, dass er von Feinden
verfolgt ward und über den Kirchhof
floh, da stunden die Toten auf, ein
jeglicher mit seinem Handwerkszeug,

10 Styger, Paul: Die Sage von dankbaren Toten im
Beinhaus St. Michael. In: Zuger Neujahrsblatt,
Zug 1931.

11 Ebd., Seite 40.
12 Ebd., Seite 41.
13 De Voragine, Jacobus: Legenda Aurea. Deutsch

von Richard Benz (Bd. 2), Jena 1925.

und beschirmten ihn kräftiglich wider
seine Feinde, dass sie voll Schreckens
von dannen flohen.»14

Die Legenda Aurea ist eine Sammlung
von ursprünglich 176 biblischen
Geschichten und Heiligenviten, angeordnet
in einer dem Kirchenjahr angepassten
Reihenfolge. Die Tatsache, dass noch
heute etwa 1000 teils illustrierte
mittelalterliche Handschriften in diversen
lateinischen und volkssprachlichen Übersetzungen

erhalten sind, verdeutlicht, welch
weite Verbreitung der Text in der Folgezeit

gefunden hatte. Im ganzen christlichen

Europa gelesen, lieferte er Vorlagen
sowohl für Predigten als auch für die Hei-
ligenikonografie und dürfte dadurch auch
Laien zumindest stellenweise geläufig
gewesen sein. Im Südwesten Deutschlands

war es insbesondere die elsässische
Legenda Aurea, die bis zum Ende des 15.
Jahrhunderts das Standardlegendar für
Heiligengeschichten war. Die in der
Legenda Aurea enthaltene Erzählung stimmt
mit dem Inhalt der bildlichen Darstellung
in weiten Teilen überein. Die Tatsache,
dass die Toten den Ritter sogar mit
unterschiedlichem «Handwerkszeug» verteidigen,

macht eine direkte Übernahme aus
der Legenda Aurea wahrscheinlich.
Dennoch ist der Text zu wenig detailliert, um
dies mit Sicherheit zu behaupten.
Das Phänomen der übernatürlichen Hilfe
durch Dienst an den Toten ist in
unterschiedlichster Ausführung vom
Frühchristentum bis in die Neuzeit belegt.15
Die älteste schriftliche Überlieferung
stammt aus der um 200 entstandenen
apokryphen Schrift Tobit und erzählt, wie
Tobit fremden Leichen zur Bestattung
verhilft und dadurch sein Augenlicht wie-

14 Ebd., Sp. 346.
15 Röhrich, Lutz: Art. Dankbarer Toter, in: Enzyklopä¬

die des Märchens, Bd. 3, Berlin 1981, Spalte 312.

113



derbekommt." In vielen früh- und
hochmittelalterlichen Erzählungen erfolgt der
Dienst am Toten durch die Beerdigung,
was auf den archaischen Glauben an die
Bestattung als zwingende Voraussetzung
für den Eingang ins Totenreich zurückzuführen

ist." Paul Styger konnte nachweisen,

dass verschiedene Variationen der
Sage in grossen Gebieten der Schweiz
bis heute tradiert wurden." Welch lange
Nachwirkung die Episoden der Legenda
Aurea auch im Bewusstsein der oberrheinischen

Bevölkerung bis in die Neuzeit
hatten, zeigt eine Sammlung elsässischer
Sagen, die 1852 von August Stöber ver-
schriftlicht wurden.1" Nach einer mündlichen

Familienüberlieferung berichtet er
die Legende der dankbaren Toten in etwas
ausgeschmückter Form, wie sie sich
angeblich in Osthausen bei Strassburg
begeben hatte. Protagonist der Erzählung ist
hier Nikiaus Zorn von Biilach, vermeintliches

Mitglied eines alten Strassburger
Patriziergeschlechts.20
Die Legende der dankbaren Toten hat
ihre Vorbilder in mündlich und schriftlich

überlieferten, in antiken Bräuchen
wurzelnden Sagen des Mittelalters. Von
da aus scheinen Teile der Erzählung im
13. Jahrhundert in die Legenda Aurea
übergegangen zu sein, die eine enorm
weite Verbreitung fand. In der Folgezeit
siedelte die Episode scheinbar wieder in
den Bereich der volkstümlichen Sagen
über, ohne dabei die christlichen Inhal-

16 Ebd., Spalte 312.
17 Ebd., Spalten 309-314.
18 Styger, Paul: Die Sage von dankbaren Toten im

Beinhaus St. Michael. In: Zuger Neujahrsblatt,
Zug 1931, Seiten 36-38.

" Stöber, August: Sagen des Elsasses. Zum ersten
Male getreu nach der Volksüberlieferung, den

Chroniken und anderen gedruckten und
handschriftlichen Quellen gesammelt und erläutert

von August Stöber, St. Gallen 1853.
20 Ebd., Seite 152.

te zu verlieren. Auf die mental itäts- und
kirchengeschichtlichen Hintergründe, die
für das Verständnis der Ikonografie von
Bedeutung sind, soll in den nächsten
Abschnitten kurz eingegangen werden.

Mentalitäts- und kirchengeschichtliche
Hintergründe
Im Verlauf des 13. Jahrhunderts setzte
eine «Renaissance» der Predigt ein.21

Neu wurde sie in einer direkteren,
realistischeren Sprache gehalten und war
vermehrt mit sogenannten exempla
versetzt. Diese kürzeren, erzählerischen
Anekdoten, die den Inhalt einer Predigt

beispielhaft verdeutlichen sollten,
waren ein Meilenstein, durch den die
Predigt zum «Massenmedium» des 13.
Jahrhunderts wurde.22 Vor diesem
Hintergrund ist die Annahme berechtigt,
dass die von Petrus Cantor erwähnte
und in der Legenda Aurea verschrift-
Iichte Episode der dankbaren Toten
ein ebensolches exemplum darstellte.
Sie vermittelt in unmittelbarer Weise
die Wichtigkeit der regelmässigen
Totenfürsorge und der Gebete — wodurch
die Erlösung der armen Seelen von den
Qualen des Fegefeuers erhofft wurde.
Die erzählende Darstellung - wie jene
im Muttenzer Beinhaus - fungiert hier
als eine Sonderform des exemplum, welche

die Verinnerlichung der gepredigten
oder gelesenen Anekdoten auf visueller
Ebene unterstützt. Im Beinhaus von St.
Michael in Zug findet sich neben der
Darstellung folgende Inschrift:

«[...] Getencken liebe kindt / aller
üwer gutten friindt / die kürtzlich sin
gestorben / vn vilicht noch nitt hand
erworben / gotes gnad vn barmhertzi-

21 Le Goff, Jacques: Die Geburt des Fegefeuers.
Vom Wandel des Weltbildes im Mittelalter,
München 1991, Seite 361.

22 Ebd., Seite 361.

114



kajt / darum sy gros pin vn leyt / stett
muessent dulden / vn dz sy die gottes
hulden / selber nit erwerbe mögen / dz
los dich mensch bewegen / kum inen
zu trost / das sy dester er werden er-
loest / us irem grossem elendt / vnd
gefvertt an dz endt / do fröd ist on leyt
/ als vns die gschrift seidt / die inen vn
vns gott wöll geben / nach dieser zitt
in dem ewigen leben / an[no] dom[ini]
1516.»23

Die Kombination von Bild und Inschrift
im Beinhaus schafft eine eindeutige
Verbindung zwischen dem Totengedenken
und der zurückerhaltenen Dankbarkeit,
hier sogar in Form eines tatsächlichen
Hilfsangebots. So wird dem Gläubigen
durch den Tauschhandel ein persönlicher
Vorteil im Diesseits versprochen.
Als Nächstes stellt sich die Frage, wie
sich die Darstellung der aus den Gräbern
hervorsteigenden Toten in christliche
Denkkonzepte einordnen lässt. Aufgrund
des schlechten Zustands der Muttenzer
Malerei ist nicht mehr viel zu erkennen,
eindeutig sind es jedoch kleine menschliche

Körper mit Totenschädeln, die hinter

den Gebäuden hervortreten. Sie sind
unbekleidet, doch geschlechtsneutral
und weisen auch sonst keine
individualisierenden Merkmale auf. Eine wichtige
Quelle zur Erörterung des Phänomens
ist der Glaube an sogenannte Wiedergänger,

der schon seit der Antike durch
diverse literarische Quellen belegt wird.24
Im Gegensatz zu unserer heutigen Sichtweise

war das Sterben in der archaischen
Gesellschaft weniger ein Ende als ein
Übergang, woraus ein grundlegend an-

23 Birchler, Linus: Die Kunstdenkmäler des Kan¬

tons Zug (Band 2, Die Kunstdenkmäler von
Zug-Stadt), Basel 1959, Seite 122.

24 Lecouteux, Claude: Geschichte der Gespenster
und Wiedergänger im Mittelalter, Köln 1987,

Seiten 9 f.

deres Verständnis des Zusammenlebens
mit den Toten resultierte. Es ist ein
Verständnis, welches das Weiterleben und
das Weiterwirken von Verstorbenen nicht
ausschliesst und dadurch das Weiterführen

sozialer Beziehungen auch nach dem
Tod ermöglicht.25
Im Zusammenhang mit der Fürbitte
wurden schon im frühen Mittelalter die
heidnischen Wiedergänger in christliche
exempta integriert. Da sie zu Lebzeiten
einen Fehler begangen hatten, blieben
die Toten auf der Erde und baten
Lebende, für ihre Erlösung zu beten.2'' Das
Fegefeuer ist hier noch kein spezifischer
Ort im Jenseits, sondern wird auf der
Erde am jeweiligen Ort des Vergehens
angesiedelt.27 Die Tatsache, dass die
Entstehung des Fegefeuers und das
vermehrte Auftauchen der Wiedergänger in
den exempta zeitlich zusammenfallen,28
verweist auf einen engen inhaltlichen
Zusammenhang. Lecouteux geht sogar
so weit zu sagen, die Kirche habe mit
der Etablierung des Fegefeuers die erste
logische Erklärung der Totenerscheinungen

gegeben.29 Die Legenda Aurea spielt
hier eine wichtige Rolle, da sie eine

auffallig hohe Zahl an Wiedergänger-
Geschichten aufweist. Besonders
bemerkenswert ist die Tatsache, dass die Seelen

25 Wilhelm-Schafter, Irmgard: Gottes Beamter und

Spielmann des Teufels. Der Tod in Spätmittelalter
und Früher Neuzeit, Köln 1999, Seite 305.

26 Lecouteux, Claude: Geschichte der Gespenster
und Wiedergänger im Mittelalter, Köln 1987,
Seiten 55 f. Lecouteux führt als Beispiel die auf
der augustinischen Lehre basierenden Dialogi
von Gregor dem Grossen (540-604 n. Chr.) an

(Gregor der Grosse: Dialogi IV, 55, hrsg. von V
Talhofer, Kempten 1873).

27 Lecouteux, Claude: Geschichte der Gespenster
und Wiedergänger im Mittelalter, Köln 1987,
Seite 56.

28 Ebd., Seite 57.
29 Ebd., Seite 12.

115



in der populärsten Legendensammlung
des Mittelalters als extrem lebendig und
körperhaft beschrieben werden, obwohl
sich die christliche Scholastik stets vehement

gegen die Möglichkeit einer physischen

Präsenz der Verstorbenen wehrte.30

Daran ist klar zu erkennen, wie gross die
Diskrepanz zwischen den theologischen
Dogmen und der stark von folkloristischer

Tradition geprägten Laienfrömmigkeit

des Spätmittelalters tatsächlich
gewesen sein muss.
Zu der Kategorie der aktiven, körperhaften

Toten sind auch diejenigen des
Muttenzer Wandgemäldes zu zählen, die

- eingebunden in eine tatsächliche Handlung

- mit Waffen die realen Angreifer in
die Flucht schlagen. Die nackten Körper
verweisen auch auf die konventionellen

30 Lecouteux, Claude: Geschichte der Gespenster
und Wiedergänger im Mittelalter. Köln 19B7,

Seiten 59 ff.

Abb. 4: Werktagsseite einer Altarretabel (unteres 1

je 81 x 73 cm, Innsbruck, Tiroler Landesmuseum.

Abbildungen von Seelen, wie sie auf
Fegefeuerdarstellungen (Abb. 4) zu sehen
sind.31 Da sich die Malerei jedoch in
mangelhaftem Zustand befindet und kleinere
Veränderungen durch restauratorische
Eingriffe nicht ausgeschlossen werden
können, bleibt eine solche Interpretation
fragwürdig. Die Toten weisen keine
individualisierenden Attribute auf, wie sie für
die Darstellung von Wiedergängern, die
äusserlich nicht von den Lebenden
unterschieden werden können, zu erwarten
wären. Da aus der spätmittelalterlichen
Bildproduktion im späten Mittelalter
beinahe ausschliesslich sakrale Werke
erhalten sind, ist kaum verwunderlich,
dass keine bildlichen Darstellungen
eines im volkstümlichen Sinne «echten»
Wiedergängers existieren. Am nahesten

31 Kemp, Wolfgang: Art. Seele, in: Lexikon der
christlichen Ikonographie, Bd. 4, Rom 1994,
Seite 138.

•: Fegefeuer), um 1525, Malerei auf Zirbelholz,

116



an das Thema der Wiedergänger kommt
wahrscheinlich die Legende der drei
Lebenden und drei Toten. Die Geschichte
handelt von drei Reitern, die auf ihre
toten Väter treffen, und ist im Sinne des
memento mori als Mahnung vor dem Tod
zu verstehen."
Alles in allem sind es mehrere komplexe

Entwicklungsstränge, die in die
Bildgenese der Muttenzer Wandmalerei mit
eingeflossen sind. Jeder davon basiert auf
komplexen gesellschaftlichen und
kulturellen Hintergründen, die aus der
zeitgenössischen Perspektive teilweise nur
schwer nachvollziehbar sind. Da nur noch

" Stammler, Wolfgang: Die Totentänze des Mit¬
telalters (Einzelschriften zur Bücher- und
Handschriftenkunde, 4), München 1922, Seiten 13 ff.

drei weitere Darstellungen des Themas
belegt sind, bleibt die Frage nach direkten
Bildvorlagen für die Muttenzer Malerei
schwierig zu beantworten. Die Kirchenanlage

von St. Arbogast in Muttenz stellt
einen grossen kulturhistorischen Wert
dar. An ihr ist sehr schön zu sehen, wie
das Bauliche noch heute mit dem Inhaltlichen

übereinstimmt. Das gut erhaltene
Ensemble aus Kirche, Wehrmauer und
Beinhaus geht mit den zahlreichen
Wandmalereien im Beinhaus und im Kirchenschiff

eine harmonische Verbindung ein
und macht noch ein halbes Jahrtausend
später den spätmittelalterlichen Zustand
erfahrbar.

(Aus Jahresheft 2011 der Kantonalen
Denkmalpflege Basel-Landschaft)

Raphael Sollberger

Die Siedlungen «Wasserhaus» in Münchenstein und
«In den Gartenhöfen» in Reinach

Zwischen Individualität und Gemeinschaft -
zwei unterschiedliche Wohnkonzepte des 20. Jahrhunderts im Baselbiet

Mit der Anerkennung der Schutzwürdigkeit
im kantonalen Bauinventar oder

einer allfälligen Unterschutzstellung eines
historisch wertvollen Gebäudes ist die
Arbeit der Denkmalpflege nicht getan.
Ebenso wichtig wie die rechtliche und
politisch legitimierte Einstufung ist der
Umgang mit den Objekten im Falle
einer notwendig gewordenen Sanierung,
beispielsweise wenn die Erhaltung eines
historischen Gebäudes eine Umnutzung
- vielleicht zu Büro- oder Wohnzwecken

- bedingt. Was bei wertvollen Einzelgebäuden

oft multilateral - im Beisein von
Eigentümern, Architekten, Restauratoren

usw. - für den Einzelfall besprochen und
geplant werden kann, erfordert bei
gesamtheitlich errichteten Wohnsiedlungen
allgemeingültigere Richtlinien. Den
Bewohnern von sanierungsbedürftigen Häusern

in solchen Siedlungen muss im Vorfeld

ein fundierter denkmalpflegerischer
Leitfaden zur Seite gestellt werden: Wie
integriert sich allenfalls eine notwendig
gewordene Dachisolierung am besten in
die Siedlungsstruktur?
Widerspricht ein von den Bewohnern
gewünschter Dachaufbau, der Einbau eines
Kamins, eine Unterkellerung oder ein
neuer Anstrich womöglich der optischen

117


	Die Wandmalerei mit der Legende der dankbaren Toten im Beinhaus der St. Arbogast-Kirche in Muttenz

