Zeitschrift: Baselbieter Heimatblatter
Herausgeber: Gesellschaft fur Regionale Kulturgeschichte Baselland

Band: 77 (2012)

Heft: 3

Artikel: Die Wandmalerei mit der Legende der dankbaren Toten im Beinhaus
der St. Arbogast-Kirche in Muttenz

Autor: Ackermann, Carole

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-859277

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-859277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Carole Ackermann

Die Wandmalerei mit der Legende der dankbaren Toten
im Beinhaus der St. Arbogast-Kirche in Muttenz

Einleitung

Die im frithen 16. Jahrhundert entstan-
dene Wandmalerei mit der Legende der
dankbaren Toten 1m Beinhaus der Mut-
tenzer St. Arbogast-Kirche erzidhlt die
Geschichte eines verfolgten Ritters, der
auf einem Friedhof Schutz sucht und dort
Waftenhilfe von den Toten erhilt. Diese
recht eigenartige Ikonografie ist lediglich
an drei weiteren Orten der Nordwest-
und Zentralschweiz mit Sicherheit be-
legt — womit der Muttenzer Malerel eine
besondere kulturhistorische Bedeutung
zukommt. Aufgrund ihrer Seltenheit gibt
die Darstellung einige Ratsel auf. Welche
erzdhlerischen Quellen liegen ihr zugrun-
de? Welche mentalitits- und kirchenge-
schichtlichen Hintergriinde haben zur
Herausbildung des Motivs beigetragen?
Und wie kommt es, dass diese spezielle
Ikonografie gerade in einem Beinhaus
zur Anwendung kommt? Diesen und
weiteren Fragen soll in den folgenden
Abschnitten auf den Grund gegangen
werden.

Zur Baugeschichte

Zentrum des heutigen Muttenz bildet die
einst dem heiligen Arbogast, Bischof von
Strassburg, geweihte reformierte Pfarr-
kirche St. Arbogast. Schon im 8./9. Jahr-
hundert war an dieser Stelle ein erster,
einfacher Kirchenbau vorhanden, der um
1100 durch einen zweiten ersetzt wurde.
Unter den Homburgern wurde im 12.
Jahrhundert ein romanischer Bau errich-
tet, von dem heute noch der Chor erhalten
ist. Nach den Zerstorungen des Erdbe-
bens von 1356 wurde die Kirche unter der

Herrschaft der Miinch wiederaufgebaut
und 1420 durch den neuen Kirchturm und
das Altarhaus erginzt, wovon noch einige
Wappen im Innern und am Aussern der
Kirche zeugen. Auch wurde zu diesem
Zeitpunkt die Ringmauer auf bis zu sie-
ben Meter erhoht, da der Kirchhof nun als
Ersatz flr die damals aufgegebenen War-
tenburgen zum Schutz der Dorfbewohner
dienen sollte." Als Muttenz im spéten 15.
Jahrhundert an die Stadt Basel iiberging,
wurde dem Basler Chorherrn Peter zum
Luft die Kollatur der Kirche {ibertragen,
der sie dann an seinen Sohn Arnold zum
Luft weitergab. In diese Zeit der zwei-
ten Hélfte des 15. Jahrhunderts fillt die
Errichtung des Beinhauses im siidlichen
Kirchhof* Arnold zum Luft, Mitglied
einer angesehenen Basler Familie, hatte
in Siena studiert und war spiter neben
seinem Amt als Dekan von St. Peter in
Basel Professor und Rektor der juristi-
schen Fakultat. Zudem ist er bekannt fiir
den Besitz einer umfassenden Bibliothek,
die nach seinem Tod dem Barfiisserklos-
ter zufiel und sich heute teilweise in der
Basler Universitétsbibliothek befindet.®
Dieser belesene und weitgereiste Mann,
der die Kollatur von Muttenz zwischen
1474 und 1517 innehatte, gab neben den
Freskenzyklen im Hauptschiff der Kirche
auch die Wandmalereien des Beinhauses

1

Heyer, Hans-Rudolf: Die Kunstdenkmiler des
Kantons Basel-Landschaft (Band 1, Der Bezirk
Arlesheim), Basel 1969, Seiten 330 f.

Ebd., Seiten 330 f.

Ganz, Paul Leonhard: Die Miniaturen der Basler
Universititsmatrikel, Basel 1960, Seite 118.

Ui 1

107



in Auftrag. 1517 ging die Kollatur wie-
der an die Stadt Basel iiber, worauf kurze
Zeit spater im Zuge der Reformation die
Ausstattung der Kirche verkauft, die Ar-
bogast-Reliquie zerstort und die Fresken
tibermalt wurden.*

Das Beinhaus oder der Karner (von lat.
caro, carnis: Fleisch) ist ein seit dem 12.

*  Heyer, Hans-Rudolf: Die Kunstdenkmiler des
Kantons Basel-Landschaft (Band 1, Der Bezirk
Arlesheim), Basel 1969, Seite 331.

Jahrhundert auf Friedhofen erbautes Ge-
baude mit meist bescheidenen Ausmas-
sen. Wihrend es vorerst hauptsdchlich
dazu diente, den aus Platzmangel den
Gribern entnommenen Knochen zur letz-
ten Ruhe zu verhelfen, und somit zwar
Kult-, nicht jedoch Sakralbau war, ge-
wann das Beinhaus im Spatmittelalter an
liturgischer Bedeutung. Insbesondere die
Verschmelzung von Beinhaus und Fried-
hofs- oder Totenkapelle und die damit
zusammenhingende, einem Schutzpatron

Abb. |: Muttenz, Beinhauskapelle der St. Arbogast-Kirche in Muttenz, Nordwestansicht, zweite Hilfte
15. Jahrhundert.

108



gewidmete Weihe verweisen auf diesen
Wandel.

An der sidlichen Wehrmauer befindet
sich das auf rechteckigem Grundriss er-
baute Beinhaus der St. Arbogast-Kirche
(Abb. 1). Allem Anschein nach wurde es
in der zweiten Halfte des 15. Jahrhunderts
von der Marienbruderschaft Unserer lie-
ben Frau erbaut, deren Kaplan 1489 erst-
mals erwdhnt wird.c In diesem Beinhaus
befand sich nebst dem Knochenlager ein
dem heiligen Michael geweihter Altar, an

3 Sorries, Reiner: Die Karner in Kédrnten. Ein Bei-
trag zur Architektur und Bedeutung des mittelal-
terlichen Kirchhofes, Kassel 1996, Seiten 72 f.

® Heyer, Hans-Rudolf: Die Kunstdenkmiler des
Kantons Basel-Landschaft (Band 1, Der Bezirk
Arlesheim), Basel 1969, Seiten 355 f.; Eglin,
Jakob: Die 1956 renovierte Beinhauskapelle in
Muttenz, Muttenz 1959, Seite 2.

dem fiir die Verstorbenen gebetet wurde.”
Damit spricht man typologisch von einer
Beinhauskapelle. Der zweigeschossige,
rechteckige Bau mit leicht geknicktem
Satteldach wird an den Ecken von mar-
kanten Bossenquadern verstarkt. Die drei
Zuginge zum Erdgeschoss erfolgen in der
Mitte der zur Kirche gerichteten Haupt-
fassade sowie zu beiden Seiten iiber spitz-
bogige Tiiren mit gekehlten Stiirzen. An
der rechten Hauptfassade befindet sich
das flir Beinhduser typische, grossziigi-
ge Rundbogenfenster, das einen Einblick
ins Innere des Gebdudes erlaubt. Der
Blick fallt auf die beiden grossflichigen
Malereien, die wahrscheinlich 1513 von
Arnold zum Luft in Auftrag gegeben wur-

Eglin, Jakob: Die 1956 renovierte Beinhauska-
pelle in Muttenz, Muttenz 1959, Seite 2.

Abb.2: Legende der danlkbaren Toten, 1513, Wandmalerei in Seccotechnik, ca. 200 x 450 ¢m, Beinhauska-

pelle der St. Arbogast-Kirche in Muttenz.

109



den.® Die Siidwand ziert eine klassische
Darstellung des Jiingsten Gerichts, wih-
rend die Legende der dankbaren Toten
sich entlang der Westwand des Beinhau-
ses erstreckt (Abb. 2).

1513 fertiggestellt, wurden die Malerei-
en des Beinhauses schon 1530 im Rah-
men der Reformation ibertiincht. Da
das Beinhaus damals seines urspriing-
lichen Zwecks enthoben wurde, nutzte
man es fortan bis 1900 als Abstellraum.
Erst im Jahr 1908 wurden die Malerei-
en im Innern freigelegt und restauriert.
19541956 erfolgte schliesslich die Re-
novation der gesamten Beinhauskapelle:
Die Winde wurden entfeuchtet und die
Wandmalereien gereinigt sowie durch
Hintergiessen fixiert und retuschiert. Wie
stark in den vergangenen hundert Jahren
retuschiert wurde und wie gross der An-
teil an originaler Substanz heute ist, kann
mangels fehlender Dokumentation heute
nicht mehr festgestellt werden. Da die
Malereien jedoch fiir beinahe vierhun-
dert Jahre {ibertiincht waren und erst zu
Beginn des 20. Jahrhunderts freigelegt
wurden, besteht Grund zur Annahme,
dass keine Verdnderungen vorgenommen
wurden, die fir die hier vorgenommene
inhaltliche und ikonografische Untersu-
chung von entscheidender Bedeutung
waren.

Die Wandmalerei der

Legende der dankbaren Toten

Zentrum der linken Bildhélfte bildet eine
von einer zinnenbekronten Ringmauer
und einem Wassergraben umgebene ro-
manische Kirche. Diese ist von einem
flachen Satteldach bedeckt und mit ei-
nem niedrigen Turm, einem seitlichen,
iiberdachten Eingangsbereich mit einfa-

8

Heyer, Hans-Rudolf: Die Kunstdenkmiiler des
Kantons Basel-Landschaft (Band 1, Der Bezirk
Arlesheim), Basel 1969, Seite 356.

110

chen Rundsédulen sowie mit einem méch-
tigen, halbkreisformigen Chor ausgestat-
tet. Die Ringmauer ist von einem Torhaus
durchbrochen und umschliesst neben der
Kirche einen Friedhof mit einem klei-
nen Gebiude, das sich durch das kleine
Glockentiirmchen sowie das Weihwas-
serbecken als Kapelle zu erkennen gibt,
dessen grossziigige, von Rundbogen
iiberfangene Offnungen jedoch auf eine
zusitzliche Verwendung als Beinhaus
hinweisen. Auf dem Friedhof kniet ein
Mann, dessen Kleidung und Schwert thn
als Ritter zu erkennen geben, mit gesat-
teltem Pferd und vor sich auf dem Bo-
den abgelegtem Helm. Er ist der linken
Bildseite zugewandt und hat seine Arme
erhoben. Erst bei genauerer Betrachtung
fallt auf, dass der Ritter nicht alleine auf
dem Friedhof ist. Aus den Tiren und
den Fenstern der Beinhauskapelle und
des Torhauses kommen kleine Gestalten
mit fahlen, unbekleideten Korpern und
Totenschiddeln. Auch hinter der Kirche
treten sie in Scharen hervor, die Sensen,
Mistgabeln, Pfeilbogen und Stocke zum
Kampf erhoben. Die Angreifer befin-
den sich ausserhalb des Friedhofes und
umzingeln zu Pferd und mit geziickten
Speeren und Pfeilbogen die Wehrmauer.
Die Reiter im Wald und jene zur rechten
Seite der Wehrmauer sind noch in Be-
wegung und verdeutlichen, dass hier der
Moment unmittelbar vor einem Angriff
dargestellt wird. Die Landschaft ist ge-
priagt von griinen Hiigeln und Wildern,
die im Bildhintergrund in ein weites Ge-
wasser iibergehen.

Die rechte Bildhilfte, die kaum von der
Friedhofsszene eingenommen wird, stellt
das der Kirche zugehdrige Dorf dar. Die
Gebidude sind sorgfiltig gestaltet und
zeigen eine Vielfalt an Architekturtor-
men wie Fachwerkkonstruktionen, goti-
sche Stufenfenster und eine Loggia, die
keineswegs der regionalen Bautradition



entspricht. In der geselligen Tischszene
hinter dem zentralen Fachwerkhaus und
dem wasserschopfenden Maidchen am
Dorfbrunnen setzt sich dieser Detailreich-
tum fort. In der rechten oberen Bildecke
ist eine Stadt mit einer grossen, zentralen
Kirche abgebildet, die jenseits einer Bo-
genbriicke am anderen Flussufer liegt.
Die ganze Szene ist auf beiden Seiten
von Bidumen begrenzt. Zusitzlich erfahrt
sie durch die im Stil der Renaissance
gemalten, rotlichbraunen Pilaster und
die dartiber gespannten Rundbogen eine
dussere Rahmung. Der Aufbau der dar-
gestellten Kirchenanlage, bestehend aus
Kirche, Kapelle, Ringmauer und Torturm,
legt die Vermutung nahe, es konnte sich
dabei um die St. Arbogast-Kirche selbst
handeln. Bei genauerer Betrachtung fehlt
es jedoch an Details, die diese Annahme
bestdtigen wiirden. Weder die Architektur
der Kirchenanlage und der Fachwerkhéu-
ser noch die hiigelige Landschaft mit dem
Gewisser im Hintergrund verweisen auf
die reale Situation.

Zum Malstil

Das Wandgemailde der Legende der
dankbaren Toten weist eine erstaunlich
grosse stilistische Divergenz auf. Wih-
rend die realistische Landschaftsdar-
stellung von einem beachtlichen male-
rischen und perspektivischen Konnen
zeugt und die illusionistische Scheinar-
chitektur der Rahmung als Trompe-1'(Eil
auf raffinierte Weise einen Fensteraus-
blick imitiert, wirken die Personen und
die Pferde statisch und schlecht propor-
tioniert. Das Bild befindet sich irgendwo
zwischen den traditionellen Vorgaben
der gotischen Malerei und den Ansprii-
chen der sich allméhlich ausbreitenden
Renaissance. Es scheint, als hitte der
Maler noch keinen Weg gefunden, die
Handlung ohne den Gebrauch einer ver-
zerrenden Vogelperspektive zu erzdhlen,

und als sei die Idee der Bedeutungsper-
spektive noch zu stark in seiner Wahr-
nehmung verhaftet, um ein konsequent
naturalistisches und perspektivisch rea-
listisches Bild zu schaften.

Verwandte Darstellungen

Neben der Darstellung in der Beinhaus-
kapelle von St. Arbogast in Muttenz
existieren heute nur noch wenige wei-
tere bildliche Zeugen der Legende. Die
wohl dlteste stammt aus dem Jahr 1449
und befand sich in der St.-Jakobs-Kirche
direkt ausserhalb der Basler Stadtmauer
und nur drei Kilometer von St. Arbogast
entfernt. Da der alte Kirchenbau 1894
abgerissen wurde, 1st von der Malerei
nur noch wenig rekonstruierbar. Erhalten
ist lediglich ein Aquarell aus dem Jahr
1894, das die librig gebliebenen Stellen
des schon damals stark beschddigten
Freskos festhdlt. Der Aufbau der quer-
formatigen Darstellung unterscheidet
sich grundlegend von dem des Mutten-
zer Wandbildes. Auf der rechten Seite
sicht man eine durchfensterte Fassade,
vor der pyramidenformig gestapelte To-
tenschéddel liegen. Links davon ist der
Ritter dargestellt, der zu einem Kruzi-
fix betet. Hinter seinem Riicken, auf der
linken Bildhélfte, wehrt ein Toter einen
berittenen Angreifer ab, indem er des-
sen Lanze zerbricht, wihrend zwei wei-
tere Angreifer im Galopp fliichten. Das
Fresko der St.-Jakob-Kirche zeigt einen
dynamischen Moment voller Bewegung,
was von einer grossen Konnerschaft des
Malers zeugt. Wihrend der Muttenzer
Kiinstler in der figlrlichen Darstellung
weit zuriicksteht, besticht er dafiir mit
seiner realistischen und detaillierten
Landschaftsmalerei.

Zwei weitere Darstellungen befinden
sich im Beinhaus der St.-Michael-Kirche
in Zug sowie in der ihr nahe gelegenen
Beinhauskapelle St. Anna in Baar (Abb.

111



3). Diese Wandbilder gleichen sich kom-
positionell derart stark, dass fiir sie der
gleiche Maler — Oswald Miiller aus Zug
— und ungefihr die gleiche Zeit — um
die Mitte des 16. Jahrhunderts — ange-
nommen wird.’ In der Komposition des
Kirchhofes mit den Gridbern und der
Ringmauer gleichen sie auch der Mut-
tenzer Darstellung, doch wurde hier auf
eine ausfiihrliche Umgebungsgestaltung
verzichtet. Das Wandbild von St. Michael
in Zug befindet sich in derart schlechtem
Zustand, dass nur noch wenige Details
erkennbar sind. Auf der gut erhaltenen
Malerei von St. Anna in Baar sind die

Birchler, Linus: Die Kunstdenkmiler des Kan-
tons Zug (Band 2, Die Kunstdenkmiler von
Zug-Stadt), Basel 1959, Seite 122.

Angreifer bereits in den Kampf mit den
Toten verwickelt, wodurch die Geschich-
te noch direkter als in Muttenz erzihlt
wird. Zudem 1st das Baarer Bild mit
Spruchbindern versehen, die den Inhalt
weiter verdeutlichen. Auf dem Spruch-
band liber dem betenden Ritter steht ge-
schrieben:
«Oh helffet mir die Morder fassen /
sollt ich durch sie mein Leben lassen /
stecht uff in Gottes nammen / und tribt
die Mérder vo dannen»
Und auf der Mauer des Kirchhofes 1st zu
lesen:
«O herr din wachsambs heer / Sdndt
iss ze immer mehr»

Paul Syger verweist in seinem Aufsatz
tiber «die Sage der dankbaren Toten im

A R O

B R S W N L

Abb. 3: Legende der dankbaren Toten, Erstfassung Mitte 16. Jahrhundert, Oswald Miiller (?), Wandmalerei,

ca. 200 x 370 ¢cm, Aussenwand Beinhaus St. Anna, Baar.

112



Beinhaus St. Michael»'* noch auf drei
weitere Darstellungen der Legende, die
sich im bayrischen Raum sowie in Frank-
furt an der Oder befinden sollen, aber
aufgrund mangelnder Angaben hier nicht
weiter untersucht werden konnen."
Auftallig 1st, dass sich weder vor der spit-
gotischen Epoche noch seit der frithen
Neuzeit Darstellungen dieses Themas
finden. Auch auf der Alpensiidseite, die
zu diesem -Zeitpunkt eine kiinstlerische
Bliitezeit durchlebte, ist nichts Vergleich-
bares vorhanden.”? Es handelt sich dabei
also eindeutig um ein Thema, das in den
alpinen Gebieten um 1500 auftauchte und
im Verlauf des 16. Jahrhunderts wieder
verschwand.

Vorlagen
An diesem Punkt stellt sich natiirlich
die Frage nach direkten Vorlagen fiir das
Thema der dankbaren Toten. Als wich-
tigste schriftliche Quelle ist die in den
1260er-Jahren des genuesischen Geist-
lichen Jacobus de Voragine verfasste
Legenda Aurea zu nennen." Die darin
enthaltene, kurze Episode lautet folgen-
dermassen:
«Wie genehm den Abgeschiedenen
die Gebete der Lebenden sind, 1st aus
dem zu ersechen, was Cantor Pariensis
erzihlt. Es pflegte einer, wann er {iber
den Kirchhof ging, allezeit den Psalm
«de Profundis» zu sprechen fiir die To-
ten. Es geschah, dass er von Feinden
verfolgt ward und tber den Kirchhof
floh, da stunden die Toten auf, ein
jeglicher mit seinem Handwerkszeug,

""" Styger, Paul: Die Sage von dankbaren Toten im

Beinhaus St. Michael. In: Zuger Neujahrsblatt,
Zug 1931.
"' Ebd., Seite 40.
2 Ebd., Seite 41.
De Voragine, Jacobus: Legenda Aurea. Deutsch
von Richard Benz (Bd. 2), Jena 1925.

und beschirmten ihn kréftiglich wider

seine Feinde, dass sie voll Schreckens

von dannen flohen.»
Die Legenda Aurea ist eine Sammlung
von urspringlich 176 biblischen Ge-
schichten und Heiligenviten, angeordnet
in einer dem Kirchenjahr angepassten
Reihenfolge. Die Tatsache, dass noch
heute etwa 1000 teils illustrierte mittel-
alterliche Handschriften in diversen latei-
nischen und volkssprachlichen Uberset-
zungen erhalten sind, verdeutlicht, welch
weite Verbreitung der Text in der Folge-
zeit gefunden hatte. Im ganzen christli-
chen Europa gelesen, lieferte er Vorlagen
sowohl fiir Predigten als auch fiir die Hei-
ligenikonografie und diirfte dadurch auch
Laien zumindest stellenweise geldufig
gewesen sein. Im Siidwesten Deutsch-
lands war es insbesondere die elsidssische
Legenda Aurea, die bis zum Ende des 15.
Jahrhunderts das Standardlegendar fiir
Heiligengeschichten war. Die in der Le-
genda Aurea enthaltene Erzidhlung stimmt
mit dem Inhalt der bildlichen Darstellung
in weiten Teilen Uberein. Die Tatsache,
dass die Toten den Ritter sogar mit unter-
schiedlichem «Handwerkszeug» verteidi-
gen, macht cine direkte Ubernahme aus
der Legenda Aurea wahrscheinlich. Den-
noch ist der Text zu wenig detailliert, um
dies mit Sicherheit zu behaupten.
Das Phanomen der iibernatiirlichen Hilfe
durch Dienst an den Toten ist in unter-
schiedlichster Ausfiihrung vom Friih-
christentum bis in die Neuzeit belegt.”
Die ilteste schriftliche Uberlieferung
stammt aus der um 200 entstandenen
apokryphen Schrift 7obit und erzihlt, wie
Tobit fremden Leichen zur Bestattung
verhilft und dadurch sein Augenlicht wie-

' Ebd., Sp. 346.
'* Réhrich, Lutz: Art. Dankbarer Toter, in: Enzyklopi-
die des Mirchens, Bd. 3, Berlin 1981, Spalte 312.

113



derbekommt.” In vielen frith- und hoch-
mittelalterlichen Erzdhlungen erfolgt der
Dienst am Toten durch die Beerdigung,
was auf den archaischen Glauben an die
Bestattung als zwingende Voraussetzung
fiir den Eingang ins Totenreich zurlickzu-
fithren ist.”” Paul Styger konnte nachwei-
sen, dass verschiedene Variationen der
Sage in grossen Gebieten der Schweiz
bis heute tradiert wurden.'® Welch lange
Nachwirkung die Episoden der Legenda
Aurea auch im Bewusstsein der oberrhei-
nischen Bevolkerung bis in die Neuzeit
hatten, zeigt eine Sammlung elséssischer
Sagen, die 1852 von August Stober ver-
schriftlicht wurden.” Nach einer miind-
lichen Familieniiberlieferung berichtet er
die Legende der dankbaren Toten in etwas
ausgeschmiickter Form, wie sie sich an-
geblich in Osthausen bei Strassburg be-
geben hatte. Protagonist der Erzdhlung ist
hier Niklaus Zorn von Biilach, vermeint-
liches Mitglied eines alten Strassburger
Patriziergeschlechts.”

Die Legende der dankbaren Toten hat
ihre Vorbilder in miindlich und schrift-
lich iiberlieferten, in antiken Briuchen
wurzelnden Sagen des Mittelalters. Von
da aus scheinen Teile der Erzdhlung im
13. Jahrhundert in die Legenda Aurea
libergegangen zu sein, die eine enorm
weite Verbreitung fand. In der Folgezeit
siedelte die Episode scheinbar wieder in
den Bereich der volkstiimlichen Sagen
tiber, ohne dabei die christlichen Inhal-

' Ebd., Spalte 312.

"7 Ebd., Spalten 309-314.

Styger, Paul: Die Sage von dankbaren Toten im
Beinhaus St. Michael. In: Zuger Neujahrsblatt,
Zug 1931, Seiten 36-38.

Stober, August: Sagen des Elsasses. Zum ersten
Male getreu nach der Volkstiberlieferung, den
Chroniken und anderen gedruckten und hand-
schriftlichen Quellen gesammelt und erliutert
von August Stéber, St. Gallen 1853.

2 Ebd., Seite 152.

19

114

te zu verlieren. Auf die mentalitits- und
kirchengeschichtlichen Hintergriinde, die
fiir das Verstindnis der Ikonografie von
Bedeutung sind, soll in den nidchsten Ab-
schnitten kurz eingegangen werden.

Mentalitits- und kirchengeschichtliche
Hintergriinde
Im Verlauf des 13. Jahrhunderts setzte
eine «Renaissance» der Predigt ein.>
Neu wurde sie in einer direkteren, rea-
listischeren Sprache gehalten und war
vermehrt mit sogenannten exempla ver-
setzt. Diese kiirzeren, erzdhlerischen
Anekdoten, die den Inhalt einer Pre-
digt beispielhaft verdeutlichen sollten,
waren ein Meilenstein, durch den die
Predigt zum «Massenmedium» des 13.
Jahrhunderts wurde.> Vor diesem Hin-
tergrund ist die Annahme berechtigt,
dass die von Petrus Cantor erwéhnte
und in der Legenda Aurea verschrift-
lichte Episode der dankbaren Toten
ein ebensolches exemplum darstellte.
Sie vermittelt in unmittelbarer Weise
die Wichtigkeit der regelmissigen To-
tenfiirsorge und der Gebete — wodurch
die Erlésung der armen Seelen von den
Qualen des Fegefeuers erhofft wurde.
Die erzihlende Darstellung — wie jene
im Muttenzer Beinhaus — fungiert hier
als eine Sonderform des exemplum, wel-
che die Verinnerlichung der gepredigten
oder gelesenen Anekdoten auf visueller
Ebene unterstiitzt. Im Beinhaus von St.
Michael in Zug findet sich neben der
Darstellung folgende Inschrift:
«[...] Getencken liebe kindt / aller
uwer gutten friindt / die kiirtzlich sin
gestorben / vn vilicht noch nitt hand
erworben / gotes gnad vn barmhertzi-

* Le Goff, Jacques: Die Geburt des Fegefeuers.
Vom Wandel des Weltbildes im Mittelalter.
Miinchen 1991, Seite 361.

* Ebd,, Seite 361.



kajt / darum sy gros pin vn leyt / stett
muessent dulden / vn dz sy die gottes
hulden / selber nit erwerbe mogen / dz
los dich mensch bewegen / kum inen
zu trost / das sy dester er werden er-
loest / us irem grossem elendt / vnd
gefvertt an dz endt / do fréd ist on leyt
/ als vns die gschrift seidt / die inen vn
vns gott woll geben / nach dieser zitt
in dem ewigen leben / an[no] dom[ini]
1516.»%
Die Kombination von Bild und Inschrift
im Beinhaus schafft eine eindeutige Ver-
bindung zwischen dem Totengedenken
und der zuriickerhaltenen Dankbarkeit,
hier sogar in Form eines tatsdchlichen
Hilfsangebots. So wird dem Glaubigen
durch den Tauschhandel ein personlicher
Vorteil im Diesseits versprochen.
Als Nichstes stellt sich die Frage, wie
sich die Darstellung der aus den Gribern
hervorsteigenden Toten in christliche
Denkkonzepte einordnen ldsst. Aufgrund
des schlechten Zustands der Muttenzer
Malerei ist nicht mehr viel zu erkennen,
eindeutig sind es jedoch kleine mensch-
liche Korper mit Totenschéddeln, die hin-
ter den Gebiduden hervortreten. Sie sind
unbekleidet, doch geschlechtsneutral
und weisen auch sonst keine individua-
lisierenden Merkmale auf. Eine wichtige
Quelle zur Erdrterung des Phdnomens
ist der Glaube an sogenannte Wieder-
ginger, der schon seit der Antike durch
diverse literarische Quellen belegt wird.*
Im Gegensatz zu unserer heutigen Sicht-
weise war das Sterben in der archaischen
Gesellschaft weniger ein Ende als ein
Ubergang, woraus ein grundlegend an-

23

Birchler, Linus: Die Kunstdenkmiler des Kan-
tons Zug (Band 2, Die Kunstdenkmiiler von
Zug-Stadt), Basel 1959, Seite 122.

Lecouteux, Claude: Geschichte der Gespenster
und Wiederginger im Mittelalter, Koln 1987,
Seiten 9 f.

deres Verstindnis des Zusammenlebens
mit den Toten resultierte. Es ist ein Ver-
stindnis, welches das Weiterleben und
das Weiterwirken von Verstorbenen nicht
ausschliesst und dadurch das Weiterfiih-
ren sozialer Beziehungen auch nach dem
Tod ermoglicht.*

Im Zusammenhang mit der Firbitte
wurden schon im frithen Mittelalter die
heidnischen Wiedergédnger in christliche
exempla integriert. Da sie zu Lebzeiten
einen Fehler begangen hatten, blieben
die Toten auf der Erde und baten Le-
bende, fiir ihre Erlosung zu beten.* Das
Fegefeuer ist hier noch kein spezifischer
Ort im Jenseits, sondern wird auf der
Erde am jeweiligen Ort des Vergehens
angesiedelt.”” Die Tatsache, dass die
Entstehung des Fegefeuers und das ver-
mehrte Auftauchen der Wiedergdnger in
den exempla zeitlich zusammenfallen,
verweist auf einen engen inhaltlichen
Zusammenhang. Lecouteux geht sogar
so weit zu sagen, die Kirche habe mit
der Etablierung des Fegefeuers die erste
logische Erkldarung der Totenerscheinun-
gen gegeben.” Die Legenda Aurea spielt
hier eine wichtige Rolle, da sie eine
auffillig hohe Zahl an Wiedergidnger-
Geschichten aufweist. Besonders bemer-
kenswert ist die Tatsache, dass die Seelen

» Wilhelm-Schafter, Irmgard: Gottes Beamter und
Spielmann des Teufels. Der Tod in Spdtmittelal-
ter und Friiher Neuzeit, K6ln 1999, Seite 305.

% Lecouteux, Claude: Geschichte der Gespenster
und Wiedergiinger im Mittelalter, K&ln 1987,
Seiten 55 f. Lecouteux fiihrt als Beispiel die auf
der augustinischen Lehre basierenden Dialogi
von Gregor dem Grossen (540-604 n. Chr.) an
(Gregor der Grosse: Dialogi IV, 55, hrsg. von V.
Talhofer, Kempten 1873).

27 Lecouteux, Claude: Geschichte der Gespenster
und Wiedergiinger im Mittelalter, Kdln 1987,
Seite 56.

#  Ebd., Seite 57.

¥ Ebd., Seite 12,

115



in der populirsten Legendensammlung
des Mittelalters als extrem lebendig und
korperhaft beschrieben werden, obwohl
sich die christliche Scholastik stets vehe-
ment gegen die Moglichkeit einer physi-
schen Priasenz der Verstorbenen wehrte.*
Daran ist klar zu erkennen, wie gross die
Diskrepanz zwischen den theologischen
Dogmen und der stark von folkloristi-
scher Tradition geprigten Laienfrom-
migkeit des Spétmittelalters tatsichlich
ZEWESEN Sein muss.

Zu der Kategorie der aktiven, kdorper-
haften Toten sind auch diejenigen des
Muttenzer Wandgemaildes zu zdhlen, die
— eingebunden in eine tatsdchliche Hand-
lung — mit Watffen die realen Angreifer in
die Flucht schlagen. Die nackten Korper
verweisen auch auf die konventionellen

' Lecouteux, Claude: Geschichte der Gespenster

und Wiedergiinger im Mittelalter, Koln 1987,
Seiten 59 ff.

Abbildungen von Seelen, wie sie auf Fe-
gefeuerdarstellungen (Abb. 4) zu sehen
sind.” Da sich die Malerei jedoch in man-
gelhaftem Zustand befindet und kleinere
Verdanderungen durch restauratorische
Eingriffe nicht ausgeschlossen werden
konnen, bleibt eine solche Interpretation
fragwiirdig. Die Toten weisen keine indi-
vidualisierenden Attribute auf, wie sie flir
die Darstellung von Wiedergingern, die
dusserlich nicht von den Lebenden un-
terschieden werden konnen, zu erwarten
wiren. Da aus der spitmittelalterlichen
Bildproduktion im spiten Mittelalter
beinahe ausschliesslich sakrale Werke
erhalten sind, ist kaum verwunderlich,
dass keine bildlichen Darstellungen ei-
nes im volkstiimlichen Sinne «echten»
Wiedergidngers existieren. Am nahesten

31

Kemp, Wolfgang: Art. Seele, in: Lexikon der
christlichen Ikonographie, Bd. 4, Rom 1994,
Seite 138.

Abb. 4: Werktagsseite einer Altarretabel (unteres Fliigelpaar: Fegefeuer), um 1525, Malerei auf Zirbelholz,
je 81 x 73 cm, Innsbruck, Tiroler Landesmuseum.

116



an das Thema der Wiedergianger kommt
wahrscheinlich die Legende der drei Le-
benden und drei Toten. Die Geschichte
handelt von drei Reitern, die auf ihre
toten Viter treffen, und ist im Sinne des
memento mori als Mahnung vor dem Tod
zu verstehen.”

Alles in allem sind es mehrere komple-
xe Entwicklungsstriange, die in die Bild-
genese der Muttenzer Wandmalerei mit
eingeflossen sind. Jeder davon basiert auf
komplexen gesellschaftlichen und kul-
turellen Hintergriinden, die aus der zeit-
genodssischen Perspektive teilweise nur
schwer nachvollziehbar sind. Da nur noch

Stammler, Wolfgang: Die Totentinze des Mit-
telalters (Einzelschriften zur Biicher- und Hand-
schriftenkunde, 4), Miinchen 1922, Seiten 13 ff.

Raphael Sollberger

drei weitere Darstellungen des Themas
belegt sind, bleibt die Frage nach direkten
Bildvorlagen fiir die Muttenzer Malerei
schwierig zu beantworten. Die Kirchen-
anlage von St. Arbogast in Muttenz stellt
einen grossen kulturhistorischen Wert
dar. An ihr 1st sehr schon zu sehen, wie
das Bauliche noch heute mit dem Inhalt-
lichen tibereinstimmt. Das gut erhaltene
Ensemble aus Kirche, Wehrmauer und
Beinhaus geht mit den zahlreichen Wand-
malereien im Beinhaus und im Kirchen-
schiff eine harmonische Verbindung ein
und macht noch ein halbes Jahrtausend
spater den spatmittelalterlichen Zustand
erfahrbar.

(Aus Jahresheft 2011 der Kantonalen
Denkmalpflege Basel-Landschaft)

Die Siedlungen «Wasserhaus» in Miinchenstein und

«In den Gartenhofen» in Reinach

Zwischen Individualitit und Gemeinschaft —
zwei unterschiedliche Wohnkonzepte des 20. Jahrhunderts im Baselbiet

Mit der Anerkennung der Schutzwiirdig-
keit im kantonalen Bauinventar oder ei-
ner allfilligen Unterschutzstellung eines
historisch wertvollen Gebaudes ist die
Arbeit der Denkmalpflege nicht getan.
Ebenso wichtig wie die rechtliche und
politisch legitimierte Einstufung ist der
Umgang mit den Objekten im Falle ei-
ner notwendig gewordenen Sanierung,
beispielsweise wenn die Erhaltung eines
historischen Gebdudes eine Umnutzung
— vielleicht zu Biiro- oder Wohnzwecken
— bedingt. Was bei wertvollen Einzelge-
biuden oft multilateral — im Beisein von
Eigentiimern, Architekten, Restauratoren

usw. — fiir den Einzelfall besprochen und
geplant werden kann, erfordert bei ge-
samtheitlich errichteten Wohnsiedlungen
allgemeingliltigere Richtlinien. Den Be-
wohnern von sanierungsbediirftigen Hau-
sern in solchen Siedlungen muss im Vor-
feld ein fundierter denkmalpflegerischer
Leitfaden zur Seite gestellt werden: Wie
integriert sich allenfalls eine notwendig
gewordene Dachisolierung am besten in
die Siedlungsstruktur?

Widerspricht ein von den Bewohnern ge-
wiunschter Dachaufbau, der Einbau eines
Kamins, eine Unterkellerung oder ein
neuer Anstrich womoglich der optischen

117



	Die Wandmalerei mit der Legende der dankbaren Toten im Beinhaus der St. Arbogast-Kirche in Muttenz

